Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 11 (1965)

Artikel: Théorie et pratique politiques chez Aristote

Autor: Aubenque, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11

PIERRE AUBENQUE

Théorie et pratique politiques chez Aristote






THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES
CHEZ ARISTOTE

JE voudrais partir une fois de plus des interprétations de
Jzger. On critique souvent Jeger pour la fausseté, ou du
moins le caractére aventureux, de certains de ses résultats
génétiques. Mais on méconnait souvent que ces consé-
quences sont déduites chez lui, non pas essentiellement de
criteres stylistiques ou historiques (comme cela avait pu
étre le cas pour la chronologie des dialogues platoniciens),
mais d’interprétations, et que ces interprétations peuvent
contenir une part de vérité, méritent en tout cas d’étre envi-
sagées pour elles-mémes, méme si 'on conteste les consé-
quences chronologiques que Jzger en tire.

Le caractere général des interprétations de Jeger — qu’il
s’agisse de la métaphysique, de I’éthique ou de la politique —
est qu’elles dramatisent le contenu d’une ceuvre dans laquelle
on ne voyait avant lui que systéme, ou du moins synthése
et compromis autour d’un juste milieu. Son idée générale
est au contraire que la philosophie d’Aristote représente
Peffondrement des synthéses platoniciennes et le retour
aux oppositions dramatiques que Platon avait cru surmonter.
« In der Schau der Ideen fillt Sein und Wert, Wissen und
Handeln zusammen. Mit dem Preisgeben der Ideenlehre
verliert die Dialektik ihre fur Platon wesentliche unmittel-
bare Bedeutung fiir das menschliche Leben, denn Sein und
Wert fallen jetzt auseinander. Metaphysik und Ethik
[et Pon pourrait ajouter: métaphysique et politique] scheiden
sich weit schirfer als bisher... Es vollzieht sich die folgen-
reiche Scheidung der theoretischen und praktischen Ver-
nunft, die in der [platonischen] ¢pévnoic noch ungeschieden
miteinander eins waren» (Aristoteles, p. 85). Ailleurs il
patle d’un « gebrochener Platonismus» (p. 295).



100 P. AUBENQUE

Ce principe général d’interprétation s’accorderait parfai-
tement au cas de la Politigue, qui, selon Jzger, se situerait
entre deux poéles. L’un serait représenté par le passage
« politique» du Protreptique (Fr. 13 W.; Jamblique, chap. X)
développant le programme d’une politique scientifique,
indissolublement théorique et pratique, ou lon verrait le
législateur-philosophe construire ’Etat idéal en prenant pour
norme P'immuable ¢loig, comme le pilote a les yeux fixés
sur les réalités éternelles (X, 5, 27 P.). Le second pole serait,
a Pautre extrémité de la carriere d’Aristote, le recueil empi-
rique des constitutions, traduisant ’abandon par Aristote
de toute norme transcendante et ’oubli de I"'une des recom-
mandations du Protreptigue: « De la méme fagon que n’est
pas un bon architecte celui qui n’emploie pas de reégle
(xaverv), ni aucun instrument de ce genre, mais prend seu-
lement modele sur d’autres batiments déja existants, de
méme celui qui, lorsqu’il donne des lois a des cités ou
s’occupe de politique, considére pour les imiter d’autres
actions ou d’autres constitutions humaines, que ce soit celle
des Lacédémoniens, des Crétois ou de quelque autre peuple
que ce soit, celui-1a ne sera pas un bon législateur; car il est
impossible que I'imitation de quelque chose qui n’est pas
beau soit belle et que 'imitation de quelque chose qui n’est,
dans sa nature, ni divin ni durable soit elle-méme immortelle
et durable» (X, 55, ¥4 sq. P.)

Entre ces deux poéles s’ordonneraient les diverses couches
de la Politigue: 'une — théorie de ’Etat idéal — déduisant
encore la pratique de la théorie (livres II, III, VII et VIII),
Pautre au contraire (IV-VI) appuyant sur des observations
et une classification empiriques des recettes pratiques pour
la conservation des Etats existants. Tout le monde trouverait
donc son bien dans la Politigue: les idéalistes y verraient
une «utopie platonicienne», immédiatement déduite de
normes idéales, mais sans rapport avec la réalité; les réalistes
un modele d’enquéte empirique autorisant tout au plus,



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 101

dans le domaine politique, des actions en ordre dispersé
tendant 4 la conservation des institutions existantes. Qu’Aris-
tote ait évolué d’une conception a l'autre, cela serait en
accord avec lanalyse jmgerienne des ZEhigues, évoluant
d’une morale « théonome» dans I’ Ethigne 4 Eudéme i une
phénoménologie des conduites éthiques concretes dans
I Ethigue a Nicomaque, d’'une éthique de I’étre 4 une éthique
des situations.

Ce schéma évolutif séduisant se heurte malheureusement
a un certain nombre de difficultés dont nous rappellerons
seulement quelques-unes concernant la Politigue. D’abord,
le réalisme politique, le coté de Realpolitik, que I'on
devrait logiquement attendre du dernier état de la politique
aristotélicienne, se rencontre déja, de I'aveu de Jzger lui-
méme, dans I'Urpolitik, notamment dans la critique de
I’Etat platonicien au livre II. On ne peut donc pas dire que
U'Urpolitik soit une utopie platonicienne, et cela d’autant
moins que Jzger en situe la composition a I’époque d’Assos,
ou Aristote aurait infléchi ses conceptions politiques sous
I'influence d’Hermias d’Atarnée. — Dans ce méme livre II
de la Politigne, on trouve une grande richesse de remarques
de détail, concernant notamment les constitutions de Sparte,
de Crete et de Carthage, qui laisse supposer que lintérét
d’Aristote pour les recherches sur les constitutions a di
avoir sa source dans des recherches du méme genre entre-
prises au sein de I’Académie. — Autre objection: I'idéalisme
politique, par la répudiation progressive duquel Jager
mesure [’évolution d’Aristote, n’est pas précisément ce
qu’Aristote critique chez Platon, puisque ce qu’il critique
au livre II n’est pas tant la conception du philosophe-roi
de la Républigne que des vues déja plus réalistes, notamment
celles des Lois. Bien plus, on peut se demander si Platon a
jamais soutenu, autrement que sous forme mythique, cette
politique idéale, « théonome », immédiatement déduite d’une
théologie, que Jeger lui attribue. En évoluant vers le réa-



102 P. AUBENQUE

lisme et ’empirisme, Aristote ne ferait que rester fidele aux
enseignements du dernier platonisme.

S’agissant de la conception méme de la politique, on
trouve, dans les parties dites anciennes de la Politigue, une
conception qui s’apparente plutot a celle que, selon Jzger,
on devrait attendre de la derniere période. Ainsi, a la fin de
VII, Aristote prévient qu’il a dit se contenter d’approxima-
tions (SidptoTon 6yeddy), « car on ne doit pas rechercher la
méme exactitude dans les discours théoriques et dans les
faits d’expérience » (00 yop THv adtyv dxpifetav det {nrelv Sk
Te TV Adywy xal TGV yryvopévay dwx the alclnoemg — 1328
a 19-21)%. Nous sommes ici trés loin du Protreptigue, qui in-
sistait au contraire sur 'exactitude du modele proposé 2
Pimitation du philosophe-législateur (£7. 13 W.; X, 55, 13 P.).

Enfin et surtout, on a reproché a Jeger d’avoir exagéré
Popposition progressive de la théotie et de la pratique au
point d’en faire le critere d’une prétendue évolution d’Aris-
tote. Il n’y aurait pas chez Aristote évolution d’une politique
théorétique a une politique pragmatique, car la politique du
Protreptigue est déja une politique pratique et, inversement,
le dernier état de la Politique s’appuie sur un savoir positif,
de type plus sociologique que théologique, mais qui mérite
encore le nom de théorique, si ’on se souvient que, chez
Aristote, Ocwpla, Oswpelv, ne se réféerent pas nécessaire-
ment 2 un savoir transcendant, mais 4 toute connaissance
atteignant une certaine généralité.

Le premier point a été particulierement mis en lumiere
par les interpretes les plus récents du Profreptigue, notamment
par R. Stark dans la premiere de ses .Aristotelessindien (Die
politische Leistung der spekulativen Wissenschaft nach dem
Protreptikos), qui montre que la science du Profreptique
n’est pas seulement contemplative, mais se prolonge natu-

1 Déclarations analogues 4 propos de I’éthique: E.IV., 1, 1, 1094 7 23-27;
7, 1098 @ 26-29.



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 103

rellement en action. Tous les interprétes du Profreptigue
s’accordent aujourd’hui (depuis Wilpert) a reconnaitre que
la @botg, sur laquelle le législateur doit avoir les yeux fixés,
n’est pas le monde platonicien des Idées, mais désignerait
déja, au sens aristotélicien, la nature des choses et de ’homme,
la vraie réalité, ce qui permettrait d’opposer cette politique
selon la nature aux constructions artificielles des sophistes
et peut-étre de Platon lui-méme. La prescription du Pro-
treptigue signifierait-elle simplement qu’il ne faut pas faire
une politique contre nature P! En tout cas, ainsi entendue,
la Oewpia Tév dvtwv xal th¢ @loewg (Fr. 12 W., 58 R.;
54,4 P.) ne s’oppose pas a Iéurmepta, sans laquelle il n’est
pas de connaissance possible de la nature. Ce qui est rejeté,
c’est seulement I'accumulation de connaissances fragmen-
taires, I’érudition sans principe des sophistes. Or I'épmeipia
ainsi entendue est précisément ce qui empéche la Oewpto de
s’abimer dans I’abstraction et la rend immédiatement dispo-
nible pour les applications pratiques. On aurait donc le
schéma épmepior— Oewptoa — mpakic, la Oewpla n’étant que la
mise en ordre du donné empirique par rapport a la norme
naturelle et appelant alors l’activité organisatrice, plus que
proptement innovatrice, de la wp&&is. On pourrait parler
indifféremment d’empirisme organisateur ou, comme le fait
M. Stark (p. 12), de «métaphysique pratique», dont le
modele serait 4 chercher non dans la Répablique ou les Lois,
mais dans le Politigne platonicien. Ainsi serait restituée la
continuité d’une ligne allant du Politique de Platon a la
Politigne &’ Aristote. La Politigue d’Aristote envisagée désor-
mais comme un tout ne serait autre que la réalisation du
programme préfiguré par le Politigue de Platon et défini
par le Protreptique du jeune Aristote.

1 Cette interprétation restrictive, que suggeére, semble-t-il, R. Stark
(op. cit., p. 13), ne nous parait cependant pas faire suffisamment droit
au fait que, dans le Protreptigue, %) @boig est fréquemment associé a
10 Oetov (cf. Fr. 13 W.; 55, 23 et 27 Pistelli).



104 P. AUBENQUE

Cette interprétation a le mérite de restituer son unité
a la pensée aristotélicienne et de rapprocher des concepts —
comme Oswpla et mpakic ou Bewpla et éumerpta — qu’Aris-
tote a sans aucun doute voulu complémentaires et que Jeger
avait tendance 2 dissocier exagérément pour les besoins de sa
démonstration. Pourtant la contre-démonstration ne me
satisfait pas entierement, car la synthese de la théorie et de la
pratique, sans aucun doute visée par Aristote, ne me parait
pas réalisée dans la Politigne.

*
E 3 %

Pour préciser les termes du probleéme, je partirai du
dernier chapitre de I’ Ethique @ Nicomaque, sorte de transition
entre I’éthique et la politique. Ce chapitre a fait objet de
nombreux commentaires. Jeger le considérait comme tardif
parce que ses dernieres lignes semblent annoncer le plan
actuel de la Politigue. Mais 1l renferme aussi des réminiscences
du Protreptique et des allusions polémiques a Isocrate qui
obligeraient a en reculer la date. Une lecture attentive de ce cha-
pitre montre toutefois que pas plus ’hypothese (la plus vrai-
semblable) d’une rédaction ancienne que celle d’une rédaction
tardive ne rend compte de ses obscurités. Tout se passe
comme si ces obscurités, déja reconnues par les interprétes
traditionnels (par exemple, Rodier), trahissaient, non un
accident de composition, ! mais un embarras d’Aristote lui-
méme.

L’idée générale du chapitre est la suivante. Les discours
éthiques sont impuissants 4 eux seuls 4 convertir a la vertu
les ames qui n’y sont pas naturellement disposées. Des trois
moyens par lesquels on peut devenir bon — ¢ioig, £0og,

1 En particulier, il n’est pas besoin, pour rendre compte de la cohérence
du chapitre, de supposer, comme le font Gauthier et Jolif (a la suite de
Rassow), une double rédaction correspondant aux lignes 11794
4-20 d’une part, 1179 b 20-31 de l'autre.



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 105§

Sty (1179 & 20-21) — 1 il ne faut pas trop compter sur le
premier, qui ne dépend pas de nous, ni méme sur le troisi¢me,
qui n’a pas de prise sur une ime non préparée. A défaut de
vertu naturelle ou apprise, il faut se contenter d’inculquer
de bonnes habitudes par I’éducation, afin de rendre I'dme,
libérée des passions, accueillante aux discours éthiques, de la
méme fagon qu’on prépare la terre pour recevoir la semence
(1179 b 26). Or Iéducation est, ou devrait étre autant que
possible, I'affaire de ’Etat. La politique doit donc prolonger
par I’éducation et, au besoin, par la contrainte la tiche de
I’éthique, qui est de conduire les hommes 4 la pratique de la
vertu.

Mais sur ce theme général se greffent des thémes adven-
tices, qui semblent viser plus directement la tiche propre de
la politique, notamment le théme de la /. La pratique de la
vertu n’est possible pour ’homme médiocre, toujours sen-
sible aux entrainements de la passion, que sous de bonnes lois.
Or la loi est définie par deux caracteres: d’une patrt, elle est
rationnelle (&md twog @poviicewsg xal vob); d’autre patt,
elle 2 un pouvoir contraignant: 6 8¢ vOpog AVaY®AGTIXNY
Eyer SVvauy (1180 2 21-22). On a rapproché a juste titre
la premiere formule de celle qui définit la loi dans le Pro-
frepligue: @pbvncls Tig xal AOYOG GO  QPOVNGEWS ECTLY
(Fr. 52 R., 5 W.; VI, 39, 15 P.). Mais il y a une différence
importante entre le texte du Protreptique et celui de I Ethique:
c’est que ce dernier insiste sur l’aspect contraignant de la
loi. Certes, ce caractére contraignant parait, si 'on isole la
phrase, déduit de son caractére rationnel. Mais cette intet-
prétation rassurante est contredite par le contexte. Aristote
vient justement de montrer que les /ogo; étaient impuissants
contre les waly (1179 & 26-28) et que I'on ne pouvait réduire
les passions que par la contrainte (Bia, 1179 b 29; avdyxy,
1 On retrouve cette méme tripartition — sous la forme @dotg, Edog,
Aéyog — au début des considérations sur 1’éducation au livre VII

de la Politique (13, 1332 a 40).

8



106 P. AUBENQUE

1180 @ 4). Bien plus, il institue une comparaison entre
Pautorité paternelle (%) matpwxy mwpbdotabic) et la loi: or ce
qui manque 2 la premiére, ce n’est pas le caractére rationnel,
mais 16 loyvpdv xal 10 &varyxatov (11802 19). Il semble
donc bien que ce que I’Etat ajoute 2 la loi, c’est la puissance
coercitive, qui ne dérive pas de la rationalité de la loi (sans
quoi l'autorité paternelle la posséderait aussi), mais s’ajoute
a elle du dehors. D’ou, de ce point de vue, la supériorité de
Péducation publique sur I’éducation privée, celle-ci n’étant
quun pis aller lorsque I’Etat se désintéresse de sa tiche
éducative (1180 2 30).

Il y a 13, me semble-t-il, une premiere difficulté et un
premier aveu d’Aristote. Une loi peut étre la meilleure
possible: si son efficacité n’est pas garantie par la force
publique, sa valeur pratique sera nulle. On ne juge pas
seulement une loi sur son contenu, mais sur son contexte,
c’est-a-dire sur la constitution de ’Etat quiauraa ’appliquer .
La force de ’Etat doit se mettre au service du volc et de la
ppovnotg, mais elle ne s’en déduit pas. Clest pourquoi
Aristote sépare le plus souvent, dans sa Politigue, la morale
et la politique. Mieux vaut des institutions médiocres que
pas d’institutions du tout. D’ou le conservatisme d’Aristote
et son souci de pourvoir au salut (cwtnpia) des constitutions
existantes. Mais ceci nous éloigne déja beaucoup d’une
politigue philosophique.

Ce méme chapitre final de ' Ethique a Nicomaque souleve
une autre difficulté. Apres avoir dit que I’éducation publique
était supérieure 2 1’éducation privée (xpdticTov pev obv To
viyvesOor oy Empéretav, 1180 @ 29), Aristote semble
soutenir la thése contraire (Sixpépovoy ai xal’ Exactov

1 Cf. 1V, 8, 1204 @ 3-4: « Le bon gouvernement (edvople) ne consiste
pas dans le fait de posséder de bonnes lois auxquelles on n’obéit pas».



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 107

modelot THY xowdv, & 7-8), ceciau nom d’un argument extré-
mement fréquent chez lui: ’éducation publique ne peut étre
que générale, alors qu’il s’agit d’éduquer Iindividu avec ses
particularités. Suit la référence, habituelle a Aristote en ce
genre de problématique, a ’art médical et a la gymnastique,
qui doivent tenir compte du particulier.

Il semblerait que cet argument, qui revendique origi-
nalité de l'individu contre tout traitement étatique, c’est-
a-dire nécessairement collectif et universel, conduise 4 une
nouvelle limitation de la portée de ’art politique. Dans la
premiere aporie, ’Etat, avec ses pouvoirs de police, paraissait
seulement un pis aller nécessaire, qui serait inutile si les
hommes étaient vertueux par nature, edyevelc ou edQUELS;
il semble maintenant que I’Etat n’ait méme pas les moyens
de son action, puisqu’il légifere en général, alors que les
individus, eux, sont autant de cas singuliers.

Mais ici apparait un nouvel argument (11804 13):
pour pouvoir s’adapter aux cas particuliers, le mieux est
encore de posséder la science du général. Ainsi la médecine
scientifique, bien qu’elle soit, ou plutét patce qu’elle est
science du général, a plus d’efficacité que I’habileté des empi-
riques (de ceux qui collectionnent, 8" éumeiplay, 1180 & 18,
les observations sur des cas particuliers). Le savoir de I"uni-
versel est médiatement savoir du particulier, non P'inverse.
La conséquence est que, méme si 'on se donne pour but
I’éducation de I'individu, il faut s’adonner a la science poli-
tique et, en particulier, 4 la science de la législation, qui en est
une partie (1180 4 30-31).

Ceci pourrait paraitre une conclusion et suffire a intro-
duire la présentation du programme de la science politique
(de 11814 12 a la fin). Mais auparavant intervient un nouveau
rebondissement, qui parait cette fois purement polémique,
mais n’est pas sans enseignements. Aprés avoir comparé
médecine et politique, Aristote se demande (1180 4 31) si le
cas de la politique n’est pas différent de celui des autres



108 P. AUBENQUE

sciences et arts. Car, dans les autres domaines, on s’adresse,
pour apprendre la science ou ’art, 4 ceux qui les pratiquent.
Mais ici? On sait bien que les politiques sont incapables
d’enseigner leur art 4 leurs propres enfants et a fortiori aux
autres (1181 2 5-6): allusions évidentes aux passages ou le
Socrate de Platon constatait que Péricles avait été incapable
de rendre justes ses propres enfants (Meno 94 a-b; Prot. 319 e-
320 a). La conclusion pourrait étre que ceux que ’on appelle
des « politiques» ne méritent pas ce nom: ainsi Socrate
déniait-il 4 Péricleés la qualité de bon politique pour se
Pattribuer 24 lui-méme, et méme paradoxalement 2 lui seul
(Gorg., 516 ¢-d, 521 ¢). En réalité, ce n’est pas la conséquence
qu’en tire Aristote. Contrairement 4 ce que ’on attendrait,
il ne s’en prend pas tellement aux politiciens professionnels,
qui ne font apres tout que leur métier en agissant Eumeipla
polhov ¥ Swavola (1181 @ 2-3). Bien plus, ils sont loués un
peu plus loin d’avoir cette épmepio, qui est plus que la
simple cuvi0ei et qui ne contribue pas peu a la science
politique (1181 2 10).

Ceux qui sont critiqués, ce sont les théoriciens politiques,
ou plutdt ces mauvais théoriciens que sont les « sophistes»
(11804 35, 1181 @ 12). Deux reproches leur sont faits: ils se
contentent de collectionner les lois les plus approuvées
par 'opinion, mais sans avoir de principe de discernement;
d’autre part, il leur manque D'expérience, éumeipio qui est
donc décidément prise ici dans un bon sens 1. Il en est une
fois de plus de la politique comme de la médecine: celle-ci
ne s’apprend pas dans les traités (cuvraypata), ou du moins
dans les traités seulement, mais par 'expérience.

1 R. Stark a fortement souligné, en réaction contre Jager, la fonction
positive qui est dévolue A 'éumeipla aristotélicienne (Aristotelesstudien,
pp- 17 sqq., 87-92). Il renvoie a juste titre a Metaph. A 1, 9814 1-3:

. amofaiver & EmioTun xal Téxvy Sk T éumsiplag Ttoic avlpwmols.
Mais, méme dans le chapitre final de I’ Ezhigue a Nicomagque, épnerpla n’a
pas toujours ce sens positif: cf. 11804 18, 1181 @ 2.



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 109

La démarche de ce chapitre est donc parfaitement
continue et cohérente; mais le moins qu’on puisse dire est
qu’elle est sinueuse: Aristote défend tour A tour la sience
contre 'empirisme et Dempirie contre I’érudition abstraite.
Il déplore d’autre part la séparation du métier politique, qui
ne s’enseigne pas, et de 'enseignement politique, qui n’ap-
prend pas 2 devenir un bon politique. A travers ses méandres,
Iargumentation semble exprimer le veeu d’une double
synthese: synthése de la science et de l'expérience, de la
politique théorique et de l’action; ou, sil’on veut ramener
ces deux syntheses 4 une seule: synthese entre Vuwiversalité
de la science ou de la loi et la singularité des individus et des
cas concrets qui sont la matiere de la politique.

*
* %

Cette synthese est-elle réalisée dans la Politigue? La
science politique descend-elle au niveau du particulier ?
Nous permet-elle de décider a chaque fois, de fagon infaillible,
ce qui doit étre fait hic et nunc ?

Il ne le semble pas. En tout cas, I’aporie de 'universel et
du particulier reparait fréquemment dans la Po/itigue. En 11, 8,
1269 2 11-12, elle va jusqu’a justifier le changement des lois
pour les adapter autant que possible 4 la variabilité des
circonstances. Le probléme est évoqué en III, 11, 1282 b 6 et
il est de nouveau débattu en III, 15, 4 propos de la monarchie.
Dans ce dernier texte, I'argument selon lequel les lois
énoncent seulement des généralités est attribué aux parti-
sans de la monarchie, qui opposent au pouvoir d’initiative
du monarque la rigidité des regles écrites. Ce probleme
était déja posé dans le Politigue de Platon (294 a-296 a),
qui le résolvait au profit de I’dpioroc, du PBacthixds dvip.
L’opinion d’Aristote semble étre toute différente et s’opposer
directement au Politigue. 1’analogie que Platon, et Aristote
lui-méme, établissaient avec les arts, notamment la médecine,



110 P. AUBENQUE

est dite ici trompeuse, car 'homme de I’art n’est pas, dans
Pexercice de cet art, soumis a la passion comme peut I’étre
le politique (III, 16, 1287 2 32 sqq.). Il est donc dangereux
de remettre le pouvoir a un seul homme plutét qu’a la loi
(1286 2 16-20; cf. III, 10, 1281 4 34), car rien ne ressemble
autant 4 'autorité que l'arbitraire. — Mais, d’un autre coté,
Aristote semble fasciné, tout comme le Platon du Politigue,
par ’homme supérieur, pour qui il n’y a pas de loi, parce
qu’il est lui-méme la loi: II, 13, 1284 @ 10 5qq.; 17, 1288 4 2.
Certes, dans le premier de ces passages, Aristote semble
n’évoquer cette éventualité que pour autoriser les démo-
craties 4 pratiquer I’ostracisme, puisque de tels hommes ne
peuvent se soumettre, ni étre soumis, a la régle commune.
Mais Aristote semble voir dans I’ostracisme une médication
trop coliteuse, qui ne doit étre employée qu’a titre de moindre
mal, de debrtepog mholc (1284 & 19). Sa conclusion, qui va
en apparence dans le sens platonicien, est qu’il est conforme
3 la nature de laisser gouverner un tel hor me (1284 4 32-34).

Seulement, cette conformité au modele platonicien n’est
qu’apparente. Car ce qui autorise le personnage royal de
Platon a s’élever au-dessus de la loi, c’est qu’il possede la
supréme compétence, la science (encore appelée dans le
Politigue ~éyvy ou @povnois). Le chef platonicien ne se
dispense de la loi que parce qu’il porte en lui la science d’un
ordre plus haut que toute loi, de méme que le médecin vaut
mieux que ses ordonnances parc qu’il est 'incarnation de
la médecine. Le politique platonicien supplée donc a la
généralité abstraite de la loi par la puissance infinie de
détermination qu’il tire de la science. C’est donc la science
(ou la téyvy, qui semble bien avoir ici le sens de science,
cf. 297 a-b: ©d perd vol xal TéEYVYG duxondTatov) qui sera
pour lui la loi (thv vy vépov mapeybuevos, 297 a).

Au contraire, pour Aristote, la science, qui porte sur le
général, participe de la méme infirmité que la loi. Quelle
sera donc la qualité propre du politique, celle qui lui per-



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 111

mettra, par ses initiatives, de suppléer a la généralité des lois
comme a celle des traités politiques? Le livre V, chap. 9,
1309 2 32 sqq., nous donne une réponse générale. Trois
qualités sont requises du politique: 1) l’attachement 2 la
constitution existante; 2) la capacité (Svapig) d’exercer les
fonctions publiques; 3) la vertu. — Aristote se demande
méme si la vertu est bien nécessaire, lorsque les deux autres
conditions sont réunies: s’il répond que oui, c’est que seule
la vertu pourra éviter que la passion ne vienne altérer les deux
autres qualités (1309 & 8-14). Il reste que la capacité politique
ne se confond pas avec la vertul. En quoi consiste donc
cette Sbvaug que le méme texte compare a Iéumepia du
strateége (1309 & 4-5) ?

Le texte déja cité du livre I1I, 16, nous fournira peut-&tre,
faute d’indications plus précises, une réponse indirecte.
« C’est une chose impossible, y est-il dit, de régler par une loi
ce qui est matiere 4 délibération» (mepl &v yap Boviebovron
vopoferiooar tév &duvatwv éotiv — 1287 & 22). Récipro-
quement, on pourrait dire que la délibération est ce qui
supplée les lacunes de la loi au niveau du particulier ou,
comme le dit ' Ethigue @ Nicomague, du contingent (évdey6-
pevov dMwg Eyew). La ou la loi comme la science sont
impuissantes, il ne reste qu’a délibérer, peser le pour et le
contre, tirer le meilleur parti possible des ressources dont
on dispose, ordonner les moyens aux fins, décider non dans
I’absolu, mais éx t&v Omoxeipévwy, assumer la part de
risque, de tbyym, que comportent les affaires humaines 2. La
science politique, qui se confond pour une part avec celle du
législateur, se prolonge donc dans la délibération sur les cas
particuliers, mais en méme temps s’efface devant elle. La

1 De méme en VII, 3, Aristote distingue, 4 propos de ’homme supé-
rieur, Sbvapig mpaxTixn et dpeth: et 8" 0d pbvov dpethy dAAG xal Shverpty
Orapyewy, xal’ Ny Eotow mpaxtindg (1325 & 12-14). 2 Nous renvoyons
ici A la théorie de la délibération dans E.N. III, 5, et E.E., 11, 10,
1226 @ 17 sqq., et 4 'analyse que nous en avons proposée (La pru-
dence cheg Aristote, Paris, 1963, pp. 106-119).



I12 P. AUBENQUE

science politique pourra tout au plus définir les conditions
d’exercice — et d’exercice fécond — de cette fonction déli-
bératrice. Ainsi peut-on théoriquement concevoir que cette
fonction appartient 2 un seul homme, a tous (12864 25)
ou seulement 2 plusieurs (1287 & 25). Le théoricien politique
peut méme nous prévenir que, pour que la délibération soit
bonne, il faut de la vertu aux délibérants afin que la passion
ne vienne en altérer le jeu en faisant passer l'intérét indi-
viduel ou l'intérét de classe avant 'intérét de la cité: condi-
tion qui parait a Aristote le mieux réalisée dans les délibé-
rations non d’un seul avec soi-méme, ni de tous avec tous,
mais des meilleurs entre eux (cf. 12874 23-36). Mais le
théoricien politique ne peut aller au dela de la définition
de ce cadre institutionnel.

C’est dans les traités éthiques, en particulier dans I’ Ezhique
@ Nicomaque, que nous trouverions des indications plus
précises sur la vertu propre du bon politique, qui n’est pas
seulement vertu morale, mais vertu intellectuelle: non pas
science du Bien en général, mais discernement de ce qui est
bon pour ’homme et capacité d’ordonner a cette fin bonne
les moyens les plus efficaces. Cette vertu du bon délibérant,
du bon Bovievtixdg, Aristote Iappelle, au livre VI de
VP Ethigue a INicomague, @pbvnoig?!. Peut-étre faudrait-il y
ajouter I’émieixeie du livre V, chap. 14, I'équitable étant
celui qui fait descendre la justice au niveau des cas parti-
culiers. Qu’Aristote, en nommant ces vertus, ait en vue
Paction politique, cela ressort clairement du contexte du
livre V sur la justice, et méme du livre VI, ot il cite (1140 & 7)
comme exemple de @pévipog ... Péricles, ce méme Péricles a
qui Platon treprochait de n’avoir pas su communiquer sa
sagesse 4 ses propres enfants. Clest la seule mention de
Péricles dans les Ethigues, et 'on voit aisément pourquoi

1 Dpovipov elvat 16 Sdvachot xakddg Bovieboasut... Dpbvipog 6 BovieuTindg
(E.N., VI, 5, 1140 a 25-26, 31).



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 113

il est ici nommé: c’est que — tel qu’il apparait notamment
dans les discours que lui préte Thucydide — il réalise en lui
par une rencontre singuliére, ot la bonne naissance et la
bonne fortune ont sans doute une grande part et qui est
normalement incommunicable 2 ses descendants, la double
synthese du /Jogos et de I'action, de I’habileté et de la vertu
morale. Il n’est ni un théoricien pur ni un pragmatique, ni un
ednlng ni un mavolpyog !, mais un homme qui est au dela
ou en dega de ces oppositions.

Pourquoi Aristote n’a-t-il pas développé plus avant la
description de ’homme politique selon son cceur ? Pourquoi
est-il pratiquement muet la-dessus dans sa Politigne, ou il
cite plus volontiers des législateurs que des hommes d’Etat
et des institutions que des événements ? C’est, me semble-t-il,
parce que ces notions relevent pour une grande part de
I'imprévisible et du hasard et n’avaient pas leur place dans un
traité scientifique. Il n’y a pas de méthode qui permette de
fabriquer en série les Péricles. Il n’y a pas non plus de science
qui puisse, en dernier ressort, dispenser ’homme politique,
confronté a des circonstances toujours imprévisibles et
singulieres, de la responsabilité de la décision, qui puisse
davantage le disculper de I’échec comme lui disputer la
gloire de la réussite. Ce n’est pas Aristote, mais Théophraste,
qui a écrit des ITohitixa mpog xatpobc. Aristote, lui, sait
que du xapée il n’est point de science % et il abandonne cela,
comme le Platon de la Lettre 1711, 4 la Ocloe potpa 3.

Il reste que la politique a devant elle un vaste champ,
théorique et pratique. Mais elle ne peut que définir le cadre
le meilleur, la meilleure mohitela, c’est-a-dire mettre toutes

1 Ta oqpbvmoig est un milieu entre la movovpyta et 'edhleie, si du
moins I’on en croit le tableau &’ E.E., 11, 3, 1220 b 38, 1221 @ 12. Cette
notation est peut-étre apocryphe, @pbvnoig n’ayant guére ce sens dans
PE.E. Elle correspond en tout cas 4 la doctrine de 'E.IV., VI, 13,
1144 a 22-b 1. % Cf. les textes que nous avons cités dans La prudence
chez Aristote, pp. 95-105. ° 327 e. Cf. aussila fin du Ménon, 99 e-100 b.



114 P. AUBENQUE

les chances du c6té de la justice et du plus grand bonheur
possible. En ce sens, il y a bien une science politique, mais
il n’y a pas une science de I’action politique: il y a seulement
une science des conditions qui font que I’action politique
a le plus de chance d’étre 4 la fois légitime et efficace. Le
reste est I’affaire des hommes et des dieux. Des dieux: mais
Aristote ne comptait pas beaucoup sur les prieres. Des
hommes: mais ’on ne peut décider a leur place et ’on peut
tout au plus s’efforcer de faire en sorte, par I’éducation,
qu’ils soient le plus vertueux possible.

Aristote conclut sa description de I’Etat idéal au livre VII
de la Politique par ces phrases désabusées: « Il est vain de
parler en détail de ces choses. Car il n’est pas difficile de les
penser, mais il est plus difficile de les faire. La parole est
affaire de souhait, mais ’événement est affaire de hasard»
(To pev yap Aéyewv edy¥g €pyov éoti, 10 3¢ cupPiver Toyng—
VII, 12, 1331 4 19-22). Mais il n’est que juste d’ajouter
ce qu’Aristote dit plus loin pour introduire les considérations
sur ’éducation, complément nécessaire des considérations
sur la politique: si la possession de biens extérieurs dépend,
pour I'individu comme pour I’Etat, de la fortune, il n’en
est pas de méme de la vertu: « Que la cité soit vertueuse,
cela n’est plus affaire de hasard, mais de science et de volonté »
(To 3¢ omovdatav elvor THv oAV odxéTt TOYMG Epyov, GAN Emi-
OTAWUNG Kol TPOULPEGEWS — 13, 1332 @ 31-32).



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 1ES

DISCUSSION

M. Allan: My impression of the argument of E. V. X, 9
differs from that of M. Aubenque and is mote favourable to the
reasoning which it contains. In seeking to see how far we are in
disagreement, might we start from the remark very near the end
(1181 & 12) that ‘since our predecessors have not studied the
nature (or the province, if that is meant) of legislation, it seems
better to inquire into it ourselves’ ? This shows that Aristotle
means to identify himself throughout the passage with the Pla-
tonic school, a fact which has been well brought out by Kapp
and von Fritz, though they are not the first to say so (Aristotle’s
Constitution of Athens, Introd., p. 41 and 43). The numerous
echoes of the Meno and Protagoras support this. Now does not
this shed some light on the form of the reasoning ? Whereas
M. Aubenque uses expressions which suggest that Aristotle is
here in an unusual degree uncertain of his position, « rebondis-
sement», « sinueuxy», etc.,, I do not find the style of reasoning
exceptional, and think there is a continuous forward movement
after the pattern of the Platonic dialogues.

M. Aubengue: Les remarques de M. Allan confirment ’an-
cienneté du chapitre en question, que d’autres auteurs, notamment
M. Stark, appuyaient sur des rapprochements avec le Protrep-
tigue. La structure de 'argumentation est en effet dialectique au
sens d’un dialogue platonicien et je ne crois pas avoir voulu dire
autre chose. Les mots « rebondissement», « sinueux», que j’ai
en effet employés, n’étaient pas nécessairement péjoratifs: il y a
aussi des rebondissements (ce qui ne veut pas dire des contradic-
tions) dans les dialogues platoniciens, et une démarche peut étre
a la fois sinueuse et cohérente. Cela dit, il ne me semble pas qu’il
s’agisse seulement ici d’un artifice d’exposition, mais bien d’un
embarras réel d’Aristote, comme en témoigne notamment la
renaissance périodique dans la Politigue — et ailleurs — de
P’aporie sur 'universel et le particulier.



116 DISCUSSION

M. Gigon: Die in E. N. 1181 b 11 genannten mpértepot sind
die zuvor ausfithrlich genannten Sophisten und Politiker. Der
Ausdruck kann verwundern, ist aber nicht auffallender als
manche dhnliche Stellen. — Was ist weiterhin in 1180 2 21 unter
&varyxacTix zu verstehen ?

M. Aubengue : Ce qui me conduit 2 mon interprétation d’gvory-
xooTixy est la comparaison ici instituée avec la wotpiny) wpbdo-
tablg, comparaison qui ne peut porter que sur le fait que la loi
possede cet ioyvpdy et cet avayxalov que la premiére ne posséde
pas.

M. Weil: Chez d’autres auteurs, le verbe mpostattelv est
souvent associ¢ a l'idée de contrainte ou méme d’asservissement.
Comme I’a dit M. Gigon, et comme on le constate en d’autres
domaines, le vocabulaire d’Aristote parait incertain.

M. Aubengue : Non seulement le vocabulaire, mais méme la
pensée. Aprés avoir dit que 16 iloyvpév manque a Pautorité
paternelle, Aristote, un peu plus loin, dit expressément le con-
traire: &vioylet... ol watpuxol Adyot (1180 & 4-5).

M. Allan: In answer to M. Gigon’s question to me, the
point was made in M. Aubenque’s paper that 6 vépog Gvery-
otV Eyel ddvapry must be understood with the correlative
expression two lines before, that the father’s command odx
Exer 10 loyvpdv odde Tavayxatov and here the reference in
both adjectives seems to be to constraint rather than logical
necessity. Much depends on the exact relation between the pat-
ticipal phrase Adyog &Sv etc. and the main sentence. At first this
relation seems to be explanatory and causal, but one is driven
in the end to take Adéyog &v as an independent second assertion.

M. Aunbengue : Cest tout a fait mon avis.

M. Allan: M. Aubenque stated in the discussion that « Aris-
tote a dit précisément le contraire» (1180 & 1-5 évigylet... of
motpixol Adyot...). But here again I am inclined to insist on the
progressive nature of the reasoning and to defend Aristotle
against any charge of inconsistency. He did say the opposite on
a previous page, when explaining what might reasonably be said



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 157

by the supporters of paternal education. But he did not leave
two opposite statements standing side by side ?

M. Aubengne : Je suis d’accord avec cette remarque. Il s’agit
d’un développement aporétique et j’aurais di dire: Aristote
développe la these contraire.

M. Schaerer : M. Aubenque a démontré, avec finesse et péné-
tration, que, dans le systéme d’Aristote, la loi est a la fois ration-
nelle et contraignante, mais que le second caractére ne dérive
pas du premier. D’out Pimpossibilité, dans cette perspective,
d’é¢laborer une théorie philosophique du gouvernement. Cette
conception de I'impuissance relative de la raison politique doit
étre rapprochée, 2 mon sens, de certaines déclarations centrales
par lesquelles le philosophe, tout en reconnaissant a la pensée
(vémoig) un caractere initial et un réle nécessaire, lui refuse I’effi-
cacité motrice: en elle-méme elle « ne meut rien». Pour qu’une
impulsion se manifeste au départ de I’acte moral, il faut que la
faculté désirante (dpextindv) s’ajoute a la pensée (De an. 432 b
26-433 a 6 et 225 Metaph. © 1048 a 105 E. IN. 1139 a 33-36 et b 34).
On sait que, chez Platon, c’est au contraire le facteur rationnel
qui détient la véritable puissance (Prof. 352 a-d): le législateur
commencera donc par convaincre; d’ol les fameux préambules
exhortatifs et démonstratifs des Lois. La force n’interviendra
que si, par malheur, la persuasion demeure inopérante. L’auteur
des Dialogues reconnait donc, contrairement a Aristote, une efli-
cacité contraignante a la rationalité de la loi; mais il admet,
comme Aristote, pat un autre biais, que la mise en pratique exige
le recours 2 un facteur d’ordre irrationnel; la raison, contrai-
gnante en droit, ne P’est pas en fait.

M. Aubenque a opposé Aristote a Isocrate. En relisant récem-
ment la Politique, j’ai été frappé, au contraire, par une assez étroite
parenté de leurs théories, au moins sur le plan pédagogique.
Comme Isocrate, Aristote reproche aux sophistes de vouloir
téduire I’art de I’éducation en recettes automatiquement trans-
missibles; comme Isoctate, il accorde a la «naturey, c’est-a-dire
aux dispositions innées de I’éleve, la valeur d’une exigence pre-



118 DISCUSSION

miére et indispensable. Qu’en est-il alors de Platon ? L’auteur
des Dialognes semble occuper, a cet égard, une position intermé-
diaire: il refuse de réduire I’éducation 2 un ensemble de procédés
techniques, mais il ne refuse pas moins d’attribuer a la nature
un réle primordial dans Pacquisition du savoir. Je résumerais
I’opposition ainsi: pour Isocrate et, me semble-t-il, pour Aristote,
les données intellectuelles sont ambivalentes en elles-mémes, et
il appartient 2 la nature de les orienter favorablement; car la
nature tend au bien. Chez Platon, c’est la nature qui est une
donnée ambivalente, et c’est la raison qui intervient comme
facteur d’orientation. Mais il va de soi que de telles oppositions
demanderaient a étre nuancées et complétées.

Qu’en est-il de la prétendue «discontinuité» d’Aristote,
signalée par M. Aubenque ? Je crois qu’il s’agit 12 d’un trait de
caractere assez universellement répandu chez les Grecs: 1a ol nous
subordonnons, ils ont I’habitude de juxtaposer. Qu’on pense
a la tragédie ot I'on voit des théses opposées se confronter et
s’équilibrer avec un tel souci d’impartialité qu’il est parfois diffi-
cile, aujourd’hui, de savoir qui a raison, d’Antigone ou de Créon,
de Clytemnestre ou d’Oreste, d’Apollon ou des Erinyes, d’Ulysse
ou de Néoptoleme, de Médée ou de Jason. Hegel en a tiré une
théorie sur I’équivalence des forces en conflit. Chez Thucydide,
de méme, le pour et le contre nous sont présentés sous la forme
de discours alternatifs entre lesquels nos sympathies ont de la
peine a se fixer. Les Dialognes de Platon constituent moins une
ceuvre unique savamment articulée, quun ensemble de facettes,
ou de perspectives distinctes, dont chacune s’affirme en tout
autonome. On s’est étonné, tout a I’heure, d’un jugement favo-
rable qu’Aristote porte sur Périclés, jugement qui tranche sur
d’autres déclarations du philosophe. Platon fait bien pis: dans
le Gorgias (516 ¢) et dans le Ménon (93 ¢), qui se suivent d’assez
pres, il porte sur ’éminent homme d’Etat deux appréciations
contraires. Expliquer cette inconséquence par un changement
d’opinion survenu dans Pintervalle ne méne a rien. La vérité,
c’est que, dans un cas, Platon dénonce I'insuffisance d’une poli-



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 119

tique fondée sur la seule opinion et, dans Pautre cas, reconnait
que, sur ce plan inférieur ou elle se situe, cette méme politique
a produit des effets remarquables. Autre exemple: oraison
funébre prononcée par Socrate dans le Ménexéne est-elle ironique
ou sérieuse, plaisante ou grave ? On discute sans fin pour le
savoir. A mon avis, les deux opinions contiennent chacune leur
part de vérité: en tant qu’éloge oratoire, ce discours n’est pas
sérieux: il se situe au niveau de la rhétorique, fondée sur I’opi-
nion. Mais, une fois cette réserve faite et le genre admis, le méme
discours mérite notre admiration. Il en est de lui comme de la
politique de Péricleés: tout dépend du point de vue ol on se place
pour le juger. La souplesse et la discontinuité d’ Aristote, ’aisance
avec laquelle il entre dans des perspectives opposées et semble les
faire siennes, tiennent a ce procédé de présentation, auquel on ne
saurait attribuer une importance assez grande dans linterpré-
tation des ceuvres antiques.

M. Aunbengue : Je remercie M. Schaerer de ses rapprochements
éclairants, qui confirment dans I’ensemble mon propos. Sa pre-
miére remarque me rappelle une autre définition de la loi, que
Ion trouve en III, 16, 12874 32: &vev dpéfewg vobg 6 véuog
gottv. Certes, Aristote veut dire dans le contexte de cette formule
que la loi, a la différence du Bactielde, est inaccessible a la passion.
Mais cette définition peut aussi avoir pour conséquence que la
loi n’est pas elle-méme motrice et qu’il faut des hommes pour
I’appliquer, ou la faire appliquer.

Sur le probleme des rapports entre Aristote et Isocrate, j’ai
toujours été étonné par ’hostilité réciproque que la tradition
leur attribue et qui parait d’ailleurs attestée par plusieurs textes,
notamment par le texte que je citais tout a ’heure, 1181 2 14-17.
Car je suis plutot frappé, par ailleurs, par les emprunts d’Aristote
a Isocrate ou du moins a la tradition rhétorique qu’lsocrate
représentait. Que I’on considére, par exemple, le personnage de
Phomme cultivé, du memordevpevog, dont Aristote parle le plus
souvent avec faveur (par ex., au début du De partibus animalium).
Les passages, que jévoquais tout a I’heure, sur I'impossibilité



120 DISCUSSION

d’atteindre 4 une parfaite exactitude dans le domaine de la poli-
tique et de I’éthique me paraissent aussi aller dans le sens d’Iso-
crate. Il y a chez Aristote une certaine réhabilitation de la 36
en face de I'émioThp).

Sur le troisieme point, je suis également d’accord avec
M. Schaerer. A voir avec quelle conviction il arrive a Aristote
de traiter le pour et le contre sur un probléme donné, on est
parfois tenté de dire avec le cheeur de la tragédie: €d yap elpnTan
ALTARC.

M. Bayonas : Péricles est trés vivement critiqué dans le Gorgias
(516d, 5194, 515¢). Mais il faut tenir compte de I’atmosphere
d’amertume dont ce dialogue est empreint et qui est sans doute
due a la date de sa composition, proche de celle de la mort de
Socrate. Dans le Ménon (99 ¢, 93 a, 94 b), Péricles est jugé bien
plus équitablement. Il posséde ’6p0% 36Ee et peut donc résoudre
avec succes les probléemes pratiques, quoiqu’il ne posseéde pas la
science politique. Ne peut-on pas voir ici, comme dans la Répu-
bligue (520 ¢-d) une des origines de la conception aristotélicienne
de la prudence ?

M. Aubengue : Certes, et je crois avoir cité certains de ces
textes et d’autres dans mon livre sur La pradence chez Aristote
(p. 24-25). Cela dit, la doctrine de la @pévnoig ’E. IN. VI me
parait dirigée contre 'usage le plus courant chez Platon.

M. Gigon: Die Polemik gegen diejenigen, die nur das Niitz-
liche gelten lassen, geht wesentlich gegen die Sokratiker: Antis-
thenes (vgl. Xenophon, Men.), Diogenes, Aristippos.

M. Aubengue : 11 me semble cependant qu’lsocrate est princi-
palement visé. Que 'on compare les lignes 11812 14-17 avec
Isocrate, Antidosis, 83.

M. Stark : Wenn Aristoteles sich auf die Physis beruft, so ist
das verschieden von den Hinweisen auf die Physis, die sich
Isokrates und die Redner allgemein gestatten. Sie verstehen sich
gern dazu, wenn eine exakte Begriindung unbequem oder nicht
moglich ist; solche Bemerkungen haben nicht die Tiefe der
aristotelischen Physiskonzeption. An Isokrates stérte — man



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 121

vergleiche etwa den Areopagitikos — nicht zuletzt das politische
Theoretisieren, das er sich ohne die entsprechenden Vorstudien
und Forschungen, also ohne alle eigentliche Sachkunde gestattete,
wie jeder Platonschiiler empfand.

M. Aalders: Le jugement assez favorable sur Périclés dans
I’E.N., cité par M. Aubenque, est un peu surprenant au regard
du jugement assez sévére qu’Aristote porte sur lui dans la Pol
et, surtout, dans 1’ Afn. On se demande d’ol vient ce jugement
favorable; est-ce qu’Aristote se conforme ici plus ou moins 2
I’opinion générale sur Péricles ?

M. Aunbengue : Certainement. Il se réfere 4 Yopinion commune
(otépela, 1140 & 8) sur Péricles. Péricles intervient ici comme
type déja stylisé par la tradition, peut-étre aussi par Thucydide.
Il est aussi probable que cette réhabilitation de Péricles (Walzer
patle a propos de ce texte d’une « réhabilitation des hommes
d’Etat») répond a une intention anti-platonicienne.

M. Gigon: Ich habe nicht den Eindruck, dass in E.IV. 1140 b
7 fl. Perikles besonders hoch geschitzt wird.

M. Aubengue : Dire de quelqu’un qu’il est capable de discerner
ce qui est bon pour les hommes (ta Tolg avlpdmoig [dyaba]
Sovavtar Oewpeilv, 1140 b 9) me parait pourtant un éloge,
surtout si ’on se rappelle qu’Aristote a critiqué la notion pla-
tonicienne d’un Bien en soi. Le sens général du passage est de
montrer que la @pévnoig, méme entendue dans ce sens (et non au
sens platonicien), est une vertu (3%Aov obv 81t &pety Tig EoTl xal
o0 TEYVY) 1140 b 24-25). Dans la suite du méme livre VI, Aristote
montrera que la prudence ne va pas sans vertu morale (1144 2 27,
36), sans quoi elle ne se distinguerait pas de la dewvétyg ou méme
de la mwavovpyta.

M. Weil : Les rapports d’Anaxagore et Périclés, qui sont bien
connus, peuvent relier les textes cités. Et cette « prudence» de
Péricles est bien la qualité qui ressort de ’exposé fait par Thucy-
dide, au livre II de son histoire.

En marge des observations de M. Schaerer, on remarquera
que les trois termes que M. Aubenque a dénombrés a la fin de



22 DISCUSSION

P E.N. — nature, Aéyog, pratique — correspondent aux éléments
qu’lsocrate énumere dans le discours Sur /' Echange. Il se peut
que ceci reprenne un schéma beaucoup plus ancien, mais la ren-
contre est curieuse, dans un texte qui vise ’enseignement d’Iso-
crate.

M. Gigon: In E.N. 1179 b 20-31 schimmert dasselbe Schema
der Utrspriinge der dpety) durch wie in E. E. 1214 a @boig—
Moy — peréry (R0og) — Oebg— Toym. Die ersten drei Glieder
dieses Schemas sind schon im V. Jh. bekannt, kénnen also zur
Konfrontation des Aristoteles mit Isokrates nicht verwendet
werden.

M. Allan: M. Aubenque made the observation that the issue
between public and private education is never clearly decided.
Yes, but this problem is perhaps not raised here for its own sake,
but at a time when Aristotle already has his eye upon the transi-
tion to the Politics which he purposes to make. As I see it, the
need for legislation comes into the foreground and overshadows
the dispute about the method of education. Each method, Atis-
totle says, has some points in its favour. After stating a clear pre-
ference for public education, he concludes that, whichever way
the dispute is decided, one will need to formulate general prin-
ciples about character-formation and take action on the basis
of them,

The triad pdoet, det, Sudoyf) occurs or is implied, if I am
not mistaken, in the speech made by Protagoras in Plato’s dia-
logue of that name (323 4). This might be the immediate source
of what Aristotle says both here and in E.E. 1248 b 3.

Returning to a point made by others, I would wish to asso-
ciate myself with M. Gigon in his caution regarding the mention
of Pericles as ¢pévipog, in book VI. Surely Aristotle merely
wants to discover how the adjectives ppévip.og and copdg are in
fact commonly employed. He does this because he regards it
as a duty of the philosopher to conform to prevailing usages
clarifying it where necessary. The first person plural « we, i.e. all
Athenians, or all Greeks, think, or say», is significant.



THEORIE ET PRATIQUE POLITIQUES 123

M. Aubengne : Certes, mais il est également significatif qu’Aris-
tote attache de l'importance au sens populaire du mot, que
Platon avait négligé. D’autre part, il ne faut pas oublier qu’ Aristote,
dans des textes antérieurs, avait cité comme exemples de ppbvnoug
Pythagore, Parménide et Anaxagore (Protreptigue, fr. 5b W.;
11 Wy E. E. 1, 4, 1215 b 1-8; 5, 1216 2 11). Ici, lorsqu’il dira
un peu plus loin qu’Anaxagore et Thales sont dits copot, @pb-
vigot 8’ ol (1141 b 4-5), on ne peut manquer de constater qu’il
abandonne, au profit de I'usage populaire, 'usage platonicien
de @pdvnoig. Et il ne faut pas oublier que tout ce passage est
consacré a la valorisation de la @pdvrnsig au sens populaire.

M. Gigon: Es ist kein Zweifel, dass in Z.IN. VI die coolx des
Thales und Anaxagoras weit hoher steht als die gpdvnoig des
Perikles.

M. Aubengue : Cest une question de point de vue. Aristote
ne proteste pas en rapportant opinion populaire (qu’illustre
I’anecdote du Théététe 174 a, sur Thalés, et que ne patvient pas
a infirmer I’anecdote de Pol., I, 1259 a 6 ss., sur le méme Thalés)
selon laquelle ces personnages savent des choses extraordinaires
et quasi divines, mais ignorent ce qui est utile, « parce qu’ils ne
recherchent pas les biens humains» (1141 & 7-8). La solution est
donnée par Aristote lui-méme: « Il serait absurde de considérer
que la politique ou la phronesis sont ce qui 2 le plus de valeur, si
du moins ’homme n’est pas ce qu’il y a de meilleur dans le
monde» (1141 @ 20-22). Certes, ’homme n’est pas ce qu’il y a
de meilleur; mais, s’agissant des affaires humaines, la politique
et la phronesis ont au moins autant de prix qu’une sagesse trop
haute et sans utilité pratique.






	Théorie et pratique politiques chez Aristote

