Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 11 (1965)

Artikel: Der Gesamtaufbau der aristotelischen Politik
Autor: Stark, Rudolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I

RUDOLF STARK

Der Gesamtaufbau der aristotelischen Politik






DER GESAMTAUFBAU
DER ARISTOTELISCHEN POLITIK

Mir der Aufgabe, den Gesamtaufbau der aristotelischen
Politik aufzuzeigen, ist zugleich die Weisung gegeben, in
bestimmter Form zu der analytischen Forschung Stellung
zu nehmen. Einerseits kann von festen Positionen, die seit
Wilamowitzens Bemerkungen in seinem Wertk _Aristozeles
und Athen zumal durch W. Jaeger und W. Theiler ge-
wonnen sind, nicht abgegangen werden; andererseits ist
unverkennbar, dass dieses Werk, das in seinem Titel Po/i-
tika noch offenkundig die Sammlung und Zusammenstellung
zu verschiedener Zeit niedergeschriebener Lehrvortrige
bezeugt, nach der tradierten Buchfolge eine gewisse logische
Folge und innere Einheit besitzt. Die Analyse ermittelte die
Einzelstiicke, aus denen spiter dieses Ganze gebildet wurde,
also die einzelnen Methodoi; ihre Vereinigung ist wie ihre
Entstehung, also der Prozess des jeweiligen Aufnehmens
bestimmter Probleme und Themen und ihr wiederholendes
Aufgreifen bei verwandter, jedoch meist unter verindertem
Aspekt erfolgender Erorterung, ein Phinomen der aristote-
lischen Teleologie. Wir werden dieser Besonderheit gerecht,
indem wir dieser inneren Folge der immanenten Teleologie
dieses Forschens nachgehen, ohne das Biographische und
die Ergebnisse der analytischen Forschung zu ignotieren:
nicht eine detaillierte Inhaltsangabe, sondern die Erfassung
des Wesentlichen dieser Politika ist unser Ziel, also die
Heraushebung der von Aristoteles selbst gesetzten Akzente.

Man ist heute geneigt, bereits bei dem jungen Aristoteles
in Platons Akademie, der er im Jahr 368/7 beigetreten war,
schon vor 360 mit Materialsammlungen zu rechnen. Die
eigene Neigung zur Observation gab hierzu nicht weniger
Anlass als die Erfahrung, dass Platons Material, zumal im
politischen Bereich, fiir eine tiefere, auf die Physis der poli-



4 R. STARK

tischen Formen gerichtete Spekulation nicht ausreichte. Die
Wanderzeit, die ihn nach Platons Tod 347 nach Assos,
Lesbos, Mazedonien, Stageiros, Delphi und schliesslich nach
Athen fiihrte, ist zugleich eine Zeit des Sammelns und des
planmissigen Gewinnens bestimmter Forschungsgrund-
lagen in tberlegter Arbeitsteilung mit Theophrast und
Kallisthenes. Wihrend des letzten Lebensabschnittes in
Athen (334-323/2) ist von diesen Unternehmungen vor
allem die Sammlung der Verfassungen fortgefiihrt worden.

Man tut bei der Beurteilung dieses Sammelns gut, den
besonderen, aus platonischen Voraussetzungen entstandenen
aristotelischen Empiriebegriff nicht zu vergessen. Es handelt
sich bei dieser Empeiria nicht um einfache Tatsachen-
erfahrung, {iber deren natiirliche Begrenztheit Aristoteles
volle Gewissheit hat, sondern um ein Kundigsein und
Kundigwerden in einer durch bestindige Theoria bestimm-
ten Praxis. Auch die historische Erkenntnis und die persén-
liche Erfahrung werden erst durch die theoretische Durch-
dringung und Auswertung verwendbar. Daher die eigen-
tiimliche, knappe, in ihrer Gedringtheit leicht missverstind-
liche Mitteilung des Faktischen, des Historischen in der
Politik. Nicht das Material ist wichtig, sondern die Lehre,
die sich daraus ergibt. Die Frage, in welcher Form poli-
tisches Leben Aristoteles selbst entgegengetreten ist, ist mit
dem Hinweis auf den Regenten Hermeias, auf das makedo-
nische Konigtum und auf das Verfassungsleben von Sta-
geiros und Athen zu beantworten. Die Demokratie einer
kleinen Polis hat Aristoteles in seiner Heimatstadt etlebt,
auch wenn er hier nach seinem Alter so wenig wie spiter
in Athen, wo er Metbke war, aktiv am politischen Leben
teilnehmen konnte; wie sorgfaltig er historisch und prag-
matisch die attische Demokratie betrachtet und aufgenommen
hat, bezeugt seine diesbeziigliche Politie. Die Geschichte
der athenischen Verfassung ist deutlich auf die Person
Solons als des wahren Begriinders demokratischer Lebens-



GESAMTAUFBAU 5

form hin orientiert, und der pragmatische Teil zielt auf die
genaue Erfassung der gegenwirtigen demokratischen Wirk-
lichkeit. Es fillt hierbei nicht die geringste kritische Bemer-
kung. Ob es berechtigt ist, hierin eine stille Zustimmung zu
dieser Form politischen Lebens zu erkennen, bleibe noch
offen.

Es fillt auf, dass gerade die Gedanken, die man in der
Einleitung der Politik erwarten wiirde, nicht hier, sondern
am Schluss der Nikomachischen Ethik zu finden sind. Hier
werden die Themen der wesentlichen Methodoi genannt:
es gelte, da die Fritheren dies unerforscht gelassen, das
Gebiet der Gesetzgebung und des Verfassungslebens iiber-
haupt zu untersuchen, um damit nach Vermogen die Philo-
sophie tber die menschlichen Dinge zum Ziel zu bringen.
« Wir wollen zuerst die Frage angehen, ob im einzelnen von
unseren Vorgingern etwas gut dargelegt ist, sodann auf
Grund der gesammelten Verfassungen untersuchen, welche
Umstinde die Gemeinwesen und eine jede Verfassungsart
erhalten oder zerstéren und aus welchen Ursachen bei den
einen sich das politische Leben gut, bei den andern aber
schlecht gestaltet. Denn wenn diese Fragen gesichtet sind,
werden wir vielleicht eher in zusammenfassender Ubersicht
erkennen, welche Verfassungsform am besten ist und wie
jede einzelne geordnet und gegliedert sein und welcher
Gesetze und Sitten sie sich befleissigen muss.» Hier ist
deutlich auf die kritische Durchmusterung der Vorginger
im zweiten Buch der Politik, auf den Mittelteil (IV-VI), der
unverkennbar die bereits gesammelten Politien auswertet,
und auf die Schlussbiicher der Politik verwiesen. Da die
Thematik von Buch I noch nicht erwihnt ist, diirfte diese
offenkundig spite Einfithrung in wesentlichen Teilen und
als Gesamtkomposition noch nicht bestanden haben. Bei
der Ankiindigung, iiber die Gesetzgebung und das Biirger-
sein iiberhaupt sprechen zu wollen, ist, da beides nicht
getrennt werden kann und in jeder Methodos zur Diskussion



6 R. STARK

steht, gleichsam das Generalthema der Politika genannt.
Der Anfang des ersten Bandes der Po/ifik erinnert in seiner
Struktur an den Beginn des A der Nikomachischen Ethik
und des A der Metaphysik; der Eingang der Nikomachischen
Ethik kann als Modell gedient haben, als durch Zusammen-
stellung bereits vorhandener Niederschriften und durch
ihre Erginzung das erste Buch der Po/itik entstand und die
Form gewann, in der es uns heute vorliegt. Der Plan, die
politischen Methodoi so aufeinanderfolgen zu lassen, wie
dies in unserer Ubetlieferung geschieht, bestand bereits, als
jene Schlusssitze der Nikomachischen Ethik geschrieben
wurden. Kann man die Folgerung umgehen, dass die
Schlussredaktion der [NVikomachischen Ethik — oder ihre
Redaktion tiberhaupt — in engem Zusammenhang mit der
Redaktion der Politik steht ?

Den spiten Charakter des ersten Buches hat Jaegers
Analyse tiberzeugend dargelegt. Es bildet « die Exposition
des Gesamtaufbaus». Die natiirlichen Grundbedingungen
aller Staatlichkeit, die Elemente des gesellschaftlichen
Lebens werden aufgezeigt. Die genetische Betrachtung des
Staates — die Leistung dieser teleologiegemissen Methode
wird sehr hervorgehoben — fiihrt zur Untersuchung der in
der Familie (also im Hause, olxog) bestehenden Herr-
schafts- oder Respektverhiltnisse und erfasst auch die
Stellung und die Beurteilung des Hauspersonales, der
oixétat, also der Sklavenschaft. Es waren sehr aktuelle
Fragen, die Aristoteles hier aufgreift, auch hinsichtlich der
Bewertung des Barbarentums. Man bemerkt, wie das
stidtische Leben bereits industrialisiert ist, wenn fiir das
biuerische auf Literatur, also Hesiod, verwiesen und der
Hausstand eines Bauern mit alten sprechenden Bezeich-
nungen aus Charondas und Epimenides verdeutlicht wird.
Aus der fortgesetzten Aufspaltung dieser Grossfamilien
bildet sich das Dorf. Diesen Vorgang hat Aristoteles mit
dem Wort dmowxix, das den Weggang aus dem viterlichen



GESAMTAUFBAU 7

Haus besagt, treffend gekennzeichnet. Die Berufung auf
das Kyklopentum der Odyssee erinnert stichwortartig an das
alte Hausregiment; welche Entwicklung sich von hier bis
zur Gegenwart ergeben hat, lisst Aristoteles seine Horer
selbst iberdenken. Wie wenig diese noch wissen, was ein
Konig ist, zeigt sein erlduternder Hinweis auf die Stellung
des Zeus gegeniiber den Olympiern: das homerische Konig-
tum selbst wie alles, was damals im vierten Jahrhundert den
Titel « Basileus» noch fiihrte, konnte von dem wahren
Wesen eines Konigs, wie Aristoteles es historisch sah, keine
Vorstellung mehr vermitteln. Das Problem wird hier nicht
zufillig, sondern aus der Kenntnis der spiteren Abhandlung
angeschlagen; die Unausgeglichenheit in der Durchfiihrung
einzelner Fragen ist, wie dhnliche Unproportionalititen in
den anderen Methodoi, darauf zuriickzufiihren, dass eine
ausfithrliche Erorterung in anderem Zusammenhang oder
in dem exoterischen Schrifttum als bekannt vorausgesetzt
wird. Bei der Entwicklung bis zum Dozf konnte Aristoteles
ohne irgendeine gedankliche Hilfskonstruktion einfach der
historischen Gegebenheit folgen. Fiir das Werden der Polis
muss jedoch die Zweckidee als das eigentlich die Entwick-
lung ausschliesslich bestimmende Moment herausgestellt
werden: die Polis, aus dem Bediirfnis des Lebens entstanden,
erreicht das Ziel vollkommenen Sichselbstgeniigens (im
volkswirtschaftlichen Sinn) und besteht zur Erreichung
eines sittlich guten Lebens und damit auch der Eudidmonie.
Die der menschlichen Natur eigene Staatlichkeit vollendet
sich in der Lebensgemeinschaft der Polis. Hier wird eine
historische Gegebenheit unter dem philosophischen Aspekt
zu einem neuen Wesen. Die aristotelische Teleologie erweist
sich als Sinndeutung des historisch Erfahrbaren und phy-
sisch Gegebenen. Die zerredete Welt des Menschen erhilt
einen neuen Glanz.

In jener der Natur des Menschen eigenen Staatlichkeit
liegt seine Wesensbestimmtheit, die sich als Wirkung und



8 R. STARK

Kraft dussert und dies, im vollkommenen Masse, nur
in dem teleologisch vollendeten Lebensgebilde der Polis.
Allein in ihrem Otrganismus wird der Mensch in seiner
Staatlichkeit voll funktionsfihig und kann seine Zweck-
bestimmtheit in ganzer Weite und Tiefe erfiillen. Hier
findet aber auch die Berithrung mit den Mitmenschen, die
personliche Bindung, die sich als guAie von der Familie bis
zu einer bestimmten noch zu tibersehenden Zahl von Mit-
biirgern erstreckt, ihr Ende, und es ergibt sich hieraus auch
die naturbedingte Grosse der Polis: sie deckt sich mit dem
grosstmoglichen Kreis, in dem das in seiner Staatlichkeit
sich erst voll verwirklichende ethische Ziel des Menschen
noch erreicht werden kann. Diese in den voraufgegangenen
Lehrvortrigen iiber die Ethik ausgefiihrte grundsitzliche
Erkenntnis bildet das Fundament der aristotelischen Politik.
Insofern dieses hier nicht ausfithrlich und mit wiederholter
Erinnerung vorgetragen wird, zeigt sich auch in der Politik
ein Lehrgebdude, dessen prinzipielle Sitze nicht in ihm
selbst, sondern in der Ethik entwickelt sind — und so gilt
es, ernsthaft der von Aristoteles selbst gegebenen Weisung
zu folgen, dass Ethik und Politik in Wahrheit nur ein ein-
ziges und untrennbar zusammengehoriges Untersuchungs-
feld darstellen, eben jene am Schluss der Nikomachischen
Ethik berufene « Philosophie von den menschlichen Dingeny.

Die integrierenden Bestandteile der Polis sind die
Familien: es ist daher geboten, zunichst die in ihrem Bereich
geltende Ordnung, die Oikonomia, also die Haushaltung,
zu betrachten. Sie erweist sich 1) als Herrschaft gegeniiber
dem Gesinde, 2) als Respektsverhiltnis zwischen den
Ehegatten und 3) als die viterliche Gewalt gegeniiber den
Kindern. Auf eine ausfihrliche Erorterung dieser letzten
beiden Ordnungen verzichtet Aristoteles; seine knappen
Bemerkungen in Kap. 12 setzen die fritheren Darlegungen
in der Ethik voraus. Um so ausfiihrlicher wird die Sklaven-
frage behandelt. Dieses aktuelle Problem fiihrt zwangsliufig



GESAMTAUFBAU 9

zu weiteren Ausfithrungen iiber Wesen und Zweck des
Besitzes und zu Untersuchungen iiber den allgemeinen und
uber den finanziellen Erwerb, {iber seine natiirliche Begren-
zung und iiber seine rechte Anwendung. Es werden damit
Fragen beantwortet, die aus der zunehmenden, die eigent-
liche Hauswirtschaft weit iberschreitenden Industrialisierung
erwachsen und einen Prozess betreffen, der zu einer neuen
Disziplin, zur Finanzkunde, fiihrt. Aristoteles hat das erfolg-
reiche Wirken des finanzkundigen Lykurgos in Athen
sorgsam beachten kénnen und die Bedeutung der Finanz-
verwaltung fiir die staatliche Ordnung erkannt, auch wenn
er ihr gegeniiber den hoheren, d. h. durch umfassendere
ethische Anforderungen schwierigeren Funktionen nur eine
subsididre Leistung zusprach. Es war dies fuir Aristoteles
ein Grund — neben anderen —, in der Monographie tber
die Verfassung Athens in keine ausfiihrliche Er6rterung
dieses Sachgebietes zu verfallen. Die ethische Beurteilung
des erworbenen Kapitals und seiner Anwendung entspricht
ganz den Bemerkungen, die bei vielen Gelegenheiten in den
ethischen und politischen Lehrvortrigen, aber auch in der
Rhetorik, vorgetragen werden und in dem Dialog Ilepi
mhobrou der weiteren Offentlichkeit bekannt werden sollten.
Es bleibe nicht unerwihnt, dass von den wenigen Frag-
menten, die wir von Lykurgos haben, einige mit den ethi-
schen Forderungen des Aristoteles tibereinstimmen. Unver-
kennbar ist Aristoteles bestrebt, auf die Bindungen hinzu-
weisen, denen die Finanzwirtschaft sich nicht entziehen
darf: sie hat der Physis zu dienen und innerhalb deren
Teleologie dem Menschen als ein besonderes Hilfsmittel
und Werkzeug seine ethische Wirksamkeit zu erleichtern.
So muss dieses zweckgebundene Organon den sittlichen
Anforderungen dienen und sich hierzu den beruflichen
Gegebenheiten anpassen. Seine naturwidrige Anwendung
ersicht man an Ubeln der Zeit, an Geldsucht und Zins-
wucher. Wirtschaftliche Erfahrung, niedergelegt in Fach-



10 R. STARK

schriften tiber Bodenbestellung, iiber Wein- und Olbau, ist
eine wichtige Voraussetzung fiir finanziellen Erfolg; wie
naturgebunden das Finanzwesen ist, zeigt sich auch bei den
Monopolen. Von diesen Moglichkeiten muss auch ein
Politiker Kenntnis haben. Und mit der Feststellung, es
gebe bereits Politiker, die sich auf ein solches Wissen spe-
zialisiert haben, beendet Aristoteles seine volkswirtschaft-
lichen Ausfithrungen. Auf den hiuslichen Bereich zuriick-
greifend, betont er die Differenziertheit des hausherrlichen
Waltens, je nachdem es Gattin, Kinder oder Unfreie beriihrt.
Mit deutlicher Riicksicht auf bereits in anderem Zusammen-
hang gegebene Ausfithrungen verbleibt es hier bei knappem
Hinweis auf einige im Verfassungsleben erkennbare Ana-
logien: sie sollen lediglich daran erinnern, dass eine gewisse
Kongruenz in den Pflichten zwischen beiden Bereichen
besteht. Beziiglich des Verhaltens gegeniiber den Unfreien
im Hause wird die Frage aufgenommen, ob und inwiefern
sich ein Sklave von dem freien Handwerker, der sich auf
Zeit verdingt, hinsichtlich der &pety), also der Fihigkeit
ethischer Leistung, unterscheidet. Es gibt, so werden wir
beschieden, nach der natiirlichen Begabung und Schichtung
auch eine Differenziertheit hinsichtlich der sittlichen Lei-
stungsfihigkeit. Man muss beziiglich der sittlichen Anfor-
derungen und in der Art der Ansprache auf diese natiirliche
Verschiedenheit achten und bedenken, dass das Beispiel im
eigenen Haus auf das Leben der Gesamtheit wirkt. Diese
Unterstreichung des Wertes der hiduslichen Erziehung im
weitesten Sinne klingt wie ein Hinweis auf die einschligigen
Ausfihrungen in den letzten Biichern der Po/itik. So deutlich
dieses einleitende Buch der Politik, wie jener Ausklang der
Nikomachischen Ethik, die folgenden Politikbiicher voraus-
setzt, so sehr gibt es auch Erginzung. Es ist durchaus nicht
eigenstindig, sondern zweckgebunden und verrit, dass wir
in den Politika eine noch von Aristoteles selbst vorgenom-
mene Pragmatiensammlung besitzen.



GESAMTAUFBAU II

Wie die Ethik basiert auch die aristotelische Politik auf
metaphysischer Grundlage. Das Verhiltnis des Guten zum
Realen ist die Grundfrage, die auch in den Politika das
jeweilige Thema begleitet. Aber sie bleibt keineswegs
allein. Die Frage nach der Vollkommenbheit, die die Unvoll-
kommenheit oder das metaphysische Ubel voraussetzt,
erstreckt sich auch auf den Menschen und seine Leistung
und bestimmt die kritische Priifung des Erreichten.

Die Darstellung und die Kritik des bereits Geleisteten,
die den Inhalt des zweiten Buches der Po/iti% bilden, konnen
richtig nur beurteilt werden, wenn man beriicksichtigt, wie
solche geschichtlichen Riickblicke bei Aristoteles angelegt
und orientiert sind. Die historischen Ausfithrungen im A
der Metaphysik geben dariiber gute Auskunft. Aristoteles
empfindet es nicht als seine Aufgabe, im Sinne einer prag-
matischen Geschichtsforschung einen liickenlosen Bericht
oder eine systematische Ubersicht ohne jede Auslassung
vorzulegen. Was er gibt, ist Antwort auf Fragen, die sich
aus seinem jeweiligen Philosophieren, oft aus einer ganz
bestimmten Problemlage, ergeben. Die philosophiehisto-
rischen Angaben sind aus problemgeschichtlicher Befragung
gewonnen. Die von Aristoteles vorgelegten Skizzen der
Staatsverfassungen und Verfassungsentwiirfe, der Ideal-
staatskonstruktionen, die er kritisiert, all dies ist nicht auf
eine vollstindige Erfassung und eine zuverlissige historische
Dokumentation in unserem Sinne angelegt. Dabei muss
man auch beriicksichtigen, dass jede wiederholende Formu-
lierung oder Nachzeichnung an sich schon leicht zu einer
Entstellung fihren kann. Es tberrascht nicht, dass gerade
die aristotelische Mitteilung und Kritik der Staatsentwiirfe
Platons, die wir nachpriifen kénnen, herbe und harte Beur-
teilung fanden. Allerdings fuhrt eine Untersuchung, die
dem damals noch nicht beachteten besonderen Absehen des
Aristoteles gebiihrend Rechnung trigt, zu einer ganz
ertheblichen Modifikation der modernen Kritik. Auch muss



I2 R. STARK

erwogen werden, dass die Erinnerungen an die Diskussionen
in der Akademie und die Exzerptionen aus den platonischen
Staatsschriften, die sich Aristoteles bei ihtem Studium
angefertigt hatte, auf eine Fassung zuriickgehen konnen,
die sich von jener Form unterschied, die diese Schriften
spiter in bestimmten Einzelheiten von Platon, oder bei den
Gesetzen auch von Philippos von Opus, in der abschlie-
ssenden Redaktion erhalten haben.

Als generelles Ziel der Untersuchung bezeichnet Aristo-
teles zu Beginn des zweiten Buches die Betrachtung der-
jenigen staatlichen Gemeinschaft, die von allen Formen die
zweckmissigste ist, wenn man das Leben moglichst nach
Wunsch gestalten kann. Um diese Form zu ermitteln, ist
eine Priifung der Verfassungsformen notwendig, deren sich
die als wohlgeordnet geltenden Staaten bedienen, und auch
jener Verfassungen, die von bestimmten Personlichkeiten
entworfen sind und augenscheinlich fiir gut befunden
werden. Bei dieser Untersuchung miisse, so meint Aristo-
teles, zuerst nach dem Gemeinsamen gefragt werden, das
die biirgerliche Gemeinschaft habe. Diese Frage fiihrt sofort
zu dem kritischsten Punkt in Platons Staatskonstruktion,
namlich zu der Frauen- und Kindergemeinschaft, sowie der
Vermogensgemeinschaft. Hier betont Aristoteles, dass ge-
rade eine solche Vereinheitlichung den Staat zerstort, denn
seiner Natur nach sei der Staat eine Vielheit, und zwar nicht
etwa nur eine Vielheit von Familien, sondern auch eine
Vielheit von seht verschiedenartigen Menschen, denn aus
lauter gleichen entstehe kein Staat. Eine organische Einheit
setzt Verschiedenartigkeit ihrer Teile voraus. Die Kritik
an Platons Gesetgen erleichtert sich Aristoteles, indem er
auf die Gemeinsamkeiten verweist, die das Werk mit Platons
Politeia hat, denn Platon fiihre trotz des Vorsatzes, den
gegebenen Staaten sich mehr anzunihern, bei kleinem doch
wieder zu jener anderen, in der Politeia entworfenen Staats-
form zuriick. Die Bemerkung verrit eine intensivere Kennt-



GESAMTAUFBAU 13

nis des Werkes als man nach der aristotelischen Kritik zu-
nichst erwarten mochte. Sie bekundet neben der Tatsache,
dass man die beiden Werke genau zu vergleichen pflegte, die
besondere Art und Richtung der nachpriifenden Durch-
musterung: sie verliert sich nicht streng realititsgebunden
im Detail, sondern etfasst die Gesamttendenz. Dabei wird
das Problem der Bevolkerungsdichte, jenes auch im IV. Jh.
zur Kolonisation treibende Element, und damit auch die
Frage einer Beschrinkung der Kinderzahl aufgeworfen, in
der Erkenntnis, dass Armut zu Aufruhr und Verbrechen
fihrt. Da nach Platons Absicht der Staat weder Demokratie
noch Oligarchie, sondern eine zwischen ihnen liegende Form
sein soll, wird die von manchen verfochtene These, die
beste Verfassung sei die aus allen Verfassungsarten ge-
mischte, von Aristoteles gegen den nur von den schlech-
testen Formen her gewonnenen Gesetzesstaat Platons vor-
gebracht, der eben doch keine echte Mischung darstelle,
sondern zur Oligarchie hin tendiere. Mit dem Hinweis auf
die Bedenklichkeit des indirekten Verfahrens bei der Wahl
der Beamten, nach welchem vorgewihlte Wahlminner die
eigentliche Wahl vornehmen, beendet Aristoteles seine
Kritik an den Gesetgen Platons.

Die bei seiner Kritik an Platon eingeschlagene Richtung
behilt Aristoteles auch in seiner Besprechung des Verfas-
sungsentwurfes bei, den Phaleas von Chalkedon vorgebracht
hatte. So werden die Auswirkungen des Gleichheitsbe-
strebens hinsichtlich des Besitzes gezeigt. Die unzulingliche
Darstellung bei der Forderung gleicher Erziehung veran-
lasst zu bemerken, es miisse doch die Art dieser Erziehung
angegeben werden, denn entscheidend sei das Erziehungs-
ziel. Wir sehen schon bei dieser Kritik die Bedeutung, die
Aristoteles den in der Efhik entwickelten Prinzipien gemiss
der Erzichung zuerkennt und verstehen es, wenn er in den
Lehtvortrigen, die er an den Schluss seiner Politika gestellt
hat, den Erziehungsfragen besonders nachgeht. Man darf



14 R. STARK

dabei nicht tibersehen, dass die Erzichung eines der grossen
Themen dieser Zeit ist. Bei seiner Kritik an Phaleas bemer-
ken wir, dass Aristoteles in einer besonderen Weise kriti-
siert: er bleibt nicht bei der Feststellung des Unzulinglichen
und Verfehlten stehen, sondern geht produktiv zur Ver-
besserung und Erginzung iiber, auch wenn er sich dabei
auf eine nur vorliufige und andeutende Skizze seiner Ge-
danken beschrinken muss. So veranlasst ihn die Feststellung,
es geniige nicht, bei dem Verfassungsentwurf nur auf eine
gute Ordnung innerhalb der Biirgerschaft zu halten, zu
dem Hinweis auf die Notwendigkeit guter Beziehungen zu
den benachbarten und fremden Staaten. Der Gedanke fithrt
ihn spiter zu der Erkenntnis, dass die politische Struktur
der Nachbarstaaten auch einen gewichtigen Einfluss auf die
Gestaltung des eigenen politischen Lebens hat, so dass die
Frage nach der besten Verfassung des eigenen Staates von
der Staatsform der umgebenden Michte her beantwortet
werden muss. Hier fillt der Hinweis, dass eine gewisse Be-
grenzung des Gesamtvermogens vor dem Angriff neidischer
Nachbarn schiitzen kann; wichtiger aber als alles Gleich-
machen des Vermogens sei die Einstellung bei den befihig-
teren Biirgern, nichts voraus haben zu wollen, und bei den
unbegabten die Einsicht, nichts voraus haben zu koénnen,
womit erneut die Wichtigkeit des Erziehungsproblems
betont wird.

Bei der Kritik des Staatsentwurfes des Hippodamos aus
Milet greift Aristoteles, neben dessen Einteilung der Biirger-
schaft in Klassen und seinem Vorschlag der Landbestellung,
besonders das Problem des Rechtswesens auf. Es ist fiir
Aristoteles, der hier nur das Unzulidngliche und Unbedachte
an den Plinen des Hippodamos herausstellt, eine bei seinen
spiateren Ausfithrungen tber Biirgertum, Biirgerrecht und
Verfassungsform immer wieder angeschnittene Grundfrage
der menschlichen Gemeinschaft. Besonders gefihrlich fiir
die innere Ordnung aber ist die Aufforderung zu Neuerungen,



GESAMTAUFBAU I§

denn die Kraft des Gesetzes beruht auf lingerer Gewohn-
heit.

Fir seine Kritik der lakedaimonischen und kretischen
Verfassung stellt Aristoteles folgende Grundsitze auf:
einmal ist zu untersuchen, ob die in den Gesetzen vorlie-
gende Verfassung der besten Ordnung entspricht, zweitens,
ob etwas dem Grundgedanken und der Weise der von den
Gesetzgebern beabsichtigten Verfassungsform widerspricht.
Nach diesen Gesichtspunkten seien wohl auch alle anderen
Verfassungen zu untersuchen. Es ist also nicht die Absicht
des Aristoteles, jeweils einen genauen und ausfiihrlichen
Verfassungsabriss zu zeichnen; er gibt nur eine auf die
Ansatzpunkte seiner Kritik hin orientierte Grundlage. Mit
der kretischen und lakedaimonischen Verfassung, denen
Platon manche Elemente fiir seine Konstruktionen entlehnt
hatte, wird das politische Normdenken der Zeit zur Rechen-
schaft geladen und seine Fehlorientierung aufgezeigt. Die
Mangelhaftigkeit und Uberlebtheit der gewihlten Muster
darzulegen, macht Aristoteles wenig Mihe. So greift er als
kritische Punkte das Helotenproblem, die Stellung der Frau,
die Besitzverhiltnisse, das Ephorat, die Gerusia, das Konig-
tum, die Phiditia und das primitive Finanzwesen heraus, also
nicht weniger als die Grundlagen der spartanischen Lebens-
ordnung iiberhaupt. Von gleicher Riickstindigkeit sind die
gesellschaftlichen Formen wund Gliederungen samt der
Institution der Kosmoi auf Kreta. Zu den Schwichen der
karthagischen Verfassung gehéren der Amterkauf und die
Kumulation der Amter, sowie die weitgehende Befugnis
der Altesten. Als Resultat seiner vergleichenden Kritik der
drei Verfassungen verzeichnet Aristoteles, dass an ihnen
fast stets dieselben Ausstellungen zu treffen waren. Uber
den jeweils bemerkten Widerspruch gegen den Grundge-
danken der jeweiligen Verfassung ist allerdings zu sagen,
dass eine bestimmte feste Grundstruktur im Sinne der tra-
ditionellen Verfassungsgliederung nur sehr grob gewonnen



16 R. STARK

werden kann und in Wirklichkeit eine Unterstellung be-
deutet, denn die historischen Gegebenheiten lassen sich nun
einmal nach ihrer in vielen Formen sich prisentierenden
Fille der schematischen Einordnung in 3, 6 oder auch 4
Formtypen nicht unterwerfen, ohne dass Restbestinde
bleiben, die in andere Typen gehéren. Indessen ergibt die
von Aristoteles durch alle Untersuchungen beibehaltene
Anwendung des jeweils geeigneten FEinteilungsprinzips,
dass praktisch in der Tat mit einer so eingeengten Typik
erfolgreich gearbeitet werden kann. So hat also Aristoteles
diese Schematik nicht ohne Grund beibehalten, denn die
hierbei sich ergebenden Schwierigkeiten waren eher hinzu-
nehmen als die durch eine Vermehrung der Formtypen ein-
tretende Erschwerung des Vergleichens. Wirklich scheint
die historische und die soziologische Forschung zu ergeben,
dass das Leben der menschlichen Gemeinschaft nach seinen
kleineren und grosseren staatlichen Formen nur in sehr
begrenzter Typik sich abspielt, eben in den Gruppen und
Staatsformen, nach denen Aristoteles zu ordnen pflegt.
Innerhalb der kritischen Ausfihrungen des zweiten
Buches bildet die Durchmusterung der spartanischen, kre-
tischen und karthagischen Verfassung einen geschlossenen
Komplex, von dem Aristoteles zum Schluss trotz allen
Ausstellungen sagt, dass die behandelten Verfassungen mit
Recht in Ansehen standen. Diesem Teil lisst Aristoteles
noch eine knapp gehaltene Ubersicht iiber Gesetzgeber
folgen, die der Pragmatie B eine gewisse Vollstindigkeit
und Abrundung geben soll. So werden hier noch Solon,
Zaleukos, Charondas genannt und Versuche, eine ununtet-
brochene Folge von Gesetzgebern seit Onomakritos aufzu-
stellen, abgelehnt, da hierbei die chronologischen Verhilt-
nisse nicht genau beachtet wurden. Von Philolaos witd
bemerkt, das wichtigste von seinen den Thebanern gege-
benen Gesetzen sei seine die Zahl der Bauernhufen unver-
indert erhaltende Adoptionsordnung gewesen. Dieser



GESAMTAUFBAU 17

Nachtrag soll noch einige Eigentiimlichkeiten oder jeweils
das Wichtigste bei Charondas, Phaleas, Platon, Drakon,
Pittakos und schliesslich von Androdamas von Rhegion
nennen. Die Analytiker sprechen von einem Nachtrag oder
von einem « Gesetzgeberkatalog»; seine spite Abfassung
ist unverkennbar und moéglich, auch ohne dass Aristoteles,
wie Jaeger meinte, Aristoxenos und Dikaiarch ausgewertet
hitte; zweifellos war er tber ihre Unternehmungen untet-
richtet, und es mag sein, dass er mit Riicksicht auf zu erwat-
tende ausfithrlichere Darstellungen sich hier auf knappste
Hinweise beschrinkt hat; so konnte auch Solon hier im
Hinblick auf die ihn besonders herausstellende Verfassungs-
geschichte Athens mit wenigen Sitzen gezeichnet werden.
Man sieht, wie Aristoteles seine politischen Pragmatien
zusammenstellt und sie mit knapp gehaltenen Erginzungen
versieht, vielleicht mit der Hoffnung, dass das, was er hier
nur noch als Skizze oder einfachen Hinweis gibt, von der
kinftigen Generation ausgefithrt und gegebenenfalls an den
richtigen Platz gestellt werden wird.

Zur Datierung mindestens einiger Komplexe des zweiten
Buches geben die Angaben 1270 & 11 (« wie jetzt in Andros»),
1272 b 20 (vgl. zu beiden Stellen Newman II, 334. 360)
einen Hinweis auf das Jahr 333; nach v. Arnim wire an der
ersten Stelle év tolg *Avdpiowg in év 1olg *Avtimatpeiorg zu
korrigieren und auf die Zeit 331/330 zu beziechen, was die Billi-
gung von W. Theiler gefunden hat (Mus. Helv. 9, 1952, 78).

Das dritte Buch fithrt wieder ganz in die politische
Realitit zuriick. Es umfasst einen Komplex grundsitzlicher
Untersuchungen, erfillt jedoch in der Gestalt, die es ab-
schliessend von Aristoteles erhalten hat, auch die Aufgabe,
den zunichst vollig selbstindigen, die Biicher IV, V und VI
umfassenden Pragmatienblock an den voraufgehenden Teil
anzuschliessen.

Eine Untersuchung von Politien setzt voraus, dass man
weiss, was eine Polis ist, denn ausser der staatlichen Gemein-



18 R. STARK

schaft tiberhaupt versteht man darunter auch die spezielle
Form ihrer Ordnung, die Verfassung. Da die Polis eine
Zusammenfiigung von vielen Gliedern, nimlich den Biirgern
ist, wird man iber Begriff und Wesen der Polis Klarheit
gewinnen, wenn man feststellt, wem die Bezeichnung
Biirger zukommt und was das Wesen des Biirgers ausmacht.
Es ergibt sich, dass mitentscheidende Stimme und amtliche
Gewalt thn wesentlich kennzeichnen, vor allem den Biirger
der Demokratie, denn es gibt ja auch Verfassungen, die nur
ausserordentlich berufene Volksversammlungen kennen und
die die Gerichtsbarkeit bestimmten Behorden zuweisen.
Sodann wird geklirt, in welcher Weise ein Staat, der doch
ein die Lebensspanne seiner Biirger iibergreifendes, det
geschichtlichen Wandelbarkeit unterworfenes Leben hat,
seine Identitit wahrt, — eine Erdrterung, die zwangslaufig
auf die ethische Frage des individuellen Leistungsvermogens
und des Leistungswillens zum Wohl der Gemeinschaft
fuhrt, also auf die Frage nach der &pet#). Neben der im
individuellen Bezirk und nicht zuletzt damit im Beruflich-
Handwerklichen zu praktizierenden &pety, die jedem Men-
schen eignet und sich in entsprechend differenzierter Form
zeigt, muss die spezifisch biirgerliche, das Gesamtwohl
erstrebende Tugend bewiesen werden. Beide Tugenden
fallen nicht schlechthin zusammen; an den Gebietenden
ergeht die zusitzliche Forderung der Einsicht, @pévnoig,
d.h. der entwickelten dianoetischen Leistungsfihigkeit. Die
Erziehung muss dieser verschiedenen Anforderung sich
anpassen. Nun soll aber der gute Biirger sowohl gehorchen
wie gebieten konnen, und die biirgerlich-politische Tugend
erweist sich gerade darin, beides zu leisten. Diese Forderung
fihrt zwangsliufig zur Demokratie oder zur Politie.

Wie sehr die realen Gegebenheiten die Untersuchung
bestimmen, zeigt die anschliessende Erorterung der Frage,
inwieweit der niedere freie Handwerker in seiner Mentalitit
als Biirger gelten kann. Die Antwort ergibt sich aus der



GESAMTAUFBAU 19

Verfassungsform; fiir die athenische Demokratie etwa ist
die staatsburgerliche Gleichheit selbstverstindlich und mit-
hin diese Frage sinnlos. Damit erwichst die Aufgabe zu
untersuchen, wie viele Verfassungsformen es gibt und worin
sie sich unterscheiden. Zuvor aber ist zu kliren, zu welchem
Zweck der Staat besteht, det ja — damit erinnert Aristoteles
an seine ersten Ausfithrungen — dem natiirlichen Trieb des
Menschen zur Staatlichkeit zu verdanken ist, jedoch — und
damit ergibt sich schon die Antwort — nicht diesem Gesel-
ligkeitstrieb allein, sondern gerade auch dem Willen nach
dem fiir die Gesamtheit Besten, d. h. nach dem guten und
dadurch schonen, glickseligen Leben. Die Frage nach
Anzahl und Art der Verfassungen beantwortet Aristoteles
zunichst mit dem Hinweis auf entsprechende Ausfithrungen
in den der weiteren Offentlichkeit iibergebenen Schriften,
sodann mit der Erlduterung, wie sehr das Gebieten schon
im hiuslichen Bereich differenziert und hier wie in der
Offentlichkeit das Beste fiir die Untergebenen bezweckt.
Durch bestindiges Abwechseln in den Amtern wird die
Beachtung allgemeinverbindlicher Rechtssitze und damit
des Gesamtwohls bezweckt. Nur diejenigen Verfassungen,
die auf das Gemeinwohl abzielen, konnen als rechte Formen
staatlichen Lebens gelten und diejenigen, die den Regierenden
einen Vorteil zusichern, sind nichts als « Ausschreitungen »,
mapexPaceg; das Verhiltnis der Beamteten zu den unter-
gebenen Biirgern verwandelt sich hier in die Befehlsgewalt
von Herren iiber Sklaven. Die Polis als eine Gemeinschaft
freier Menschen hort damit auf zu existieren.

Bestimmt man die Verfassungen nach der Art des in
ihnen regierenden Elementes, so ergeben sich die Typen
Monarchie, Aristokratie, Politeia, wenn die Regierenden
das Gemeinwohl beachten, hingegen als moapexBaoeig die
Tyrannis, die Oligarchie und die Demokratie, wobei man
das eigene Wohl oder das der eigenen Schicht, der bemit-
telten oder der unbemittelten, verfolgt. Bet aller Unzuling-



20 R. STARK

lichkeit, die ja allen Definitionen innewohnt, entspricht
diese Typologie doch der geschichtlichen Wirklichkeit, so
betont Aristoteles, um jetzt die Rechtsgrundlage in der
Oligarchie und in der Demokratie und damit auch die
Richtigkeit der fiir diese Verfassungen gegebenen Definitionen
zu iberprifen. Auch hier wird an frithere Ausfihrungen
innerhalb der Ethika erinnert. Der Irrtum hinsichtlich der
Frage der personlichen Gleichheit fithrt zu falschen An-
sichten tber Recht und Berechtigung. Damit geht das
echte Ziel der Staatlichkeit, das durch den sittlichen Willen
bestimmte gute und glickselige Leben, die Eudimonie,
verloren. Alle anderen Staatstheorien, nicht zuletzt die Ver-
tragstheorie des Sophisten Lykophron, sind verfehlt, und
wenn man sich auf den Allianz- oder Vertragsgedanken
beschrinkt, so bewegt man sich auf einer Stufe, von der
aus man das wahre Wesen der Staatlichkeit nie erfassen
kann. Sie ist in ihrer ethischen Zielsetzung an die in einer
Polis vereinte Lebensgemeinschaft und nicht an Kontrakte
und Allianzen verwiesen, die aus bestimmtem Grunde eine
Polis mit einer anderen Polis im zwischenstaatlichen Verkehr
eingehen kann. Die Staatlichkeit im aristotelischen Sinn ist
eine ethische Grdsse, nicht ein Begriff einer im Machtdenken
befangenen Gewinn- und Versorgungspolitik.

In der schwierigen Frage, ob der Menge oder den Begii-
terten oder dem Adel, ob einem einzigen und zwar dem
Besten oder einem Tyrannos die Regierungsgewalt zuer-
kannt werden soll, entscheidet sich Aristoteles schliesslich
fir die Menge, die man als einen Menschen mit vielen
Gliedern und vielen, kleinen, aber schliesslich eine grosse
Summe ergebenden Partikeln ethischer und dianoetischer
Tugend ansehen konne. Diese Wertung, die nicht fiir alle
Volker getroffen, wohl aber dem hellenischen Volk zuet-
kannt werden kann, auf das ja die aristotelische Betrachtung
abzielt, fithrt unmittelbar auf jene gute demokratische
Staatsform, die Aristoteles als mohwteta, d. h. als die Ver-



GESAMTAUFBAU 21

fassung schlechthin, die im Grunde einzige dem sittlichen
Staatszweck entsprechende Lebensform der menschlichen
Gesellschaft bezeichnet. Gerade angesichts dieser von
Aristoteles als &mopla gekennzeichneten Frage nach dem
richtigen Regierungselement fillt die These, es sei besser,
das Gesetz anstelle des den seelischen Einfliissen unterwor-
fenen Menschen regieren zu lassen, dank der Erkenntnis,
dass das Gesetz ja jeweils den Charakter der Regierenden
empfange; die aporetische Situation erfihrt also durch jene
These keinerlei Verdnderung. Der Ausweg auf einen
Gesetzesstaat entfillt. Aber damit entfillt nicht auch das
Gesetz, selbst wenn es nur in den wahren Verfassungen
und nicht bei den Ausartungen gerechte Gesetze geben
kann.

Mit den Kapiteln III, 12 und 13 fiigt Aristoteles einen
fritheren Vortrag ein, der sich mit den voraufgehenden
Themen sehr beriihrt, wie Aristoteles mit Hinweisen selbst
betont. Die Aufnahme dieser fritheren ausfiihrlichen Dat-
legungen zeigt, welche Bedeutung und Giltigkeit ihnen
Aristoteles zuspricht. Die sittliche Verpflichtung, die hin-
sichtlich der Regierung und Gesetzgebung allen Regierenden
obliegt, besteht in besonderem Mass fir den Alleinherrscher.
Damit erscheint es geboten, die Arten und Probleme dieser
Herrschaftsform zu untersuchen (III, 14). Die Annahme
liegt nahe, dass Aristoteles hierbei auf seine dem jungen
Alexander gewidmete Schrift Uber das Kinigtum zuriick-
gegriffen hat. Er hatte mit dieser Monographie eine bereits
mehrfach, so von Antisthenes und Xenophon, gepflegte
Thematik fortgesetzt. Hierzu reizten personliche Momente
— man denke an Themision von Kypros, Hermeias von
Atarneus, an Philippos und Alexander — nicht weniger als
die sich ankiindigenden grossen politischen Verinderungen.
Seit dem Peloponnesischen Krieg hatte nach seiner aussen-
politischen Betitigung und in seiner innerpolitischen Be-
strittenheit das spartanische Konigtum fiir eine lebhafte



22 R. STARK

Beachtung und eine rege Diskussion dieser in der grie-
chischen Welt problematisch gewordenen Herrschaftsform
gesorgt.

Auch bei diesen Problemen wird die Abhingigkeit
des staatlichen Lebens und seiner Verfassung von der
Ethik, von der sittlichen Haltung der Regierenden und
der Regierten, unterstrichen. So kann das absolute
Konigtum, in anderen Fillen die Aristokratie die rechte
Verfassung sein. Fiir ein gutes Burgertum ist es die
Politie. Jede Verfassungsform erfordert eine bestimmte, ihr
entsprechende Veranlagung und eine innere Bereitschaft
und Zustimmung zu ihr. Seine Ausfithrungen beschliesst
Aristoteles mit einer Zusammenfassung der wichtigsten
Ergebnisse, die sich aus der aporetischen Untersuchung
ergeben haben. Der beste Staat ist derjenige, in dem die
Besten regieren: wenn es nur einen Besten gibt, dann er,
sonst ein ganzes Geschlecht oder die Menge, eben das an
&pet hetvorragende Element; dieses ist fihig, auf das
wihlenswerteste Leben hin zu regieren, und die Regierten
sind gewillt, einem solchen Regiment zu folgen. Aristoteles
schliesst diese Pragmatie, indem er an das frithere Ergebnis
erinnert, im besten Staat falle die individuelle Mannestugend
mit der Biirgertugend zusammen, und er folgert, dass man
auf dieselbe Weise und durch dieselben Mittel ein tugend-
hafter Mann werden und einen Staat als aristokratisch oder
koniglich regiertes Staatswesen einrichten kann, so dass
auch nahezu dieselbe Erziehung und sittliche Gewohnung
den tugendwilligen Menschen und den Politiker und den
des Konigtums fihigen Mann heranbilden werden. Die
Pragmatie schliesst mit der Ankiindigung: « Nach diesen
Feststellungen muss nun der Versuch gewagt werden, von
der besten Staatsform zu sagen, auf welche Weise sie ihrer
Natur nach entsteht». Der in unseren Handschriften und
Ausgaben noch folgende Text stammt nicht von Aristoteles.
Die Folgerungen, die man aus seiner Ahnlichkeit mit dem



GESAMTAUFBAU 23

Anfang des VII. Buches fiir die Entstehung der Politika zog,
sind hinfillig. Aber es bleibt giiltig, dass das III. Buch,
besonders mit seinen Hinweisen auf die bei jeder guten
Verfassung erzielbare beste Form, die Grundlage fir die
Ausfithrungen im VII. und VIII. Buch abgibt. Doch sind
diese Vortrige, wie schon der Stil zeigt, eine urspriinglich
selbstindige Niederschrift. Allerdings liegt ihr dieselbe
ethische Forderung zu Grunde, sie ist eine Frucht desselben
Staatsdenkens. Es wird hieriiber spiter noch zu sprechen
sein.

Dem nun folgenden Mittelblock, den Biichern IV, V, VI,
hat Jaeger einen derart empirischen Charakter zugespro-
chen, dass es unverstindlich erscheint, wie Aristoteles diesen
Komplex zwischen die beiden idealistisch bestimmten Prag-
matienblocke einschieben konnte. Aber bei seiner Beur-
teilung des Mittelteiles hat den Analytiker die Vorstellung
geleitet, die fritheren Konzeptionen seien noch ganz vom
Geist platonischer Idealstaatsdialektik beherrscht, und er
fragte also auch hier nach einer solchen Grundlage. Doch
war schon der junge Aristoteles ein kritischer und wesentlich
selbstindigerer Forscher; einen solchen Platoniker, wie ihn
Jaeger erwartet, kann man allerdings in diesem Mittelteil
der Politika nicht finden, wohl aber einen Aristoteles, der
bei aller klaren Sicht in die politische Wirklichkeit die in
den voraufgehenden Pragmatien erhobenen idealen Anfor-
derungen keineswegs vergisst. Sie bilden nach wie vor die
Grundlage jeder normativen Politik. Der ethische Einschlag
ist hier keineswegs geringer als in der aporetischen Prag-
matie (Buch III). Es wird sich zeigen, dass auch die Schluss-
bticher einen anderen Charakter haben als Jaeger ihn zeich-
nete: bei aller Anregung durch Platons Staatsdenken und
durch konkrete Ausfithrungen in den Gesefgen handelt es
sich hier nicht um einen in gleicher Ideologie, bei lediglich
sachlicher Variation, dialektisch konstruierten Idealstaats-
entwurf., Realpolitisches Denken und eigene Lebenset-



24 R. STARK

fahrung fithren zu einer auf die irdische Wirklichkeit ge-
richteten Darlegung des xata @dowv Bestmoglichen. Sobald
man an Stelle des vermeintlichen Platonjiingers Aristoteles
einen selbstindigen Akademiker sieht, riicken die analytisch
richtig erkannten Teile nach ihrer Grundhaltung niher
aneinander. Bei aller Differenziertheit, bedingt durch die
verschiedenen Aspekte und angewendeten Methoden, ist
allen politischen Pragmatien dasselbe philosophische Stratum
zu eigen. Wenden wir uns nach dieser Vorbemerkung
Buch IV zu.

Wie die anderen Wissenschaften, so beginnt Aristoteles,
muss auch die politische Betrachtung sich nach ihrem
Objekt ausrichten. Sie muss erforschen, wie die beste,
unbehindert nach Wunsch bestimmbare Verfassung be-
schaffen sein muss und fiir welche Menschen sie passt. Man
darf dabei nicht auf die erhabenste Vetfassung verfallen,
aber auch nicht einfach ein bereitliegendes Modell, etwa
Lakedaimon, nehmen, sondern eine solche Form finden, die
man von den bestehenden Gegebenheiten aus aufgreifen
kann, denn ein Politiker soll auch den vorhandenen Ver-
fassungen danach aufhelfen kénnen. Hierzu aber bedatf es
eines genauen Sachwissens iiber die Verfassungen und iiber
ihre Unterschiede sowie tber die Art ihrer Zusammen-
setzung, also einer Einsicht, die jeweils die besten, fiir jede
Staatsform passendsten Gesetze finden ldsst. Es soll nun
— damit gibt Aristoteles einen Plan tber seine weiteren
Ausfihrungen — zunichst die relativ beste Verfassung
ermittelt und auch untersucht werden, mit welcher, wenn-
gleich schlechten, Form man sich notfalls zufrieden geben
kann. Da iber Konigtum und Aristokratie bereits ge-
sprochen ist, bleibt noch die Politie zu betrachten samt den
napexBacelg dieser Formen, also Tyrannis, Oligarchie und
Demokratie, sowie deren Unterarten, und es gilt weiterhin
zu fragen, wie man diese Verfassungen verwitklicht im
Hinblick auf ihre verschiedenen Spielarten, und schliesslich



GESAMTAUFBAU 25

muss noch das Problem angegangen werden, welche Mo-
mente allgemein und welche fiir jede Staatsform speziell
zum Untergang oder zur Erhaltung des Staatswesens fiihren
und aus welchen natiirlichen Ursachen sich diese Faktoren
ergeben. Damit hat Aristoteles sein generelles, auch das
V. und VI. Buch erfassendes Thema genannt.

Die Tatsache, dass es mehrere, artverschiedene Vet-
fassungen gibt, beruht auf einer verschiedenen gesellschaft-
lichen Struktur; die soziale Schichtung und in ihr die Grosse
und Macht der einzelnen Schichten bestimmen die Art der
Staatsverfassung, und es wirken neben den sozialen Verhilt-
nissen auch noch andere Umstinde mit, wie etwa das Ver-
hiltnis zu den Nachbarstaaten. Es wird also besonders die
sozial bedingte innere Gliederung zu beachten sein. Praktisch
reduziert sich die Untersuchung auf die hauptsichlich
anzutreffenden Typen: auf die Demokratie und Oligarchie,
wobei deren gute Formen, Politie und Aristokratie, ebenfalls
erortert werden miissen. Wenn dabei an frithere Formu-
lierung erinnert wird und die eine oder andere Wiederholung
begegnet, so ist dies nicht unmethodisch, sondern dem
Lehrvortrag stilistisch durchaus angemessen; nur in Texten,
die eine fiir die weitere Offentlichkeit berechnete Form
erhalten haben, ist Aristoteles bedacht, die Freiheiten des
Lehrstils abzulegen. Es kommt ihm bei den folgenden Aus-
fihrungen tber die verschiedenen Erscheinungsformen,
die man bei jenen Verfassungstypen und ihrer sozialen
Gliederung antrifft, nicht auf komplette Erfassung und
nicht auf eine genaue Gegeniiberstellung von Verfassungs-
form und sozialer Struktur an, die ja einander entsprechen
sollen: es gehort zum Wesen des aristotelischen Lehrvor-
trages, dass nicht alles detailliert ausgefiihrt wird, sondern
manches dem Denken der Horer zur Weiterarbeit tiberlassen
bleibt, zumal wenn neue, wichtige Beobachtungen sich vor-
dringen, wie die Erkenntnis, dass in einem nicht demokra-
tischen Staatswesen auch demokratisch regiert werden kann



26 R. STARK

und dass also Verfassungsform und innere Verwaltung
durchaus nicht zu kongruieren brauchen: es kommt eben
auf den Geist an, der die Regierenden wie die Regierten
bestimmt.

Damit ist ein grosser Fortschritt tiber die frither (III, 7)
ausgesprochene Gleichung (Staatsform = Regierung) hin-
aus gewonnen. Hier liegt kein Widerspruch vor, sondern
eine bei weiterem Nachdenken und tieferer Einsicht ge-
wonnene Erweiterung des Wissens — wenn man will: eine
Selbstkorrektur. Hier wie in dhnlichen Fillen ergibt sich
kein echter Ansatzpunkt fiir eine auf Widerspriiche achtende
und diese zur Schichtenbestimmung auswertende Analyse.
Doch sind derartige Erkenntnisfortschritte fiir eine gene-
tische Betrachtung von unbestreitbarem Aussagewert.

Erhebliche Bedeutung fiir die Ausfilhrungen des V.
und VI. Buches kommt jener schon in der methodischen
Einleitung des IV. Buches ausgesprochenen Weisung zur
Verbesserung des politischen Lebens zu, man miisse eine
solche Staatsordnung vorschlagen, dass die Biirger leicht
tiberzeugt und geneigt werden, sie aus den bestehenden
Verhiltnissen zu entwickeln, wie es ja keine geringere
Leistung sei, eine Verfassung geradezurichten als eine von
Grund auf neu einzurichten (IV, 1, 1289 a 1-4). Den « Um-
wiirfen» (petaforat) zum Schlechteren hin ist eine positive
Umgestaltung entgegenzusetzen. Gegeniiber den auf den
besten Zustand, also einen eigentlich unverinderbaren,
festen Status, abzielenden Idealstaatsentwiirfen Platons
sieht Aristoteles auf die Wandelbarkeit und Bewegtheit des
politischen Lebens, entsprechend der Erkenntnis, dass
Leben Bewegung ist und dass damit die aktuelle Verwirk-
lichung des Potenziellen offensteht.

Nach dem vorgezeichneten Programm (IV, 2, 1289 b
12 fl.) werden IV 3-10 die Unterformen der Verfassungen
betrachtet, um mit dieser Bestandsaufnahme des real Gege-
benen das Verstindnis fiir die Forderungen vorzubereiten



GESAMTAUFBAU 27

die sich aus der Betrachtung der politischen Wirklichkeit
ergeben (IV, 11): welche die beste Vetfassungsform und
welches das beste Leben fiir die meisten Staaten und die
meisten Menschen ist, entscheidet man nicht nach einer
Tugend, die iiber die Kraft der Leute geht, noch nach einer
Bildung, die eine natiirliche Begabung und den Zufall des
Begiitertseins voraussetzt, noch nach einer wunschgemissen
Verfassung, sondern im Hinblick auf ein Leben, das fiir die
meisten erreichbar ist, und auf eine Verfassung, deren die
meisten Staaten teilhaft sein konnen. Auch was man als
Aristokratien anspricht, entfillt fir die meisten Staaten
oder es grenzt eine solche Form an die Politie. Die Ent-
scheidung tiber all diese Fragen erfolgt aber nach denselben
Grundsitzen. Denn wenn in den ethischen Vorlesungen zu
Recht gesagt wurde, das gliickliche Leben bestehe in einem
hinsichtlich der Tugend (&pety) nicht behinderten Leben,
die Tugend aber bestehe in einem mittleren Verhalten
zwischen Extremen, so muss das beste Leben das Leben in
einer fir jeden erreichbaren Mitte sein. Diese Bestimmungen
gelten zwangsldufig auch fiir die Verfassung eines Staates,
denn sie ist ja seine Lebensform.

Zu Beginn der Untersuchung, welche Verfassung fiir
welche Leute nttzlich ist, nennt Aristoteles die wichtige
Regel tber die Kraft, die einer jeden Verfassung ihre Erhalt-
ung sichert: der Teil einer Biirgerschaft, der eine bestimmte
Verfassung erhalten wissen will, muss stirker (nicht « gr6-
sser», so irrtiimlich Burkert, Philologus 103, 1959, 169) sein
als der Teil, der das nicht will. Auf diese Existenzformel
greift Aristoteles wiederholt zuriick (etwa V 9, 1309 & 16).
Dabher ist es wichtig, bei jedem Staat sorgfiltig auf Qualitit
und Quantitit zu achten. Als Qualitit gelten Freiheit, Be-
giitertheit, Bildung, Adel; als Quantitit das Uberwiegen
an Zahl. Die Qualitit kann sich bei einem anderen Teil der
Biirgerschaft befinden als bei der Quantitit. Deshalb muss
man beide Verhiltnisse zusammenzubringen versuchen,



28 R. STARK

ihre Bereiche zur Deckung bringen. Belisst man es bei der
Divergenz, so verbleibt es bei den anzutreffenden Verfas-
sungen und es gelingt nicht, die jeweils beste Form zu
erreichen. Es ist daher zweckmissig, die Kunstgriffe auf-
zuzeigen, mit denen man in den vorwiegend vorkommenden
Staaten, also in den Oligarchien und Demokratien, die
Erhaltung des bestehenden Zustandes zu erreichen und die
Entwicklung zur besten Form hin zu verhindern pflegt. Es
ist ahnlich wie bei der Rhetorik: auch hier muss man ja die
Méglichkeiten des Ubertedens und T4uschens kennenlernen,
wie in der Logik die Fangschliisse, wenn man solchen
Manovern nicht unterliegen will. Um jene politischen
Tricks zu erkennen, muss man die innere Einrichtung der
Gemeinwesen sorgfiltig untersuchen: Volksversammlung,
Amter, Gerichte, Bewaffnung, Gymnasia. Man kann dann
sehen, wie durch eine an sich unverfinglich erscheinende
Gesetzgebung die Machtverhiltnisse zunichst ganz unbe-
merkbar verindert werden konnen, so dass das Staatswesen
eine nunmehr ganz andere Struktur besitzt. Auf diese Weise
entsteht nicht nur eine Fiille von Unterarten bei einem
bestimmten Verfassungstyp, sondern es kann eine
Staatsform ganz in einen anderen Typ umschlagen. Will
nun ein verantwortungsbewusster Gesetzgeber ermitteln,
was einer Verfassung verhelfen kann, zur bestmoglichen
ihrer Art oder zur besten tiberhaupt zu werden, so muss er
auf dreierlei achten: erstens auf das die Angelegenheiten der
Gesamtheit beratende Element, zweitens auf die Besetzung
und die Kompetenz der Magistraturen und drittens auf
die Rechtspflege. Sind diese drei Dinge wohl geordnet,
dann ist das ganze Gemeinwesen in dem bestmoglichen
Zustand.

Die Frage nach der strukturellen Verinderung poli-
tischer Lebensformen fiithrt zur umfassenden Untersuchung,
wie viele und welche Ursachen fiir den Verfassungswandel
es gibt, welche Umstinde jeweils eine Verfassung zerstoren



GESAMTAUFBAU 29

und welche Form in welche andere zumeist iiberzugehen
pflegt, andererseits aber auch zu der Frage, welche Faktoren
allgemein und bei jeder Verfassung speziell die Erhaltung
der Staatsform bewirken. Es ist methodisch interessant,
dass Aristoteles hier ein Untersuchungsthema auf den For-
menreichtum des politischen Lebens anwendet, das er
friher in seiner naturwissenschaftlichen Forschung gestellt
hatte. Das FErgebnis dieser Forschung liegt vor in der
Schrift Ileplt yevéoewe xal ¢@bopic. Nach Ross fillt ihre
Niederschrift in die Wanderzeit, nach Diiring ist sie schon
frither, noch vor Platons Tod, verfasst. Aristoteles nennt
es hier als seine Aufgabe, zu sprechen tiber Entstehung und
Untergang der Dinge, die von Natur entstehen und ver-
gehen, um sodann ihre Ursachen und deren Definitionen
und auch den Unterschied zwischen Vergtdsserung und
Verinderung zu untersuchen. Wenn Aristoteles jetzt diese
Fragestellung auch auf die politischen Lebensformen tibet-
trigt, so beweist das, dass er ihr grundsitzliche Bedeutung
zuspricht. Es zeigt sich erneut die innere Einheit seines
Forschens. Sie wird durch die Adaption der Methode, wie
sie das jeweilige Objekt verlangt, keineswegs briichig oder
unerkennbar. Aber man muss zugeben, dass das ungeheure
Tatsachenmaterial und die Art seiner Darbietung in den
Buchern V und VI den Eindruck einer mehr oder weniger
rein empirischen Faktensammlung erwecken kann. Auch
der Stil lehrt, dass Aristoteles mit der systematischen
Ordnung eines erdriickenden Materiales ringt, dessen Sicht-
ung ihm nicht tiberall zu gelingen scheint. Das Beweis-
material ist so reichlich, dass er oft fast stichwortartig nur
das Wichtigste vorlegt; gelegentlich klingt es, als ob nur
Hinweise gegeben wiirden oder an Dinge erinnert sei, die
den Horern bekannt wiren; er scheint die Kenntnis mancher
Ausfiihrungen vorauszusetzen, die in den gesammelten
Politien standen. Es konnen hier nur die wichtigsten Grund-
gedanken beriithrt werden.



30 R. STARK

Der tiefste Grund zu einer perafiody) liegt in der &ug
bestimmter Leute, die ihre Gleichheitsanspriiche unerfiillt
sehen, mogen diese nun berechtigt d. h. objektiv gesehen
gerecht oder unberechtigt und also ungerecht sein. Das
Ziel ist Gewinn und Ehre oder wenigstens die Beseitigung
der Benachteiligung. Die erstrebte Verinderung kann sich
gegen die Politeia d. h. die Verfassung, oder gegen das
Politeuma, also gegen die Machthaber richten. Die aus-
losenden Utrsachen sind: Differenzen der Grossen, Zuwachs
an Macht oder Ansehen in einer Bevolkerungsschicht,
Storung des Gleichgewichtes zwischen Arm und Reich bei
schwachem Mittelstand. Die Umgestaltung kann sich in
verschiedenster Weise abspielen: sie kann mit Gewalt
erfolgen oder auch durch List zustande kommen, sie kann
einen schleichenden Verlauf nehmen oder in plétzlichem
Wechsel durch Schicksalsschlige, unter dem Einwirken
hoherer Gewalt, eintreten. Der Anstoss zur Umgestaltung
erfolgt aber auch von aussen her, und sie vermag eine
Richtung zur entgegengesetzten, zur nichstliegenden oder
zu einer artgleichen Verfassung hin einzuschlagen. Das
urspriinglich feste Ziel kann im Laufe der Umgestaltung
immer weiter gesteckt und auch erweitert werden, so dass
sich neue Missverhiltnisse ergeben, aus denen nicht selten
eine lange Kette von Umstiitzen entsteht. Will man einem
solchen Prozess und der Unstetigkeit begegnen, die ein
Verfassungswandel leicht hinterldsst, so muss erkannt
werden, woraus jene zum Umsturz treibende Haltung et-
wichst. Bei der Ermittlung dieser wie auch der erhaltenden
Faktoren verwertet Aristoteles die Ergebnisse seiner Fot-
schung und seiner Untersuchungen iiber die psychischen
Triebkrifte und das Erkenntnisvermogen, auf dieser Grund-
lage beruhen seine Ausfihrungen tber das politische
Verhalten. An Motiven, die zu gewaltsamem Umsturz
treiben, nennt Aristoteles: Gewinn und Ehrenstellungen,
die anderen zufallen, wihrend man selbst leer ausgeht;



GESAMTAUFBAU 51

Gewalttitigkeit, die man erleidet; Angst und Furcht;
Ubergewicht an Macht bei einem einzelnen oder mehreren;
Verachtung und Beleidigung von Seiten der Regierenden;
unverhiltnismissiges Wachstum einer Bevoélkerungsschicht.
Das Politeuma vermag durch eigenes Verhalten zur Um-
gestaltung anzureizen: so durch Amtserschleichung, Nach-
lissigkeit und die Vetletzung der Verfassung im kleinen.
Gerade diese Ungesetzlichkeit in kleinen Dingen ist eine
hiufige Ursache des Verfalls gut gemischter Verfassungen.
So beginnt Aristoteles hier gleich mit seiner Datlegung der
verfassungserhaltenden Krifte (cwtnpion). Man muss darauf
halten, die Gesetze zu erfiillen, und muss grundsitzlich all
das nicht erst aufkommen lassen, was zur zerstorenden
Kraft werden kann. Zweckmissige Kompetenzbeschrin-
kung und rechtzeitiger Wechsel bei den Amtern, kein Gewinn
bei der Amtsfithrung und soziale Gerechtigkeit in weitestem
Sinne erhalten eine Verfassung. Besonders wichtig ist, dass
die obersten Funktionire drei Eigenschaften besitzen:
Liebe zur bestehenden Verfassung (« Verfassungstreue»),
grosste fachliche Befihigung zu den amtlichen Leistungen,
Verantwortungsbewusstsein (dpet) und gerechtes Ver-
halten entsprechend der Verfassung. Entscheidend fiir den
dauvernden Bestand einer Verfassung ist, dass man auf die
jeweilige Verfassung hin erzieht. Die nitzlichsten, ein-
miitig beschlossenen Gesetze bleiben ohne Wirkung, wenn
man nicht daran gewohnt und in der Verfassung, ihrem
Charakter entsprechend, erzogen wird. Nur so wird man
fihig, etwa in einer Demokratie auch demokratisch zu
leben und zu handeln. Uber die Att der staatlichen Ordnung
entscheidet der Geist, der die Biirgerschaft belebt.

Der Gedanke, neben den formzerstorenden auch die
erhaltenden Krifte zu untersuchen, ist nicht zuletzt noch
durch Platon angeregt, der es nicht versiumt hatte, fiir
seinen Gesetzesstaat auch die ihn bewahrenden Krifte auf-
zudecken, wie Theiler gezeigt hat. Thm verdanken wir auch



32 R. STARK

den Nachweis, wie sehr Aristoteles bei seiner Ausfihrung
des wiinschbaren Staates in den Biichern VII und VIII
Platons Gesefze beriicksichtigt hat. Er ordnet aber nach
eigenem Plan und wihlt sehr kritisch, was zu seiner sorg-
filtig iberlegten und mindestens in Gedanken bereits festen
Konzeption passt. Die geistige Auseinandersetzung mit
Platons Werk ist lingst vollzogen; was vor seiner Kritik
nicht bestanden hat, ist abgetan und wird stillschweigend
ibergangen. Manche Gedanken in Platons Gesetgen sind
nicht eigentlich platonisch, sondern entsprechen dem, was
auch andere dachten und wiinschten. Ohne Unterstiitzung
hitte Lykurgos seine Reformen nicht durchfithren kénnen,
der in manchen Punkten von Platon, dessen Schiiler er war
(Diog. L. III, 46), angeregt sein mag. Man macht fiir den
Militar- und Polizeidienst, wie ihn Aristoteles fordert, auf
Leg. VI, 760-763 aufmerksam und verweist auf die Bemer-
kungen, die VII, 12 (aber auch V1I, 9) in der Po/itik begegnen.
Sie entsprechen der Ephebenordnung in der .Azhen. Pol.
c. 42. Auch die Ausfihrungen iiber die Stadtbefestigung
(VIIL, 11) dirften durch die militdrischen Sicherheitsmass-
nahmen Lykurgs mitveranlasst sein, dessen staatsmin-
nisches Wirken nach 338 bis 326 gedauert hat. Auf das
Problem der Hafenbevolkerung (VII, 6) kommt auch
Theopomp zu sprechen (£ Gr H 115, Fr62). Es ist durchaus
moglich, dass in ihrem wesentlichen Bestand die Biicher VII
und VIII einmal eine selbstindige Pragmatie bildeten, die
auch stilistisch schon fiir die Ekdosis an eine weitere Offent-
lichkeit berechnet war. Besonders zu beachten ist, dass sie
einen Verfassungstyp voraussetzt, der weder als monarchisch
noch auch als aristokratisch gekennzeichnet ist, aber selbst-
verstindlich auch kein Element einer schlechten Demokratie
aufweist: Aristoteles gibt hier also in etwa eine Skizze des
Staatswesens, das er als die Verfassung schlechthin bezeich-
net, also die Zeichnung eines Gemeindestaates, der seiner
Politie entspricht. Sie ist fiir das Ganze wie fiir den Einzelnen



GESAMTAUFBAU 33

die beste Lebensform, sie gewihrt die von der rechten
Einsicht geleitete politische, also praktische und produktive
Titigkeit, die zur Euddmonie fithrt. Es ist aber auch durch-
sichtig, weshalb Aristoteles hier eine ausdriickliche Dekla-
ration der Staatsform meidet: es kommt ithm in dieser
urspriinglich selbstindigen, nicht auf eine Verbindung mit
seinen anderen politischen Pragmatien berechneten Schrift
darauf an, den Eindruck zu vermeiden, es handele sich hier
lediglich um ein neues Gedankenexperiment geldufiger
Idealstaatsutopie, denn es liegt ihm daran, gerade fiir das
aktuelle politische Leben, fiir das Bediitfnis des Tages
dienstbar zu werden. Bei jeder Neugriindung eines Gemein-
wesens im Zuge der ja auch im IV. Jh. noch andauernden,
dann nach dem Alexanderzug sich ungeheuer ausweitenden
Kolonisation bestand ja die Frage, welche politische Ordnung
dem neuen Staatswesen zu geben sei. In der Regel wurde
nach dem Modell der Mutterstadt entschieden; aber Modi-
fikationen waren nicht ausgeschlossen, und wenn an der
Grindung mehrere Staaten beteiligt waren, konnte das
junge Gemeinwesen auch neue Wege einschlagen. Sie zu
weisen und vor allem die ethischen Voraussetzungen fiir
ein gutes Gemeinschaftsleben zu zeigen, ist Aristoteles
bestrebt, und wenn man auch nur in manchen Punkten ihm
folgt, so ist schon mit einem solchen Anfang viel gewonnen.

Die Politika haben, so wie sie uns vorliegen, keinen
Abschluss. Solange man die Biicher VII und VIII fiir einen
Idealstaatsentwurf hilt, kann man die Annahme aussprechen,
Aristoteles habe ihn, einen Irrweg erkennend, abgebrochen.
Aber das widerspricht dem Plan am Schluss der Nikowa-
chischen Ethik und den anderen Momenten, die nicht auf
ein Jugendwerk deuten, sondern auf eine reife, aus vielen
Vorstudien erwachsene Konzeption. Man erleichtert sich
den Zugang, wenn man nicht Hypothetisches wagt, sondern
auf Textverlust erkennt, wie er etwa ja auch nachweisbar
bei der Poetik eingetreten ist.



34 R. STARK

Zwischen den beiden Lehrkomplexen Ethik und Politik
besteht der engste Zusammenhang, und ohne Kenntnis der
ethischen Lehrvortrige bleiben die politischen unverstind-
lich; deshalb nimmt Aristoteles immer wieder die ethischen
Grundfragen auf oder verweist doch wenigstens darauf. Bei
der Darbietung historischen Materials und verwaltungs-
missiger, technischer Vorginge jedoch ist das nicht immer
moglich, wie die Biicher V und VI lehren. Doch auch hier
sind die Grundlagen der Kritik unverindert. Sie werden
als bekannt vorausgesetzt. Auch ist die Moglichkeit und
das Mass ethischer Erorterung bei den politischen Fragen
und Vorgingen sehr abhingig von dem methodischen
Anschnitt der Probleme. Aber unverkennbar scheint mir,
dass es in der Tat tber Ethik und Politik bei Aristoteles
nur eine Philosophie, einen geschlossenen Gedanken- und Lehr-
komplex gibt, 7 mepl ta avlpdhmiver prhocopia, wie er selbst
sagt. Sie ist nicht, wie die pobfnpatiny, die puoueh; und die
Deoroyue) es sind (Metaph. E, 1, 1026 2 18), eine rein
theoretische Wissenschaft, sondern sie muss aus det Scwpla
heraus zu praktischem Handeln und zu produktiver TAtigkeit
vordringen, mpaxtiny) und mowtiey sein. Es scheint, dass
Aristoteles selbst, als er in Athen sein Lebenswerk gefihrdet
sah und selbst schon leidend war, wihrend der letzten
Monate seines Lebens in Chalkis noch versucht hat, seine
Lehrvortrige zu ordnen und in einen Zustand zu bringen,
der seinem Nachfolger ihre Weiterverwertung ermoglichte.
Dabei musste er sich auf Verweisungen und wenige Ergin-
zungen beschrinken.

Es fallt schwer, der Besonderheit dieser nicht als Publika-
tion gedachten Zusammenstellung in der Interpretation
gerecht zu werden. Bei entwicklungsgeschichtlicher und
biographischer Betrachtung wird man gerade auf die sti-
listischen Divergenzen, auf die Hirten und die Abbriiche,
auf alles Unausgeglichene achten. Umgekehrt werden bei
systematischer Auslegung diese Unterschiede irrelevant.



GESAMTAUFBAU 35

Ich habe mich bemiiht, die echten Schwierigkeiten stehen
zu lassen, die nicht nur im Hinblick auf den Gesamtaufbau
vorhanden sind, sondern sich auch in der Betrachtungs-
weise und in der Methodik zeigen. Den philosophischen
Wert der Aporie hat Aristoteles selbst betont (Metaph. B, 1)
und dabei auch den Weg gewiesen, der zur Euporie fiihrt
— jetzt und kinftig: &t 8¢ 7olg edmop¥oar Poviopévors
TEOVEYOL TO SLATTOPYGaL KUAGG.



36 R. STARK

DISCUSSION

M. Aubengue : Permettez-moi, Monsieur Stark, de vous poser
une question générale. Vous avez entrepris de démontrer 'unité
de la construction d’ensemble de la Politique, en réaction contre
la « Schichtenanalyse» de W. Jaeger. Ma question, la voici: que
pensez-vous des dernieres lignes de I’Ethique a Nicomague, qui
« annoncent» le contenu et le plan de la Politigue (a I'exception
du livre I) ? S’agit-il d>un plan congu « priori ou bien, comme le
supposait Jaeger, d’un texte tardif destiné a justifier aprés coup
Padjonction, entre les livres III et VII-VIII, des livres « empi-
riques» IV-VI ?

M. Stark: Mit meinen Ausfithrungen mochte ich nicht
Jaegers Schichtenanalyse radikal abweisen. Ich erkenne ihre
Leistung durchaus an und setze sie voraus. Mein Ziel hier war
es, in einer Besprechung des Gesamtaufbaues zugleich die innere
Einheit in all diesen von Aristoteles zu verschiedener Zeit vet-
fassten, aber dann in einer von ihm getroffenen und erginzten
Auswahl zusammengestellten Lehrvortrigen sichtbar zu machen.
Diese innere Einheit steht auch hinter den ethischen Lehrvor-
trigen, und in diesem Sinn bilden E. . und Politik eine ideelle
Einheit. Sie tritt deutlich, fast programmatisch in dem Schluss
der E. . hervor, der beide Sammlungen verbinden soll. Hier
liegt kein a priori feststehendes Programm vor, aber es hat sich
bei der eigenen Ordnung des Materials eine dieser inneren
Einheit entsprechende sinnvolle Folge ergeben, der Aristoteles
gemiiss dem Charakter und Stil der Lehrvortrige eine thematische
Form gibt. Die Lehrvortrige selbst haben ein sehr verschiedenes
Geprige, aber das verhindert ihren Verfasser nicht, bei aller
sachlichen und formalen Differenz doch eine innere Geschlossen-
heit und eine bestimmte Grundhaltung zu sehen.

M. Aubengue : 11 reste que la construction de I’Etat idéal aux
livres VII-VIII ne tient aucun compte de la richesse des matériaux



GESAMTAUFBAU 37

accumulés aux livres IV-VI, et cela pour une bonne raison:
c’est que les livres VII-VIII, comme vous I’avez, je crois, admis,
sont plus anciens que la partie centrale. Méme si Aristote lui-
méme a voulu I'ordre actuel des livres, qu’il serait en effet impru-
dent de changer, il n’est pas sans intérét, méme pour l'interpré-
tation doctrinale, de connaitre I'ordre effectif de composition,
qui manifeste une structure inavouée, mais non négligeable, de
Peeuvre. Tel est, je crois, 'intérét de la méthode génétique, quels
qu’en aient pu étre les exces.

Encore une question. Comment répondriez-vous a la remarque
souvent faite selon laquelle la fin du livre III annonce expressis
verbis I'étude sur la meilleure constitution, en des termes qui se
retrouvent a peu prés exactement au début du livre VII, ce qui
donnerait a penser que les livres IV-VI n’appartiennent pas au
dessein primitif de ’ceuvre ?

M. Stark: Gewiss sind die Biicher VII-VIII ilter als die
zentralen, und man darf das bei der Interpretation nicht iiber-
sehen. Ich halte es aber fir zweckmissig, dass die Forschung sich
nicht ausschliesslich auf einen solchen Aspekt beschrinkt; es
scheint an der Zeit zu sein, von der Verfangenheit in die rein
genetische Fragestellung sich auch einmal wieder zu 16sen.

Die Ankiindigung am Schluss des III. Buches bezieht sich
auf eine Thematik, wie sie in VII-VIII abgehandelt wird, aber
sie schliesst nicht aus, dass zuvor noch andere Fragen zu kliren
sind, wie dies in IV-VI geschieht. Dass einmal eine Vortragsfolge
IIT/VII (wie immer damals III gelautet haben mag) stattgefunden
haben kann, ist nicht so wichtig wie die Tatsache, dass trotz des
Themas am Schluss von III Aristoteles die zunichst retardierend
wirkende Einfigung von IV-VI vornimmt.

Aristoteles hatte zu keiner Zeit vor, ein wissenschaftliches
Werk Politik zu schreiben, so wenig wie ein Werk Metaphysik;
er hielt zu verschiedenen Zeiten aus verschiedenen Anldssen
Lehtvortrige iiber bestimmte Themen; er hatte keinen General-
plan fiir ein kinftiges Werk Mefaphysik, ebenso wenig einen
solchen fiir eine Politik. Trotzdem hat alles eine « innere Linie ».



38 DISCUSSION

Als er seine ethischen und politischen Lehrvortrige auswihlend
zu einer Sammlung vereinte, dabei manches zurechtschnitt und
erginzte, ergab sich eine Folge, wie sie jetzt in der Z. V. und
in der Politik vorliegt.

M. Aunbengue: Jaeger nous invite, en toute hypothese, a la
prudence quand il s’agit d’interpréter un terme — disons, par
exemple, ppdvnoig — a partir d’autres développements d’Aristote
sur la question. Interpréter la @pdvyoig dont il est question au
début du livte VII de la Politigne (ou encore dans la définition
de la loi au dernier chapitre de I’ Ezhigue a Nicomague, 1180 a 22)
a I’aide de la doctrine exposée par Aristote au livre VI de I’ Ezhigue
a INicomague, ce serait se condamner a un contresens. Avant
qu’apparaisse la méthode analytique de Jaeger, des interprétes
par ailleurs perspicaces (je pense, par exemple, au commentaire
de Rodier sur £Z. V. X) n’ont pas su éviter ce danger.

M. Gigon: Letzten Endes sind beide Auffassungen gut zu
begriinden. Dass die Biicher III und VII/VIII als Grundlegung
des Staates iibethaupt (den Begriff des Idealstaates wird man
besser vermeiden) niher zusammengehGren, ist unbestreitbar.
Umgekehrt ist es auch sinnvoll, dass die auf das Grundsitzliche,
das xabéhov wie das &piotov gerichteten Darlegungen den
Anfang und den Abschluss der Pragmatie bilden, wihrend die
auf die empirischen xaféxacto gerichten Untersuchungen in die
Mitte genommen werden. Man darf daran erinnern, dass in
dhnlicher Weise in der £. V. die Ausfithrungen iiber die Eudai-
monia in I und X die spezielle Ethik umklammern.

M. Moranx : Méme si ’on admet, avec M. Stark, que les der-
niéres lignes du livre III ne sont pas d’Aristote, il ne faut pas
négliger le fait que la phrase qui les précéde insiste sur 'impor-
tance des meeurs et de I’éducation. Or le « Wunschstaat» dont il
est question dans les deux derniers livres doit son excellence non
pas tant a des institutions déterminées qu’a I’excellence morale
de ses citoyens, et c’est par I’éducation que 'on peut espérer
faire naitre et développer cette excellence morale (voir surtout le
chapitre VII, 13). Il se trouve ainsi que la fin du livre III semble



GESAMTAUFBAU 39

préparer et annoncer les livres VII et VIII plutdt que les livres
centraux I[V-V-VL

Mais on ne peut négliger non plus les liens qui unissent le
livre IIT au livre IV: celui-ci continue I’étude des six constitutions
distinguées en III, 7 et dont examen systématique a été com-
mencé par ’exposé sur la royauté en III, 14 sq. Je serais volon-
tiers tenté de dire que, par ses thémes et par son esprit, le livre III
se situe 2 mi-chemin entre VII et VIII, qui sont probablement
plus anciens, et IV, qui doit avoir suivi. Les chapitres d’intro-
duction au livre IV me paraissent particuliérement révélateurs a
cet égard. On y trouve d’une part un morceau (1289 a 26-b 11)
qui n’a d’autre fonction que de relier ce qui a déja été dit des
constitutions au livre III a ce qui reste encore a en dire au livre IV,
On y trouve d’autre part des réflexions sur les objets de la science
politique et sur les différentes tiches que I’homme d’Etat doit étre
capable d’exécuter (IV, 1) et 'annonce d’un programme de recher-
ches (1289 & 12-26) ou sont indiqués les grands thémes traités
dans les livres centraux. Assez curieusement, Aristote annonce
comme premier point I’étude des différences qu’il y a entre les
constitutions, sujet qu’il a déja abordé, en fait, au livre III. Les
choses se présentent donc comme si le bloc IV, 1 41V, 2,
1289 & 12-26 avait été congu pour servir d’introduction générale
a I’étude des six constitutions (amorcée au livre III) et aux déve-
loppements des livres centraux. Je pense qu’aprés étre parti pour
étudier les six constitutions qu’il avait distinguées, Atristote s’est
arrété, chemin faisant, pour réfléchir a I’objet de la science qu’il
constituait et en élargir le champ d’investigation. Il est assez
symptomatique 2 cet égard qu’au troisieme livre, il se contente
d’expliquer qu’il y a six constitutions et comment elles se carac-
térisent, tandis qu’au livre IV, il revient sur le probléme et se
demande pourquoi il existe diverses formes de constitutions
(IV, 3 etIV, 4 1290 b 21-1291 & 15): cela aussi semble bien corres-
pondre 2 une réflexion plus approfondie.

Sans admettre la validité de tous les arguments avancés par
Jaeger, je pense que les livres centraux sont les plus récents de



40 DISCUSSION

la Politique, et que le dernier chapitre de I’ Ethigue @ Nicomague,
qui suppose notre Politigue déja constituée comme un ensemble,
ne peut leur étre antérieur.

M. Stark: Die Beobachtungen zu den Biichern IIT und IV
verdienen aufmerksame Beachtung. Ich bin durchaus nicht
geneigt, fiir VII-VIII einen Spitansatz erzwingen zu wollen.
Andererseits ist ihre Ansetzung auf etwa 345 durchaus hypo-
thetisch und bringt interpretatorische Schwierigkeiten. Jeden-
falls ist diese, obgleich schon frither gelesene und auf die weitere
Offentlichkeit berechnete Lehreinheit doch sinnvoll an der Stelle,
die sie im Gesamtaufbau der Politik, wie sie vortliegt, jetzt
einnimmt.

M. Weil: Que lordre traditionnel des livres soit discutable,
cC’est ce que suggeérent de nombreux indices, par exemple la
référence donnée en 1289 2 30 sq., et ’absence de liaison au début
du quatrieme livre.

M. Moraux : Naturellement, ce renvoi fait difficulté. On sait
que von Arnim en déduisait qu’Aristote avait supprimé lui-méme
du livre III un développement qu’il y consacrait a ’aristocratie.
Sans doute n’est-il pas nécessaire de se rallier a cette conjecture
téméraire. Aristote déclare dans les lignes litigieuses que traiter
de la meilleure constitution, c’est traiter de la royauté et de
aristocratie, 'une et I’autre se fondant sur I'apety) xeyopnynuév,
et qu’il a été question de ces deux formes plus haut. Tout imprécis
qu’il est, le renvoi peut fort bien viser le livre III. On se rappellera
qu’Aristote y nomme aristocratie un régime ol une majorité
d’hommes qui sont tous bons détient le pouvoir (1286 & 3-6.
Rappel de cette définition 1293 & 1-7): il s’agit donc d’un régime
ou sont combinés le principe démocratique qui confie le pouvoir
a la majorité et ’exigence éthique qui veut que tous les citoyens
soient des ayabfol ou des omoudator. Ce régime a la faveur
d’Aristote; il semble bien, du reste, étre celui que présupposent
les développements des derniers livres sur Papioty moliteie.
Par ailleurs, et toujours d’apres le livre II1, il peut y avoir des cas
ou la royauté constitue le meilleur des régimes qui se puisse



GESAMTAUFBAU 41

imaginer: quand la vertu et la compétence d’un seul homme
I’emporteront sur celles du reste de la population, c’est a lui qu’il
faudra confier le pouvoir (1284 # 3-11, 1288 2 15-29).

I y a sans doute quelque chose de génant dans le fait
qu’Aristote mette sur le méme pied, dans la référence litigieuse,
la royauté, a laquelle il a consacré de longs développements, et
I’ « aristocratie», qu’il ne mentionne qu’assez rapidement. Mais
bien d’autres renvois d’Aristote a des exposés antérieurs pré-
sentent des défauts analogues. On ne peut, en tout cas, se fonder
sur cette référence pour prétendre que le début du chapitre
1V, 2 (12894 26-b 11) ne constitue pas le raccord entre les premiers
développements sur les constitutions donnés aux troisieéme livre
et ceux qui viendront au quatri¢me.

M. Dhondt: Les introductions annoncent parfois tout un
programme plus ou moins détaillé, sans vouloir étre systématique
ni complet. L’exposé qui suit, et qui devrait en étre I’élaboration,
n’exécute pas toujours le plan prévu d’une fagon précise. Pour
comprendre le rapport entre une introduction et I’élaboration,
il faut alots tenir compte de cette technique particuliere d’intro-
duction. Toutefois un désaccord entre une introduction et exposé
peut donner des renseignements relatifs a la chronologie de
Iexposé.

M. Gigon: Das Problem der Einleitungen und Konklusionen
ist ein schwieriges Sonderproblem. Hiufig genug kiindigen die
Einleitungen Dinge an, die gar nicht (oder nicht an der erwarteten
Stelle) kommen, und behaupten die Konklusionen, Dinge zusam-
menzufassen, die vorher gar nicht gesagt worden waren. Dabei
hat man den Eindruck, dass Aristoteles durchaus bestimmte
Regeln kennt, nach denen die Konklusionen und vor allem die
Einleitungen aufgebaut werden sollen. Die ganze Frage bedatf
einer monographischen Untersuchung.

M. Stark : Wir sind geneigt, von unseren genau gegliederten
und iiberlegt aufgebauten Lehrbiichern her unbewusst eine
ahnliche Einheitlichkeit zu erwarten. Aber die Pragmatien des
Aristoteles stehen ausserhalb einer solcher Bindung. Das erklirt



42 DISCUSSION

sich einmal aus der konkreten Situation, in der die jeweilige
Pragmatie gehalten wurde, sodann aber auch aus einem person-
lichen Lehrstil, der neben dem Vorlesen ausgearbeiteter Thesen
auch der erginzenden Improvisation Raum liess. Die Selbstindig-
keit der Vortrige und einzelner Teile zeigt sich noch oft an dem
Fehlen einer prizisen Verbindung.

M. Gigon: Die Ungenauigkeit der Terminologie stellt ein
Problem dar, das keinesfalls bagatellisiert werden darf. Im Felde
der Politik darf nur etwa (um ein grosses Beispiel zu nennen)
an den Gebrauch von dmpoxpatie bald in einem ganz engen,
bald in einem ganz weiten Sinne erinnert werden, oder auch die
Anwendung eines Wortes wie émitafic, das in 12604 6 und
1325 a 26 nur den Befehl des Herrn an den Sklaven, in 1326 b 14
aber jede Anordnung eines &pywv im Staate bezeichnet. Dies
sind Unstimmigkeiten, die sich nicht ohne weiteres interpreta-
torisch wegschaffen lassen, wenn man nicht Aristoteles jede
beliebige Willkiir zubilligen will.

M. Moraux: M. Gigon vient de faire allusion aux termes
qu’Aristote emploie dans des sens différents. De ’aveu méme du
Stagirite, le terme moéAig peut s’entendre de plusieurs fagons.
Les deux plus importantes me semblent étre les suivantes:

1) mohg désignant la communauté d’hommes qui vit en un
endroit déterminé, dans des conditions déterminées;

2) oG désignant la structure politique d’un Etat, ce que nous
appelons couramment sa constitution.

En fait, dans sa Politigue, c’est tantbt sur le premier, tantot sur
le second des aspects qu’Aristote met ’accent. Ainsi, les derniers
livtes se préoccupent beaucoup plus de la société que de la
structure étatique, tandis que les institutions jouent un rdle
prépondérant dans les livres centraux.

Si je me permets de schématiser aussi grossierement, c’est
pour essayer de faire comprendre pourquoi il m’est difficile de
me rallier 4 certaine maniére de situer le livre I chronologique-
ment par rapport au reste du traité. Wilamowitz et Jaeger, pour



GESAMTAUFBAU 43

ne citer qu’eux, prétendaient que le premier livre avait été rédigé
pour servir d’introduction commune aux deux blocs IV-VI
+ VII-VIII apres leur réunion, et M. Stark, sans admettre le
point de vue des analystes, tend aussi a considérer le livre I
comme une introduction générale a ’ensemble des Politika. Or
c’est manifestement vers I’étude de la wéAig en tant que société
qu’est orienté tout le livre I: indications sur les différences spéci-
fiques entre les relations de maitre 2 subordonnés dans les diffé-
rents groupements, genése et téléologie de la cité comme xowvwvia,
examen de lolxix en tant que cellule constitutive de cette
société, tels en sont, en bref, les thémes essentiels. Rien, dans
ce livre, n’annonce en quelque fagon l'intérét pour les formes
de constitutions et les thémes connexes qui se manifestera dans
les livres centraux. En revanche, les liens avec le troisiéme livre
sont tres étroits (surtout a cause des développements sur les types
d’autorité). J’apergois mal les raisons qui pousseraient a consi-
dérer le premier livte comme postérieur a tous les autres. Il est
bien plus naturel de le rapprocher du troisiéme, qu’il prépare
et qu’il a dii précéder de peu. Peut-étre n’est-il pas sans intérét
de noter qu’apres quelques lignes d’introduction, I, 1 commence
ex abrupto par une polémique contre Platon sur Iidentité de la
politique, de la royauté, de I’économique et de la despotie,
et que c’est a cette polémique que viendra s’accrocher le chapitre
sur la genese de la woAig, lequel amene a son tour le [Tept oixovo-
uteg. Comme j’ai essayé de le montrer ailleurs, la théorie des types
de commandement, qui joue un rdle important dans les livres I
et ITI, se trouvait déja dans les ouvrages exotériques, sans doute
dans le TTept Sukaroctvng. Son utilisation semble patler en faveur
d’une origine assez ancienne des livtes de la Politigue ou elle se
retrouve.

M. Stark: Wie viele — oder die meisten — Termini des
Aristoteles sind auch seine politischen molayd¢ Aeyopeva und
unterliegen daher wechselnder Auslegung. Er selbst fiihlt sich
im Verlauf einer Darlegung nicht streng definitionsgebunden.
In anderem Bereich hat er jener Gefahr, missverstanden zu



44 DISCUSSION

werden, zu begegnen versucht, vgl. Metaph. A. In der Politik
bleibt es oft dem Horer iiberlassen, festzustellen, wie weit eine
bestimmte Definition noch gilt, wenn ihre methodische Leistung
erschopft ist.

M. Gigon: Es scheint doch, dass Buch I sehr stark ausein-
anderfillt in einen ersten Teil, Grundlegung des Staates (Kap. 1-3)
und einen allerdings nur teilweise ausgefiihrten oixovopixdg,
der wiederum in eine Darlegung der drei sozialen Relationen und
einen in sie eingearbeiteten ypnuatioTinog zerfillt.

M. Stark: Buch I zeigt einen heterogenen Charakter. Es
werden, mdchte man sagen, ausgewihlte Teile einetr « Okonomik »
geboten. Das Buch erweist sich deutlich als eine spite Zusammen-
stellung.

M. Allan: Two things have surprised me a little, Mr. Stark,
in the account which you have given of books VII and VIII
of the Polities (o, since the book division is plainly arbitrary,
of Aristotle’s inquiry concerning the best constitution). I was
surprised to find that you treated this as a self-contained inquiry,
which could have been directed to a different audience, and not
have been designed as part of the political treatise. Though
this might reasonably be held by someone else it struck me as
contrary to the general trend of your paper, in which the unity
of plan was so much emphasized. Secondly, you gave prominence
to the point that in the enactments put forward, concerning
fortification especially, there is some reference to Lycurgus’s
measures during his years of power at Athens. And I think
you may have used the adjective « realistic». You seemed to
wish to defend this part of Aristotle’s work against any charge
of mere romancing and utopian fiction.

As for the first point, there can be no doubt that the opening
passage of book VII is a specimen of finished literary prose
where a definite appeal is made to the e£wtepinol Aoyor; but is there
this stylistic contrast between the whole Ideal State inquiry and
the remainder of the Politics ? It is at least plausible to say that
there is not; and that Aristotle has borrowed here a passage from



GESAMTAUFBAU 45

his dialogues, which elevates the style for not more than four
pages, but that nevertheless the inquiry would not have been
undertaken except as part of a comprehensive political treatise.

As for the second point, certainly Aristotle was not here
engaged in fanciful construction of a Utopia. In this, I believe
myself to be in agreement with you. One might say that Plato
did not do this either in the Republic. But I also think one might
be equally wide of the mark in supposing that the spirit in which
Aristotle investigated an Ideal State was « realistic». Is there not
a third possibility — one which makes it understandable that
Aristotle should never have ceased to regard this as an essential
phase of political science — namely, that the Ideal State is required
as a norm by which actual institutions are judged ? This never
will, or can, exist in actuality. If this is his intention, one obscures
his purpose if one lays stress on his allusion to passing political
and strategical problems.

M. Weil : 1] est difficile de trouver dans la Po/itigue, notamment
aux livres VII et VIII, des allusions nettes a I’Athénes de
Lycurgue; tous les textes qui ont été allégués, par Barker notam-
ment, s’expliquent aussi de fagon différente. Et s’il est une cité
qui ne réalise pas Iidéal aristotélicien de Iautarcie, c’est bien
cette Athénes vaincue; a cet égard, Aristote n’y aurait pas pris
son inspiration.

M. Stark: Die Biicher VII-VIII sind in ihrer Thematik
sowohl als einstmals selbstindiges Werk, wie auch als Teil der
Politik verstindlich. Die Auffassung, hier liege ein Idealstaatsent-
wurf vor, den Aristoteles selbst, plotzlich das Unzulingliche
oder Unmoégliche erkennend, einfach abgebrochen habe, vertrigt
sich weder mit dem Inhalt noch mit der Giltigkeit, die dutrch
die Aufnahme und durch die besondere Stellung bei der Ver-
einigung dieser politischen Lehtvortrige ausgesprochen ist. Nicht
ein dialektisches Gedankenexperiment, keine Idealstaatskonstruk-
tion liegt hier vor, sondern eine an der Physis orientierte
« Rahmenanweisung». Es wird, auch nach eigener Erfahrung
politischen Lebens, eine Art Umrisszeichnung dessen gegeben,



46 DISCUSSION

was unter bestimmten Gegebenheiten zweckmissig ist, was man
tun sollte, aber nicht tun muss, oft auch unter bestimmten Um-
stinden praktisch nicht kann. Es wird mit der natiirlichen, not-
malen Leistungsfihigkeit gerechnet, nicht mit einem ideell
gesehenen Menschen. Jeder Kolonisationsvorgang bedingte Fra-
gen, fiir die hier eine Antwort bereit liegt. Auch eine Beziehung
zu den zweckmaissigen Arbeiten und Einrichtungen, wie Lykurg
sie traf, ist zu bemerken. All das bedingt, mit der Datierung bis
in die ersten Jahre des Lykeions heraufzugehen. Auch wenn man
eine unmittelbare Bezugnahme auf Lykurgs Wirken nicht annimmt,
bleibt die Wahrscheinlichkeit, dass Aristoteles zu eigener Konzep-
tion von Vorgingen angeregt wutde, die sich vor seinen Augen in
Athen abspielten. Es zeigt sich in VII-VIII ein zwischen Realpoli-
tik und Idealitit liegender Mittelweg, der viele Moglichkeiten
zuldsst und gerade deshalb uns zu einseitiger Auslegung verleitet.

M. Aalders : Herr Stark hat gesagt, dass Pol. VII-VIII einen
wesentlichen Unterschied zeigten gegeniiber dem Geiste der
platonischen Nomoi. An sich ist das zweifellos richtig und es
mag sein, dass, wie er bemerkte, die Verfassung des aristotelischen
Idealstaates vom Autor etwa wie eine mwoliteia gedacht worden
ist. Dennoch kénnte man einwenden, dass auch Platon in seinen
Geseizen einen Staat aufbauen will, der die Mitte hidlt zwischen
straffer Aristokratie und Demokratie und eine gemischte Ver-
fassung hat. Es fragt sich, ob der Unterschied zwischen den
Staaten in den Gesefgen und Pol. VII-VIII nicht eher herriihrt
von der Ausarbeitung (die ja in den Gesesgen ziemlich ausgeprigt
oligarchisch ist) als von einem fundamental wverschiedenen
Staatsideale.

M. Stark : Die in VII-VIII vorliegende Pragmatie ist nicht nur
in der Ausarbeitung, sondern auch in der Gesamthaltung von
Platons Nomoi verschieden. Diese resultiert aus der Kritik, wie
sie in II kenntlich ist. Eine solche kritische Durchmusterung
fihrt zwangslaufig zu einer erheblichen Distanzierung und damit
auch zu einer anderen Grundeinstellung, wobei die platonischen
Normen zuriicktreten und die Physis bestimmend wird.



GESAMTAUFBAU 47

M. Aalders : Ich muss gestehen, dass ich nicht ganz iiberzeugt
bin, dass Aristoteles im zweiten Teile der *AOnvatwy moAiteto
der zeitgendssischen athenischen Demokratie zustimmend gegen-
iibersteht.

M. Stark: Die *AfOn. des Aristoteles gibt nicht mit einer
bestimmten Formulierung, wohl aber in ihrer ganzen Einstellung
zu erkennen, dass Aristoteles mit innerer Anteilnahme an der
Geschichte Athens schrieb. Dies tritt bei der Zeichnung Solons
hervor, ist aber auch im zweiten Teil bei der iiberlegten Dar-
stellung des Staatswesens und seines Funktionierens deutlich, nicht
zuletzt auch darin, dass Unwesentliches beiscite bleibt. Eine
gewisse personliche Zustimmung, eine — wenn auch bedingte —
Anerkennung des hier geiibten moAwrebecOot scheint unverkenn-
bar; wozu diese Demokratie doch auch fihig war, hatte sich ja
zu Lykurgs Zeit gezeigt.

M. Aalders : Mit Threr niheren Ausfithrung, dass *>Afm. 42 .
auf eine bedingte, relative Anerkennung des Funktionierens der
athenischen Demokratie in der Praxis hinweisen konnte, bin ich
vollig einverstanden.

M. Gigon : Die Riicksicht auf die bestehende athenische Demo-
kratie findet ihren Hohepunkt in ITI, 11,das ja auch in seiner radikal
antisokratischen Haltung in Po/. eine singulire Stellung einnimmt
(dass die Gegenposition nicht nur platonisch, sondern allgemein
sokratisch ist, zeigt Xen. Mem. 111, 7 mit Diog. Laert. II, 34).

M. Weil: La correction ’Avrtimartpetolg proposée par H. von
Arnim, en 1270 b 12, est aussi hardie qu’ingénieuse: le mot serait
rarissime; et la fagon dont il aurait été transcrit serait étonnante,
en ce cas. De plus, ce passage est apparemment contemporain
de 1272 b 20 sq., o le woAepog Eevindg désigne plutdt le premier
des événements que I’on peut entendre par ces mots, c’est-a-dire
Pentreprise de Phalaicos, dix ans plus t6t au moins.

M. Stark: Der Verzicht auf v. Arnims gewiss kithne Kon-
jektur ergibe unter Beriicksichtigung des von M. Weil in seinem
Buch Aristote et I’ Histoire gegebenen Sachverhaltes kaum eine
wesentliche zeitliche Verschiebung.



48 DISCUSSION

M. Gigon: Auch wenn III, 11 teilweise aporetisch ist,
geht die Konzession sehr weit, besonders wenn man demge-
geniiber an die Idee des el¢ &piotog denkt.

M. Anbengue : A propos du chapitre III, 11, dont on vient de
patler, je me demande aussi s’il ne s’agit pas d’un développement
aporétique, et si Aristote ne développe pas la — avec une
certaine complaisance, il est vrai — des arguments traditionnels
en faveur de la démocratie, qu’il ne reprend pas nécessairement
a son compte. Il n’est pas moins éloquent ensuite quand il s’agit
de rapporter les arguments en faveur de la monarchie, et il
semble finalement conclure en faveur d’une monarchie a plusieurs,
c’est-a-dire d’une aristocratie (III, 16, 1287 b 23-36).

M. Moraux: Me fondant sur 1286 « 31 sq., j’incline a croire
qu’Aristote tient la foule pour moins accessible aux passions
qu’un individu isolé ou qu’un petit groupe. Il y a 1a une con-
sidération de plus en faveur d’un systéme de type démocratique.
Du reste, la série d’apories dont il vient d’étre question se termine
par une déclaration d’Aristote en faveur de lautorité de la loi;
c’est uniquement pour remédier aux déficiences de la loi (caractere
trop général, manque d’adaptation aux situations concrétes, etc.)
que l'on fera appel a lautorité des hommes; celle-ci doit étre
confiée a plusieurs plutoét qu’a un seul. L’apparition d’un homme
si sage, si vertueus, si compétent et si bon qu’on puisse lui confier
une autorité royale représente pour Aristote quelque chose de
tout a fait exceptionnel. Dans la majorité des cas, c’est un gou-
vernement par tous les citoyens, supposés égaux, qui semble avoir
sa sympathie. M. Stark me parait avoir eu tout 2 fait raison de
souligner cette tendance de la pensée politique d’Aristote.

M. Gigon: Zwischen der These, das wdfog der Menge sei
geringer als das eines Einzelnen und der anderen, der Einzelne
unterliege dem wdfog mehr als der vépog, ist ein Widerspruch,
der sich kaum auflésen lisst.

M. Weil : Des passages de la Politique favorables 4 1a démocratie,
surtout de 1286 2 sq. on a rapproché 2 juste titre A0w. 41, 2.
C’est une idée qu’Aristote semble avoir bien acceptée.



GESAMTAUFBAU 49

Le début de 12882 confirme, au moins indirectement,
qu’Aristote accepte la démocratie dans certaines conditions. I1
s’agit donc bien d’une conclusion qu’il prend a4 son compte,
et non d’une thése qu’il envisage.

M. Gigon: Wer sind die, welche avtidéyovowy ? Offenbar
Autoren, die wie Aristoteles selbst, in einem gewissen Umfang
eine Kollektivvernunft annehmen.

M. Stark: M. Aubenque, gestatten Sie die Frage: welche
Bedeutung kommt dem im III. Buch hiufigen Wort dmopta zu ?
Lisst es sich etwa erweisen, dass Aristoteles in einer bestimmten
Epoche, vielleicht durch naturwissenschaftliche Forschung ver-
anlasst, eine neue, aporetische Methode konzipiert hitte ? Natiir-
lich konnte man hier auch eine Anregung von der Metaphysik
vermuten.

M. Gigon: Die Hiufigkeit der Aporienim Buch III ist in der
Tat auffallend. Sollte es sich iiberhaupt um die Umarbeitung eines
Aportienbuches, vergleichbar Mezaph. B, handeln ?

M. Aubengue: Je ne crois pas qu’il soit possible de déceler
une évolution d’Aristote en faveur de la méthode aporétique.
Le mot amopeiv se trouve fréquemment chez Platon, en parti-
culier dans les dialogues «socratiques»: Socrate se flattait de
mettre les autres, et d’étre lui-méme, dans I’aporie. Une com-
paraison avec les fragments d’Aristote, appartenant a des ceuvres
dont le genre ne se prétait guére a des développements aporé-
tiques, serait ici de peu de secours pour fixer le point de départ
d’une prétendue évolution d’Aristote.

M. Stark a insisté sur unité d’inspiration entre la politique
et Péthique d’Aristote. Pourtant, quand je lis la Politigue, je suis
frappé par lindépendance de ce texte a I’égard de la morale
(alors qu’Atistote aurait pu y développer maintes indications
des Ethigues, notamment sur la justice et la guhie), je dirai méme:
par le caractére immoral — ou du moins amoral — de certains
passages: ainsi, aux livres IV et V, la liste des procédés (qui sont
souvent des ruses) permettant de «sauver» les constitutions
existantes, y compris la tyrannie. N’y a-t-il pas la, avant la lettre,



50 DISCUSSION

un certain machiavélisme ou, pour reprendre une expression
de Jaeger, des lecons de Realpolitik ? Nous sommes loin des
textes programmatiques ot la politique était présentée comme
science du Souverain Bien (E.IV., I, 1, 1094 4 27) et ou la cité
était dite avoir sa fin dans le €d {iv (Pol, 1, 2, 1252 b 30). 1l est
bien question dans la Politigue de la vertu des gouvernants et,
si possible, des citoyens; mais le role qui lui est assigné me parait
bien négatif: il s’agit d’éviter que la capacité proprement politique
(qui me parait étre, pour Aristote, plus intellectuelle que morale)
ne soit altérée par les passions (cf. notamment V, 9, 1309 & 9-14).

M. Stark : Gewiss gibt es Hinweise auf politische Handlungen
bedenklicher, auch amoralischer Art. Aber sie sind sicherlich nicht
als eigentliche Ratschlige und nicht als persénliche Empfehlungen
des Aristoteles zu verstehen. Man muss nur um dieses Dinge
wissen, damit man die politischen Vorginge durchschauen kann.
Es ist wie in der Rbheforik: auch hier kommen die Kniffe zur
Sprache, mit denen man selbst oder die weite Offentlichkeit hinter
das Licht gefiihrt und hereingelegt wird; eine Feststellung, keine
Empfehlung dieser Dinge. Es gibt in der Tat iiberraschende
Parallelen bei Macchiavelli; er fiihlte sich innerlich angesprochen
und erhob manche Feststellungen zu Weisungen.

M. Gigon: Wenn die gpety) in Pol. keine positive Entfaltung
erfihrt, so kann dies auch damit zusammenhingen, dass Aristoteles
die Pragmatie bewusst so umgrenzt hat, dass nihere Ausfithrungen
iiber dpety) und Eudaimonia ausgeschlossen bleiben (vgl. die
Theologie in der E.IV.). Allerdings mochte ich dariiber hinaus
meinen, dass die Beziehungen zwischen E.IN. und Pol. doch
ertheblich lockerer sind als es zunichst den Anschein hat. Die
Bedeutung der gelegentlichen (nachtriglich eingelegten ?) pro-
grammatischen Ausserungen méchte ich, wie Herr Aubenque,
nicht allzu hoch einschitzen.

M. Stark: Da in den politischen Lehrvortrigen ethische
Explikationen nicht beliebig eingefiigt werden konnen und zudem
die Kenntnis der Ethika und des einschligigen exoterischen
Schrifttums vorausgesetzt wird, ist der Eindruck moglich, das



GESAMTAUFBAU 51

Ethische sei hier reduziert oder gar ausgeschlossen. Von der
unmoglichen Annahme, Aristoteles gebiete dem Menschen
gleichsam privatim eine ethische Haltung, dem Staatsbiirger aber
nicht, einmal abgesehen, widerspricht dem auch klar der Befund.
Wir betrachten heute — notgedrungen — die hinterlassenen
Aufzeichnungen meist in der Isolierung nach Sachgebieten und
zerreissen das, was fiir Aristoteles insgesamt doch nur eine
einzige kohirente Forschungsdokumentation war. Die Frage,
inwieweit er selbst das Bewusstsein hatte, sich im Laufe der
Jahre in seiner Einstellung zu den Problemen verindert zu
haben, ist kaum zu beantworten. Solcher Selbsterkenntnis stand
sein eigenes, teleologisch bestimmtes Denken im Wege.



,-

e li‘-.ﬁ.‘. I=Ale




	Der Gesamtaufbau der aristotelischen Politik

