
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 11 (1965)

Artikel: Der Gesamtaufbau der aristotelischen Politik

Autor: Stark, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

RUDOLF STARK

Der Gesamtaufbau der aristotelischen Politik



s/.

>•

^'X-'.- SsftfF-

r- jrV.
"

PV H
.vw-«- ^'SJ=

11 ^
V

1 ^
vx^ Xv"X

V=J • " ^
v -a

,•#» ' '-«•

V

X ' / 11.''
"=/* ' A- A

»>, -

>=***.«, <

-;a^ '-.
2ÜI V<?Fr *'

v X tX-XX -XX
X:XS?

-'_ i"!« I iAJ

iff

--

*,t> : «V- r=>V

r* &, '' : V
1=

.--I T*>l 'V
""2Jr.s

^' lr..'^V;>' X"> -";
*

» v. ,^T, - --' ^ ^^ *»>^"*0
' •--- ' ** 7 11

- -
"ar""sr

Mgai
" '" <r^ - '?**!*.

-V(.:.t-tr^
K-*f? %

?*£'?*!W" —
~> ' " "V ="&! v -_-" * vfeV^, if •* bS(_ Mx; J*-'s

Gi°
®(_ t' X

* ^T - — • •rr^.t.fZ^rrnmin Si ^7-

ll. .- - ~J—

rh S7 MJT. ^ r' _ ^Z": ^JTVv ilr ' •

v

jlc^- \.
_A <s V iT^X- "¥^v7 -; * ° L^|r "".

X - wL* XLvvv V-, *si-sP- *X .-rY^F) -r ^5 — .-

B- ~" 'i-1^ 4^ ; J 7*X,£X^ X" "X - - '--VC^-^-fe
-X-", ay?"Vj=si :#£* M3?5'«•'-Äv.'f ff.Vjlir^ *

-i,*sX3 ' ' "'-VijXV??"t. 'iJ^X' j-jTr»J?ce X - - r '. '.^VXV '. ' a^--

h"'



DER GESAMTAUFBAU
DER ARISTOTELISCHEN POLITIK

Mit der Aufgabe, den Gesamtaufbau der aristotelischen
Politik aufzuzeigen, ist zugleich die Weisung gegeben, in
bestimmter Form zu der analytischen Forschung Stellung
zu nehmen. Einerseits kann von festen Positionen, die seit

Wilamowitzens Bemerkungen in seinem Werk Aristoteles
und Athen zumal durch W. Jaeger und W. Theiler
gewonnen sind, nicht abgegangen werden; andererseits ist
unverkennbar, dass dieses Werk, das in seinem Titel Poli-
tika noch offenkundig die Sammlung und Zusammenstellung
zu verschiedener Zeit niedergeschriebener Lehrvorträge
bezeugt, nach der tradierten Buchfolge eine gewisse logische
Folge und innere Einheit besitzt. Die Analyse ermittelte die

Einzelstücke, aus denen später dieses Ganze gebildet wurde,
also die einzelnen Methodoi; ihre Vereinigung ist wie ihre
Entstehung, also der Prozess des jeweiligen Aufnehmens
bestimmter Probleme und Themen und ihr wiederholendes

Aufgreifen bei verwandter, jedoch meist unter verändertem

Aspekt erfolgender Erörterung, ein Phänomen der aristotelischen

Teleologie. Wir werden dieser Besonderheit gerecht,
indem wir dieser inneren Folge der immanenten Teleologie
dieses Forschens nachgehen, ohne das Biographische und
die Ergebnisse der analytischen Forschung zu ignorieren:
nicht eine detaillierte Inhaltsangabe, sondern die Erfassung
des Wesentlichen dieser Politika ist unser Ziel, also die

Heraushebung der von Aristoteles selbst gesetzten Akzente.
Man ist heute geneigt, bereits bei dem jungen Aristoteles

in Piatons Akademie, der er im Jahr 368/7 beigetreten war,
schon vor 360 mit Materialsammlungen zu rechnen. Die
eigene Neigung zur Observation gab hierzu nicht weniger
Anlass als die Erfahrung, dass Piatons Material, zumal im
politischen Bereich, für eine tiefere, auf die Physis der poli-



4 R. STARK

tischen Formen gerichtete Spekulation nicht ausreichte. Die
Wanderzeit, die ihn nach Piatons Tod 347 nach Assos,
Lesbos, Mazedonien, Stageiros, Delphi und schliesslich nach

Athen führte, ist zugleich eine Zeit des Sammeins und des

planmässigen Gewinnens bestimmter Forschungsgrundlagen

in überlegter Arbeitsteilung mit Theophrast und
Kallisthenes. Während des letzten Lebensabschnittes in
Athen (334-323/2) ist von diesen Unternehmungen vor
allem die Sammlung der Verfassungen fortgeführt worden.

Man tut bei der Beurteilung dieses Sammeins gut, den

besonderen, aus platonischen Voraussetzungen entstandenen
aristotelischen Empiriebegriff nicht zu vergessen. Es handelt
sich bei dieser Empeiria nicht um einfache Tatsachenerfahrung,

über deren natürliche Begrenztheit Aristoteles
volle Gewissheit hat, sondern um ein Kundigsein und
Kundigwerden in einer durch beständige Theoria bestimmten

Praxis. Auch die historische Erkenntnis und die persönliche

Erfahrung werden erst durch die theoretische
Durchdringung und Auswertung verwendbar. Daher die
eigentümliche, knappe, in ihrer Gedrängtheit leicht missverständliche

Mitteilung des Faktischen, des Historischen in der
Politik. Nicht das Material ist wichtig, sondern die Lehre,
die sich daraus ergibt. Die Frage, in welcher Form
politisches Leben Aristoteles selbst entgegengetreten ist, ist mit
dem Hinweis auf den Regenten Hermeias, auf das makedonische

Königtum und auf das Verfassungsleben von
Stageiros und Athen zu beantworten. Die Demokratie einer
kleinen Polis hat Aristoteles in seiner Heimatstadt erlebt,
auch wenn er hier nach seinem Alter so wenig wie später
in Athen, wo er Metöke war, aktiv am politischen Leben
teilnehmen konnte; wie sorgfältig er historisch und
pragmatisch die attische Demokratie betrachtet und aufgenommen
hat, bezeugt seine diesbezügliche Politie. Die Geschichte
der athenischen Verfassung ist deutlich auf die Person
Solons als des wahren Begründers demokratischer Lebens-



GESAMTAUFBAU 5

form hin orientiert, und der pragmatische Teil zielt auf die

genaue Erfassung der gegenwärtigen demokratischen
Wirklichkeit. Es fällt hierbei nicht die geringste kritische Bemerkung.

Ob es berechtigt ist, hierin eine stille Zustimmung zu
dieser Form politischen Lebens zu erkennen, bleibe noch
offen.

Es fällt auf, dass gerade die Gedanken, die man in der

Einleitung der Politik erwarten würde, nicht hier, sondern

am Schluss der Nikomachischen Ethik zu finden sind. Hier
werden die Themen der wesentlichen Methodoi genannt:
es gelte, da die Früheren dies unerforscht gelassen, das

Gebiet der Gesetzgebung und des Verfassungslebens
überhaupt zu untersuchen, um damit nach Vermögen die
Philosophie über die menschlichen Dinge zum Ziel zu bringen.
« Wir wollen zuerst die Frage angehen, ob im einzelnen von
unseren Vorgängern etwas gut dargelegt ist, sodann auf
Grund der gesammelten Verfassungen untersuchen, welche
Umstände die Gemeinwesen und eine jede Verfassungsart
erhalten oder zerstören und aus welchen Ursachen bei den
einen sich das politische Leben gut, bei den andern aber
schlecht gestaltet. Denn wenn diese Fragen gesichtet sind,
werden wir vielleicht eher in zusammenfassender Übersicht
erkennen, welche Verfassungsform am besten ist und wie
jede einzelne geordnet und gegliedert sein und welcher
Gesetze und Sitten sie sich befleissigen muss.» Hier ist
deutlich auf die kritische Durchmusterung der Vorgänger
im zweiten Buch der Politik, auf den Mittelteil (IV-VI), der
unverkennbar die bereits gesammelten Politien auswertet,
und auf die Schlussbücher der Politik verwiesen. Da die
Thematik von Buch I noch nicht erwähnt ist, dürfte diese

offenkundig späte Einführung in wesentlichen Teilen und
als Gesamtkomposition noch nicht bestanden haben. Bei
der Ankündigung, über die Gesetzgebung und das Bürgersein

überhaupt sprechen zu wollen, ist, da beides nicht
getrennt werden kann und in jeder Methodos zur Diskussion



6 R. STARK

steht, gleichsam das Generalthema der Politika genannt.
Der Anfang des ersten Bandes der Politik erinnert in seiner
Struktur an den Beginn des A der Nikomachischen Ethik
und des A der Metaphysik; der Eingang der Nikomachischen

Ethik kann als Modell gedient haben, als durch Zusammenstellung

bereits vorhandener Niederschriften und durch
ihre Ergänzung das erste Buch der Politik entstand und die
Form gewann, in der es uns heute vorliegt. Der Plan, die

politischen Methodoi so aufeinanderfolgen zu lassen, wie
dies in unserer Überlieferung geschieht, bestand bereits, als

jene Schlusssätze der Nikomachischen Ethik geschrieben
wurden. Kann man die Folgerung umgehen, dass die
Schlussredaktion der Nikomachischen Ethik — oder ihre
Redaktion überhaupt — in engem Zusammenhang mit der
Redaktion der Politik steht

Den späten Charakter des ersten Buches hat Jaegers
Analyse überzeugend dargelegt. Es bildet « die Exposition
des Gesamtaufbaus». Die natürlichen Grundbedingungen
aller Staatlichkeit, die Elemente des gesellschaftlichen
Lebens werden aufgezeigt. Die genetische Betrachtung des

Staates — die Leistung dieser teleologiegemässen Methode
wird sehr hervorgehoben — führt zur Untersuchung der in
der Familie (also im Hause, olxo?) bestehenden
Herrschafts- oder Respektverhältnisse und erfasst auch die

Stellung und die Beurteilung des Hauspersonales, der
obcexai,, also der Sklavenschaft. Es waren sehr aktuelle
Fragen, die Aristoteles hier aufgreift, auch hinsichtlich der

Bewertung des Barbarentums. Man bemerkt, wie das

städtische Leben bereits industrialisiert ist, wenn für das

bäuerische auf Literatur, also Hesiod, verwiesen und der
Hausstand eines Bauern mit alten sprechenden Bezeichnungen

aus Charondas und Epimenides verdeutlicht wird.
Aus der fortgesetzten Aufspaltung dieser Grossfamilien
bildet sich das Dorf. Diesen Vorgang hat Aristoteles mit
dem Wort dbrooda, das den Weggang aus dem väterlichen



GESAMTAUFBAU 7

Haus besagt, treffend gekennzeichnet. Die Berufung auf
das Kyklopentum der Odyssee erinnert stichwortartig an das

alte Hausregiment; welche Entwicklung sich von hier bis

zur Gegenwart ergeben hat, lässt Aristoteles seine Hörer
selbst überdenken. Wie wenig diese noch wissen, was ein

König ist, zeigt sein erläuternder Hinweis auf die Stellung
des Zeus gegenüber den Olympiern: das homerische Königtum

selbst wie alles, was damals im vierten Jahrhundert den
Titel «Basileus» noch führte, konnte von dem wahren
Wesen eines Königs, wie Aristoteles es historisch sah, keine

Vorstellung mehr vermitteln. Das Problem wird hier nicht
zufällig, sondern aus der Kenntnis der späteren Abhandlung
angeschlagen; die Unausgeglichenheit in der Durchführung
einzelner Fragen ist, wie ähnliche Unproportionalitäten in
den anderen Methodoi, darauf zurückzuführen, dass eine
ausführliche Erörterung in anderem Zusammenhang oder
in dem exoterischen Schrifttum als bekannt vorausgesetzt
wird. Bei der Entwicklung bis zum Dorf konnte Aristoteles
ohne irgendeine gedankliche Hilfskonstruktion einfach der
historischen Gegebenheit folgen. Für das Werden der Polis
muss jedoch die Zweckidee als das eigentlich die Entwicklung

ausschliesslich bestimmende Moment herausgestellt
werden: die Polis, aus dem Bedürfnis des Lebens entstanden,
erreicht das Ziel vollkommenen Sichselbstgenügens (im
volkswirtschaftlichen Sinn) und besteht zur Erreichung
eines sittlich guten Lebens und damit auch der Eudämonie.
Die der menschlichen Natur eigene Staatlichkeit vollendet
sich in der Lebensgemeinschaft der Polis. Hier wird eine
historische Gegebenheit unter dem philosophischen Aspekt
zu einem neuen Wesen. Die aristotelische Teleologie erweist
sich als Sinndeutung des historisch Erfahrbaren und
physisch Gegebenen. Die zerredete Welt des Menschen erhält
einen neuen Glanz.

In jener der Natur des Menschen eigenen Staatlichkeit
liegt seine Wesensbestimmtheit, die sich als Wirkung und



8 R. STARK

Kraft äussert und dies, im vollkommenen Masse, nur
in dem teleologisch vollendeten Lebensgebilde der Polis.
Allein in ihrem Organismus wird der Mensch in seiner
Staatlichkeit voll funktionsfähig und kann seine
Zweckbestimmtheit in ganzer Weite und Tiefe erfüllen. Hier
findet aber auch die Berührung mit den Mitmenschen, die

persönliche Bindung, die sich als cpiXla von der Familie bis

zu einer bestimmten noch zu übersehenden Zahl von
Mitbürgern erstreckt, ihr Ende, und es ergibt sich hieraus auch
die naturbedingte Grösse der Polis: sie deckt sich mit dem

grösstmöglichen Kreis, in dem das in seiner Staatlichkeit
sich erst voll verwirklichende ethische Ziel des Menschen
noch erreicht werden kann. Diese in den voraufgegangenen
Lehrvorträgen über die Ethik ausgeführte grundsätzliche
Erkenntnis bildet das Fundament der aristotelischen Politik.
Insofern dieses hier nicht ausführlich und mit wiederholter
Erinnerung vorgetragen wird, zeigt sich auch in der Politik
ein Lehrgebäude, dessen prinzipielle Sätze nicht in ihm
selbst, sondern in der Ethik entwickelt sind — und so gilt
es, ernsthaft der von Aristoteles selbst gegebenen Weisung
zu folgen, dass Ethik und Politik in Wahrheit nur ein
einziges und untrennbar zusammengehöriges Untersuchungsfeld

darstellen, eben jene am Schluss der Nikomachischen

Ethik, berufene «Philosophie von den menschlichen Dingen».
Die integrierenden Bestandteile der Polis sind die

Familien: es ist daher geboten, zunächst die in ihrem Bereich

geltende Ordnung, die Oikonomia, also die Haushaltung,
zu betrachten. Sie erweist sich i) als Herrschaft gegenüber
dem Gesinde, 2) als Respektsverhältnis zwischen den

Ehegatten und 3) als die väterliche Gewalt gegenüber den
Kindern. Auf eine ausführliche Erörterung dieser letzten
beiden Ordnungen verzichtet Aristoteles; seine knappen
Bemerkungen in Kap. 12 setzen die früheren Darlegungen
in der Ethik voraus. Um so ausführlicher wird die Sklavenfrage

behandelt. Dieses aktuelle Problem führt zwangsläufig



GESAMTAUFBAU 9

zu weiteren Ausführungen über Wesen und Zweck des

Besitzes und zu Untersuchungen über den allgemeinen und
über den finanziellen Erwerb, über seine natürliche Begrenzung

und über seine rechte Anwendung. Es werden damit
Fragen beantwortet, die aus der zunehmenden, die eigentliche

Hauswirtschaft weit überschreitenden Industrialisierung
erwachsen und einen Prozess betreffen, der zu einer neuen
Disziplin, zur Finanzkunde, führt. Aristoteles hat das erfolgreiche

Wirken des finanzkundigen Lykurgos in Athen
sorgsam beachten können und die Bedeutung der
Finanzverwaltung für die staatliche Ordnung erkannt, auch wenn
er ihr gegenüber den höheren, d. h. durch umfassendere
ethische Anforderungen schwierigeren Funktionen nur eine
subsidiäre Leistung zusprach. Es war dies für Aristoteles
ein Grund — neben anderen —, in der Monographie über
die Verfassung Athens in keine ausführliche Erörterung
dieses Sachgebietes zu verfallen. Die ethische Beurteilung
des erworbenen Kapitals und seiner Anwendung entspricht
ganz den Bemerkungen, die bei vielen Gelegenheiten in den
ethischen und politischen Lehrvorträgen, aber auch in der
Rhetorik, vorgetragen werden und in dem Dialog Ilepi
7tXoÜtou der weiteren Öffentlichkeit bekannt werden sollten.
Es bleibe nicht unerwähnt, dass von den wenigen
Fragmenten, die wir von Lykurgos haben, einige mit den
ethischen Forderungen des Aristoteles übereinstimmen.
Unverkennbar ist Aristoteles bestrebt, auf die Bindungen
hinzuweisen, denen die Finanzwirtschaft sich nicht entziehen
darf: sie hat der Physis zu dienen und innerhalb deren

Teleologie dem Menschen als ein besonderes Hilfsmittel
und Werkzeug seine ethische Wirksamkeit zu erleichtern.
So muss dieses zweckgebundene Organon den sittlichen
Anforderungen dienen und sich hierzu den beruflichen
Gegebenheiten anpassen. Seine naturwidrige Anwendung
ersieht man an Übeln der Zeit, an Geldsucht und
Zinswucher. Wirtschaftliche Erfahrung, niedergelegt in Fach-



IO R. STARK

Schriften über Bodenbestellung, über Wein- und Ölbau, ist
eine wichtige Voraussetzung für finanziellen Erfolg; wie
naturgebunden das Finanzwesen ist, zeigt sich auch bei den

Monopolen. Von diesen Möglichkeiten muss auch ein
Politiker Kenntnis haben. Und mit der Feststellung, es

gebe bereits Politiker, die sich auf ein solches Wissen
spezialisiert haben, beendet Aristoteles seine volkswirtschaftlichen

Ausführungen. Auf den häuslichen Bereich
zurückgreifend, betont er die Differenziertheit des hausherrlichen
Waltens, je nachdem es Gattin, Kinder oder Unfreie berührt.
Mit deutlicher Rücksicht auf bereits in anderem Zusammenhang

gegebene Ausführungen verbleibt es hier bei knappem
Hinweis auf einige im Verfassungsleben erkennbare
Analogien: sie sollen lediglich daran erinnern, dass eine gewisse
Kongruenz in den Pflichten zwischen beiden Bereichen
besteht. Bezüglich des Verhaltens gegenüber den Unfreien
im Hause wird die Frage aufgenommen, ob und inwiefern
sich ein Sklave von dem freien Handwerker, der sich auf
Zeit verdingt, hinsichtlich der äpsvf), also der Fähigkeit
ethischer Leistung, unterscheidet. Es gibt, so werden wir
beschieden, nach der natürlichen Begabung und Schichtung
auch eine Differenziertheit hinsichtlich der sittlichen
Leistungsfähigkeit. Man muss bezüglich der sittlichen
Anforderungen und in der Art der Ansprache auf diese natürliche
Verschiedenheit achten und bedenken, dass das Beispiel im
eigenen Haus auf das Leben der Gesamtheit wirkt. Diese

Unterstreichung des Wertes der häuslichen Erziehung im
weitesten Sinne klingt wie ein Hinweis auf die einschlägigen
Ausführungen in den letzten Büchern der Politik. So deutlich
dieses einleitende Buch der Politik, wie jener Ausklang der
Nikomachischen Ethik, die folgenden Politikbücher voraussetzt,

so sehr gibt es auch Ergänzung. Es ist durchaus nicht
eigenständig, sondern zweckgebunden und verrät, dass wir
in den Politika eine noch von Aristoteles selbst vorgenommene

Pragmatiensammlung besitzen.



GESAMTAUFBAU II
Wie die Ethik basiert auch die aristotelische Politik auf

metaphysischer Grundlage. Das Verhältnis des Guten zum
Realen ist die Grundfrage, die auch in den Politika das

jeweilige Thema begleitet. Aber sie bleibt keineswegs
allein. Die Frage nach der Vollkommenheit, die die Unvoll-
kommenheit oder das metaphysische Übel voraussetzt,
erstreckt sich auch auf den Menschen und seine Leistung
und bestimmt die kritische Prüfung des Erreichten.

Die Darstellung und die Kritik des bereits Geleisteten,
die den Inhalt des zweiten Buches der Politik bilden, können
richtig nur beurteilt werden, wenn man berücksichtigt, wie
solche geschichtlichen Rückblicke bei Aristoteles angelegt
und orientiert sind. Die historischen Ausführungen im A
der Metaphysik geben darüber gute Auskunft. Aristoteles
empfindet es nicht als seine Aufgabe, im Sinne einer
pragmatischen Geschichtsforschung einen lückenlosen Bericht
oder eine systematische Übersicht ohne jede Auslassung
vorzulegen. Was er gibt, ist Antwort auf Fragen, die sich

aus seinem jeweiligen Philosophieren, oft aus einer ganz
bestimmten Problemlage, ergeben. Die philosophiehistorischen

Angaben sind aus problemgeschichtlicher Befragung
gewonnen. Die von Aristoteles vorgelegten Skizzen der

Staatsverfassungen und Verfassungsentwürfe, der
Idealstaatskonstruktionen, die er kritisiert, all dies ist nicht auf
eine vollständige Erfassung und eine zuverlässige historische
Dokumentation in unserem Sinne angelegt. Dabei muss
man auch berücksichtigen, dass jede wiederholende Formulierung

oder Nachzeichnung an sich schon leicht zu einer

Entstellung führen kann. Es überrascht nicht, dass gerade
die aristotelische Mitteilung und Kritik der Staatsentwürfe
Piatons, die wir nachprüfen können, herbe und harte
Beurteilung fanden. Allerdings führt eine Untersuchung, die
dem damals noch nicht beachteten besonderen Absehen des

Aristoteles gebührend Rechnung trägt, zu einer ganz
erheblichen Modifikation der modernen Kritik. Auch muss



12 R. STARK

erwogen werden, dass die Erinnerungen an die Diskussionen
in der Akademie und die Exzerptionen aus den platonischen
Staatsschriften, die sich Aristoteles bei ihrem Studium
angefertigt hatte, auf eine Fassung zurückgehen können,
die sich von jener Form unterschied, die diese Schriften
später in bestimmten Einzelheiten von Piaton, oder bei den

Gesetzen auch von Philippos von Opus, in der abschliessenden

Redaktion erhalten haben.
Als generelles Ziel der Untersuchung bezeichnet Aristoteles

zu Beginn des zweiten Buches die Betrachtung
derjenigen staatlichen Gemeinschaft, die von allen Formen die

zweckmässigste ist, wenn man das Leben möglichst nach
Wunsch gestalten kann. Um diese Form zu ermitteln, ist
eine Prüfung der Verfassungsformen notwendig, deren sich
die als wohlgeordnet geltenden Staaten bedienen, und auch

jener Verfassungen, die von bestimmten Persönlichkeiten
entworfen sind und augenscheinlich für gut befunden
werden. Bei dieser Untersuchung müsse, so meint Aristoteles,

zuerst nach dem Gemeinsamen gefragt werden, das

die bürgerliche Gemeinschaft habe. Diese Frage führt sofort
zu dem kritischsten Punkt in Piatons Staatskonstruktion,
nämlich zu der Frauen- und Kindergemeinschaft, sowie der

Vermögensgemeinschaft. Hier betont Aristoteles, dass

gerade eine solche Vereinheitlichung den Staat zerstört, denn
seiner Natur nach sei der Staat eine Vielheit, und zwar nicht
etwa nur eine Vielheit von Familien, sondern auch eine
Vielheit von sehr verschiedenartigen Menschen, denn aus
lauter gleichen entstehe kein Staat. Eine organische Einheit
setzt Verschiedenartigkeit ihrer Teile voraus. Die Kritik
an Piatons Gesetzen erleichtert sich Aristoteles, indem er
auf die Gemeinsamkeiten verweist, die das Werk mit Piatons
Politeia hat, denn Piaton führe trotz des Vorsatzes, den

gegebenen Staaten sich mehr anzunähern, bei kleinem doch
wieder zu jener anderen, in der Politeia entworfenen Staatsform

zurück. Die Bemerkung verrät eine intensivere Kennt-



GESAMTAUFBAU

nis des Werkes als man nach der aristotelischen Kritik
zunächst erwarten möchte. Sie bekundet neben der Tatsache,
dass man die beiden Werke genau zu vergleichen pflegte, die
besondere Art und Richtung der nachprüfenden
Durchmusterung: sie verliert sich nicht streng realitätsgebunden
im Detail, sondern erfasst die Gesamttendenz. Dabei wird
das Problem der Bevölkerungsdichte, jenes auch im IV. Jh.
zur Kolonisation treibende Element, und damit auch die

Frage einer Beschränkung der Kinderzahl aufgeworfen, in
der Erkenntnis, dass Armut zu Aufruhr und Verbrechen
führt. Da nach Piatons Absicht der Staat weder Demokratie
noch Oligarchie, sondern eine zwischen ihnen liegende Form
sein soll, wird die von manchen verfochtene These, die
beste Verfassung sei die aus allen Verfassungsarten
gemischte, von Aristoteles gegen den nur von den schlechtesten

Formen her gewonnenen Gesetzesstaat Piatons
vorgebracht, der eben doch keine echte Mischung darstelle,
sondern zur Oligarchie hin tendiere. Mit dem Hinweis auf
die Bedenklichkeit des indirekten Verfahrens bei der Wahl
der Beamten, nach welchem vorgewählte Wahlmänner die

eigentliche Wahl vornehmen, beendet Aristoteles seine

Kritik an den Gesetzen Piatons.
Die bei seiner Kritik an Piaton eingeschlagene Richtung

behält Aristoteles auch in seiner Besprechung des

Verfassungsentwurfes bei, den Phaleas von Chalkedon vorgebracht
hatte. So werden die Auswirkungen des Gleichheitsbestrebens

hinsichtlich des Besitzes gezeigt. Die unzulängliche
Darstellung bei der Forderung gleicher Erziehung veranlasst

zu bemerken, es müsse doch die Art dieser Erziehung
angegeben werden, denn entscheidend sei das Erziehungsziel.

Wir sehen schon bei dieser Kritik die Bedeutung, die
Aristoteles den in der Ethik entwickelten Prinzipien gemäss
der Erziehung zuerkennt und verstehen es, wenn er in den

Lehrvorträgen, die er an den Schluss seiner Politika gestellt
hat, den Erziehungsfragen besonders nachgeht. Man darf



14 R. STARK

dabei nicht übersehen, dass die Erziehung eines der grossen
Themen dieser Zeit ist. Bei seiner Kritik an Phaleas bemerken

wir, dass Aristoteles in einer besonderen Weise
kritisiert: er bleibt nicht bei der Feststellung des Unzulänglichen
und Verfehlten stehen, sondern geht produktiv zur
Verbesserung und Ergänzung über, auch wenn er sich dabei

auf eine nur vorläufige und andeutende Skizze seiner
Gedanken beschränken muss. So veranlasst ihn die Feststellung,
es genüge nicht, bei dem Verfassungsentwurf nur auf eine

gute Ordnung innerhalb der Bürgerschaft zu halten, zu
dem Hinweis auf die Notwendigkeit guter Beziehungen zu
den benachbarten und fremden Staaten. Der Gedanke führt
ihn später zu der Erkenntnis, dass die politische Struktur
der Nachbarstaaten auch einen gewichtigen Einfluss auf die

Gestaltung des eigenen politischen Lebens hat, so dass die

Frage nach der besten Verfassung des eigenen Staates von
der Staatsform der umgebenden Mächte her beantwortet
werden muss. Hier fällt der Hinweis, dass eine gewisse

Begrenzung des Gesamtvermögens vor dem Angriff neidischer
Nachbarn schützen kann; wichtiger aber als alles
Gleichmachen des Vermögens sei die Einstellung bei den befähigteren

Bürgern, nichts voraus haben zu wollen, und bei den

unbegabten die Einsicht, nichts voraus haben zu können,
womit erneut die Wichtigkeit des Erziehungsproblems
betont wird.

Bei der Kritik des Staatsentwurfes des Hippodamos aus
Milet greift Aristoteles, neben dessen Einteilung der Bürgerschaft

in Klassen und seinem Vorschlag der Landbestellung,
besonders das Problem des Rechtswesens auf. Es ist für
Aristoteles, der hier nur das Unzulängliche und Unbedachte
an den Plänen des Hippodamos herausstellt, eine bei seinen

späteren Ausführungen über Bürgertum, Bürgerrecht und
Verfassungsform immer wieder angeschnittene Grundfrage
der menschlichen Gemeinschaft. Besonders gefährlich für
die innere Ordnung aber ist die Aufforderung zu Neuerungen,



GESAMTAUFBAU 15

denn die Kraft des Gesetzes beruht auf längerer Gewohnheit.

Für seine Kritik der lakedaimonischen und kretischen

Verfassung stellt Aristoteles folgende Grundsätze auf:
einmal ist zu untersuchen, ob die in den Gesetzen vorliegende

Verfassung der besten Ordnung entspricht, zweitens,
ob etwas dem Grundgedanken und der Weise der von den

Gesetzgebern beabsichtigten Verfassungsform widerspricht.
Nach diesen Gesichtspunkten seien wohl auch alle anderen

Verfassungen zu untersuchen. Es ist also nicht die Absicht
des Aristoteles, jeweils einen genauen und ausführlichen
Verfassungsabriss zu zeichnen; er gibt nur eine auf die

Ansatzpunkte seiner Kritik hin orientierte Grundlage. Mit
der kretischen und lakedaimonischen Verfassung, denen
Piaton manche Elemente für seine Konstruktionen entlehnt
hatte, wird das politische Normdenken der Zeit zur Rechenschaft

geladen und seine Fehlorientierung aufgezeigt. Die
Mangelhaftigkeit und Überlebtheit der gewählten Muster
darzulegen, macht Aristoteles wenig Mühe. So greift er als

kritische Punkte das Helotenproblem, die Stellung der Frau,
die Besitzverhältnisse, das Ephorat, die Gerusia, das Königtum,

die Phiditia und das primitive Finanzwesen heraus, also

nicht weniger als die Grundlagen der spartanischen
Lebensordnung überhaupt. Von gleicher Rückständigkeit sind die

gesellschaftlichen Formen und Gliederungen samt der
Institution der Kosmoi auf Kreta. Zu den Schwächen der

karthagischen Verfassung gehören der Ämterkauf und die
Kumulation der Ämter, sowie die weitgehende Befugnis
der Ältesten. Als Resultat seiner vergleichenden Kritik der
drei Verfassungen verzeichnet Aristoteles, dass an ihnen
fast stets dieselben Ausstellungen zu treffen waren. Über
den jeweils bemerkten Widerspruch gegen den Grundgedanken

der jeweiligen Verfassung ist allerdings zu sagen,
dass eine bestimmte feste Grundstruktur im Sinne der
traditionellen Verfassungsgliederung nur sehr grob gewonnen



i6 R. STARK

werden kann und in Wirklichkeit eine Unterstellung
bedeutet, denn die historischen Gegebenheiten lassen sich nun
einmal nach ihrer in vielen Formen sich präsentierenden
Fülle der schematischen Einordnung in 3, 6 oder auch 4
Formtypen nicht unterwerfen, ohne dass Restbestände

bleiben, die in andere Typen gehören. Indessen ergibt die

von Aristoteles durch alle Untersuchungen beibehaltene

Anwendung des jeweils geeigneten Einteilungsprinzips,
dass praktisch in der Tat mit einer so eingeengten Typik
erfolgreich gearbeitet werden kann. So hat also Aristoteles
diese Schematik nicht ohne Grund beibehalten, denn die
hierbei sich ergebenden Schwierigkeiten waren eher
hinzunehmen als die durch eine Vermehrung der Formtypen
eintretende Erschwerung des Vergleichens. Wirklich scheint
die historische und die soziologische Forschung zu ergeben,
dass das Leben der menschlichen Gemeinschaft nach seinen
kleineren und grösseren staatlichen Formen nur in sehr

begrenzter Typik sich abspielt, eben in den Gruppen und
Staatsformen, nach denen Aristoteles zu ordnen pflegt.

Innerhalb der kritischen Ausführungen des zweiten
Buches bildet die Durchmusterung der spartanischen,
kretischen und karthagischen Verfassung einen geschlossenen
Komplex, von dem Aristoteles zum Schluss trotz allen

Ausstellungen sagt, dass die behandelten Verfassungen mit
Recht in Ansehen standen. Diesem Teil lässt Aristoteles
noch eine knapp gehaltene Übersicht über Gesetzgeber
folgen, die der Pragmatie B eine gewisse Vollständigkeit
und Abrundung geben soll. So werden hier noch Solon,
Zaleukos, Charondas genannt und Versuche, eine
ununterbrochene Folge von Gesetzgebern seit Onomakritos
aufzustellen, abgelehnt, da hierbei die chronologischen Verhältnisse

nicht genau beachtet wurden. Von Philolaos wird
bemerkt, das wichtigste von seinen den Thebanern
gegebenen Gesetzen sei seine die Zahl der Bauernhufen unverändert

erhaltende Adoptionsordnung gewesen. Dieser



GESAMTAUFBAU 17

Nachtrag soll noch einige Eigentümlichkeiten oder jeweils
das Wichtigste bei Charondas, Phaleas, Piaton, Drakon,
Pittakos und schliesslich von Androdamas von Rhegion
nennen. Die Analytiker sprechen von einem Nachtrag oder

von einem « Gesetzgeberkatalog»; seine späte Abfassung
ist unverkennbar und möglich, auch ohne dass Aristoteles,
wie Jaeger meinte, Aristoxenos und Dikaiarch ausgewertet
hätte; zweifellos war er über ihre Unternehmungen
unterrichtet, und es mag sein, dass er mit Rücksicht auf zu erwartende

ausführlichere Darstellungen sich hier auf knappste
Hinweise beschränkt hat; so konnte auch Solon hier im
Hinblick auf die ihn besonders herausstellende Verfassungsgeschichte

Athens mit wenigen Sätzen gezeichnet werden.
Man sieht, wie Aristoteles seine politischen Pragmatien
zusammenstellt und sie mit knapp gehaltenen Ergänzungen
versieht, vielleicht mit der Hoffnung, dass das, was er hier
nur noch als Skizze oder einfachen Hinweis gibt, von der

künftigen Generation ausgeführt und gegebenenfalls an den

richtigen Platz gestellt werden wird.
Zur Datierung mindestens einiger Komplexe des zweiten

Buches geben die Angaben 1270 b x 1 (« wie jetzt in Andros »),

1272 & 20 (vgl. zu beiden Stellen Newman II, 334. 360)
einen Hinweis auf das Jahr 333; nach v. Arnim wäre an der
ersten Stelle ev -vole; 'AvSploi? in ev xoi<; 'AvrmaTpstOK; zu
korrigieren und auf die Zeit 331/330 zu beziehen, was die

Billigung von W. Theiler gefunden hat {Mus. Helv. 9, 1952, 78).
Das dritte Buch führt wieder ganz in die politische

Realität zurück. Es umfasst einen Komplex grundsätzlicher
Untersuchungen, erfüllt jedoch in der Gestalt, die es

abschliessend von Aristoteles erhalten hat, auch die Aufgabe,
den zunächst völlig selbständigen, die Bücher IV, V und VI
umfassenden Pragmatienblock an den voraufgehenden Teil
anzuschliessen.

Eine Untersuchung von Poütien setzt voraus, dass man
weiss, was eine Polis ist, denn ausser der staatlichen Gemein-



i8 R. STARK

schaft überhaupt versteht man darunter auch die spezielle
Form ihrer Ordnung, die Verfassung. Da die Polis eine

Zusammenfügung von vielen Gliedern, nämlich den Bürgern
ist, wird man über Begriff und Wesen der Polis Klarheit
gewinnen, wenn man feststellt, wem die Bezeichnung
Bürger zukommt und was das Wesen des Bürgers ausmacht.
Es ergibt sich, dass mitentscheidende Stimme und amtliche
Gewalt ihn wesentlich kennzeichnen, vor allem den Bürger
der Demokratie, denn es gibt ja auch Verfassungen, die nur
ausserordentlich berufene Volksversammlungen kennen und
die die Gerichtsbarkeit bestimmten Behörden zuweisen.
Sodann wird geklärt, in welcher Weise ein Staat, der doch
ein die Lebensspanne seiner Bürger übergreifendes, der

geschichtlichen Wandelbarkeit unterworfenes Leben hat,
seine Identität wahrt, — eine Erörterung, die zwangsläufig
auf die ethische Frage des individuellen Leistungsvermögens
und des Leistungswillens zum Wohl der Gemeinschaft
führt, also auf die Frage nach der oLpe-nf). Neben der im
individuellen Bezirk und nicht zuletzt damit im Beruflich-
Handwerklichen zu praktizierenden ape-rf), die jedem
Menschen eignet und sich in entsprechend differenzierter Form
zeigt, muss die spezifisch bürgerliche, das Gesamtwohl
erstrebende Tugend bewiesen werden. Beide Tugenden
fallen nicht schlechthin zusammen; an den Gebietenden

ergeht die zusätzliche Forderung der Einsicht, «ppovyjtjn;,
d.h. der entwickelten dianoetischen Leistungsfähigkeit. Die
Erziehung muss dieser verschiedenen Anforderung sich

anpassen. Nun soll aber der gute Bürger sowohl gehorchen
wie gebieten können, und die bürgerlich-politische Tugend
erweist sich gerade darin, beides zu leisten. Diese Forderung
führt zwangsläufig zur Demokratie oder zur Politie.

Wie sehr die realen Gegebenheiten die Untersuchung
bestimmen, zeigt die anschliessende Erörterung der Frage,
inwieweit der niedere freie Handwerker in seiner Mentalität
als Bürger gelten kann. Die Antwort ergibt sich aus der



GESAMTAUFBAU !9

Verfassungsform; für die athenische Demokratie etwa ist
die staatsbürgerliche Gleichheit selbstverständlich und mithin

diese Frage sinnlos. Damit erwächst die Aufgabe zu
untersuchen, wie viele Verfassungsformen es gibt und worin
sie sich unterscheiden. Zuvor aber ist zu klären, zu welchem
Zweck der Staat besteht, der ja — damit erinnert Aristoteles
an seine ersten Ausführungen — dem natürlichen Trieb des

Menschen zur Staatlichkeit zu verdanken ist, jedoch — und
damit ergibt sich schon die Antwort — nicht diesem
Geselligkeitstrieb allein, sondern gerade auch dem Willen nach
dem für die Gesamtheit Besten, d. h. nach dem guten und
dadurch schönen, glückseligen Leben. Die Frage nach
Anzahl und Art der Verfassungen beantwortet Aristoteles
zunächst mit dem Hinweis auf entsprechende Ausführungen
in den der weiteren Öffentlichkeit übergebenen Schriften,
sodann mit der Erläuterung, wie sehr das Gebieten schon
im häuslichen Bereich differenziert und hier wie in der
Öffentlichkeit das Beste für die Untergebenen bezweckt.
Durch beständiges Abwechseln in den Ämtern wird die

Beachtung allgemeinverbindlicher Rechtssätze und damit
des Gesamtwohls bezweckt. Nur diejenigen Verfassungen,
die auf das Gemeinwohl abzielen, können als rechte Formen
staatlichen Lebens gelten und diejenigen, die den Regierenden
einen Vorteil zusichern, sind nichts als « Ausschreitungen»,
7Tap£xßacrst<;; das Verhältnis der Beamteten zu den

untergebenen Bürgern verwandelt sich hier in die Befehlsgewalt
von Herren über Sklaven. Die Polis als eine Gemeinschaft
freier Menschen hört damit auf zu existieren.

Bestimmt man die Verfassungen nach der Art des in
ihnen regierenden Elementes, so ergeben sich die Typen
Monarchie, Aristokratie, Politeia, wenn die Regierenden
das Gemeinwohl beachten, hingegen als TrapexßduEip die
Tyrannis, die Oligarchie und die Demokratie, wobei man
das eigene Wohl oder das der eigenen Schicht, der bemittelten

oder der unbemittelten, verfolgt. Bei aller Unzuläng-



20 R. STARK

lichkeit, die ja allen Definitionen innewohnt, entspricht
diese Typologie doch der geschichtlichen Wirklichkeit, so
betont Aristoteles, um jetzt die Rechtsgrundlage in der

Oligarchie und in der Demokratie und damit auch die

Richtigkeit der für diese Verfassungen gegebenen Definitionen
zu überprüfen. Auch hier wird an frühere Ausführungen
innerhalb der Ethika erinnert. Der Irrtum hinsichtlich der

Frage der persönlichen Gleichheit führt zu falschen
Ansichten über Recht und Berechtigung. Damit geht das

echte Ziel der Staatlichkeit, das durch den sittlichen Willen
bestimmte gute und glückselige Leben, die Eudämonie,
verloren. Alle anderen Staatstheorien, nicht zuletzt die

Vertragstheorie des Sophisten Lykophron, sind verfehlt, und
wenn man sich auf den Allianz- oder Vertragsgedanken
beschränkt, so bewegt man sich auf einer Stufe, von der

aus man das wahre Wesen der Staatlichkeit nie erfassen

kann. Sie ist in ihrer ethischen Zielsetzung an die in einer
Polis vereinte Lebensgemeinschaft und nicht an Kontrakte
und Allianzen verwiesen, die aus bestimmtem Grunde eine
Polis mit einer anderen Polis im zwischenstaatlichen Verkehr
eingehen kann. Die Staatlichkeit im aristotelischen Sinn ist
eine ethische Grösse, nicht ein Begriff einer im Machtdenken
befangenen Gewinn- und Versorgungspolitik.

In der schwierigen Frage, ob der Menge oder den Begüterten

oder dem Adel, ob einem einzigen und zwar dem
Besten oder einem Tyrannos die Regierungsgewalt
zuerkannt werden soll, entscheidet sich Aristoteles schliesslich
für die Menge, die man als einen Menschen mit vielen
Gliedern und vielen, kleinen, aber schliesslich eine grosse
Summe ergebenden Partikeln ethischer und dianoetischer

Tugend ansehen könne. Diese Wertung, die nicht für alle
Völker getroffen, wohl aber dem hellenischen Volk
zuerkannt werden kann, auf das ja die aristotelische Betrachtung
abzielt, führt unmittelbar auf jene gute demokratische
Staatsform, die Aristoteles als ttoXiteIoc, d. h. als die Ver-



GESAMTAUFBAU 21

fassung schlechthin, die im Grunde einzige dem sittlichen
Staatszweck entsprechende Lebensform der menschlichen
Gesellschaft bezeichnet. Gerade angesichts dieser von
Aristoteles als dbcopla gekennzeichneten Frage nach dem

richtigen Regierungselement fällt die These, es sei besser,
das Gesetz anstelle des den seelischen Einflüssen unterworfenen

Menschen regieren zu lassen, dank der Erkenntnis,
dass das Gesetz ja jeweils den Charakter der Regierenden
empfange; die aporetische Situation erfährt also durch jene
These keinerlei Veränderung. Der Ausweg auf einen
Gesetzesstaat entfällt. Aber damit entfällt nicht auch das

Gesetz, selbst wenn es nur in den wahren Verfassungen
und nicht bei den Ausartungen gerechte Gesetze geben
kann.

Mit den Kapiteln III, 12 und 13 fügt Aristoteles einen
früheren Vortrag ein, der sich mit den voraufgehenden
Themen sehr berührt, wie Aristoteles mit Hinweisen selbst
betont. Die Aufnahme dieser früheren ausführlichen
Darlegungen zeigt, welche Bedeutung und Gültigkeit ihnen
Aristoteles zuspricht. Die sittliche Verpflichtung, die
hinsichtlich der Regierung und Gesetzgebung allen Regierenden
obliegt, besteht in besonderem Mass für den Alleinherrscher.
Damit erscheint es geboten, die Arten und Probleme dieser
Herrschaftsform zu untersuchen (III, 14). Die Annahme

liegt nahe, dass Aristoteles hierbei auf seine dem jungen
Alexander gewidmete Schrift Über das Königtum
zurückgegriffen hat. Er hatte mit dieser Monographie eine bereits

mehrfach, so von Antisthenes und Xenophon, gepflegte
Thematik fortgesetzt. Hierzu reizten persönliche Momente
— man denke an Themision von Kypros, Hermeias von
Atarneus, an Philippos und Alexander — nicht weniger als

die sich ankündigenden grossen politischen Veränderungen.
Seit dem Peloponnesischen Krieg hatte nach seiner aussen-

politischen Betätigung und in seiner innerpolitischen Be-
strittenheit das spartanische Königtum für eine lebhafte



22 R. STARK

Beachtung und eine rege Diskussion dieser in der
griechischen Welt problematisch gewordenen Herrschaftsform

gesorgt.
Auch bei diesen Problemen wird die Abhängigkeit

des staatlichen Lebens und seiner Verfassung von der

Ethik, von der sittlichen Haltung der Regierenden und
der Regierten, unterstrichen. So kann das absolute

Königtum, in anderen Fällen die Aristokratie die rechte

Verfassung sein. Für ein gutes Bürgertum ist es die
Politie. Jede Verfassungsform erfordert eine bestimmte, ihr
entsprechende Veranlagung und eine innere Bereitschaft
und Zustimmung zu ihr. Seine Ausführungen beschliesst
Aristoteles mit einer Zusammenfassung der wichtigsten
Ergebnisse, die sich aus der aporetischen Untersuchung
ergeben haben. Der beste Staat ist derjenige, in dem die
Besten regieren: wenn es nur einen Besten gibt, dann er,
sonst ein ganzes Geschlecht oder die Menge, eben das an
äpETf) hervorragende Element; dieses ist fähig, auf das

wählenswerteste Leben hin zu regieren, und die Regierten
sind gewillt, einem solchen Regiment zu folgen. Aristoteles
schliesst diese Pragmatie, indem er an das frühere Ergebnis
erinnert, im besten Staat falle die individuelle Mannestugend
mit der Bürgertugend zusammen, und er folgert, dass man
auf dieselbe Weise und durch dieselben Mittel ein tugendhafter

Mann werden und einen Staat als aristokratisch oder

königlich regiertes Staatswesen einrichten kann, so dass

auch nahezu dieselbe Erziehung und sittliche Gewöhnung
den tugendwilligen Menschen und den Politiker und den
des Königtums fähigen Mann heranbilden werden. Die
Pragmatie schliesst mit der Ankündigung: «Nach diesen

Feststellungen muss nun der Versuch gewagt werden, von
der besten Staatsform zu sagen, auf welche Weise sie ihrer
Natur nach entsteht». Der in unseren Handschriften und
Ausgaben noch folgende Text stammt nicht von Aristoteles.
Die Folgerungen, die man aus seiner Ähnlichkeit mit dem



GESAMTAUFBAU 23

Anfang des VII. Buches für die Entstehung der Politika zog,
sind hinfällig. Aber es bleibt gültig, dass das III. Buch,
besonders mit seinen Hinweisen auf die bei jeder guten
Verfassung erzielbare beste Form, die Grundlage für die

Ausführungen im VII. und VIII. Buch abgibt. Doch sind
diese Vorträge, wie schon der Stil zeigt, eine ursprünglich
selbständige Niederschrift. Allerdings liegt ihr dieselbe
ethische Forderung zu Grunde, sie ist eine Frucht desselben
Staatsdenkens. Es wird hierüber später noch zu sprechen
sein.

Dem nun folgenden Mittelblock, den Büchern IV, V, VI,
hat Jaeger einen derart empirischen Charakter zugesprochen,

dass es unverständlich erscheint, wie Aristoteles diesen

Komplex zwischen die beiden idealistisch bestimmten Prag-
matienblöcke einschieben konnte. Aber bei seiner
Beurteilung des Mittelteiles hat den Analytiker die Vorstellung
geleitet, die früheren Konzeptionen seien noch ganz vom
Geist platonischer Idealstaatsdialektik beherrscht, und er
fragte also auch hier nach einer solchen Grundlage. Doch
war schon der junge Aristoteles ein kritischer und wesentlich
selbständigerer Forscher; einen solchen Platoniker, wie ihn
Jaeger erwartet, kann man allerdings in diesem Mittelteil
der Politika nicht finden, wohl aber einen Aristoteles, der
bei aller klaren Sicht in die politische Wirklichkeit die in
den voraufgehenden Pragmatien erhobenen idealen
Anforderungen keineswegs vergisst. Sie bilden nach wie vor die

Grundlage jeder normativen Politik. Der ethische Einschlag
ist hier keineswegs geringer als in der aporetischen Prag-
matie (Buch III). Es wird sich zeigen, dass auch die Schlussbücher

einen anderen Charakter haben als Jaeger ihn zeichnete:

bei aller Anregung durch Piatons Staatsdenken und
durch konkrete Ausführungen in den Gesetzen handelt es

sich hier nicht um einen in gleicher Ideologie, bei lediglich
sachlicher Variation, dialektisch konstruierten Idealstaatsentwurf.

Realpolitisches Denken und eigene Lebenser-



24 R. STARK

fahrung führen zu einer auf die irdische Wirklichkeit
gerichteten Darlegung des xocxa cpücuv Bestmöglichen. Sobald

man an Stelle des vermeintlichen Piatonjüngers Aristoteles
einen selbständigen Akademiker sieht, rücken die analytisch
richtig erkannten Teile nach ihrer Grundhaltung näher
aneinander. Bei aller Differenziertheit, bedingt durch die
verschiedenen Aspekte und angewendeten Methoden, ist
allen politischen Pragmatien dasselbe philosophische Stratum
zu eigen. Wenden wir uns nach dieser Vorbemerkung
Buch IV zu.

Wie die anderen Wissenschaften, so beginnt Aristoteles,
muss auch die politische Betrachtung sich nach ihrem
Objekt ausrichten. Sie muss erforschen, wie die beste,
unbehindert nach Wunsch bestimmbare Verfassung
beschaffen sein muss und für welche Menschen sie passt. Man
darf dabei nicht auf die erhabenste Verfassung verfallen,
aber auch nicht einfach ein bereitliegendes Modell, etwa
Lakedaimon, nehmen, sondern eine solche Form finden, die

man von den bestehenden Gegebenheiten aus aufgreifen
kann, denn ein Politiker soll auch den vorhandenen
Verfassungen danach aufhelfen können. Hierzu aber bedarf es

eines genauen Sachwissens über die Verfassungen und über
ihre Unterschiede sowie über die Art ihrer Zusammensetzung,

also einer Einsicht, die jeweils die besten, für jede
Staatsform passendsten Gesetze finden lässt. Es soll nun
— damit gibt Aristoteles einen Plan über seine weiteren
Ausführungen — zunächst die relativ beste Verfassung
ermittelt und auch untersucht werden, mit welcher, wenngleich

schlechten, Form man sich notfalls zufrieden geben
kann. Da über Königtum und Aristokratie bereits
gesprochen ist, bleibt noch die Politie zu betrachten samt den

TOxpexßausic dieser Formen, also Tyrannis, Oligarchie und
Demokratie, sowie deren Unterarten, und es gilt weiterhin
zu fragen, wie man diese Verfassungen verwirklicht im
Hinblick auf ihre verschiedenen Spielarten, und schliesslich



GESAMTAUFBAU 25

muss noch das Problem angegangen werden, welche
Momente allgemein und welche für jede Staatsform speziell
zum Untergang oder zur Erhaltung des Staatswesens führen
und aus welchen natürlichen Ursachen sich diese Faktoren
ergeben. Damit hat Aristoteles sein generelles, auch das

V. und VI. Buch erfassendes Thema genannt.
Die Tatsache, dass es mehrere, artverschiedene

Verfassungen gibt, beruht auf einer verschiedenen gesellschaftlichen

Struktur; die soziale Schichtung und in ihr die Grösse
und Macht der einzelnen Schichten bestimmen die Art der

Staatsverfassung, und es wirken neben den sozialen Verhältnissen

auch noch andere Umstände mit, wie etwa das

Verhältnis zu den Nachbarstaaten. Es wird also besonders die
sozial bedingte innere Gliederung zu beachten sein. Praktisch
reduziert sich die Untersuchung auf die hauptsächlich
anzutreffenden Typen: auf die Demokratie und Oligarchie,
wobei deren gute Formen, Politie und Aristokratie, ebenfalls

erörtert werden müssen. Wenn dabei an frühere Formulierung

erinnert wird und die eine oder andere Wiederholung
begegnet, so ist dies nicht unmethodisch, sondern dem

Lehrvortrag stilistisch durchaus angemessen; nur in Texten,
die eine für die weitere Öffentlichkeit berechnete Form
erhalten haben, ist Aristoteles bedacht, die Freiheiten des

Lehrstils abzulegen. Es kommt ihm bei den folgenden
Ausführungen über die verschiedenen Erscheinungsformen,
die man bei jenen Verfassungstypen und ihrer sozialen

Gliederung antrifft, nicht auf komplette Erfassung und
nicht auf eine genaue Gegenüberstellung von Verfassungsform

und sozialer Struktur an, die ja einander entsprechen
sollen: es gehört zum Wesen des aristotelischen Lehrvortrages,

dass nicht alles detailliert ausgeführt wird, sondern
manches dem Denken der Hörer zur Weiterarbeit überlassen

bleibt, zumal wenn neue, wichtige Beobachtungen sich
vordrängen, wie die Erkenntnis, dass in einem nicht demokratischen

Staatswesen auch demokratisch regiert werden kann

3



z6 R. STARK

und dass also Verfassungsform und innere Verwaltung
durchaus nicht zu kongruieren brauchen: es kommt eben
auf den Geist an, der die Regierenden wie die Regierten
bestimmt.

Damit ist ein grosser Fortschritt über die früher (III, 7)

ausgesprochene Gleichung (Staatsform Regierung) hinaus

gewonnen. Hier liegt kein Widerspruch vor, sondern
eine bei weiterem Nachdenken und tieferer Einsicht
gewonnene Erweiterung des Wissens — wenn man will: eine
Selbstkorrektur. Hier wie in ähnlichen Fällen ergibt sich
kein echter Ansatzpunkt für eine auf Widersprüche achtende
und diese zur Schichtenbestimmung auswertende Analyse.
Doch sind derartige Erkenntnisfortschritte für eine
genetische Betrachtung von unbestreitbarem Aussagewert.

Erhebliche Bedeutung für die Ausführungen des V.
und VI. Buches kommt jener schon in der methodischen

Einleitung des IV. Buches ausgesprochenen Weisung zur
Verbesserung des politischen Lebens zu, man müsse eine
solche Staatsordnung vorschlagen, dass die Bürger leicht
überzeugt und geneigt werden, sie aus den bestehenden
Verhältnissen zu entwickeln, wie es ja keine geringere
Leistung sei, eine Verfassung geradezurichten als eine von
Grund auf neu einzurichten (IV, 1, 1289 a 1-4). Den «

Umwürfen» (nsxaßoXat) zum Schlechteren hin ist eine positive
Umgestaltung entgegenzusetzen. Gegenüber den auf den
besten Zustand, also einen eigentlich unveränderbaren,
festen Status, abzielenden Idealstaatsentwürfen Piatons
sieht Aristoteles auf die Wandelbarkeit und Bewegtheit des

politischen Lebens, entsprechend der Erkenntnis, dass

Leben Bewegung ist und dass damit die aktuelle Verwirklichung

des Potenziellen offensteht.
Nach dem vorgezeichneten Programm (IV, 2, 1289 b

12 ff.) werden IV 3-10 die Unterformen der Verfassungen
betrachtet, um mit dieser Bestandsaufnahme des real Gegebenen

das Verständnis für die Forderungen vorzubereiten



GESAMTAUFBAU 27

die sich aus der Betrachtung der politischen Wirklichkeit
ergeben (IV, 11): welche die beste Verfassungsform und
welches das beste Leben für die meisten Staaten und die
meisten Menschen ist, entscheidet man nicht nach einer

Tugend, die über die Kraft der Leute geht, noch nach einer

Bildung, die eine natürliche Begabung und den Zufall des

Begütertseins voraussetzt, noch nach einer wunschgemässen
Verfassung, sondern im Hinblick auf ein Leben, das für die
meisten erreichbar ist, und auf eine Verfassung, deren die
meisten Staaten teilhaft sein können. Auch was man als

Aristokratien anspricht, entfällt für die meisten Staaten
oder es grenzt eine solche Form an die Politie. Die
Entscheidung über all diese Fragen erfolgt aber nach denselben
Grundsätzen. Denn wenn in den ethischen Vorlesungen zu
Recht gesagt wurde, das glückliche Leben bestehe in einem
hinsichtlich der Tugend (apenf)) nicht behinderten Leben,
die Tugend aber bestehe in einem mittleren Verhalten
zwischen Extremen, so muss das beste Leben das Leben in
einer für jeden erreichbaren Mitte sein. Diese Bestimmungen
gelten zwangsläufig auch für die Verfassung eines Staates,
denn sie ist ja seine Lebensform.

Zu Beginn der Untersuchung, welche Verfassung für
welche Leute nützlich ist, nennt Aristoteles die wichtige
Regel über die Kraft, die einer jeden Verfassung ihre Erhaltung

sichert: der Teil einer Bürgerschaft, der eine bestimmte

Verfassung erhalten wissen will, muss stärker (nicht «

grösser», so irrtümlich Burkert, Philologus 103, 1959, 169) sein
als der Teil, der das nicht will. Auf diese Existenzformel
greift Aristoteles wiederholt zurück (etwa V 9, 1309 b 16).
Daher ist es wichtig, bei jedem Staat sorgfältig auf Qualität
und Quantität zu achten. Als Qualität gelten Freiheit,
Begütertheit, Bildung, Adel; als Quantität das Überwiegen
an Zahl. Die Qualität kann sich bei einem anderen Teil der

Bürgerschaft befinden als bei der Quantität. Deshalb muss
man beide Verhältnisse zusammenzubringen versuchen,



28 R. STARK

ihre Bereiche zur Deckung bringen. Belässt man es bei der

Divergenz, so verbleibt es bei den anzutreffenden Verfassungen

und es gelingt nicht, die jeweils beste Form zu
erreichen. Es ist daher zweckmässig, die Kunstgriffe
aufzuzeigen, mit denen man in den vorwiegend vorkommenden
Staaten, also in den Oligarchien und Demokratien, die

Erhaltung des bestehenden Zustandes zu erreichen und die

Entwicklung zur besten Form hin zu verhindern pflegt. Es
ist ähnlich wie bei der Rhetorik: auch hier muss man ja die

Möglichkeiten des Überredens und Täuschens kennenlernen,
wie in der Logik die Fangschlüsse, wenn man solchen
Manövern nicht unterliegen will. Um jene politischen
Tricks zu erkennen, muss man die innere Einrichtung der
Gemeinwesen sorgfältig untersuchen: Volksversammlung,
Ämter, Gerichte, Bewaffnung, Gymnasia. Man kann dann
sehen, wie durch eine an sich unverfänglich erscheinende

Gesetzgebung die Machtverhältnisse zunächst ganz
unbemerkbar verändert werden können, so dass das Staatswesen
eine nunmehr ganz andere Struktur besitzt. Auf diese Weise
entsteht nicht nur eine Fülle von Unterarten bei einem
bestimmten Verfassungstyp, sondern es kann eine
Staatsform ganz in einen anderen Typ umschlagen. Will
nun ein verantwortungsbewusster Gesetzgeber ermitteln,
was einer Verfassung verhelfen kann, zur bestmöglichen
ihrer Art oder zur besten überhaupt zu werden, so muss er
auf dreierlei achten: erstens auf das die Angelegenheiten der
Gesamtheit beratende Element, zweitens auf die Besetzung
und die Kompetenz der Magistraturen und drittens auf
die Rechtspflege. Sind diese drei Dinge wohl geordnet,
dann ist das ganze Gemeinwesen in dem bestmöglichen
Zustand.

Die Frage nach der strukturellen Veränderung
politischer Lebensformen führt zur umfassenden Untersuchung,
wie viele und welche Ursachen für den Verfassungswandel
es gibt, welche Umstände jeweils eine Verfassung zerstören



GESAMTAUFBAU 29

und welche Form in welche andere zumeist überzugehen
pflegt, andererseits aber auch zu der Frage, welche Faktoren
allgemein und bei jeder Verfassung speziell die Erhaltung
der Staatsform bewirken. Es ist methodisch interessant,
dass Aristoteles hier ein Untersuchungsthema auf den
Formenreichtum des politischen Lebens anwendet, das er
früher in seiner naturwissenschaftlichen Forschung gestellt
hatte. Das Ergebnis dieser Forschung liegt vor in der
Schrift IIspi ysvEo-Eoip xocl cpOopZc. Nach Ross fällt ihre
Niederschrift in die Wanderzeit, nach Düring ist sie schon
früher, noch vor Piatons Tod, verfasst. Aristoteles nennt
es hier als seine Aufgabe, zu sprechen über Entstehung und
Untergang der Dinge, die von Natur entstehen und
vergehen, um sodann ihre Ursachen und deren Definitionen
und auch den Unterschied zwischen Vergrösserung und
Veränderung zu untersuchen. Wenn Aristoteles jetzt diese

Fragestellung auch auf die politischen Lebensformen
überträgt, so beweist das, dass er ihr grundsätzliche Bedeutung
zuspricht. Es zeigt sich erneut die innere Einheit seines

Forschens. Sie wird durch die Adaption der Methode, wie
sie das jeweilige Objekt verlangt, keineswegs brüchig oder
unerkennbar. Aber man muss zugeben, dass das ungeheure
Tatsachenmaterial und die Art seiner Darbietung in den
Büchern V und VI den Eindruck einer mehr oder weniger
rein empirischen Faktensammlung erwecken kann. Auch
der Stil lehrt, dass Aristoteles mit der systematischen
Ordnung eines erdrückenden Materiales ringt, dessen Sichtung

ihm nicht überall zu gelingen scheint. Das
Beweismaterial ist so reichlich, dass er oft fast stichwortartig nur
das Wichtigste vorlegt; gelegentlich klingt es, als ob nur
Hinweise gegeben würden oder an Dinge erinnert sei, die
den Hörern bekannt wären; er scheint die Kenntnis mancher

Ausführungen vorauszusetzen, die in den gesammelten
Politien standen. Es können hier nur die wichtigsten
Grundgedanken berührt werden.



3° R. STARK

Der tiefste Grund zu einer [xsTaßoXyj liegt in der e£ic,

bestimmter Leute, die ihre Gleichheitsansprüche unerfüllt
sehen, mögen diese nun berechtigt d. h. objektiv gesehen

gerecht oder unberechtigt und also ungerecht sein. Das
Ziel ist Gewinn und Ehre oder wenigstens die Beseitigung
der Benachteiligung. Die erstrebte Veränderung kann sich

gegen die Politeia d. h. die Verfassung, oder gegen das

Politeuma, also gegen die Machthaber richten. Die
auslösenden Ursachen sind: Differenzen der Grossen, Zuwachs
an Macht oder Ansehen in einer Bevölkerungsschicht,
Störung des Gleichgewichtes zwischen Arm und Reich bei
schwachem Mittelstand. Die Umgestaltung kann sich in
verschiedenster Weise abspielen: sie kann mit Gewalt
erfolgen oder auch durch List zustande kommen, sie kann
einen schleichenden Verlauf nehmen oder in plötzlichem
Wechsel durch Schicksalsschläge, unter dem Einwirken
höherer Gewalt, eintreten. Der Anstoss zur Umgestaltung
erfolgt aber auch von aussen her, und sie vermag eine

Richtung zur entgegengesetzten, zur nächstliegenden oder

zu einer artgleichen Verfassung hin einzuschlagen. Das

ursprünglich feste Ziel kann im Laufe der Umgestaltung
immer weiter gesteckt und auch erweitert werden, so dass

sich neue Missverhältnisse ergeben, aus denen nicht selten
eine lange Kette von Umstürzen entsteht. Will man einem
solchen Prozess und der Unstetigkeit begegnen, die ein

Verfassungswandel leicht hinterlässt, so muss erkannt
werden, woraus jene zum Umsturz treibende Haltung
erwächst. Bei der Ermittlung dieser wie auch der erhaltenden
Faktoren verwertet Aristoteles die Ergebnisse seiner
Forschung und seiner Untersuchungen über die psychischen
Triebkräfte und das Erkenntnisvermögen, auf dieser Grundlage

beruhen seine Ausführungen über das politische
Verhalten. An Motiven, die zu gewaltsamem Umsturz
treiben, nennt Aristoteles: Gewinn und Ehrenstellungen,
die anderen zufallen, während man selbst leer ausgeht;



GESAMTAUFBAU 3*

Gewalttätigkeit, die man erleidet; Angst und Furcht;
Übergewicht an Macht bei einem einzelnen oder mehreren;
Verachtung und Beleidigung von Seiten der Regierenden;
unverhältnismässiges Wachstum einer Bevölkerungsschicht.
Das Politeuma vermag durch eigenes Verhalten zur
Umgestaltung anzureizen: so durch Amtserschleichung,
Nachlässigkeit und die Verletzung der Verfassung im kleinen.
Gerade diese Ungesetzlichkeit in kleinen Dingen ist eine

häufige Ursache des Verfalls gut gemischter Verfassungen.
So beginnt Aristoteles hier gleich mit seiner Darlegung der
verfassungserhaltenden Kräfte (<7am]pLai). Man muss darauf
halten, die Gesetze zu erfüllen, und muss grundsätzlich all
das nicht erst aufkommen lassen, was zur zerstörenden
Kraft werden kann. Zweckmässige Kompetenzbeschränkung

und rechtzeitiger Wechsel bei den Ämtern, kein Gewinn
bei der Amtsführung und soziale Gerechtigkeit in weitestem
Sinne erhalten eine Verfassung. Besonders wichtig ist, dass

die obersten Funktionäre drei Eigenschaften besitzen:
Liebe zur bestehenden Verfassung («Verfassungstreue»),
grösste fachliche Befähigung zu den amtlichen Leistungen,
Verantwortungsbewusstsein (apexyj) und gerechtes
Verhalten entsprechend der Verfassung. Entscheidend für den
dauernden Bestand einer Verfassung ist, dass man auf die

jeweilige Verfassung hin erzieht. Die nützlichsten,
einmütig beschlossenen Gesetze bleiben ohne Wirkung, wenn
man nicht daran gewöhnt und in der Verfassung, ihrem
Charakter entsprechend, erzogen wird. Nur so wird man
fähig, etwa in einer Demokratie auch demokratisch zu
leben und zu handeln. Über die Art der staatlichen Ordnung
entscheidet der Geist, der die Bürgerschaft belebt.

Der Gedanke, neben den formzerstörenden auch die
erhaltenden Kräfte zu untersuchen, ist nicht zuletzt noch
durch Piaton angeregt, der es nicht versäumt hatte, für
seinen Gesetzesstaat auch die ihn bewahrenden Kräfte
aufzudecken, wie Theiler gezeigt hat. Ihm verdanken wir auch



32 R. STARK

den Nachweis, wie sehr Aristoteles bei seiner Ausführung
des wünschbaren Staates in den Büchern VII und VIII
Piatons Gesetze berücksichtigt hat. Er ordnet aber nach

eigenem Plan und wählt sehr kritisch, was zu seiner
sorgfältig überlegten und mindestens in Gedanken bereits festen

Konzeption passt. Die geistige Auseinandersetzung mit
Piatons Werk ist längst vollzogen; was vor seiner Kritik
nicht bestanden hat, ist abgetan und wird stillschweigend
übergangen. Manche Gedanken in Piatons Gesetzen sind
nicht eigentlich platonisch, sondern entsprechen dem, was
auch andere dachten und wünschten. Ohne Unterstützung
hätte Lykurgos seine Reformen nicht durchführen können,
der in manchen Punkten von Piaton, dessen Schüler er war
(Diog. L. III, 46), angeregt sein mag. Man macht für den
Militär- und Polizeidienst, wie ihn Aristoteles fordert, auf
Leg. VI, 760-763 aufmerksam und verweist auf die
Bemerkungen, die VII, 12 (aber auch VII, 9) in der Politik begegnen.
Sie entsprechen der Ephebenordnung in der Athen. Pol.

c. 42. Auch die Ausführungen über die Stadtbefestigung
(VII, 11) dürften durch die militärischen Sicherheitsmass-
nahmen Lykurgs mitveranlasst sein, dessen staatsmännisches

Wirken nach 338 bis 326 gedauert hat. Auf das

Problem der Hafenbevölkerung (VII, 6) kommt auch

Theopomp zu sprechen (F Gr H 115, Fr 62). Es ist durchaus

möglich, dass in ihrem wesentlichen Bestand die Bücher VII
und VIII einmal eine selbständige Pragmatie bildeten, die
auch stilistisch schon für die Ekdosis an eine weitere
Öffentlichkeit berechnet war. Besonders zu beachten ist, dass sie

einen Verfassungstyp voraussetzt, der weder als monarchisch
noch auch als aristokratisch gekennzeichnet ist, aber
selbstverständlich auch kein Element einer schlechten Demokratie
aufweist: Aristoteles gibt hier also in etwa eine Skizze des

Staatswesens, das er als die Verfassung schlechthin bezeichnet,

also die Zeichnung eines Gemeindestaates, der seiner
Politie entspricht. Sie ist für das Ganze wie für den Einzelnen



GESAMTAUFBAU 33

die beste Lebensform, sie gewährt die von der rechten
Einsicht geleitete politische, also praktische und produktive
Tätigkeit, die zur Eudämonie führt. Es ist aber auch
durchsichtig, weshalb Aristoteles hier eine ausdrückliche Deklaration

der Staatsform meidet: es kommt ihm in dieser

ursprünglich selbständigen, nicht auf eine Verbindung mit
seinen anderen politischen Pragmatien berechneten Schrift
darauf an, den Eindruck zu vermeiden, es handele sich hier
lediglich um ein neues Gedankenexperiment geläufiger
Idealstaats Utopie, denn es liegt ihm daran, gerade für das

aktuelle politische Leben, für das Bedürfnis des Tages
dienstbar zu werden. Bei jeder Neugründung eines Gemeinwesens

im Zuge der ja auch im IV. Jh. noch andauernden,
dann nach dem Alexanderzug sich ungeheuer ausweitenden
Kolonisation bestand ja die Frage, welche politische Ordnung
dem neuen Staatswesen zu geben sei. In der Regel wurde
nach dem Modell der Mutterstadt entschieden; aber
Modifikationen waren nicht ausgeschlossen, und wenn an der

Gründung mehrere Staaten beteiligt waren, konnte das

junge Gemeinwesen auch neue Wege einschlagen. Sie zu
weisen und vor allem die ethischen Voraussetzungen für
ein gutes Gemeinschaftsleben zu zeigen, ist Aristoteles
bestrebt, und wenn man auch nur in manchen Punkten ihm
folgt, so ist schon mit einem solchen Anfang viel gewonnen.

Die Politika haben, so wie sie uns vorliegen, keinen
Abschluss. Solange man die Bücher VII und VIII für einen
Idealstaatsentwurf hält, kann man die Annahme aussprechen,
Aristoteles habe ihn, einen Irrweg erkennend, abgebrochen.
Aber das widerspricht dem Plan am Schluss der Nikoma-
chischen Ethik und den anderen Momenten, die nicht auf
ein Jugendwerk deuten, sondern auf eine reife, aus vielen
Vorstudien erwachsene Konzeption. Man erleichtert sich
den Zugang, wenn man nicht Hypothetisches wagt, sondern
auf Textverlust erkennt, wie er etwa ja auch nachweisbar
bei der Poetik eingetreten ist.



34 R. STARK

Zwischen den beiden Lehrkomplexen Ethik und Politik
besteht der engste Zusammenhang, und ohne Kenntnis der
ethischen Lehrvorträge bleiben die politischen unverständlich;

deshalb nimmt Aristoteles immer wieder die ethischen

Grundfragen auf oder verweist doch wenigstens darauf. Bei
der Darbietung historischen Materials und verwaltungs-
mässiger, technischer Vorgänge jedoch ist das nicht immer
möglich, wie die Bücher V und VI lehren. Doch auch hier
sind die Grundlagen der Kritik unverändert. Sie werden
als bekannt vorausgesetzt. Auch ist die Möglichkeit und
das Mass ethischer Erörterung bei den politischen Fragen
und Vorgängen sehr abhängig von dem methodischen
Anschnitt der Probleme. Aber unverkennbar scheint mir,
dass es in der Tat über Ethik und Politik bei Aristoteles
nur eine Philosophie, einen geschlossenen Gedanken- und

Lehrkomplex gibt, 7] Trsp! Ta äv0pcc>7ti.va «piXocrotpla, wie er selbst

sagt. Sie ist nicht, wie die paO-yjpa-uxY), die cpueuxf) und die
D-soXoyixY) es sind (Metaph. E, i, 1026 a 18), eine rein
theoretische Wissenschaft, sondern sie muss aus der Uswpta
heraus zu praktischem Handeln und zu produktiver Tätigkeit
vordringen, 7rpa.x-n.xy) und ttoitjtixy) sein. Es scheint, dass

Aristoteles selbst, als er in Athen sein Lebenswerk gefährdet
sah und selbst schon leidend war, während der letzten
Monate seines Lebens in Chalkis noch versucht hat, seine

Lehrvorträge zu ordnen und in einen Zustand zu bringen,
der seinem Nachfolger ihre Weiterverwertung ermöglichte.
Dabei musste er sich auf Verweisungen und wenige
Ergänzungen beschränken.

Es fällt schwer, der Besonderheit dieser nicht als Publikation

gedachten Zusammenstellung in der Interpretation
gerecht zu werden. Bei entwicklungsgeschichtlicher und
biographischer Betrachtung wird man gerade auf die
stilistischen Divergenzen, auf die Härten und die Abbrüche,
auf alles Unausgeglichene achten. Umgekehrt werden bei
systematischer Auslegung diese Unterschiede irrelevant.



GESAMTAUFBAU 35

Ich habe mich bemüht, die echten Schwierigkeiten stehen

zu lassen, die nicht nur im Hinblick auf den Gesamtaufbau
vorhanden sind, sondern sich auch in der Betrachtungsweise

und in der Methodik zeigen. Den philosophischen
Wert der Aporie hat Aristoteles selbst betont (Metaph. B, i)
und dabei auch den Weg gewiesen, der zur Euporie führt
— jetzt und künftig: eem öe toA ewropvjaat. ßooAopievoK;

Ttpoupyou to SiaTCopyjaat. xaXcöi;.



j6 R. STARK

DISCUSSION

M. Aubenque: Permettez-moi, Monsieur Stark, de vous poser
une question generale. Vous avez entrepris de demontrer l'unite
de la construction d'ensemble de la Politique, en reaction contre
la « Schichtenanalyse» de W. Jaeger. Ma question, la voici: que
pensez-vous des dernieres lignes de 1'Ethique ä Nicomaque, qui
« annoncent» le contenu et le plan de la Politique (a l'exception
du livre I) S'agit-il d'un plan contju a priori ou bien, comme le

supposait Jaeger, d'un texte tardif destine ä justifier apres coup
l'adjonction, entre les livres III et VII-VIII, des livres « empi-
riques» IV-VI

M. Stark: Mit meinen Ausführungen möchte ich nicht
Jaegers Schichtenanalyse radikal abweisen. Ich erkenne ihre

Leistung durchaus an und setze sie voraus. Mein Ziel hier war
es, in einer Besprechung des Gesamtaufbaues zugleich die innere
Einheit in all diesen von Aristoteles zu verschiedener Zeit ver-
fassten, aber dann in einer von ihm getroffenen und ergänzten
Auswahl zusammengestellten Lehrvorträgen sichtbar zu machen.

Diese innere Einheit steht auch hinter den ethischen Lehrvorträgen,

und in diesem Sinn bilden E. N. und Politik eine ideelle
Einheit. Sie tritt deutlich, fast programmatisch in dem Schluss

der E. N. hervor, der beide Sammlungen verbinden soll. Hier
liegt kein a priori feststehendes Programm vor, aber es hat sich
bei der eigenen Ordnung des Materials eine dieser inneren
Einheit entsprechende sinnvolle Folge ergeben, der Aristoteles

gemäss dem Charakter und Stil der Lehrvorträge eine thematische
Form gibt. Die Lehrvorträge selbst haben ein sehr verschiedenes

Gepräge, aber das verhindert ihren Verfasser nicht, bei aller
sachlichen und formalen Differenz doch eine innere Geschlossenheit

und eine bestimmte Grundhaltung zu sehen.

M. Aubenque: II reste que la construction de l'Etat ideal aux
livres VII-VIII ne tient aucun compte de la richesse des materiaux



GESAMTAUFBAU 37

accumules aux livres IV-VI, et cela pour une bonne raison:
c'est que les livres VII-VIII, comme vous l'avez, je crois, admis,
sont plus anciens que la partie centrale. Meme si Aristote lui-
meme a voulu l'ordre actuel des livres, qu'il serait en effet imprudent

de changer, il n'est pas sans interet, meme pour l'interpre-
tation doctrinale, de connaitre l'ordre effectif de composition,
qui manifeste une structure inavouee, mais non negligeable, de

l'ceuvre. Tel est, je crois, l'interet de la methode genetique, quels

qu'en aient pu etre les exces.

Encore une question. Comment repondriez-vous ä la remarque
souvent faite selon laquelle la fin du livre III annonce expresses

verbis l'etude sur la meilleure constitution, en des termes qui se

retrouvent ä peu pres exactement au debut du livre VII, ce qui
donnerait ä penser que les livres IV-VI n'appartiennent pas au
dessein primitif de l'ceuvre

M. Stark: Gewiss sind die Bücher VII-VIII älter als die

zentralen, und man darf das bei der Interpretation nicht
übersehen. Ich halte es aber für zweckmässig, dass die Forschung sich

nicht ausschliesslich auf einen solchen Aspekt beschränkt; es

scheint an der Zeit zu sein, von der Verfangenheit in die rein

genetische Fragestellung sich auch einmal wieder zu lösen.

Die Ankündigung am Schluss des III. Buches bezieht sich

auf eine Thematik, wie sie in VII-VIII abgehandelt wird, aber

sie schliesst nicht aus, dass zuvor noch andere Fragen zu klären

sind, wie dies in IV-VI geschieht. Dass einmal eine Vortragsfolge

III/VII (wie immer damals III gelautet haben mag) stattgefunden
haben kann, ist nicht so wichtig wie die Tatsache, dass trotz des

Themas am Schluss von III Aristoteles die zunächst retardierend
wirkende Einfügung von IV-VI vornimmt.

Aristoteles hatte zu keiner Zeit vor, ein wissenschaftliches

Werk Politik zu schreiben, so wenig wie ein Werk Metaphysik;

er hielt zu verschiedenen Zeiten aus verschiedenen Anlässen

Lehrvorträge über bestimmte Themen; er hatte keinen Generalplan

für ein künftiges Werk Metaphysik, ebenso wenig einen

solchen für eine Politik. Trotzdem hat alles eine «innere Linie».



38 DISCUSSION

Als er seine ethischen und politischen Lehrvorträge auswählend

zu einer Sammlung vereinte, dabei manches zurechtschnitt und

ergänzte, ergab sich eine Folge, wie sie jetzt in der E. N. und
in der Politik vorliegt.

M. Aubenque: Jaeger nous invite, en toute hypothese, ä la

prudence quand il s'agit d'interpreter un terme — disons, par
exemple, cppovvjcuc; — ä partir d'autres developpements d'Aristote
sur la question. Interpreter la cppov/jmp dont il est question au
debut du livre VII de la Politique (ou encore dans la definition
de la loi au dernier chapitre de 1'Ethique a Nicomaque, 1180 a 22)
ä l'aide de la doctrine exposee par Aristote au livre VI de 1'Ethique
ä Nicomaque, ce serait se condamner ä un contresens. Avant
qu'apparaisse la methode analytique de Jaeger, des interpretes

par ailleurs perspicaces (je pense, par exemple, au commentaire
de Rodier sur E. N. X) n'ont pas su eviter ce danger.

M. Gigon: Letzten Endes sind beide Auffassungen gut zu

begründen. Dass die Bücher III und VII/VIII als Grundlegung
des Staates überhaupt (den Begriff des Idealstaates wird man
besser vermeiden) näher zusammengehören, ist unbestreitbar.

Umgekehrt ist es auch sinnvoll, dass die auf das Grundsätzliche,
das xotöoAou wie das apicrxov gerichteten Darlegungen den

Anfang und den Abschluss der Pragmatie bilden, während die

auf die empirischen xocöexacrra gerichten Untersuchungen in die

Mitte genommen werden. Man darf daran erinnern, dass in
ähnlicher Weise in der E. N. die Ausführungen über die Eudai-
monia in I und X die spezielle Ethik umklammern.

M. Moraux: Meme si l'on admet, avec M. Stark, que les der-
nieres lignes du livre III ne sont pas d'Aristote, il ne faut pas

negliger le fait que la phrase qui les precede insiste sur l'impor-
tance des moeurs et de l'education. Or le « Wunschstaat» dont il
est question dans les deux derniers livres doit son excellence non

pas tant ä des institutions determinees qu'ä l'excellence morale
de ses citoyens, et c'est par l'education que l'on peut esperer
faire naitre et developper cette excellence morale (voir surtout le

chapitre VII, 13). II se trouve ainsi que la fin du livre III semble



GESAMTAUFBAU 39

preparer et annoncer les livres VII et VIII plutöt que les livres

centraux IV-V-VI.
Mais on ne peut negliger non plus les liens qui unissent le

livre III au livre IV: celui-ci continue l'etude des six constitutions

distinguees en III, 7 et dont l'examen systematique a ete

commence par l'expose sur la royaute en III, 14 sq. Je serais volontiere

tente de dire que, par ses themes et par son esprit, le livre III
se situe ä mi-chemin entre VII et VIII, qui sont probablement
plus anciens, et IV, qui doit l'avoir suivi. Les chapitres d'intro-
duction au livre IV me paraissent particulierement revelateurs ä

cet egard. On y trouve d'une part un morceau (1289 a 26-b 11)

qui n'a d'autre fonction que de relier ce qui a deja ete dit des

constitutions au livre III a ce qui reste encore ä en dire au livre IV.
On y trouve d'autre part des reflexions sur les objets de la science

politique et sur les differentes taches que l'homme d'Etat doit etre

capable d'executer (IV, 1) et l'annonce d'un programme de recher-
ches (1289 b 12-26) ou sont indiques les grands themes traites
dans les livres centraux. Assez curieusement, Aristote annonce

comme premier point l'etude des differences qu'il y a entre les

constitutions, sujet qu'il a deja aborde, en fait, au livre III. Les

choses se presentent done comme si le bloc IV, 1 + IV, 2,

1289 b 12-26 avait ete con5u pour servir d'introduction generale
a l'etude des six constitutions (amorcee au livre III) et aux deve-

loppements des livres centraux. Je pense qu'apres etre parti pour
etudier les six constitutions qu'il avait distinguees, Aristote s'est

arrete, chemin faisant, pour reflechir ä l'objet de la science qu'il
constituait et en elargir le champ d'investigation. II est assez

symptomatique a cet egard qu'au troisieme livre, il se contente

d'expliquer qu'il y a six constitutions et comment elles se carac-

terisent, tandis qu'au livre IV, il revient sur le probleme et se

demande pourquoi il existe diverses formes de constitutions

(IV, 3 et IV, 4 1290 b zi-1291 b 15): cela aussi semble bien corres-

pondre ä une reflexion plus approfondie.
Sans admettre la validite de tous les arguments avances par

Jaeger, je pense que les livres centraux sont les plus recents de



40 DISCUSSION

la Politique, et que le dernier chapitre de 1 'Ethique ä Nicomaque,

qui suppose notre Politique dejä constitute comme un ensemble,

ne peut leur etre anterieur.
M. Stark: Die Beobachtungen zu den Büchern III und IV

verdienen aufmerksame Beachtung. Ich bin durchaus nicht
geneigt, für VII-VIII einen Spätansatz erzwingen zu wollen.
Andererseits ist ihre Ansetzung auf etwa 345 durchaus
hypothetisch und bringt interpretatorische Schwierigkeiten. Jedenfalls

ist diese, obgleich schon früher gelesene und auf die weitere
Öffentlichkeit berechnete Lehreinheit doch sinnvoll an der Stelle,
die sie im Gesamtaufbau der Politik, wie sie vorliegt, jetzt
einnimmt.

M. Weil: Que l'ordre traditionnel des livres soit discutable,
c'est ce que suggerent de nombreux indices, par exemple la
reference donnee en 1289 a 30 sq., et l'absence de liaison au debut
du quatrieme livre.

M. Moraux: Naturellement, ce renvoi fait difficulte. On sait

que von Arnim en deduisait qu'Aristote avait supprime lui-meme
du livre III un developpement qu'il y consacrait ä l'aristocratie.
Sans doute n'est-il pas necessaire de se rallier a. cette conjecture
temeraire. Aristote declare dans les lignes litigieuses que traiter
de la meilleure constitution, c'est traiter de la royaute et de

l'aristocratie, l'une et l'autre se fondant sur Faper*] xe^op^yvipivT],
et qu'il a ete question de ces deux formes plus haut. Tout imprecis
qu'il est, le renvoi peut fort bien viser le livre III. On se rappellera

qu'Aristote y nomme aristocratie un regime oü une majorite
d'hommes qui sont tous bons detient le pouvoir (1286 b 3-6.

Rappel de cette definition 1293 b 1-7): il s'agit done d'un regime
oü sont combines le principe demoeratique qui confie le pouvoir
ä la majorite et l'exigence ethique qui veut que tous les citoyens
soient des <xyoc0o[ ou des crTtouSaioi. Ce regime a la faveur

d'Aristote; il semble bien, du reste, etre celui que presupposent
les developpements des derniers livres sur 1'dpicro) 7toXnre[a.

Par ailleurs, et toujours d'apres le livre III, il peut y avoir des cas

oü la royaute constitue le meilleur des regimes qui se puisse



GESAMTAUFBAU 41

imaginer: quand la vertu et la competence d'un seul homme

l'emporteront Sur Celles du reste de la population, c'est ä lui qu'il
faudra confier le pouvoir (1284 a 3-11, 1288 a 15-29).

II y a sans doute quelque chose de genant dans le fait
qu'Aristote mette sur le meme pied, dans la reference litigieuse,
la royaute, a laquelle il a consacre de longs developpements, et
1'« aristocratie», qu'il ne mentionne qu'assez rapidement. Mais

bien d'autres renvois d'Aristote ä des exposes anterieurs pre-
sentent des defauts analogues. On ne peut, en tout cas, se fonder

sur cette reference pour pretendre que le debut du chapitre
IV, 2 (1289 a 26-b 11) ne constitue pas le raccord entre les premiers
developpements sur les constitutions donnes aux troisieme livre
et ceux qui viendront au quatrieme.

M. Dhondt: Les introductions annoncent parfois tout un

programme plus ou moins detaille, sans vouloir etre systematique
ni complet. L'expose qui suit, et qui devrait en etre l'elaboration,
n'execute pas toujours le plan prevu d'une fagon precise. Pour

comprendre le rapport entre une introduction et l'elaboration,
il faut alors tenir compte de cette technique particuliere d'intro-
duction. Toutefois un disaccord entre une introduction et l'expose

peut donner des renseignements relatifs ä la Chronologie de

l'expose.
M. Gigon: Das Problem der Einleitungen und Konklusionen

ist ein schwieriges Sonderproblem. Häufig genug kündigen die

Einleitungen Dinge an, die gar nicht (oder nicht an der erwarteten
Stelle) kommen, und behaupten die Konklusionen, Dinge
zusammenzufassen, die vorher gar nicht gesagt worden waren. Dabei
hat man den Eindruck, dass Aristoteles durchaus bestimmte

Regeln kennt, nach denen die Konklusionen und vor allem die

Einleitungen aufgebaut werden sollen. Die ganze Frage bedarf
einer monographischen Untersuchung.

M. Stark: Wir sind geneigt, von unseren genau gegliederten
und überlegt aufgebauten Lehrbüchern her unbewusst eine

ähnliche Einheitlichkeit zu erwarten. Aber die Pragmatien des

Aristoteles stehen ausserhalb einer solcher Bindung. Das erklärt

4



42 DISCUSSION

sich einmal aus der konkreten Situation, in der die jeweilige
Pragmatie gehalten wurde, sodann aber auch aus einem persönlichen

Lehrstil, der neben dem Vorlesen ausgearbeiteter Thesen
auch der ergänzenden Improvisation Raum liess. Die Selbständigkeit

der Vorträge und einzelner Teile zeigt sich noch oft an dem
Fehlen einer präzisen Verbindung.

M. Gigon: Die Ungenauigkeit der Terminologie stellt ein
Problem dar, das keinesfalls bagatellisiert werden darf. Im Felde

der Politik darf nur etwa (um ein grosses Beispiel zu nennen)
an den Gebrauch von 8i)p.oxpaTi(x bald in einem ganz engen,
bald in einem ganz weiten Sinne erinnert werden, oder auch die

Anwendung eines Wortes wie eraTa^«;, das in 1260 b 6 und

1325 a 26 nur den Befehl des Herrn an den Sklaven, in 1326 b 14
aber jede Anordnung eines apywv im Staate bezeichnet. Dies
sind Unstimmigkeiten, die sich nicht ohne weiteres interpreta-
torisch wegschaffen lassen, wenn man nicht Aristoteles jede

beliebige Willkür zubilligen will.
M. Moraux: M. Gigon vient de faire allusion aux termes

qu'Aristote emploie dans des sens differents. De l'aveu meme du

Stagirite, le terme izokic, peut s'entendre de plusieurs fa$ons.
Les deux plus importantes me semblent etre les suivantes:

1) TCoXtt; designant la communaute d'hommes qui vit en un
endroit determine, dans des conditions determinees;

2) Tzokic, designant la structure politique d'un Etat, ce que nous
appelons couramment sa constitution.

En fait, dans sa Politique, c'est tantöt sur le premier, tantot sur
le second des aspects qu'Aristote met l'accent. Ainsi, les derniers

livres se preoccupent beaucoup plus de la societe que de la

structure etatique, tandis que les institutions jouent un röle

preponderant dans les livres centraux.
Si je me permets de schematiser aussi grossierement, c'est

pour essayer de faire comprendre pourquoi il m'est difficile de

me rallier ä certaine maniere de situer le livre I chronologique-
ment par rapport au reste du traite. Wilamowitz et Jaeger, pour



GESAMTAUFBAU 43

ne citer qu'eux, pr^tendaient que le premier livre avait ^te r6dig6

pour servir d'introduction commune aux deux blocs IV-VI
-f- VII-VIII apres leur reunion, et M. Stark, sans admettre le

point de vue des analystes, tend aussi ä considerer le livre I
comme une introduction generale ä l'ensemble des Politika. Or
c'est manifestement vers l'etude de la ttoXk; en tant que society

qu'est Oriente tout le livre I: indications sur les differences spdci-

fiques entre les relations de maitre ä subordonnes dans les diffd-

rents groupements, genese et tdleologie de la cite comme xoivcovia,

examen de l'o'ouoc en tant que cellule constitutive de cette

societe, tels en sont, en bref, les themes essentiels. Rien, dans

ce livre, n'annonce en quelque fagon l'interet pour les formes
de constitutions et les themes connexes qui se manifestera dans

les livres centraux. En revanche, les liens avec le troisieme livre
sont tres etroits (surtout ä cause des developpements sur les types
d'autorite). J'apersois mal les raisons qui pousseraient ä considerer

le premier livre comme posterieur ä tous les autres. II est

bien plus naturel de le rapprocher du troisieme, qu'il prepare
et qu'il a du preceder de peu. Peut-etre n'est-il pas sans interet
de noter qu'apres quelques lignes d'introduction, I, i commence
ex abrupto par une polemique contre Piaton sur l'identite de la

politique, de la royaute, de l'economique et de la despotie,
et que c'est ä cette polemique que viendra s'accrocher le chapitre
sur la genese de la 7C0X1?, lequel amene ä son tour le Ilepi obtovo-

pia?. Comme j'ai essaye de le montrer ailleurs, la thdorie des types
de commandement, qui joue un role important dans les livres I
et III, se trouvait dejä dans les ouvrages exoteriques, sans doute
dans le Ilepi fkxouoc7UVY)<;. Son utilisation semble parier en faveur
d'une origine assez ancienne des livres de la Politique oü eile se

retrouve.
M. Stark: Wie viele — oder die meisten — Termini des

Aristoteles sind auch seine politischen TcoXXayoit; Xeyopeva und

unterliegen daher wechselnder Auslegung. Er selbst fühlt sich

im Verlauf einer Darlegung nicht streng definitionsgebunden.
In anderem Bereich hat er jener Gefahr, missverstanden zu



44 DISCUSSION

werden, zu begegnen versucht, vgl. Metaph. A. In der Politik
bleibt es oft dem Hörer überlassen, festzustellen, wie weit eine

bestimmte Definition noch gilt, wenn ihre methodische Leistung
erschöpft ist.

M. Gigon: Es scheint doch, dass Buch I sehr stark
auseinanderfällt in einen ersten Teil, Grundlegung des Staates (Kap. 1-3)

und einen allerdings nur teilweise ausgeführten oixovopixoi;,
der wiederum in eine Darlegung der drei sozialen Relationen und
einen in sie eingearbeiteten ypypaTicmxöc zerfällt.

M. Stark: Buch I zeigt einen heterogenen Charakter. Es

werden, möchte man sagen, ausgewählte Teile einer« Ökonomik»

geboten. Das Buch erweist sich deutlich als eine späte Zusammenstellung.

M. Allan: Two things have surprised me a little, Mr. Stark,
in the account which you have given of books VII and VIII
of the Politics (or, since the book division is plainly arbitrary,
of Aristotle's inquiry concerning the best constitution). I was

surprised to find that you treated this as a self-contained inquiry,
which could have been directed to a different audience, and not
have been designed as part of the political treatise. Though
this might reasonably be held by someone else it struck me as

contrary to the general trend of your paper, in which the unity
of plan was so much emphasized. Secondly, you gave prominence
to the point that in the enactments put forward, concerning
fortification especially, there is some reference to Lycurgus's
measures during his years of power at Athens. And I think

you may have used the adjective «realistic». You seemed to
wish to defend this part of Aristotle's work against any charge
of mere romancing and Utopian fiction.

As for the first point, there can be no doubt that the opening

passage of book VII is a specimen of finished literary prose
where a definite appeal is made to the e^corepixol Xoyot.; but is there

this stylistic contrast between the whole Ideal State inquiry and

the remainder of the Politics It is at least plausible to say that
there is not; and that Aristotle has borrowed here a passage from



GESAMTAUFBAU 45

his dialogues, which elevates the style for not more than four

pages, but that nevertheless the inquiry would not have been

undertaken except as part of a comprehensive political treatise.

As for the second point, certainly Aristotle was not here

engaged in fanciful construction of a Utopia. In this, I believe

myself to be in agreement with you. One might say that Plato
did not do this either in the Republic. But I also think one might
be equally wide of the mark in supposing that the spirit in which
Aristotle investigated an Ideal State was « realistic». Is there not
a third possibility — one which makes it understandable that
Aristotle should never have ceased to regard this as an essential

phase of political science — namely, that the Ideal State is required
as a norm by which actual institutions are judged This never
will, or can, exist in actuality. If this is his intention, one obscures

his purpose if one lays stress on his allusion to passing political
and strategical problems.

M. Weil: U est difficile de trouver dans la Politique, notamment
aux livres VII et VIII, des allusions nettes ä l'Athenes de

Lycurgue; tous les textes qui ont ete allegues, par Barker notamment,

s'expliquent aussi de fagon differente. Et s'il est une cite

qui ne realise pas l'ideal aristotelicien de l'autarcie, c'est bien
cette Athenes vaincue; ä cet egard, Aristote n'y aurait pas pris
son inspiration.

M. Stark: Die Bücher VII-VIII sind in ihrer Thematik
sowohl als einstmals selbständiges Werk, wie auch als Teil der

Politik verständlich. Die Auffassung, hier liege ein Idealstaatsentwurf

vor, den Aristoteles selbst, plötzlich das Unzulängliche
oder Unmögliche erkennend, einfach abgebrochen habe, verträgt
sich weder mit dem Inhalt noch mit der Gültigkeit, die durch
die Aufnahme und durch die besondere Stellung bei der

Vereinigung dieser politischen Lehrvorträge ausgesprochen ist. Nicht
ein dialektisches Gedankenexperiment, keine Idealstaatskonstruktion

Hegt hier vor, sondern eine an der Physis orientierte

«Rahmenanweisung». Es wird, auch nach eigener Erfahrung
pohtischen Lebens, eine Art Umrisszeichnung dessen gegeben,



46 DISCUSSION

was unter bestimmten Gegebenheiten zweckmässig ist, was man
tun sollte, aber nicht tun muss, oft auch unter bestimmten
Umständen praktisch nicht kann. Es wird mit der natürlichen,
normalen Leistungsfähigkeit gerechnet, nicht mit einem ideell

gesehenen Menschen. Jeder Kolonisationsvorgang bedingte
Fragen, für die hier eine Antwort bereit liegt. Auch eine Beziehung
zu den zweckmässigen Arbeiten und Einrichtungen, wie Lykurg
sie traf, ist zu bemerken. All das bedingt, mit der Datierung bis

in die ersten Jahre des Lykeions heraufzugehen. Auch wenn man
eine unmittelbare Bezugnahme auf Lykurgs Wirken nicht annimmt,
bleibt die Wahrscheinlichkeit, dass Aristoteles zu eigener Konzeption

von Vorgängen angeregt wurde, die sich vor seinen Augen in
Athen abspielten. Es zeigt sich in VII-VIII ein zwischen Realpolitik

und Idealität liegender Mittelweg, der viele Möglichkeiten
zulässt und gerade deshalb uns zu einseitiger Auslegung verleitet.

M. Aalders: Herr Stark hat gesagt, dass Pol. VII-VIII einen

wesentlichen Unterschied zeigten gegenüber dem Geiste der

platonischen Nomoi. An sich ist das zweifellos richtig und es

mag sein, dass, wie er bemerkte, die Verfassung des aristotelischen
Idealstaates vom Autor etwa wie eine TtoXixeia gedacht worden
ist. Dennoch könnte man einwenden, dass auch Piaton in seinen

Gesetzen einen Staat aufbauen will, der die Mitte hält zwischen
straffer Aristokratie und Demokratie und eine gemischte
Verfassung hat. Es fragt sich, ob der Unterschied zwischen den

Staaten in den Gesetzen und Pol. VII-VIII nicht eher herrührt

von der Ausarbeitung (die ja in den Gesetzen ziemlich ausgeprägt
oligarchisch ist) als von einem fundamental verschiedenen
Staatsideale.

M. Stark: Die in VII-VIII vorliegende Pragmatie ist nicht nur
in der Ausarbeitung, sondern auch in der Gesamthaltung von
Piatons Nomoi verschieden. Diese resultiert aus der Kritik, wie
sie in II kenntlich ist. Eine solche kritische Durchmusterung
führt zwangsläufig zu einer erheblichen Distanzierung und damit
auch zu einer anderen Grundeinstellung, wobei die platonischen
Normen zurücktreten und die Physis bestimmend wird.



GESAMTAUFBAU 47

M. Aalders: Ich muss gestehen, dass ich nicht ganz überzeugt
bin, dass Aristoteles im zweiten Teile der 'A0y)vou«v -roXiTsta

der zeitgenössischen athenischen Demokratie zustimmend
gegenübersteht.

M. Stark: Die 'A0rc. des Aristoteles gibt nicht mit einer

bestimmten Formulierung, wohl aber in ihrer ganzen Einstellung
zu erkennen, dass Aristoteles mit innerer Anteilnahme an der
Geschichte Athens schrieb. Dies tritt bei der Zeichnung Solons

hervor, ist aber auch im zweiten Teil bei der überlegten
Darstellung des Staatswesens und seines Funktionierens deutlich, nicht
zuletzt auch darin, dass Unwesentliches beiseite bleibt. Eine

gewisse persönliche Zustimmung, eine — wenn auch bedingte —
Anerkennung des hier geübten 7toXtTeüea0a!. scheint unverkennbar;

wozu diese Demokratie doch auch fähig war, hatte sich ja

zu Lykurgs Zeit gezeigt.
M. Aalders: Mit Ihrer näheren Ausführung, dass 'AOrc. 42 ff.

auf eine bedingte, relative Anerkennung des Funktionierens der
athenischen Demokratie in der Praxis hinweisen könnte, bin ich

völlig einverstanden.

M. Gigon: Die Rücksicht auf die bestehende athenische Demokratie

findet ihren Höhepunkt in III, 11 ,das ja auch in seiner radikal
antisokratischen Haltung in Pol. eine singuläre Stellung einnimmt
(dass die Gegenposition nicht nur platonisch, sondern allgemein
sokratisch ist, zeigt Xen. Mem. III, 7 mit Diog. Laert. II, 34).

M. Weil: La correction 'AvuTOXTpslou; proposee par H. von
Arnim, en 1270 b 12, est aussi hardie qu'ingenieuse: le mot serait

rarissime; et la fagon dont il aurait ete transcrit serait etonnante,
en ce cas. De plus, ce passage est apparemment contemporain
de 1272 b 20 sq., oü le TCoXepop ^evlxo? designe plutöt le premier
des evenements que l'on peut entendre par ces mots, c'est-ä-dire

l'entreprise de Phalalcos, dix ans plus tot au moins.
M. Stark: Der Verzicht auf v. Arnims gewiss kühne

Konjektur ergäbe unter Berücksichtigung des von M. Weil in seinem

Buch Aristote et l'Histoire gegebenen Sachverhaltes kaum eine

wesendiche zeitliche Verschiebung.



48 DISCUSSION

M. Gigon: Auch wenn III, 11 teilweise aporetisch ist,
geht die Konzession sehr weit, besonders wenn man
demgegenüber an die Idee des ei? apioroc; denkt.

M. Aubenque: A propos du chapitre III, n, dont on vient de

parier, je me demande aussi s'il ne s'agit pas d'un developpement

aporetique, et si Aristote ne developpe pas lä — avec une
certaine complaisance, il est vrai — des arguments traditionnels

en faveur de la democratic, qu'il ne reprend pas necessairement

a son compte. II n'est pas moins eloquent ensuite quand il s'agit
de rapporter les arguments en faveur de la monarchic, et il
semble finalement conclure en faveur d'une monarchic ä plusieurs,
c'est-ä-dire d'une aristocratie (III, 16, 1287 b 23-36).

M. Moraux: Me fondant sur 1286 a 31 sq., j'incline ä croire

qu'Aristote tient la foule pour moins accessible aux passions

qu'un individu isole ou qu'un petit groupe. II y a lä une
consideration de plus en faveur d'un Systeme de type democratique.
Du reste, la serie d'apories dont il vient d'etre question se termine

par une declaration d'Aristote en faveur de l'autorite de la loi;
c'est uniquement pour remedier aux deficiences de la loi (caractäre

trop general, manque d'adaptation aux situations concretes, etc.)

que l'on fera appel ä l'autorite des hommes; celle-ci doit etre
confiee ä plusieurs plutot qu'ä un seul. L'apparition d'un homme
si sage, si vertueux, si competent et si bon qu'on puisse lui confier

une autorite royale represente pour Aristote quelque chose de

tout ä fait exceptionnel. Dans la majorite des cas, c'est un gou-
vernement par tous les citoyens, supposes egaux, qui semble avoir
sa Sympathie. M. Stark me parait avoir eu tout ä fait raison de

souligner cette tendance de la pensee politique d'Aristote.
M. Gigon: Zwischen der These, das iziQoq der Menge sei

geringer als das eines Einzelnen und der anderen, der Einzelne

unterhege dem 7td0o<; mehr als der vopo?, ist ein Widerspruch,
der sich kaum auflösen lässt.

M. Weil: Des passages de la Politique favorables ä la democratic,
surtout de 1286 a sq. on a rapproche ä juste titre 'A07t. 41, 2.

C'est une idee qu'Aristote semble avoir bien acceptee.



GESAMTAUFBAU 49

Le debut de 1288a confirme, au moins indirectement,

qu'Aristote accepte la democratic dans certaines conditions. II
s'agit done bien d'une conclusion qu'il prend ä son compte,
et non d'une these qu'il envisage.

M. Gigon: Wer sind die, welche dcvuXeyouaiv Offenbar

Autoren, die wie Aristoteles selbst, in einem gewissen Umfang
eine Kollektivvernunft annehmen.

M. Stark: M. Aubenque, gestatten Sie die Frage: welche

Bedeutung kommt dem im III. Buch häufigen Wort dcTuopLOC zu
Lässt es sich etwa erweisen, dass Aristoteles in einer bestimmten

Epoche, vielleicht durch naturwissenschaftliche Forschung
veranlasst, eine neue, aporetische Methode konzipiert hätte Natürlich

könnte man hier auch eine Anregung von der Metaphysik
vermuten.

M. Gigon: Die Häufigkeit der Aporien im Buch III ist in der
Tat auffallend. Sollte es sich überhaupt um die Umarbeitung eines

Aporienbuches, vergleichbar Metaph. B, handeln

M. Aubenque: Je ne crois pas qu'il soit possible de deceler

une evolution d'Aristote en faveur de la methode aporetique.
Le mot dTCOpsiv se trouve frequemment chez Piaton, en parti-
culier dans les dialogues « soeratiques»: Socrate se flattait de

mettre les autres, et d'etre lui-meme, dans l'aporie. Une com-
paraison avec les fragments d'Aristote, appartenant ä des oeuvres

dont le genre ne se pretait guere ä des developpements apore-
tiques, serait ici de peu de secours pour fixer le point de depart
d'une pretendue evolution d'Aristote.

M. Stark a insiste sur l'unite d'inspiration entre la politique
et l'ethique d'Aristote. Pourtant, quand je lis la Politique, je suis

frappe par l'independance de ce texte ä l'egard de la morale

(alors qu'Aristote aurait pu y developper maintes indications
des Ethiques, notamment sur la justice et la cptXla), je dirai meme:

par le caractere immoral — ou du moins amoral — de certains

passages: ainsi, aux livres IV et V, la liste des procedes (qui sont
souvent des ruses) permettant de «sauver» les constitutions
existantes, y compris la tyrannie. N'y a-t-il pas lä, avant la lettre,



5° DISCUSSION

un certain machiavelisme ou, pour reprendre une expression
de Jaeger, des legons de Realpolitik Nous sommes loin des

textes programmatiques ou la politique etait presentee comme
science du Souverain Bien (E.N., I, i, 1094 a 27) et oü la cite
dtait dite avoir sa fin dans le e5 ^vjv {Pol., I, 2, 1252 b 30). U est

bien question dans la Politique de la vertu des gouvernants et,
si possible, des citoyens; mais le role qui lui est assigne me parait
bien negatif: il s'agit d'eviter que la capacite proprement politique
(qui me parait etre, pour Aristote, plus intellectuelle que morale)
ne soit alteree par les passions (cf. notamment V, 9, 1309 b 9-14).

M. Stark: Gewiss gibt es Hinweise auf politische Handlungen
bedenklicher, auch amoralischer Art. Aber sie sind sicherlich nicht
als eigentliche Ratschläge und nicht als persönliche Empfehlungen
des Aristoteles zu verstehen. Man muss nur um dieses Dinge
wissen, damit man die politischen Vorgänge durchschauen kann.

Es ist wie in der Rhetorik: auch hier kommen die Kniffe zur
Sprache, mit denen man selbst oder die weite Öffentlichkeit hinter
das Licht geführt und hereingelegt wird; eine Feststellung, keine

Empfehlung dieser Dinge. Es gibt in der Tat überraschende

Parallelen bei Macchiavelli; er fühlte sich innerlich angesprochen
und erhob manche Feststellungen zu Weisungen.

M. Gigon: Wenn die dcpetY) in Pol. keine positive Entfaltung
erfährt, so kann dies auch damit zusammenhängen, dass Aristoteles
die Pragmatie bewusst so umgrenzt hat, dass nähere Ausführungen
über äpsTT) und Eudaimonia ausgeschlossen bleiben (vgl. die

Theologie in der E.N.). Allerdings möchte ich darüber hinaus

meinen, dass die Beziehungen zwischen E.N. und Pol. doch
erheblich lockerer sind als es zunächst den Anschein hat. Die
Bedeutung der gelegentlichen (nachträglich eingelegten
programmatischen Äusserungen möchte ich, wie Herr Aubenque,
nicht allzu hoch einschätzen.

M. Stark: Da in den politischen Lehrvorträgen ethische

Explikationen nicht beliebig eingefügt werden können und zudem
die Kenntnis der Ethika und des einschlägigen exoterischen
Schrifttums vorausgesetzt wird, ist der Eindruck möglich, das



GESAMTAUFBAU 51

Ethische sei hier reduziert oder gar ausgeschlossen. Von der

unmöglichen Annahme, Aristoteles gebiete dem Menschen

gleichsam privatim eine ethische Haltung, dem Staatsbürger aber

nicht, einmal abgesehen, widerspricht dem auch klar der Befund.

Wir betrachten heute — notgedrungen — die hinterlassenen

Aufzeichnungen meist in der Isolierung nach Sachgebieten und
zerreissen das, was für Aristoteles insgesamt doch nur eine

einzige kohärente Forschungsdokumentation war. Die Frage,
inwieweit er selbst das Bewusstsein hatte, sich im Laufe der

Jahre in seiner Einstellung zu den Problemen verändert zu
haben, ist kaum zu beantworten. Solcher Selbsterkenntnis stand
sein eigenes, teleologisch bestimmtes Denken im Wege.



m &

sÄ — ä'j^V*SQ 'J
~

A
* ' ~£r> —

tt'Ar&te'_&&• "#r->,;- •* >£• .,-^w^-^-.«
®1 ^J15?ä ir* r*- fLÄ 1

' ^ ^ „ r rv "7., '7- - - ' 'T^*-& .**
-r^-* v •**< * - • « * •f.iiJ «s. *$>£»,w j ^ j;;iggr

i £= - - -— - *-- — " * *' X'V^fNv * ^y (£f^ 21 j:

• "Är'^J "' _
'" --.y.l- f^ "Sj -1 - - J r* »

s&s-rkv v-" '.*4 .»,, *j

-- & .:rör^S?"^ei'aai

s V'^ -* s !!«-"_ rr --" -J i,
' ~ _ _

- -— _r^ -%jtf as r «.:•> •. 2;-1—ii i. ^I-^-^ .S;; • 4,-vv
f, - ?.tc..^-- '

_ -----r - -

S

•- l£l

,^J^m - T

'% '
' J— ±

", f? £-

-J
—^

^i'^-v?--- A ?' i-S\ —

_ ^||4J «I -• ^
,i :r fvS-. :-?•• :• TOY" --

*• - *- >r~
_

• j* =- it
.' "_-_ V\^S, !b->. - • " -2.


	Der Gesamtaufbau der aristotelischen Politik

