
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 10 (1964)

Artikel: Archilochos und Kallimachos

Autor: Bühler, Winfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

WINFRIED BÜHLER

Archilochos und Kallimachos





ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS

Grössere Gegensätze als Archilochos und Kallimachos
kann man sich schwerlich vorstellen. Was verbindet den

Jonier des VII. Jahrhunderts, der ganz aus dem eigenen Erleben

dichtet, in unmittelbarer Reaktion, in tätigem Angriffund
Eingriff auf Personen und Verhältnisse seiner Umwelt, in
einer männlich-kraftvollen Sprache, deren Spannung den Vers
durchbebt, mit dem Poeten einer hellenistischen Hofgesellschaft,

dessen Dichtung aus einer Verbindung von
Gelehrsamkeit und Freude an kunstvoller Gestaltung entstanden

ist, der nicht die unmittelbare Aussage, sondern die gewählte
Umschreibung liebt und sein eigenes Ich, sofern er dieses

überhaupt mitsprechen lässt, hinter Ironie und Anspielung
verbirgt Zwei Welten stehen sich hier gegenüber, und wir
verstehen es, wenn Antipater von Thessalonike in einem

Epigramm (Anth. Pal. XI, 20) gegen die Dichter, die sich
«eines gewundenen Wortschmuckes befleissigen und aus

heiliger Quelle einfaches Wasser trinken » — das ist Kallimachos

und seine Anhänger — Archilochos und den «
männlichen» Homer ausspielt.

Und doch ist ja das Neue, das Kallimachos und die anderen

hellenistischen Dichter geschaffen haben, nicht aus dem
Nichts entstanden. Tiefe Bewunderung und liebevolle Pflege
der alten « klassischen» Werke stehen an der Wiege der
hellenistischen Dichtung. Wir müssen den feinen Takt und
das sichere Gefühl für die eigenen Möglichkeiten bewundern,
mit denen diese Dichter bewusst und dankbar die alten
Traditionen aufgegriffen und aus ihnen das Neue entwickelt
haben. Es ist dabei aber auch viel Freude am Entdecken und
Experimentieren im Spiel. So wie die alexandrinischen
Dichter im kleinen gern schwer verständliche Glossen,
ungewöhnliche Formen und <x7tod; Xsyofxeva verwenden, aus



zz6 BÜHLER

Freude am Seltenen und Erlesenen, so haben sie auf der
Suche nach ungewöhnlichen Ausdrucksformen bei den alten

Lyrikern auch längst abhanden gekommene Gedichtarten
und Metren ausgegraben und sich in ihnen versucht. Es ist
nicht zu leugnen, dass diesen Wiederbelebungsversuchen
etwas Künstliches anhaftet, und nur wenige haben zum
dauernden Erfolg, d.h. zu eigenem Wachstum geführt; aber
sie legen doch Zeugnis ab von einer ganz erstaunlichen
Vielseitigkeit und Einfühlungsgabe — Produkte einer intellektuell

hochgezüchteten und sensiblen Kultur, wie sie
Griechenland noch nicht gekannt hatte.

Einen solchen Versuch, alte Formen zu neuem Leben zu
erwecken, stellt das Iambenbuch des Kallimachos dar, das

hier — da die sonstigen Berührungen zwischen Archilochos
und Kallimachos kaum eine selbständige Untersuchung
rechtfertigen — in das Zentrum der Betrachtung gerückt
werden soll1. Die Frage, wieweit Archilochos bei der
Konzeption des Iambenbuches Pate gestanden hat, bedarf
allerdings noch der Klärung. Kalümachos selbst hat jedenfalls
deutlich zu erkennen gegeben, dass er in erster Linie an
einen anderen iambischen Dichter, Hipponax, anknüpft;
dieser ist es, der gleich im ersten Gedicht aus der Unterwelt
beschworen wird — 'AxoüaaO' TmKovaxTo? sind die
ersten Worte des Iambenbuches —, und die ersten vier
Gedichte sowie das programmatische Schlussgedicht sind
in Hinkiamben verfasst, als deren Erfinder Hipponax galt.
Ich muss deswegen um Ihr Einverständnis damit bitten, dass

ich das Thema auf die Frage nach dem Verhältnis des kalli-
macheischen Iambenbuches zur früheren iambischen Dichtung

überhaupt, d.h. zu Archilochos und Hipponax, erwei-

1 Text des Iambenbuches mit Kommentar: R. Pfeiffer, Callimacbus I,
Oxford 1949, 161-215 mit Addenda I, ib. 504-6 und Addenda II,
Callimacbus II, 1953, 117-9; Christopher M. Dawson, The Iambi of
Callimacbus. A. Hellenistic Poet's experimental Laboratory, Yale Classic
Studies 11, New Haven 1950, 1-186 (mit ausfuhrlicher Bibliographie).



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 227

tere. Das ist in gewisser Beziehung vielleicht auch daher

gerechtfertigt, dass man seit dem Hellenismus als das beiden
Dichtern — bei aller Verschiedenheit — Gemeinsame die

Agressivität empfunden hat, wie Äusserungen zeigen, in
denen Archilochos und Hipponax im gleichen Atemzug als

Exponenten iambischer rabies genannt werden 1.

Das choliambische Versmass, von dem eben die Rede

war, ist zwar relativ am stärksten im Iambenbuch des Kalli-
machos vertreten, doch werden daneben auch noch andere
iambische Formen verwendet, und insgesamt sind sogar die
nichtcholiambischen Gedichte in der Überzahl. Wir finden
einmal drei Gedichte in rein iambischen Trimetern (8—10,
für das 8. Gedicht ist dies allerdings nicht ganz sicher),
sodann drei Epoden (5—7), von denen die erste choliambische

Trimeter mit dem iambischen Dimeter, die beiden

übrigen den iambischen Trimeter mit dem Ithyphallikon
kombinieren; schliesslich stehen gegen Ende noch zwei
Gedichte, in denen in einer etwas künstlich anmutenden
Weise verkürzte iambische bzw. trochäische Formen stichisch
verwendet werden, nämlich im 11. Gedicht brachykatalek-
tische iambische Trimeter, im 12. katalektische trochäische
Trimeter. Wie stark Kallimachos gerade an der metrischen
Form interessiert war, zeigt auch die kunstvolle Anordnung
des Buches, die vom Dichter zu stammen scheint 2: die ersten
vier Gedichte in choliambischem Mass (von denen übrigens
die Eckgedichte, 1 und 4, besonders umfangreich waren)
bilden gleichsam den Grundstock, zu dem später das Schlussgedicht

wieder zurückführt. Mit dem 5. Gedicht beginnt
dann eine Öffnung zum reinen Iambus, doch ist der Übergang

behutsam durchgeführt: der choliambische Langvers
verbindet nach hinten, der rein iambische Dimeter nach vorn.

1 Cic. Nat. deor. III, 91; Hör. Epod. VI, 13-4; Sext. Emp. Adv. math. I,
298; Clem. AI. Strom. I, p. 3, 10 St. Archilochos, Semonides und
Hipponax sind zusammengestellt bei Lucian. Pseudol. 1. 2 Vgl.
Dawson, op. cit., 141-44.



228 BÜHLER

In den folgenden Gedichten erscheint dann der rein iambische

Trimeter, zunächst noch in einer epodischen Kombination,
dann endlich stichisch, um zuletzt noch in verkürzten Formen

variiert zu werden.
Wenn in dieser durch den Oberbegriff IAMBOI

zusammengehaltenen Sammlung das eine metrische Element auf
Hipponax führt, so weist das andere, und besonders die in
diesem Teil durchgeführte TroixiXla, entschieden auf Archi-
lochos, der ja eine fast unerschöpfliche Fülle von Versformen
und -kombinationen geschaffen hat h Die Abhängigkeit
zeigt sich besonders im 12. Gedicht, für dessen Versmass,
den katalektischen trochäischen Trimeter, das einzige ausserdem

bekannte Beispiel in der gesamten griechischen Dichtung
ein bei den Metrikern mehrfach zitierter Archilochosvers,
Fr. 29 D., ist, und auch bei den Epoden liegt der Einfluss
des Archilochos, des Begründers und Hauptvertreters dieser

Form, vor. Hier ist allerdings eine Einschränkung zu machen.

Im 5. Iambus kombiniert Kaflimachos, wie erwähnt, choliam-
bische Trimeter mit iambischen Dimetern. Eine
Rückführung dieser Kombination auf Archilochos scheint unstatthaft.

Es kommt hinzu, dass, wie wir seit kurzem wissen, auch

Hipponax Epoden geschrieben hat. Nun weist allerdings das

einzige Beispiel, das wir rekonstruieren können2, gerade
keine Hinkiamben auf, sondern rein iambische Trimeter
verbunden mit iambischen Dimetern — also eine Kombination,

die wir schon aus Archilochos kannten —, doch ist es

immerhin denkbar, dass Hipponax, wenn er sich schon in
der Epodenform versuchte, dort auch den von ihm erfunden
Hinkiambus einführte. Selbstverständlich kann Kaflimachos
diese Kombination auch selbst geschaffen haben. Wie dem
immer sei, hinter diesem Gedicht steht in metrischer Hinsicht

1 Übersichtliche Darstellung der verschiedenen Epodenformen bei
Bruno Snell, Griechische Metrik, Studienhefte zur Altertumswissenschaft

1, 3. Aufl., Göttingen 1962, 31-3.
2 Fr. X Diehl3, s. auch

u. S. 237.



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 229

eher Hipponax als Archilochos, und das wird, wie noch zu
zeigen ist, auch vom Thematischen her bestätigt. Aber das

Ithyphallikon in den beiden folgenden Epoden weist wieder
auf Archilochos, der dies Mass ja vielfach in den Asynarteten
gebraucht hat \ und Hephaistion wählt seine beiden
Beispiele für Ithyphallikon tatsächlich aus Archilochos und
Kallimachos (p. 19, 5-14 Consbruch). Die TtoXuus-rpla des

kallimacheischen Iambenbuches zeigt also deutlich den
Einfluss des Archilochos. Eine indirekte Bestätigung dürfte
auch das horazische Iambenbuch liefern.

Und wie handhabt Kallimachos die übernommenen
metrischen Formen Im allgemeinen kann man sagen, dass

er die strengen Regeln der älteren Iambographen bezüglich
Zäsur, Auflösung und Wortschluss genau befolgt (mit sehr

gelegentlichen Übertretungen des 1. und 2. Knoxschen
Gesetzes)2. In einem Punkt geht er noch über seine

Vorgänger hinaus. Während Hipponax und Anianos in den
Hinkiamben an viertletzter Stelle auch Längen zulassen,
finden sich bei Kallimachos dort nur Kürzen, eine Verfeinerung,

durch die eine zu grosse Schwerfälligkeit am Versende
vermieden werden soll. Es ist nun bemerkenswert, dass

Phoinix von Kolophon und Herondas, die mit Kallimachos
gleichzeitig oder kurz nach ihm dichteten, diese Regel nicht
kennen; erst bei Babrios wird sie, offenbar im Anschluss an
Kallimachos, befolgt. Das ist eine genaue Parallele zu den
bekannten kallimacheischen Neuerungen im Hexameter, die

ja ebenfalls von den zeitgenössischen Dichtern ignoriert
wurden.

IIoixAta ist das Gesetz des Iambenbuches des Kallimachos.

Das gilt nicht nur für das Metrum, sondern auch

für den Dialekt (drei Gedichte sind in dorischem, eins in

I Fr. 107-9, 116-7 U- 2 Vgl. Pfeiffer zu Fr. 191, 92; 195,

II und 33. 1. Knoxsches Gesetz: P. Maas, Greek Metre, Oxford 1962,

95; 2. Knoxsches Gesetz: A. D. Knox, Philol. 87, 1932, 20 (speziell
zu Kallimachos ib. 28-9).



230 BÜHLER

einem gemischt dorisch-äolischen Dialekt geschrieben) —
das gilt vor allem für den Inhalt. So stark sich Kallimachos
im Metrischen an die frühere Iambendichtung anlehnt, hier
im Thematischen geht er eigene Wege. Gewiss, ein guter Teil
der Gedichte trägt noch persönliche Angriffe (über deren
Charakter noch zu reden sein wird), aber bei vielen fehlt jede
Invektive, bei einigen überhaupt jeglicher persönliche Bezug.
Statt dessen tritt die antiquarische Gelehrsamkeit stark hervor.

So enthält der 6. Iambus eine an einen Freund gerichtete
genaue Beschreibung der Masse des Zeusstandbildes in
Olympia. Mehrere Gedichte haben rein ätiologischen
Charakter, etwa Nr. 10, in dem eine Begründung für den Brauch,
der Aphrodite in Aspendos Schweine zu opfern, gegeben
wird; ferner Nr. 7 und ix. Es kann auch Persönliches mit
Ätiologischem verknüpft werden: im 9. Iambus gibt eine

phallische Hermesstatue Auskunft über ihren Ursprung und
verweist zugleich dem Frager seine Liebe zu einem Knaben,
dessen Name genannt wird. Singular ist ein Gelegenheitsgedicht

auf die Geburt der Tochter eines Freundes, Nr. 12.

Es ist eine fast verwirrende Fülle von Themen und Motiven,
die sich hier darbietet. Kallimachos hat den Iambus zu einem
Instrument gemacht, in dem er alles ausdrücken kann.
Bezeichnend sind dafür die Berührungen mit anderen Gattungen:

so weisen die ätiologischen Gedichte natürlich auf die

Aitien, der Dialog mit der Hermesstatue auf Epigramme in
Dialogform; zum 9. Iambus, einem Epinikion, in dem

zugleich ein Aition erzählt wird, lassen sich die beiden
elegischen Epinikien vergleichen. Ein Epinikion in Iambenform
— man muss sich vor Augen halten, wie starr in der Antike
im allgemeinen an der Scheidung der literarischen Gattungen
festgehalten wurde, um die Kühnheit einer solchen Übertragung

zu ermessen. Und doch ist die Abfassung von Epinikien
in elegischem Mass kaum weniger kühn. So zeigt sich in den
Iamben nur die allgemeine Tendenz des Kallimachos nach

Erweiterung und Kombination der bestehenden Arten



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 231

dichterischer Aussage; formale Grenzen scheint er dabei
kaum zu kennen.

Die Entfernung vom ursprünglichen Iambus ist in diesen
Gedichten mit ätiologisch-antiquarischem Inhalt, die fast die
Hälfte des Iambenbuches einnehmen, so gross, dass selbst
die Grundlagen zu einem Vergleich fehlen. Anders steht es

dagegen mit den Iamben, die der Dichter zum Instrument
persönlicher Invektive gemacht hat. Hier ist ein Zusammenhang

greifbar, wenn auch der Geist, der aus ihnen spricht,
ein anderer ist als der, der die alten Iambographen beseelte.

Kallimachos selbst scheint diesen Unterschied in der Maske
des Hipponax redivivus im Eingangsgedicht programmatisch
ausgesprochen zu haben. Leider sind nur die Worte erhalten,
in denen das Negative hervorgehoben wird: «ich bringe
einen Iambus, der nicht den Kampf mit Bupalos besingt»;
die positive Bestimmung fehlt und lässt sich, obwohl wir bei

Späteren Anspielungen und möglicherweise sogar
Nachahmungen haben, nicht mit Sicherheit gewinnen. Wenn wir
allerdings einem etwas rätselhaften Scholion zu Hephaistion
(p. xi6, 14 Consbruch) glauben dürfen, in dem die Stelle als

Beleg dafür angeführt wird, dass der kallimacheische Iambus

etwas « Neues» darstelle, dann konnte als Gegensatz nicht
der einfache Wechsel der Personen gemeint, es musste von
einer Veränderung des ganzen Charakters des Iambus die
Rede gewesen sein, denn im Vorhergehenden war in dem

Scholion der ältere Iambus als XolSopoc, gekennzeichnet.
Aber wie dem auch sei, dass tatsächlich ein wesentlicher
Unterschied besteht, ist unverkennbar: die beissende Agressi-
vität der älteren Iambographen, jenes schonungslose Biosstellen,

das auch vor Beschimpfungen und Verwünschungen
nicht zurückschreckt, ist einer sehr viel urbaneren Form des

Spotts gewichen, aus dem « scharfen Zorn des Hundes » und
dem « spitzen Stachel des Wespe», die Kallimachos dem
Archilochos zuerkennt (Fr. 380 Pf.), sind feine Nadelstiche

geworden, ironische Zurechtweisungen, Seitenhiebe.



232 BÜHLER

Bezeichnend ist etwa der 4. Iambus, in dem Kallimachos
sich von der plumpen Vertraulichkeit eines Mannes distanziert,

der in einem Streit des Dichters mit einem Kollegen
zu vermitteln suchte. Es war nicht die Einmischung als

solche, sondern die in ihr liegende Anmassung, auf gleicher
Stufe mit Kallimachos zu stehen, die dieser als Frechheit

empfand und in der Form einer Fabel — einer höchst amüsant

vorgetragenen Fabel übrigens — biosstellte. Wie weit sind
wir hier von den hemmungslosen Hassausbrüchen eines

Archilochos, eines Hipponax entfernt! Da wird nicht um
elementare Rechte gekämpft, um die Behauptung des eigenen
Ich — die bewegenden Ereignisse dieser Welt (einer Welt
exklusiver Zirkel, in denen sich die geistige Elite des Landes

fand) sind Liebeleien, Intrigen, Rivalitäten. Eine rechte

Alltagserscheinung, nämlich Neid und Missgunst der Philologen

untereinander, ist auch der Vorwurf des 1. Iambus.
Wiederum benutzt Kallimachos für seine Invektive die Form
einer eingelegten Erzählung. Es ist die Geschichte von dem

Becher, den der Arkader Bathykles auf seinem Sterbebett dem
weisesten unter den sieben Weisen vermacht, den aber einer
nach dem anderen ablehnt, sodass er schliesslich dem didy-
meischen Apollon dargebracht wird. Eine volkstümliche
Geschichte also, auch hierin der Fabel des 4. Iambus
verwandt, in deren Darbietung Kallimachos jedoch den ganzen
Charme seiner Zierlichkeit mit Gelehrsamkeit verbindenden
Erzählkunst entfaltet.

Die Einlage solcher Erzählungen nun — zu denen noch
eine besondere Verwendung der Fabel im 2. Iambus hinzutritt

— weist unzweideutig auf die älteren Iambographen
zurück, insbesondere auf Archilochos, der ja mehrfach,
besonders in den Epoden, Tierfabeln verwendet hat. Auch
bei Semonides von Amorgos sind Fabeln belegt1, nicht
jedoch bei Hipponax. Wenn Kallimachos also gerade in den

1 Fr. 8 und 11 D.



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 233

Choliamben Fabeln erzählt, so hat er in gewisser Weise
Archilochos mit Hipponax kombiniert. Sein Vorbild hat dann
bei Babrios nachgewirkt. Der Umstand, dass die alten
Grammatiker 1 bei der Definition des oclvo?, des terminus für die

Fabel, je ein Beispiel aus Archilochos — für die Tierfabel —
und aus Kallimachos — für die Pflanzenfabel, die es also bei
Archilochos noch nicht gab — anführen, zeigt, dass diese

beiden Dichter in der späteren Zeit geradezu als kanonische
Vertreter der Fabeldichtung galten. Die Gemeinsamkeit geht
nicht bis ins Stoffliche — hier folgt Kallimachos offenbar

prosaischen Quellen —, sie liegt in der gleichen Art der
Verwendung. Zwar sind wir im Fall des Archilochos zur
Rekonstruktion des Zusammenhanges, in dem die Fabeln
standen, im wesentlichen auf Kombinationen angewiesen,
doch lässt sich unschwer erkennen, dass er sie nicht um ihrer
selbst willen erzählte, sondern — wie schon vor ihm Hesiod

— als Mahnung und Waffe im Kampf gebrauchte. So gilt
z.B. seit langem als ausgemacht, dass die Fabel vom Fuchs

und vom Adler Teil eines Gedichtes war, in dem der Dichter
Lykambes seinen Treuebruch vorhielt und entweder die zu
erwartende Vergeltung androhte oder die bereits eingetretene

begründete. In ganz der gleichen Weise hat auch
Kallimachos, bei dem sich die Art der Einbettung noch genauer
erkennen lässt, die Fabel — bzw. die eingelegte Erzählung,
die die gleiche Funktion hat — zur Spiegelung und
Unterstreichung seiner satirischen Absicht verwendet. Besonders
hübsch ist es, wie Thema und Fabel im 4. Iambus miteinander

verknüpft sind: Das Gedicht beginnt mit den ironischen
Worten « Nicht wahr, auch du, Sohn des Charitades, bist
einer von uns ?». Nach wenigen Versen wird dem Betreffenden

die Fabel vom Streit zwischen Lorbeer und Ölbaum
und von der Einmischung des Dornstrauches erzählt. Diese
Fabel nun mündet in genau die gleichen Worte « als wärest

1 S. die Testimonien bei Pfeiffer zu Call. Fr. 194, 6-8.

l6



234 BÜHLER

auch du einer von uns» «<; Stj yi' vjpscov xal cru (V. 103),
diesmal gesprochen vom Lorbeer gegenüber dem
Dornstrauch, jetzt aber nicht mehr ironisch, sondern unverhüllt
und durch die Wiederholung besonders einprägsam und
scharf. So erweist sich Kallimachos als meisterhaften
Beherrscher des Formalen. Einen Unterschied zu Archilochos
hat man auch in der hebevollen Ausschmückung des Details
zu sehen, die bei Kallimachos fast zum Selbstzweck wird.
Zwar scheint auch Archilochos behaglich erzählt zu haben

(z.B. direkte Reden in der Fabel), doch geht etwa die
Ausführung des Agons zwischen Lorbeer und Ölbaum im 4. Iambus

des Kallimachos und die dort eingelegte Wiedergabe
eines Vogelgespräches weit über alles bei jenem Denkbare
hinaus und erinnert geradezu an die Exkurstechnik der
Hekale.

Es bleibt noch die besondere Verwendung der Fabel im
2. Iambus zu notieren. Hier hat Kallimachos nicht, wie sonst,
die Fabel als Einlage im Zusammenhang einer Invektive
erzählt, sondern er hat umgekehrt die Invektive in die
Fabel verlegt. Der Inhalt ist kurz der: In früherer Zeit
sprachen die Tiere die gleiche Sprache wie die Menschen. Sie

waren jedoch mit ihrem Los keineswegs zufrieden, sondern
schickten eine Gesandtschaft zu Zeus, um auch noch die
Unsterblichkeit zu erlangen. Aber der nahm ihnen in seinem
Zorn die Sprache und gab sie den Menschen; und nun werden

namentlich einzelne Personen — offenbar Zeitgenossen
des Kallimachos — sowie literarische Gruppen angeführt,
die die Stimme bestimmter Tiere erhalten hätten. Diese
Fabel, so schliesst Kallimachos, stamme von Äsop, der aber
beim Vortrag seiner Geschichten von den Delphern schlecht
behandelt worden sei. Der ganze Iambus besteht also
lediglich aus der Erzählung der Fabel und der scheinbar in
philologischer Exaktheit angefügten Quellenangabe (in
Wirklichkeit Hegt darin eine besonders witzige Bosheit,
indem nämlich auch die Übertragung der Stimmen auf die



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 235

einzelnen Personen anachronistisch dem Äsop in die Schuhe

geschoben wird; die Erwähnung des Todes des Äsop enthält
natürlich eine ironische Anspielung auf den Empfang, den
sich Kallimachos für seinen Iambus ausrechnet). Die
Verlegung der Polemik in die Fabel dürfte eine Neuerung des

Kallimachos sein. Zu diesem Zweck hat er eine Erweiterung
der Fabel vorgenommen, die wir auch noch ziemlich genau
bestimmen können. Die Fabel fehlt im Corpus des Äsop.
In der parallelen Fassung bei Philon (.De confus. ling. 6 ff.,
II 231 C.-W. ed. mai.)1 endet die Geschichte damit, dass

die Tiere die einheitliche Sprache verlieren und fortan jedes
seine eigene Sprache redet. Es ist wahrscheinlich, dass

Kallimachos das Motiv von der Übertragung der Tierstimmen auf
einzelne Menschen anderswoher — vielleicht aus der
äsopischen Fabel von der Umwandlung einzelner Tiere in
Menschen (228 Hausrath) — übernahm und mit jener
anderen äsopischen Fabel kontaminierte, um seine Spitze
anbringen zu können. Nahtlos ist ihm diese Anfügung übrigens

nicht gelungen, denn die Vorstellung der Übertragung
von Tierstimmen auf Menschen setzt ja voraus, dass die
Tiere gerade nicht dieselbe Sprache wie die Menschen

sprachen. Aber man muss erst genauer zusehen, um diesen

Bruch zu erkennen; nach aussen gibt sich die Fabel wie aus
einem Stück. Ich möchte in diesem Zusammenhang noch auf
eine Gemeinsamkeit mit Babrios aufmerksam machen. Der
Name des Adressaten des kallimacheischen Iambus, Andro-
nikos, fällt erst gegen Ende, in dem Augenblick, wo das

Fazit gezogen wird 2. « Daher, Andronikos, sind alle
(Menschen) redselig und geschwätzig», oi §s nocvreq [xvd-pomi /
ml 7rouXü piuS-oi xxi XaXoi 7te<p[iSxa<nv / ixel0sv, wvSpovixe.
Babrios erzählt in einer Fabel (Nr. 74), dass Pferd, Rind und
Hund, die von einem Menschen gastlich aufgenommen

1 Vgl. Ludwig Früchtel, Zur Asopfabel des Khllimachos, Gymn. 57,
1950, 123-4; Pfeiffer, Addend. II. 3 V. 15.



236 BÜHLER

wurden, diesem zum Dank etwas von ihrer Lebenszeit
abgaben, zunächst das Pferd, dann das Rind, schliesslich der
Hund. «Deshalb», so heisst es gegen Schluss 1, « sind,
Branchos, alle alten Leute unwirsch usw.». S10 SuGxoXalvei,

Bpayys, Tza.r 6 y/jpdffap. Entweder hat Babrios Kallimachos
nachahmt, oder es liegt hier ein älterer Typ vor.

Wir haben bisher allgemeine Berührungen zwischen
Kallimachos und dem älteren Iambus betrachtet; ich möchte

nun versuchen, neben bereits erkannten Übernahmen
einzelner Wendungen aus Archilochos und Hipponax2 eine

grössere direkte Nachahmung nachzuweisen, die anscheinend
bisher unbemerkt geblieben ist. Kallimachos wendet sich im
5. Iambus an einen Lehrer, der seine Schüler missbraucht,
und warnt ihn, dies Treiben fortzusetzen. Die Epode beginnt
mit den Worten: « Mein Freund — der Ratschlag ist ja etwas

Heiliges —, vernimm ein offenes Wort, da der Dämon dich
das Alphabet...», dann folgt eine Lücke; das unmittelbar
Folgende ist nicht sicher wiederherzustellen.

~Q E,stvs — au[i.ßouXy] [ yap Iv n tcov ipwv —
axous töctco xapSfiv]?,

ensi gs Salpicov aAcpa ß7jir[<x

Im Jahr 1941 veröffentlichte Edgar Lobel im 18. Band der
Oxyrhynchos Papyri Reste eines Kommentars zu Hipponax
(Nr. 2176), aus dem unter vereintem Bemühen bedeutender

Philologen 3 Teile des Wortlauts einer Epode wiedergewonnen

werden konnten (Fr. X Diehl3, 118 Masson 4, 113 Medei-

1 V. 15.
2 S. Pfeiffer, Callim. II, Index rerum notabilium, v. Archi-

lochus und Hipponax. Einiges auch bei A. v. Blumenthal, Die
Schätzung der Archilochos im Altertum, Stuttgart 1922, 17-20 (gegen
die unberechtigte Rückführung der Motivik späterer Epigramme auf
Kallimachos s. Pfeiffer zu Fr. 380). 3 Die Epodenform wurde
erkannt von Eduard Fraenkel, Class. Quart. 36, 1942, 54-6 und
unabhängig von ihm von Kurt Latte, Philol. 97, 1948, 37-47.
Ergänzungsvorschläge anderer Philologen bei Diehl3. 4 Des Fragments du



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 237

ros 1). Die Übersetzung des Anfangs lautet: « O Sannos, weil
du eine räuberische Nase hast und deinen Magen nicht
beherrschst und deine Lippe gierig ist wie die des Reihers...,
leih mir dein Ohr, du..., ich will dir etwas raten.»

T2 Saw' ensi Stj piva 9-eo[cruXi.v ]etq
xal yaarpoq ou xaTaxpa[Tseiq,

Xaipä 8s aoi to ^siXop ox; sptoSioü

U— u— "u— u —
5 Toöq pot 7rapa<Txep, & [ u — u — u —]v

auv toi ti ßouXeüirai. 0e[Xco.

Die Ähnlichkeit beider Stellen scheint mir ziemlich gross.
In beiden Fällen handelt es sich um Gedichtanfänge; beide
Gedichte sind Epoden, in denen iambische Trimeter mit
iambischen Dimetern verbunden sind, nur dass Kallimach ds,

hier « hipponakteiseher» als Hipponax, im Langvers den
choliambischen Trimeter hat. In beiden Fällen steht am
Beginn die Anrede des Gegners: <b Saw' — d> £sivs; es

ergibt sich sogar eine gewisse Lautähnlichkeit. In beiden
Fällen gibt der Dichter dem Gegner — in welcher Gesinnung,

ist noch zu klären — einen Rat: erüv toi ti ßooXeöcrai
OsXco — aupßouXT) yap sv ti töv ipoiv. In beiden Fällen
wird der Gegner aufgefordert, zuzuhören: Toöq pot napacr^ec
— äxove Ta.no xapSf/jc;. Schliesslich findet sich in beiden
Fällen, entweder im selben Satzgefüge oder doch unmittelbar
daran anschliessend, ein kausaler errst-Satz, in dem Tätigkeit

oder Eigenschaften des Angegriffenen beschrieben
werden. Nach allem scheint mir die Annahme nahe zu liegen,
dass Kallimachos den Anfang des Hipponaxgedichtes vor
Augen hatte.

poete Hipponax, edition critique et commentee par Olivier Masson,
Etudes et commentaires 43, Paris 1962, p. 84-7 (Text), 162-6

(Kommentar). 1 Hiponax de Ipfeso I, Fragmentos dos Iambos, ed.
Walter de Sousa Medeiros, Coimbra 1961, p. 170-9.



238 BÜHLER

Hier drängen sich gleich einige Schlussfolgerungen auf.
Wenn die Hypothese einer bewussten Anlehnung richtig ist,
dann hat Kallimachos seine Vorlage zugleich in geschickter
Weise sowohl bereichert wie gestrafft. Bereichert, indem er
in zwei Fällen den Gedanken der Vorlage in die Form des

in der Gattung besonders beliebten Sprichworts bzw. einer

sprichwortartigen Redensars gekleidet hat. lepov yj aupßouX-/)

ecjTiv wird als Sprichwort in der Sammlung des Zenobius
(Vulg. 4, 40) angeführt; in der Literatur gibt es dafür mehrere
Belege. Des weiteren figuriert cbtoue xdcuo xapSia?, und zwar
wörtlich, in der SprichwörterSammlung des Diogenian
(2, 59; ferner bei Makarios 1,65, Apostolios 1, 100; vgl. auch
Lucian. Jupp. trag. 19 mit Schol.), möglicherweise übrigens
aus Kallimachos; die Wendung tIto xapSta? gab es aber in
jedem Fall schon vor ihm, vgl. Eur., Iph. A.ul. 475. Die
Straffung besteht darin, dass Kallimachos die Reihenfolge
der beiden Aussagen « höre» und « ich will dir einen Rat
geben» verschränkt und die zweite als Parenthese

vorweggenommen hat, was für ihn, wie wir noch sehen werden,
äusserst charakteristisch ist. Eine letzte Bemerkung betrifft
eine sachliche Differenz: während Flipponax den Gegner
beim Namen nennt — und sei es auch nur in der Form eines

Spitznamens —, begnügt sich Kallimachos mit der
allgemeinen Anrede <b ^Ave. Dass tatsächlich der Name des

Angeredeten im ganzen Gedicht nicht vorkam, beweist die
Tatsache, dass der Dieget zwei verschiedene Personen zur
Auswahl stellt. Das Verschweigen des Namens bei
Kallimachos bedeutet natürlich im Gegensatz zu Hipponax eine

gewisse Schonung.
Das führt zu der Frage, wie sich denn das Gedicht des

Kallimachos seinem ganzen Charakter nach zu dem des

Hipponax verhält, eine Frage, die mir selbst dann sinnvoll
scheint, wenn kein direkter Einfluss vorliegen sollte. In
beiden Gedichten wird dem Angeredeten ein Rat gegeben.
Was für ein Rat ist das und in welchem Geist wird er gege-



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 239

ben Was Hipponax betrifft, so lässt sich im Anschluss an
die zitierten Verse leider nur sehr wenig vom genuinen
Wortlaut herstellen, doch ist aus dem paraphrasierenden
Kommentar soviel ersichtlich, dass Sannos vor
Magenkrämpfen gewarnt und ihm die Einnahme einer Medizin
unter gymnastischen Übungen sowie heilende Musik
empfohlen wird. Ob auch das Folgende, wo vom Fortwerfen
einer Leiche die Rede ist, noch zu diesem Gedicht gehört, ist
fraglich; ein direkter Zusammenhang ist jedenfalls nicht
erkennbar. Sind die Ratschläge, die Hipponax dem Sannos

gibt, ernst gemeint Das kann man kaum glauben, lassen

doch schon die drastischen Ausdrücke, mit denen zu Beginn
die Gefrässigkeit des Sannos belegt wird, keinen Zweifel
darüber, dass es Hipponax darum geht, den Kerl auf jede
Weise lächerlich zu machen. Übrigens fällt im Kommentar
auch der für den frühen Iambus typische Ausdruck XolSo-

peurOai L Das ganze macht den Eindruck einer derben
Burleske und fügt sich gut der übrigen Dichtung des

Hipponax ein. Und nun zu Kallimachos und seiner Warnung an
den lüsternen Schulmeister. Der Sinn der auf den Anfang
folgenden Verse ist zunächst unklar. Wo wir wieder festen
Boden gewinnen, steht der Satz « so dürfte dich die Strafe

ereilen», 8' ctv as 0co'ir) Xaßot — eine Drohung in
abgeschwächter Form (dies übrigens bezeichnend im Gegensatz
zu den offenen Verwünschungen etwa der i. Strassburger
Epode)2. Darauf folgen Warnungen in kaum verhüllten
Bildern: er solle das Feuer löschen, solange es noch nicht zu
spät sei, und den rasenden Pferden Einhalt gebieten. Das
Erhaltene, soweit verständlich, beschliesst der Rat an den £evo<;,

seine Warnungen nicht in den Wind zu schlagen, und eine
ironische Gleichsetzung des Dichters mit Orakelgottheiten.
Es ist ein offenes Wort, das Kallimachos an den Schulmeister

1 Xoi§op[eiTca schal. Fr. i col. I, I.3 (p. 116 D3). 2 V. 22. Dass die
Zuweisung dieses Verses an Archilochos im Etymologicum genuinum
falsch ist, sollte nicht mehr bestritten werden (vgl. Pfeiffer z. St.).



240 BÜHLER

richtet (vgl. die Erklärung des axous Taitö xapSt«? bei

Diogenian: « von denen, die ihre Meinung unverhüllt
aussprechen»), Verhüllt ist allerdings die Form, in der die Sache

gesagt wird. Die Bilder vom Feuer und vom Pferderennen
werden von den antiken Rhetoren 1 als Beispiel für die Figur
der Allegorie angeführt, deren sich Kallimachos bedient
habe « aus Scheu das, was er (sagen) wollte, (direkt)
auszusprechen»; Kallimachos selbst spricht sogar von änigma-
tischem Orakelton. Während sich Hipponax darin gefällt,
die Gefrässigkeit des Sannos in möglichst grellem Licht
erscheinen zu lassen, wählt Kallimachos den Weg der
verhüllten, wenn auch nicht weniger wirksamen Aussage. Hier
dürfte der entscheidende Unterschied liegen. Gemeinsam ist
beiden dagegen, dass sie die beabsichtigte Anprangerung
des Gegners in die Form eines wohlmeinenden Ratschlages
kleiden. Auch im einzelnen lässt sich etwa die Art, wie vor den

Folgen gewarnt wird, vergleichen; so heisst es bei Hipponax
«dass dich nicht ein Magenkrampf (zu ergänzen wohl:
ergreift)», py) az yacr-rplri [Xdßyj 2], bei Kallimachos «dass

(die Pferde) dir nicht den Wagen am Wendestein zerbrechen

», p.7) toi 7rspl vuctgt] Slcppov / d^cooTv oder in der

Diegesis « damit er nicht überführt werde», pu) dXw. Wenn
wir einer — allerdings nicht ganz sicheren — Interpretation
von Stroux folgen 3, wäre in der Diegesis sogar ausdrücklich
davon die Rede, dass der Ratschlag des Kallimachos nur
ironisch gemeint sei. Kallimachos verbiete, so heisst es dort,
dem Angeredeten ev fjöei sivo'uxc,, sein Treiben fortzusetzen,

was entweder in wirklich wohlwollender Haltung
oder in der nur zum Schein angenommenen Haltung eines

Wohlwollenden bedeutet 4. Wie immer der Sinn des Scholiens

sein mag, darüber kann kein Zweifel sein, dass letzteres

1 S. die von Pfeiffer z, St. angeführten Testimonien. 2 L. 9; Xaßfl
suppl. Maas, Snell. 3 Pbilol. 89, 1934, 314-9, besonders 318 mit
Anm. 25. 4 Stroux' Hinweis auf die in den Scholien formelhafte
Wendung ev 7; Ost. scheint mir abwegig, da diese wohl auf die Betonung



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 241

die tatsächliche Haltung des Kallimachos ist, und da sich
das gleiche auch für die Epode des Hipponax ergibt, dürfte
die Annahme einer direkten Beziehung weiter an Gewicht
gewinnen.

Im 5. Iambus war der Name des Angeredeten nicht gefallen.

Das ist bei Kallimachos freilich keineswegs die Regel,
sondern die Ausnahme. Auch der 3. Iambus hat zum Thema
den -at.8t.x6c; ep«<;, aber hier ist es nicht ein fremder Fall,
sondern des Dichters eigenes Verhältnis zu einem Knaben
Euthydemos, und es wird nicht die Knabenliebe angegriffen,
sondern das treulose Verhalten des Geliebten und seiner

Mutter; diese, so erfahren wir aus des Diegesis, hatte den
Sohn mit einem reichen Liebhaber verkuppelt, sodass der

arme Dichter das Nachsehen hatte. Liess sich für den 5. Iambus

der Einfluss einer Epode des Hipponax wahrscheinlich
machen, so scheint sich hier eine, wenn auch nur ganz
allgemeine, im Thema begründete, Beziehung zu Archilochos
zu ergeben. Vor der Entdeckung der Diegesis war sogar ein
sehr viel konkreterer Bezug angenommen worden 1; das ist
aber heute nur noch von historischem Interesse. Leider
erlaubt der sehr fragmentarische Erhaltungszustand nur
vorsichtige Rückschlüsse auf Inhalt und Gedankenverlauf
des Gedichts. Der Dieget gibt als Hauptthema Klagen über

geht (vgl. Tryphon, Rhet. Graec. III, 205, 1 Sp. elpovela ectu X6yo? Side

toü Evav-uou TÖ evccvtIov [tetct xtvoi; YjOtxTji; ünoxpiascot; 8y]Xcöv). Dagegen
heisst sv fjöet eEvo1<x<; zunächst nur « in der Haltung des Wohlwollens».
Dass diese Haltung nur zum Schein angenommen ist, kann lediglich
aus dem Zusammenhang hervorgehen, nicht aus den Worten selbst.
Fur den positiven Sinn könnte man verweisen auf Plut. Quomodo adul.
ab amico internosc. 73s oüSkv yap &Xko -koisi töv 7rapp7]cr(.<xC6p.EVOv ^xtaxa
XutceTv xal pdcXiaxa 0£pa7t£iieiv rj tö 9Si86fj,£Vov öpyr)? ev 1;0ei xal [tet'
Euvoia? TrpoatpEpEiX&aa TOtc ajrapTavouaiv. Ich benutze die Gelegenheit
fur den in der Diegesis auf ev I7 0et. EÜvotai; folgenden Text <x7tay[o]peucov

toutco Späv, gl] aXcö (Smiley: aXkco Pap.) anstelle von tout«: toüto
vorzuschlagen. 1 Goffredo Coppola, Archiloco nei « Giambi» di
Callimaco, Rendiconti delle Sessioni della R. Accad. delle Scienze
dell' Istituto di Bologna. Cl. Scienze Morali, ser. 3, vol. 8, 1933-4.



242 BÜHLER

die Schlechtigkeit der Gegenwart an und bezeichnet die

Schmähung des Euthydem als Nebensache (7cape7ux67tTei

Ss ysjX Eijöü§7j[i.6v -nva). Indes ist, nach den erhaltenen Resten

zu urteilen, zumindest im letzten Drittel ausschliesslich von
der unglücklichen Liebe des Dichters die Rede. So ungern
man gegen den Diegeten entscheidet, der ja das ganze
überblickte, es sieht ganz so aus, als sei der Gedanke vom
Verfall der Sitten nur der Ausgangspunkt, von dem der
Dichter bewusst dem konkreten Fall zustrebt. Ganz
verständlich ist, ausser dem Eingangsvers (« Lebte ich doch,
Herrscher Apoll, zu einer Zeit, als ich nicht lebte »), nur der
Schluss, in dem der Dichter sagt, es wäre für ihn besser,
Priester der Cybele, d.h. entmannt zu sein; so aber habe er
in seiner Torheit sein Leben dem Dienst der Musen gewidmet,

der Armut also, die ihn gegen den reichen Nebenbuhler
zurückstehen lässt. Im Vorhergehenden lässt sich etwa
Folgendes verstehen: Die Mutter hat Euthydem mit dem
Reichen zusammengebracht. Jetzt geben sie dem Dichter
nicht einmal mehr Feuer, d.h. sie erfüllen ihm gegenüber
nicht mehr die einfachsten Regeln des Anstands. Dann
scheint von einem zurückliegenden Versprechen des Euthydem

die Rede zu sein, ihn, den Dichter, zu seinem Geliebten
und Freund zu machen. Dieser hegte Hoffnungen, doch der
Schändliche brach sein Versprechen, wobei die Götter
tatenlos zusahen. Wenn diese Rekonstruktion, die von
Dawson stammtx, richtig ist, dann ergibt sich eine
überraschende Ähnlichkeit zum Verhältnis Archilochos-Neobule:
auch dort werden die Hoffnungen des Dichters betrogen;
der Vater löst das Verhältnis und gibt die Tochter einem
anderen. Besonders auffällig scheint mir in diesem
Zusammenhang das Vorkommen des Wortes yapißpo? bei Kallima-

1 Christopher M. Dawson, An Alexandrian Prototype of Marathus,
Am. Journ. Phil. 67, 1946, 1-15; The Iambi of Callimachus (s. o. S. 226,
Anm. 1), 32-9.



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 243

chos. Damit kann, ausser dem Schwiegersohn, zumindest
im Äolischen auch der Bräutigam bezeichnet werden; hier
müsste es soviel wie « Geliebter» heissen. Wenn das wirklich

von dem in Aussicht gestellten Verhältnis des Kalli-
machos zu Euthydem gesagt war, dann hätte dies einen fast
eheähnlichen Charakter gehabt, was die Parallele zu Archi-
lochos noch verstärken würde. Aber wie dem auch immer
sei, es lohnt sich in jedem Fall zu vergleichen, wie die beiden
Dichter sich in der verwandten Situation verhalten. Archi-
lochos re-agiert in wörtlichem Sinn: er schreitet zum Gegenangriff,

droht mit Rache, verhöhnt Neobule und Lykambes.
Kallimachos dagegen ergeht sich zunächst in allgemeinem
Tadel der Schlechtigkeit der Welt — hier ergeben sich

übrigens Berührungen mit philosophischen Diatriben in
Choliambenform 1 — und kehrt schliesslich seinen Unwillen
statt nach aussen gegen sich selbst: er wünscht sich — welche

Selbstaufgabe — als Priester des weibisch-wilden Cybele-
kults; das, was ihm das Heiligste ist, der Musendienst — man
vergleiche den schönen Anfang des 13 Iambus MoSuai xaXod

xaTtoA/.ov, öl? syco gttcvSw — hier scheint ihm seine Wahl
fast als Torheit. « Das wäre für mich das beste... der Kybebe
das Haar aufzuwerfen zur phrygischen Flöte oder mit
schleppendem Gewand Adonis, wehe, der Göttin menschlichen

Geliebten, zu betrauern. Nun aber habe ich Tor mich
den Musen zugewendet. So muss ich denn das Brot, das ich
geknetet habe, (essen).» Wir wundern uns: der sonst so
Überlegene, ironisch Distanzierte schlägt plötzlich einen

persönlichen, bitter klingenden Ton an. Das Gedicht nimmt
eine Sonderstellung unter den Iamben ein. Man hat es geradezu

einen Vorläufer der römischen Elegie genannt. Aber
noch ist die subjektive Aussage in der Form der Elegie nicht
möglich, noch kleidet sie sich in das Gewand des Iambus,

1 Anonym, cboliamb. in turpilucrum V. 30, Anth. lyr. Graecal, 3, p. 133 D3;
vgl. auch Phoen. Coloph., Iamb. 1.



2 44 BÜHLER

eines Iambus freilich, der nicht mehr angreift, sondern nur
noch anklagt, ja stellenweise mehr klagt als anklagt. Hier
scheint eine äusserste Entfernung vom alten Iambus erreicht
zu sein. Es muss allerdings noch einmal betont werden, dass

diese Schlussfolgerung sich auf die Analyse sehr
unvollständiger Reste gründet. Gewissheit könnten erst neue Funde
bringen.

Kallimachos hat den Iambus nicht nur thematisch und
inhaltlich erweitert, auch in der Form erweist er sich als

Neuerer. Von der Metrik war schon die Rede. Es sei noch
ein kurzer Blick auf die Art und Weise gestattet, wie er den
Vers mit Worten füllt. Da zeigt sich gegenüber dem älteren
Iambus eine sehr viel grössere Geschmeidigkeit. Es fehlt
zwar nicht ganz an Stellen, wo man noch etwas von der
männlichen alten Art zu verspüren meint, wie z.B. in den

Warnungen an den £evoq im 5. Iambus (V. 26 ff.): « Halt
ein im Lauf die rasenden Pferde und biege nicht ein zweites
mal um die Ecke, damit sie dir nicht am Wendestein den

Wagen zerbrechen und du kopfüber hinausgeschleudert
wirst»,

tcr/e 8k Spopiou

fxapywvTac; lttttouc; tr/jSs Ssuxspyjv xapujjy]t;

fi.7) TOI 7USpl VÜCTCTT) StCppOV

dc^cocriv, Ix 8k xüpßaxo? xußiarTjcn)? —

aber im allgemeinen ist doch die Kraft der Zierlichkeit
gewichen. Besonders gut lässt sich das beim Wettstreit
zwischen Ölbaum und Lorbeer im 4. Iambus beobachten.
Hier feiert die Kunst, die gelehrtesten Argumente in grösst-
möglicher Kürze vorzubringen — eine Kunst des Raffinements,

das sich naiv gibt — Triumpfe. Oder es gibt Spielereien

wie die Ausfüllung eines ganzen Verses mit lauter
Substantiven:



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 245

« Wer erfand den Lorbeer Die Erde...
wie die Steineiche, wie das Kjperngras, wie die Eiche,

wie die Fichte »,

«9 TCptVOV, SpÜV, XU7T£ipOV, ose, 7TSl)XY)V (V. 65).

Und doch ist das keine reine Spielerei: jedes neue Erdgewächs

lässt den Wert des Lorbeers um eine Stufe sinken, am
Schluss des Verses ist er in der Masse der Gleichgestellten
vollständig untergegangen.

Es ist nicht möglich, in diesem Rahmen das Einzelne
durchzugehen. Ich möchte aber noch auf eine Besonderheit
hinweisen: die Parenthesen. Parenthesen finden sich schon
im älteren Iambus, eine auffällige in der i. Strassburger Epode,
weitere bei Hipponax, z.B. Fr. 29 D. « Zu mir ist Plutos —
er ist nämlich ganz und gar blind — niemals ins Haus

gekommen und hat gesagt usw.», epiol 8s IIXoGtoc; — ecru

yoep Xlvjv TUtpXoi; —/ sc, twixi' eX0ci)v ouSap/' sItov, xtX. Die
Verwendung der Parenthese bei Kallimachos ist also vom
älteren Iambus her legitimiert. Aber Kallimachos geht in
zweifacher Hinsicht über den dort vorliegenden Gebrauch
hinaus: in einem Fall in Bezug auf den Umfang. Im x. Iambus

beginnt Hipponax seine Geschichte mit den Worten dvyjp

Ba-öuxXyc 'ApxdL — doch schon wird er durch die Grimasse
eines sich langweilenden Hörers unterbrochen; er fügt eine

abwehrende Bemerkung ein, an die sich noch zwei yap-Sätze
anschliessen. Fast vier Verse umfasst dieser Einschub, und
man hat am Schluss Mühe, den Zusammenhang zu finden.
Die nächste Parallele ist eine zweieinhalb Verse lange
Parenthese bei Herondas. Zweifellos trägt die Parenthese
bei Kallimachos zur mimischen Lebendigkeit des Gedichts
bei, ihre Länge bleibt eine Kühnheit. Fast noch auffälliger
ist aber eine andere Eigenheit. Unter den 13 Iamben sind
nicht weniger als drei, die gleich im Anfangsvers eine Parenthese

enthalten (wenn man den Eingang der Hipponaxrede



246 BÜHLER

hinzurechnet, sogar vier). Die des 5. Iambus haben wir schon
berührt. Der 10. beginnt mit den Worten: « Die Aphroditen
— die Göttin ist nämlich nicht nur eine — übertrifft die
Kastnietis alle an Verstand»,

Tai; 'AcppoSbra;— yj Oeö; yap oü pia—
Y] KacrTViYj-a; tm cppovslv UTCpcpepet,

7raaa;.

Kallimachos setzt an den Anfang einen provozierenden
Plural, für den er die Erklärung auf dem Fuss folgen lässt.

Schliesslich der Eingang des 4. Iambus:

« Du bist, nicht wahr, einer, Sohn des Charitades, von uns ?»,

EI;— oö ydp;— Y)pecov, 7taT XapiTaSst», xai gij.

Das ou ydp steht in Parenthese, wofür es Beispiele bei
Demosthenes gibt. Die zusammengehörenden Worte et;
Yjpswv xai ab werden aber ausserdem noch durch die Anrede
7rat XaptTaSea) unterbrochen. Dadurch, dass immer schon
nach einem einzigen Wort — et;, Yjpecov — ein Einschub
erfolgt, macht das ganze einen durchbrochenen, fast
intarsiaartigen Eindruck. Diese Art, das Geradlinige zu
durchbrechen, und zwar gleich am Anfang, zeigt beispielhaft die
ausserordentliche Feinnervigkeit des Kallimachos, die auch
der Form des Iambus ihren Stempel aufgedrückt hat.

Zum Schluss muss die Frage wenigstens aufgeworfen
werden, wie es eigentlich kommt, dass Kallimachos für die

repräsentativen Anfangsgedichte gerade den Plinkiambus
gewählt hat und durch den Auftritt des Hipponax im 1.

Gedicht seinen Anschluss an diesen Dichter noch besonders

zu unterstreichen scheint. Die im Vergleich zu Archilochos
wesentlich vulgärere Art des Ephesiers hätte, so möchte man
meinen, den Alexandriner doch eigentlich abstossen müssen.
Tatsächlich trägt auch nur der 1. Iambus derbere Züge (man
vergleiche eine Wendung wie V. 42 «(die Söhne), die im



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 247

Alter waren, sich mit Jungfrauen zu wälzen», piXXovTas
VjSir) TtapOsvoi.? aXivSemOoa, oder ein Wort wie xucoq — beides

begegnet übrigens auch bei dem Hipponax viel verwandteren
Herondas), und hier hat sich Kallimachos ja durch die
Maske des Hipponax gedeckt. So war es vielleicht gar nicht
in erster Linie Hipponax, der Kallimachos reizte, sondern
der Hinkiambus. Wir haben tatsächlich eine Äusserung —
wahrscheinlich aus hellenistischer Zeit — darüber, dass der
Hinkiambus in dieser Zeit dem reinen Iambus für Schmähgedichte

vorgezogen wurde: Demetrius sagt, De elocutione

301 « Hipponax, in dem Wunsch, seine Gegner zu schmähen,
brach das Metrum und machte es hinkend anstatt gerade,
und unrhythmisch, d.h. geeignet für starken Ausdruck und
für Schmähung, denn das Rhythmische und leicht ins Ohr
Fallende dürfte sich besser für Lob als für Tadel eignen».
So ist es also kein Zufall, dass Kallimachos seine polemischen
Gedichte gerade in Choliamben verfasste. Im übrigen war
er ja nicht der einzige, der dies Mass verwendete; wie wir
aus dem 13. Iambus erfahren, gab es sogar bestimmte
Vorschriften für Choliambendichter. Einzig ist freilich — das

wird man wohl auch sagen dürfen, ohne die Produkte jener
Zeitgenossen zu kennen — einzig ist die Art, wie Kallimachos

auch dies plebeischste aller Versmasse veredelt hat. Es

ist eben alles, war er anfasste, zu Gold geworden.



248 BÜHLER

DISCUSSION

M. Pouilloux: Ne vous semble-t-il pas que ce sont des analyses

analogues ä Celles de M. Bühler qui permettraient d'apporter une

reponse ä la question si interessante posee par M. Page ä propos
de la poesie d'Archiloque Cette recherche que M. Bühler a

conduite avec autant de precision que de prudence fait apparaitre
la difference d'esprit entre les epoques archaique et hellenistique.
Dans les fragments d'Hipponax (Fr. X D.3) et de Callimaque
(Iambe V, Fr. 195 Pf.), 1'opposition des attaques entre & Savv(e)
et <f> met bien en lumiere, a mon avis, 1'opposition des

circonstances et de l'etat d'esprit dans lequel le poete a compose.
Le premier poeme, celui d'Hipponax, repond ä une individuality
reelle, vivante, personnelle, avec ses traits particuliers et eux-seuls.

La seconde correspond peut-etre a une personnalite particuliere,
mais, en ecrivant, le poete semble ne jamais perdre de vue le

lecteur eventuel, comme s'il lui fallait depasser le temps et la

circonstance particuliere; cela correspond bien ä une conception
littiraire. N'a-t-on pas en definitive, en face de la necessite sociale et

organique des premiers poemes, le sentiment que le second reste

un jeu de lettre Et, si cela est vrai d'Hipponax, cela l'est ä plus
forte raison pour Archiloque, cent ans auparavant. En somme, que
le poete ait reellement ecrit ou non son poeme, ce n'est peut-etre
pas ce qui compte: ce qui compte, c'est l'etat d'esprit dans lequel
il l'a compose. Et l'analyse de M. Bühler nous montre combien il
est different.

M. Page: Ich sehe nicht ein, warum man annehmen sollte,
dass Hipponax selbst seinen Gedichten schriftliche Form gegeben
haben muss. Bis zur Mitte des fünften Jahrhunderts bleibt das

mündliche Verbreiten der Gedichte das allherrschende. Auch
wenn die Schrift existierte, so diente sie nicht dem Lesen, sondern

nur dem Vorlesen.
M. Treu: Sowenig wie zur Ergänzung der Venus von Miilo,

ebensowenig reicht meine Phantasie aus, um am Anfang der



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 249

Strassburger Epode den Namen des Adressaten 211 ergän2en. In
der verhältnismässig kleinen Umgebung des Archilochos war der
Adressat jedenfalls bekannt. Die spätere römische Satire verwendet
Namen aus ausgestorbenen römischen Familien. Kallimachos
scheint in der Mitte 2u stehen. Wird der Adressat anonym
belassen, wie es Kallimachos nicht selten tut, so verrät sich m.E.
der rein literarische Charakter der Invektive. Für den stärkeren
Anschluss an Hipponax mag der Rei2 des Groben in einer
verfeinerten Welt — siehe Margites — aber auch die Rolle der
Traditionalisten nicht unwesentlich gewesen sein. Dass diese

Traditionalisten bei Hofe sich erst unter Ptolemaios III. durch-

set2ten, hat Rostagni ge2eigt. Sich auseinander2uset2en mit
ihnen hatte auch schon Kallimachos. Sie verlangten u.a. eine

«Wallfahrt» nach Ephesos, wenn man in Hinkiamben, dem

Versmass des Ephesiers Hipponax dichtete. Das Eimige, was ich
vermisse, ist eine ausdrückliche Widerlegung der These v. Blumenthals

über Kallimachos als Verleumder des Archilochos.
M. Bühler: Die Hypothese von v. Blumenthal hat schon

Pfeiffer in seiner Anmerkung 2u Fr. 380 2urückgewiesen: rem

actam agere nolui. Zu der Frage, ob auch Archilochos gelegentlich
den Namen seines Gegners nicht nannte, wage ich mich nicht 2u
äussern. Ich möchte nur darauf hinweisen, dass in der 1.

Strassburger Epode die Verwünschungen gar nicht in der 2., sondern

in der 3. Person stehen. Was schliesslich die Anonymität bei

Kallimachos betrifft, so darf man nicht vergessen, dass sie die
Ausnahme ist; gewöhnlich wird der Gegner genannt {Iamb. 2,

3> 4, 9>)-

M. Page: Mir ist beim interessanten Vortrag besonders

aufgefallen, dass als Vorlage des Kallimachos Hipponax eine

weitaus grössere Rolle als Archilochos spielt. Berührungspunkte
mit dem let2teren sind weder 2ahlreich noch sehr bedeutend.

Dasselbe gilt vom Stil: Der Stil der Kallimacheischen Iamben ist
dem des Archilochos gan2 unähnlich; er ist vielmehr eine Art
« dichterischer Umgangssprache », eine bewusste Umprägung des

Hipponakteischen Stils. Es wundert mich freilich, dass Kallimachos

17



2JO DISCUSSION

den Hipponax dem Archilochos als Vorlage vorgezogen hat;
ich möchte wissen, wie das zu erklären sei.

M. Bühler: Ihre Bemerkung, dass der Stil des Kallimachischen
Iamben eine grössere Verwandtschaft mit Hipponax als mit
Archilochos aufweist, ist im ganzen gesehen sicher zutreffend. Nur
hat Kallimachos doch das Vulgäre des Hipponax entschieden

gemildert. Warum er sich mehr an Hipponax als an Archilochos
anschliesst, ist wohl ein Geheimnis, zu dessen Lösung man nur
Vermutungen aufstellen kann. Herr Treu hat daraufhingewiesen,
dass es zur Zeit des Kallimachos offenbar schon eine Tradition im
Abfassen von Hinkiamben gab. Vielleicht hat Kallimachos aber

auch der eigenartige musikalische Rhythmus des Choliambos

angezogen. Wenn er z.B. sagt (4, 71) §dcpvt]v 'Atcoaao-iv (sc.

7] 8s IlaXXat; fjv söps, so hat er in den drei langen Schlusssilben

einen ganzen Relativsatz untergebracht und damit dem
Verschluss eine besondere Wirkung abgewonnen.

M. Page: Meines Erachtens war, was Kallimachos dazu veranlasste,

nicht der Reiz der Hinkiamben, wie Herr Bühler meint,
sondern die Schwierigkeit der Aufgabe, dieser Art von Versmass

irgendwelchen Reiz zu verleihen. Ich bin ganz einverstanden,
dass es ihm ausserordentlich glücklich gelungen ist.

M. Bühler: Ja, ich stimme Ihrer Formulierung zu. Es reizte
Kallimachos vielleicht gerade die schwierige Aufgabe, den

plebeischen Ton des Hinkiambus zu veredeln. Man könnte zum
Vergleich das hellenistische Lehrgedicht heranziehen, wo es ja
darum geht, einen möglichst trockenen Stoff in Verse zu kleiden.

M. Kontoleon: Zum Gegensatz: Anonymität bei
Kallimachos — namhafte Erwähnung derer, an die die Gedichte der

frühgriechischen Lyriker sich wenden, möchte ich, da die

Anonymität bei Kallimachos durch das Wort £eivo<; ausgedrückt
wird auf den Gebrauch dieses Wortes in den griechischen
Grabepigrammen aufmerksam machen. Mehr als ein anderes

Wort ist ^sivop geeignet das Aussterben der strengen Begrenzung
des Polisideals innerhalb der eigenen Bürger zu zeigen. Solches

E,elvoc; kommt meines fost Wissens nie in den archaischen Grabepi-



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 2JI

grammen vor. Im bekannten d> £ei!v' dyysXXsiv AaxEScapovlon;,

usw. wird das Spartanerideal der ganzen Welt als Paradeigma
einer Lebensnorm vorgestellt; in der Zeit von Thermopylai
begegnet zum ersten Mal das nationale Bewusstsein der Griechen
und ihr Eintritt in die Weltgeschichte.

Diese frühgriechische Welt, in welcher ein solcher Dialog mit
einem Fremden unverständlich wäre (in den Grabepigrammen
wird gewöhnlich die vanitas der diesseitigen Welt hervorgehoben),
war zu fremdartig für die kosmopolitische Zeit des Kallimachos.
Das gauze Jahrhundert, das zwischen Archilochos und Hipponax
liegt, erklärt bis zu einem gewissen Grade, warum Kallimachos
sich eher zu Hipponax als zu Archilocho neigte, wie Herr
Prof. Page feststellte. Dass trotz seiner ungeheuren Gelehrsamkeit
Kallimachos doch nicht ein Gelehrter seiner Zeit sein wollte,
beweist bekanntlich seine Stellungnahme gegen Apollonius und
dessen epische Dichtung.

Ich möchte weiter bemerken, dass während Kallimachos die

Begegnung mit den Musen als einen Traum erzählt, und zwar

genau wie sie Hesiod erzählt hatte, er doch nichts über die

« Dichterweihe» des Archilochos sagt. Dieses Schweigen könnte als

Argument gegen meine Erklärung der Darstellung der Bostoner

Pyxis bewertet werden. Gewiss, es wäre schön, wenn
Kallimachos darüber gesprochen hätte. Sein Schweigen kann aber

auch durch die lückenhafte Überlieferung seines Werkes erklärt
werden.

Im Kallim. Iamb. IV Fr. 194 Pf. möchte ich gerne die Anrede

7tai XocpiTflcSsM als Anlehnung an Archilochos betrachten: vgl.
rXauxs, As7mv£Co redet.

M. Bühler: Ich bin Herrn Kontoleon für seine anregenden

Ausführungen sehr dankbar. Um mit dem zweiten zu beginnen,
so scheint es mir durchaus überzeugend, dass Kallimachos die

Welt des Archilochos wesentlich fremder gewesen ist als die des

Hipponax, bei der die Probleme der Polis ja ganz zurückgetreten
sind. 100 Jahre mag uns vielleicht ein kurzer Zeitraum erscheinen,
damals führten sie entscheidende Veränderungen herauf. Die



252 DISCUSSION

Nichterwähnung der Begegnung des Archilochos mit den Musen
bei Kallimachos scheint mir Ihrer Deutung der Bostoner Pyxis
so wenig zu widersprechen, dass ich mich vielmehr wundern
würde, wenn Kallimachos davon gesprochen hätte. Es handelt
sich dabei doch um eine Lokallegende, die offensichtlich erst in
späterer Zeit erfunden wurde, während Hesiod seine Begegnung
mit den Musen am Anfang der Theogonie, also an repräsentativer
Stelle, selber erzählt. Sie allein konnte kanonisch werden

(vgl. ausser Kallimachos auch Ennius und Properz). Was die

Anrede d> betrifft, so scheint mir dass doch ein wesentlicher
Unterschied zwischen der allgemeinen Anrede in den

Grabepigrammen und der zwar anonymen, aber doch einer ganz
bestimmten Person geltenden Anrede bei Kallimachos zu bestehen.

Ihre Rückführung der Anrede 7tat XapiTaSeto auf Archilochos

(Aermvcco toxi.) ist sehr interessant. Man müsste aber doch noch

untersuchen, ob 7tod nicht auch sonst in der Dichtung vorkommt;
bei Homer ist das sicher der Fall.

M. Treu: Mehr die delphischen Orakel sind es als Archilochos
selbst, in denen sich die Anrede mit 7tat findet. Beim Dichter
selbst sind Anreden mit einem Patronymikon auf - (Svjp das Häufigere.

Zu ergänzen wäre das Bild des Archilochos in hellenistischer

Zeit mit einem Hinweis auf die wissenschaftliche Beschäftigung
mit ihm. Abhängigkeit von der Buchschrift vermute ich in den

Inschriften der Steine E, weil da Dichterzitate in Ekthesis
geschrieben sind. Von der Grösse des Dichters zeugt noch der Hass

gegen ihn, den der anonyme Autor von P. Genav. 271, XIV, 15 sq.
(s. I/III p. Chr., V. Martin, MH 1959, p. 252) mit picrw...
'Opyjpout; xal 'HaioSoup xal 'ApytXoyout; ausspricht (nicht
einfach dem Heraklit nachspricht).

M. Dover: There is an interesting difference between & £eive

and Fr. 7 D. of Archilochus, when Perikles is named in the first
line of the fragment — which may or may not be the first line of
the poem — and d> cpiXs comes afterwards, in line 6.

M. Bühler: Ich stimme Ihnen bei, dass die Anonymität von
&> |elv£ nicht bedeutet, dass Kallimachos seinem Gegner wohl-



ARCHILOCHOS UND KALLIMACHOS 253

wollender gegenüberstand als Archilochos seinen namentlich

genannten Adressaten. Aber die in der Anrede «mein Freund»

liegende Ironie bedeutet doch eine in der Form feinere und

weniger krasse Art des Angriffs.
M. Snell: Der Hinweis darauf, dass der Anfang von Kalli-

machos' 5. Jambus auf Hipponax zurückgreift, ist sehr treffend.

Ein Unterschied besteht aber darin, dass Hipponax sofort mit
unflätigen Beschimpfungen gegen Sannos losfährt, und erst
dann sagt: « Flör zu, ich geb dir einen Rat», während Kallimachos

beginnt: «Ein Rat ist ein heilig Ding», — also sententiös

einen allgemeinen Satz voranstellt, so dass der Einzelfa llgewisser-
massen nur als Beleg erscheint.



H "m ±.

At, -V&RQ*** ,v^ =V--t^.

7 __,: JV- "SA. - f ~---~

:-J -
:

- ^:r'J-L-1 J-. > <* "sh^^r-
'- ' i t'v'' r-.. •_-

I - XK

..- ^V,.«s£ =4. aJC^S ^ -«-*£
.is**
^ •< .rv,'-^

4^3^- : '-._"*.-J ÄiSA"* Ä'L~N SÄSsrt?^»****£«:*
j.a?A Äri^jf,: j^,^iVlvä^s5Ml> ?&"->?? -i-;'r5s

.c.£& "«•'

-Vi "' * II
i^S

*-vr. ^ _c

• vrs

;' k

O? • -" -'&* *±
_ - .4.

^*S^i=Rr*-£ -«^>5»"* f-V r »äs
-~3_ ^-c 1*T -;"-as^. ^gss^t .JIAI-;

^sb.-.s '* • "sr= -' £>.3»

^ j-

i>V

•f"S« #•"•* ..::5&^- •,. «g^"T*1*•-«« *" - •--'" <•" " * "' ^-' —7 "<"= _-._? *.-, --^

=-.. «s» i^»"- : %i •"^ i^"

" " " '" "-"* iin&s^ - -


	Archilochos und Kallimachos

