
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 10 (1964)

Artikel: Archilochos und Paros

Autor: Kontoleon, N.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660614

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

N. M. KONTOLEON

Archilochos und Paros





ARCHILOCHOS UND PAROS

Mein Thema: Archilochos und Paros, wird gerechtfertigt

durch die grosse Bedeutung, die in den erhaltenen
Versen unseres Dichters seiner Heimatinsel Paros zukommt.

Gewiss kehrt bei fast allen Lyrikern der archaischen Zeit
Leben und Schicksal ihrer Heimatstadt oder Wirkungsstätte
häufig in ihren Dichtungen wieder, doch ist der Zusammenhang

mit seiner 71:0~kic, — so weit wir wissen — bei keinem
anderen frühgriechischen Dichter so stark gewesen, wie es

bei Archilochos der Fall ist. Ebenso das alltägliche wie das

politische Leben von Paros spiegelt sich in Archilochos'
Gedichten dauernd wider, und man könnte sagen, ein Ereignis
parischer «Geschichte» — im allgemeinsten Sinne des

Wortes —, auch wenn es sich für uns nicht gleich erkennen
lässt, ist jedesmal der Reiz, der unseren Dichter zum poetischen

Wort antreibt. So gilt Vellerns'1 Bemerkung, dass

Homer und Archilochos nicht nur die ersten, sondern auch
die perfectissimi auctores in ihrem eigenen opus gewesen
sind, in Bezug auf Archilochos auch unter diesem
Blickpunkt: Archilochos ist der erste und — gleichzeitig — der
vollkommenste Polis dichter, wenn ich diesen
Ausdruck gebrauchen darf. Denn Archilochos ist der erste
Vertreter der neuen griechischen Poliswelt, die am klarsten den
Unterschied zwischen der mykenischen und der griechischen
Zeit ausdrückt und die eben im Laufe der geometrischen
Zeit sich ausgebildet hatte.

Während Homer die mykenische Welt in ihrer ganzen
Breite besingt, deckt sich die Welt des Archilochos mit der

1 I, 5: neque quemquam alium, cuius operis primus auctor fuerit, in eo perfec-
tissimum praeter Homerum et Archilochum reperiemus. Vgl. Schmid-
Stählin, I, 389.



40 N. M. KONTOLEON

seiner Heimatinsel1, auch in den Fällen, wo er seinen Blick
in die weite Ferne richtet 2.

Könnte man daher vielleicht schliessen, dass die
archaische Dichtung von Archilochos an des gemeinhellenischen

Charakters, der der homerischen Epik zu eigen ist,
entbehrt? Es ist jedoch besser zu versuchen, diesen Unterschied

zwischen Homer und Archilochos dadurch zu verstehen,

dass wir ihn in die schon von Thukydides in seiner

Archäologie entworfene Entwicklung der frühgriechischen
Geschichte hineinstellen 3. Der trojanische Krieg war das

erste «Werk», welches Griechenland xoivvj slpyatraTo:
Homer besingt danach eine gemeingriechische Leistung;
nach ihm und bis zu den Perserkriegen lebten die Griechen

xaxa toXei4, welche streng voneinander isoliert waren 4.

Diese ungetrübte Poliswelt ist von Archilochos am
reinsten vertreten.

1 Bei dem epischen Dichter ist nicht nur seine Person, sondern
auch die ihn raumlich und zeitlich umgebende Welt, seine eigene
Heimat, seiner Dichtung ganz fremd und fern geblieben. Die ganz
wenigen Falle, wo Homer sich auf die Gegenwart bezieht, zeugen
von einem bestimmt negativen Urteil des Dichters über diese, vgl.
z. B. IL I.271 if., V.302 ff., XII.381 ff., 447 ff., XX.285 ff. 2 Siris
z. B., Fr. 18 D., ist deswegen erwähnt, weil es als schöner und
lieblicher Platz Thasos gegenübergestellt wird. Es ist allerdings zu bemerken,

dass Siris eine ionische Kolonie (Kolophon) gewesen war:
J. Berard, L'expansion et la colonisation grecque, Paris i960, S. 78. Gyges
und seine grosse Tyrannis {Fr. 22 D.) und das Leid der Magneten
{Fr. 19D.) fuhren ebenfalls nach Ostgriechenland, was fur das hier
Vorgetragene nicht ohne Interesse ist. 3 I, 2 ff. 4 Thukydides (I, 15, 2)

sagt ausdrucklich, dass es in der Zeit zwischen Troja und Marathon
weder Hegemonien der grosseren Städte noch Allianzen
gleichberechtigter Städte um grosserer gemeinsamer Feldzuge willen
gegeben hatte. Thukydides macht diese Feststellung bezuglich der
kriegerischen Tätigkeit. Doch das Phänomen lasst sich in allen
Erscheinungen des archaischen Griechentums erweisen. Bei dieser
Feststellung des Thukydides ist auch seine Nachricht in Erinnerung

zu behalten, dass im Krieg um das lelantische Gefilde auch die
übrigen Griechen sich mit Chalkis oder Eretria verbündet hatten:
also grossere Gruppierungen hat es gegeben



ARCHILOCHOS UND PAROS 41

Wenn jetzt die Ich-Welt des Dichters durchbricht1 und
seine Persönlichkeit sich mit seinen Mitbürgern auseinanderzusetzen

hat, so wird der Dichter auf einmal mitten in die
Wirklichkeitswelt gerückt. Die himmelweite Entfernung,
die den epischen Dichter von seinem Stoff trennt, ist dadurch
überwunden; das Eingreifen der Muse ist nicht mehr nötig,
damit sie den entfernten Stoff dem Dichter erschliesse. Damit
ist der überlieferte Glaube, durch den Dichter spreche die

Muse, abgetan. Was der Dichter sagt, sind seine eigenen
pfjirocTa 2, die die Mitbürger verstehen sollen; er ist ihr idealer
Berater und Fürsprecher 3.

Die Musen haben ihm wohl durch die Gabe der Leier die

Fähigkeit geschenkt, zu wissen was in jeder Gelegenheit
zu tun oder zu sagen ist; sie flüstern ihm nicht mehr alles

ein, was er singti. Die Dichtkunst ist mit Archilochos

1 Eine ausfuhrliche Bibliographie besonders bei M. Treu, Archilochos,
Tusculum Ausgabe, München 1959. B. Snell, Die Entdeckung des

Geistes 3, 83 ff. 2 S. Fr. 52 D., E2 Z. 31; vgl. Eph. N. M. Kontoleon

in Arch. Ephemeris, 1952(1954), S. 32-95) S. 87. 3 Archilochos
bezeichnet sich Fr. 1 D. als der Diener des Enyalios und der E7naTccp.evo(;
des Geschenks der Musen, nicht um sich von den Berufsgenossen, Soldaten

oder Dichtern, sondern von den Mitbürgern zu differenzieren. Ein
Gefolgsmann des Enyahos ist Archilochos nicht wegen besonderer
strategischer Eigenschaften — über welche wir gar nichts hören, sondern als
Burger einer « Hoplitenpoliteia» gewesen, wie es alle Mitbürger sein müssen.

Wenn er aber diese Eigenschaft ausdrucklich betont, tut er es para-
deigmatisch, weil er, da von den Musen begnadet, es zu sagen weiss.
4 Jetzt ist auch die Beziehung des Dichters zu der Muse eine andere
gewesen. In der Epik wissen die Musen alles — Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft. Doch was sie dem Dichter einflüstern, das
sind die Gotierhymnen und die Taten der früheren Heroen, nicht das
Verhalten innerhalb der gegenwartigen Wirklichkeitswelt, die in der
Zeit, die die Epik entstehen sah, nicht von Belang war. Bei Hesiod sieht
man vielleicht klar den Wandel in der Rolle,die jetzt der Muse zukommt:
in der Theogonie sind es die Musen (104 ff.), die ihren ganzen Inhalt
erzählen; in den "Epya aber werden die Musen nur aufgerufen um
Zeus zu rühmen. Das ganze Gedicht aber ist schwerlich als ein Loblied
auf Zeus zu betrachten. Die "Epya beziehen sich auf die wirkliche,
die den Dichter umgebende Welt. Anders urteilt W. J. Verdenius,
Entretiens, VII, S. 114 ff.

4



42 N. M. KONTOLEON

zu einer geworden und £7uaTa[xevo<; ist nur der
« Dichter».

Gewiss, was der Dichter jetzt sagt und singt, wurde auch
in der höheren Welt der Vergangenheit gehört. Dem jetzigen
Dichter kommt die Rolle zu, die in der llias z.B. dem
Phoenixx, dem Erzieher des Achilleus bestimmt war.
Phoenix stand dem Achilleus mit Rat und Tat bei. Archi-
lochos steht seiner Stadt bei — sonst aber ist die Aufgabe
beider dieselbe: [xüÖwv pr—^p kann nur der sein, der das

Söipov der Musen weiss, Trprjzv/jp epycov kann nur der
OepoOTCdv des Enyalios sein.

Durch den persönlichen Anteil, den der Dichter jetzt an
dem Schicksal seiner Stadt nimmt, wird er in Raum und Zeit
fixiert, bekommt er seine Persönlichkeit. Dasselbe geschieht
jetzt mit dem Künstler, der durch seine Signatur auch seinen
Anteil an der Stadt behauptet. Lehrreich ist der Vergleich mit
den Kunstformen selbst: den schattenartigen, zeit- und raumlosen

Figuren der geometrischen Zeit folgen die mit
Substanz gefüllten der orientalisierenden Zeit; denn die
Silhouetten der geometrischen Vasenmalerei können nicht
anders begriffen werden als die Schatten, die eine weitentlegene

Welt uns vor Augen wirft: eine ebenso entfernte Welt
ist die, die Homer uns vorführt.

Die Feststellung, dass Archilochos der vollkommenste
Polisdichter ist und dass die Griechen zwischen Troja und
Marathon xccra noXsiq leben und wirken, ergibt eine

merkwürdige Parallelität zur bildenden Kunst: die mykenische
Kunst war mehr oder minder eine einheitliche gewesen, dem

gemeingriechischen Werk des trojanischen Feldzuges
entsprechend. Ebenso bietet die Epoche, die mit den
Perserkriegen in Griechenland einsetzt, auch in ihrer Kunst ein
einheitlicheres Bild im Vergleich zur archaischen Zeit, die
durch das Vorhandensein und das Aufblühen der lokalen

1 IL, IX.442 f.; Epb., S. 94.



ARCHILOCHOS UND PAROS 43

Bildhauer- oder Vasenmalerschulen besonders markiert isth
Die Griechen lebten in dieser Zeit nicht nur politisch xoctgc

koXsu;, sondern auch künstlerisch.
Wenn ich Archilochos als einen Polisdichter bezeichne,

so ist seine Dichtung nur in dem Sinne als lokal zu verstehen,
wie die parische oder die korinthische oder die attische Kunst
als eine lokale Kunst gekennzeichnet werden könnte. Hier
handelt es nicht um das Gemeingriechische, sondern darum,
dessen Komponenten näher kennenzulernen. In dieser Polis-
welt des VII. Jh. mag die Eigenart der Dichtung des Archilochos

wahrgenommen werden.
Es gibt aber noch einen weiteren, sei es auch nur

zufälligen Grund, welcher Archilochos mit Paros noch enger
als jeden anderen «Weisen» mit seiner Heimat verbindet.
Unter den Weisen, die der Rhetor Alkidamas 2 erwähnte,
um zu zeigen, dass « alle die Weisen verehren » — auch wenn
dies aus überlegten Gründen nicht in jedem Falle zulässig
wäre —•, ist nur Archilochos, dessen Ehren uns irgendwie,
dank den zufällig auf den Insel Paros zutage getretenen,
grösstenteils beschrifteten Baugliedern aus dem Archilocheion,
bekannt geworden sind. Es scheint also, die Erinnerung an
Archilochos habe stark auf Paros weitergelebt.

So ist mein Thema unter zwei Gesichtspunkten zu
betrachten: i. Paros in der Zeit des Dichters; z. die Verehrung

des Archilochos auf Paros. Ich beginne mit dem
zweiten.

** *

1 Zu übersehen ist allerdings nicht, dass auch die geometrische Kunst
im grossen ganzen ein viel einheitlicheres Bild als die Archaik aufweist.
Die Aufspaltung der geometrischen Kunst lässt sich erst im Laufe des
VIII. Jh. bemerken. Dieses Phänomen, hängt vielleicht mit dem
Ursprung und der Entwicklung der griechischen Polis zusammen.
2 Bei Arist., Rh. 1398b.



44 N. M. KONTOLEON

Die Verehrung des Archilochos auf Paros ist uns durch
zwei grosse Texte, die auf den Orthostaten des Archilocheion
aufgeschrieben waren, das Monumentum Archilochi und die

Elitas-Inschriften, bekannt geworden. Was ich in der
Veröffentlichung 1 dieses zweiten Textes gesagt habe, will ich
hier nur in gewissen Punkten ergänzen und dabei das wenige
inzwischen zutage getretene Neue hinzufügen.

Seit drei Jahren besitzen wir die Inschrift vom Grabe des

Archilochos, das ungefähr um die Mitte des IV. Jahrh. oder
etwas früher errichtet worden war. Es handelt sich um ein

zweizeiliges Epigramm, welches nachträglich in der
abgehauenen canalis eines ionischen Kapitells des VI. Jh.
eingemeisselt worden ist Tafel II, i. Es lautet:

'Apyihoyoc, Ildpio? TeXecuxXeoq evOocSs xsitou.
T ö Aoxtfxoq txv7][XY)iov o NeoxpeoiVTOt; toS' sÖtjxsv

Es wurde von Prof. Orlandos bei der Ausgrabung einer
frühchristlichen Basilika gefunden 2, die nur wenige Minuten
vom Fundort der Elitas-Inschriften entfernt ist.

Wie die Oberseite des Kapitells klar zeigt (Tafel II, 3),
diente es ursprünglich als Basis eines verlorengegangenen
oblongen Kunstwerkes. Es handelt sich also um ein Denkmal,
das zu einer bekannten Gruppe gehört, von der die Sphinx
der Naxier in Delphi das berühmteste Beispiel ist; zwei
kleinere, weniger bekannte ähnliche Monumente in Delos

1 Ausser meiner Veröffentlichung in der Eph. und dem Bericht in
Praktika, vgl. auch meinen allgemeineren Aufsatz: «Archiloque
d'apres la nouvelle inscription de Paros » in Hellenisme contemporain, X,
1956, S. 397-406. Dort habe ich den Vorschlag gemacht, im Dichter
Borghese der Ny Carlsberg Glyptotek in Kopenhagen Archilochos zu
sehen, ohne zu wissen, dass kurz vorher V. H. Poulsen, Eesportraitsgrecs,

1954, S. 77 Nv. 53 ff. 36-39 schon an diese Identifizierung gedacht hatte.
2 A. K. Orlandos, Ti> £pyov -rij? 'Apx- 'Et., i960, 184, Abb. 206-207
und ebd., 1961, 196 Abb. 202-203. Danach in BCH, 85, 1961, 846,
Abb. 24-25 und ebd. 86, 1962, 858, Abb. 10. Arch. Reports for 1960-61,
S. 22 Abb. 23. Die Abbildungen 1-3 (S. Tafel II 1-3 verdanke ich
der Liebenswürdigkeit von Prof. A. K. Orlandos.



PL WCHb. II



ARCHILOCHOS UND FAROS 45

lassen sich jetzt als parisch erweisen x. Es scheint mir micht
ausgeschlossen, dass die archaische Sphinx, die, wie die

Bearbeitung der Oberseite beweist, von Anfang an das

Kapitell bekrönte, auch von Dokimos als Grabdenkmal des

Archilochos beibehalten wurde. Die Verwendung eines zwei
Jahrhunderte älteren Kapitells beweist, dass Dokimos hier
ein Denkmal errichten wollte, das den Eindruck des der
damals halblegendären Person des Archilochos entsprechenden
Alters machte: hätte die archaische Sphinx auch weiterhin
darauf gestanden, so würde dieser Eindruck erhärtet. Bedenken

könnten sich wohl gegen diese Erklärung erheben, weil,
im Gegensatz zu anderen Gebieten 2, auf den Inseln bis heute
keine Grabsphinx bekannt ist: alle nesiotischen Beispiele
sind Weihgeschenke in Heiligtümern 3. Doch dürfen wir
vielleicht annehmen, dass die halbgöttlichen Ehren, die
Archilochos genoss, es dem Dokimos erlaubt haben, eine

Figur auf dem Grabdenkmal zu werwenden, die auf Paros

nur den Göttern vorbehalten war. G. Richter 4 hat auf das

Kapitell eine Stele setzen wollen, worauf ein porträthaftes
Relief des Archilochos zusammen mit einer Muse einge-
meisselt wäre. Diese Vermutung bringt m.E. jedoch die
Schwierigkeit mit sich, ein aus heterogenen Elementen
zusammengefügtes Denkmal anzunehmen, nämlich eine
archaische, anspruchsvolle Basis für ein spätklassisches
Relief; der Wunsch zum Archaisieren entspricht aber viel
besser der ganzen Sachlage.

1 Erwähnt und teilweise abgebildet bei P. Amandry, F. D. II, La
colonne des Naxiens, S. 28, Tf. 15, 3 u. 16. — Das neuentdeckte parische
Kapitell beweist also unzweideutig die parische Herkunft der delischen
Sphinx. Die yon E. Langlotz, Frühgr. Bildh., 138, vorgenommene
Zuweisung der einen erhaltenen Sphinx an Chios ist allerdings
charakteristisch für die Verwandschaft der chiischen und der parischen Plastik.
2 Vgl. G. Richter, The archaic Gravestones of Attica, London 1961,
passim. 3 Der chthonische Charakter der delphischen Sphinx ist
doch mehrmals betont, Amandry a.a.O., 32.

4 G. Richter, Greek
Portraits IV, in Collection Latomus LIV, 1962, 22 f.



46 N. M. KONTOLEON

Wer der Stifter war, weiss ich nicht, Kreon aber und seine

Komposita 1 begegnen uns häufig auf Thasos. Dokimos war
also kein Fremder.

Im Text des Epigramms stört die Bezeichnung IIdp to«;,

gerade weil das Grab auf Paros selbst stand; der Stolz der
Parier des IV. Jahrh. aber kann diesen Pleonasmus
rechtfertigen.

Wichtig ist, dass es im IV. Jh. ein angebliches Grab
des Archilochos auf Paros gab, wie ich dies postuliert
hatte 2, und dass dieses Grab von den Pariern besonders

gepflegt war; Dokimos scheint nicht als ein Nachkomme
des Archilochos das Denkmal errichtet zu haben. Diese

Pflege gehörte wohl zu den Ehren, die Alkidamas nur wenig
früher für Archilochos bezeugt.

Um dieses Grab ist später das Archilocheion des Mnesiepes
angelegt worden. Es wäre verfehlt, annehmen zu wollen,
dass die Ehren, die im Archilocheion dem Dichter erwiesen
wurden und die ausgesprochen chthonischer Natur waren,
anderswo als auf dem Grabe des Archilochos dargebracht
wurden.

Dass das Grab des Archilochos auf Paros erst von
Dokimos angelegt wurde, ist nicht wahrscheinlich. Wie
richtig bemerkt worden ist 3, ergibt sich aus der Nachricht
des Alkidamas sicherlich, dass die Ehren — und infolgedessen
das Grab — schon seit einer gewissen Zeit vorhanden
waren 4.

** *

1 'Acmixpftov, OiXoxpscov, MsyaxpEtov x.d., s. LG. XII, 8, indices.
2 Eph. S. 50: «Auch wenn Archilochos als nicht hier im Archilocheion)

begraben betrachtet war...». 3 M. Treu, Archilochos, S. 250.
4 Es ist nicht sicher dass der von Athenaios (XIV, 644h) erhaltene
Vers des Komikers Alexis aus seinem Archilochos (ö t>)v sütu/t} vcdcov

Ilapov, 3Xßie 7tp£aßu) sich auf Archilochos bezieht. Der parischen
Uberlieferung über das Grab des Archilochos folgen die zwei
Epigramme der A. P., VII, 71 und VII, 674.



ARCHILOCHOS UND PAROS 47

Das älteste Denkmal, welches uns die Erinnerung an
Archilochos vergegenwärtigt, ist die aus Eretria stammende
und um 460 v. Chr. geschaffene Bostoner Pyxis mit der

Darstellung der Begegnung zwischen Musen und Archilochos

h Da aber die Erklärung dieses Bildes immer
wieder von einigen angezweifelt wird2, muss ich wiederum3
die Gegengründe kurz betrachten.

Das Bild besteht bekanntlich aus sechs stehenden oder
sitzenden Musen, einem Hirtenknaben und einer Kuh; diese

bewegt sich zur letzten Muse hin. Sir John Beazley hatte an
die Dichterweihe des Hesiod auf dem Helikon gedacht und
den Vasenmaler sogar « Hesiodpainter» genannt. Nachdem
aber eine ähnliche Sage über Archilochos bekannt wurde,
deren Elemente der Darstellung der Pyxis genauer
entsprechen, war von selbst — wohl im Sinne Beazley's —
geboten, die Szene mit der « Dichterweihe » des Archilochos
zu identifizieren. Andreas Rumpfmöchte daher den Maler zum
« Archilochosmaler» umtaufen. Die Einwände gegen diese

Erklärung der Darstellung stammen hauptsächlich von
philologischer 4 Seite und werden folgendermassen formuliert:

1) Warum trägt die eine der sechs Frauen ein weisses

Kleid?
2) Wozu hält sie Binden in der Hand?
3) Warum ist die Lyra nicht auf dem Bild dargestellt?

Zum ersten Punkt könnte man zunächst fragen, warum ist
der weisse Mantel der einen und zwar der ersten Muse ein
Gegenbeweis zur gegebenen Interpretation? Dazu bedarf der

1 L. Caskey-J. D. Beazley, Attic Vase Paintings in the Museum of
Boston, I, No. 37, Tf. 13; Kontoleon, Eph., S. 37 f. und Tf. 2-3.
J. D. Beazley Attic Red-fig. Vase Painters2, 1963, 774 («Hesiod?
or rather Archilochus.»). 2 W. Peek, Philologus, 99, 1933, 25 ff.;
W. Kraus, Gnomon, 1961, 329; G. Tarditi, Parola del Passato, XI,
1936, 130 Anm. 1; A. Kambylis, Hermes, 1963, 147. 3 Nach
Philologus, 100, 1936, 36. 4 Gnomon, 29, 1937, 83.



48 N. M. KONTOLEON

Unterschied in der Mantelfarbe der sechs Musen — fünf von
ihnen tragen einen schwarzen Mantel — einer Erklärung. Der
zweite Punkt geht mit dem ersten zusammen: die Binde —
anstatt eines musischen Instruments, das die anderen fünf
Gestalten tragen — wird von der Muse im weissen Gewand,
also der ersten, auf die die Kuh zueilt, gehalten. Der unmittelbare

Kontakt der ersten Muse mit der Kuh und dem Hirten
und zwar im Zusammenhang mit der Tatsache, dass sie einen
weissen, d.h. gewöhnlichen Mantel trägt (also einen der nicht
die Farbe der Nacht hat, während die fünf anderen Musen in
ihrer eigenen Wesensgestalt dargestellt sind) legt die Annahme
nahe, die erste Muse, die von den fünf anderen differenziert
erscheint, vertrete die irdische Erscheinung der Musen, also
die der Frauen, denen Archilochos zuerst begegnet ist. Die
Binde, die sie in der Hand hält, könnte sehr gut eine Papyrusrolle

sein: Die ercsa waren auch den Musen heilig — nicht
nur die Musik in unserem Sinne: Archilochos war, nach dem
theokritischen Epigrammx, IttiSe^oc etleo. ts tcoieiv rcpo?

Xiipav t' <x e t & e t v.

Diese Andeutung zweier Momente der Musenepiphanie,
eine Andeutung, die uns gleichzeitig auf den kategorialen
Unterschied zwischen der Bild- und der Worterzählung
hinweist, könnte eventuell das Fehlen der Leier — Punkt 3,
der als das wichtigste Bedenken angesprochen wird —• vor
den Füssen des Archilochos erklären. Dem Biographen nach
hat Archilochos die Musen zuerst als gewöhnliche Frauen

gesehen und dann, nach dem scherzhaften Gespräch, der
ÄvTtSocu?2 der Kuh gegen die Leier und dem
Verschwinden der Musen und der Kuh, hat er verstanden,
die Frauen seien die Musen gewesen. In der Kunst können

1 [Theoc.], Epigr. XXI. 2 Warum keine « Gegengabe» hier vorliegt
und warum dieses Motiv mit dem im Hermeshymnos vorkommenden
Austausch der Lyra des Hermes mit den Rindern des Apollon nicht zu
vergleichen ist, vgl. nach Peek a.a.O. 26, Kambylis a.a.O. 142, kann ich
nicht verstehen.



ARCHILOCHOS UND PAROS 49

sehen und verstehen — in dem Sinn, welcher hier
gemeint ist — nicht so scharf getrennt werden. Das Kunstwerk
existiert nur durch das Auge: Der Hirtenknabe sieht die
Musen als Musen durch seinen Verstand, also in ihrer
Wesensgestalt und in ihrer eigenen Sphäre. Die Darstellung
der fünf Musen ist eine Vision: 1 die erste wirklich dem
Archilochos als Frau erschienene Muse stellt die Verbindung
zwischen den beiden Welten her.

Und wie die Epiphanie in der Nacht im Mondschein
geschehen ist, also in einem dem himmlischen entgegengesetzten

Bereich, so ist die schwarze Farbe des Mantels die
allein geeignete für die fünf Musen 2.

Wenn nun Archilochos die Musen in ihrer Wesensgestalt
sieht, so sieht er auch dreimal die Leier in den Händen der
Musen. Dass er die Musen und die Symbole der Musik und
der Dichtkunst im Bilde sieht, ist, m.E., gleichbedeutend mit
der ihm von den Musen hinterlassenen Leier. Was könnte
in einem Bild eine Leier vor den Füssen eines Knaben heissen?

Dass er der Leier nicht wert war Ein Dichter ist immer mit
dem musischen Instrument in der Hand, oder irgendwie mit
ihm verbunden, dargestellt.

Eretria 3, der Fundort dieser Vase, erhärtet die
Identifizierung des Vasenbildes mit der parischen Erzählung. Wie
wir unten sehen werden, gehört Eretria dem gleichen
geistigen und politischen Kreis wie Paros an. In den Kämpfen

1 Vgl. was ich Eph. 5 8 geschrieben hatte: « Die Darstellung der Musen
gibt das Wunder wieder. Die Musen werden in ihrer eigenen Sphäre
dargestellt, Archilochos schaut sie nur innerlich in ihrer göttlichen
Gestalt.» 2 Auf die Darstellungsart des Gotterbildes in der klassischen

Kunst kann ich auf N. Himmelmann-Wildschutz, Zur Eigenart
des klassischen Götterhildes, München, 1959, hinweisen, der auch die

Pyxis mitberücksichtigt hat. 3 Die Vase ist freilich attisch. Dies ist
aber kein Grund (vgl. Peek a.a.O., 25) zur Ablehnung meiner Erklärung.

Der Bestimmungsort und Empfanger einer antiken Vase sind
sicherlich mit zu berücksichtigen bei der Interpretation der Darstellung;

eine ebenfalls weissgrundige Schale, die jüngst in Delphi gefunden
worden ist, bestätigt es mit vielen anderen.



5° N. M. KONTOLEON

Eretrias gegen Chalkis haben Paros und Archilochos sicherlich

Eretria beigestanden.
Wenn uns nun die Sage in Eretria begegnet, so sollte sie

auf Paros noch mehr verbreitet gewesen sein. So ist der
Schluss gestattet, dass dem Dichter schon damals besondere
Ehren auf seinem Grab zuteil wurden.

Die Begegnung mit den Musen ist der besser erhaltene
Teil der Archilochosvita in der Inschrift Er Sie war parisches
Gut, das mit Delphi nichts zu tun hatte. Die Musen waren
keine Hauptgottheiten von Delphi —- besonders aber in der
Art, wie sie dem Archilochos erschienen waren, lassen sie

einen ausgesprochen antidelphischen Geist erkennen. Nacht
und Mondschein sind dem Apollon feindlich — also gar
nicht geeignet für die delphische Propaganda 1. Aber auch

sonst kann man schwerlich Tarditi's These 2 annehmen, die

Biographie sei nicht parisch, sondern delphisch, d.h. ad

gloriam des delphischen Gottes verfasst.
In Delphi gab es keine, mindestens keine so alten Archive,

und es ist bekannt, dass Delphi einmal Aristoteles und Kal-
listhenes beauftragt hat, die Listen der Pythioniken
zusammenzufassen 3; sicherlich handelte es sich dabei nicht um
eine Abschrift der Archive. Aus der Menge der literarischen
oder auf literarische Tätigkeiten sich beziehenden delphischen

Inschriften erfahren wir, dass Hymnen, Geschichten,
die Delphi interessierten, oder Listen von einem Gelehrten,
der nicht einmal Delphier war, als persönliche TcpayuaTeia
aufgefasst und dem Gotte in Delphi geweiht wurden. Dass
Demeas oder ein anderer dem delphischen Gotte zu Ehren

1 Es wäre eine Übertreibung, mit diesen nichtapollonischen Zügen der
Musen das dionysische Element der delphischen Religion verbinden
zu wollen. — In den Musen, wie sie hier erscheinen, sehe ich nach wie
vor (S. Eph., 69 ff.) einen Nachklang ihres ursprünglichen chthonischen
Charakters. 2 G. Tarditi, « La nuova epigrafe archilochea», in Parola
del Passato, XI, 1956, 122 ff. 3 Über die ganze Frage s. meine
Bemerkungen: « Zu den literarischen dvotypcetpcd» in Akte des IV. intern.
Kongresses für gr. und lat. Epigraphik, 1964, 192 ff.



ARCHILOCHOS UND PAR0S 51

wirkliche oder fiktive Orakel zusammenstellte und herausgab,
ist gut möglich, aber eine Biographie, in der das Anliegen
des Verfassers die Liebe des Dichters zu seiner Heimat, also

Paros, ist, kann unmöglich als nicht parisch bezeichnet
werden. Auch dass Demeas, der die Liste der parischen
Archonten als das Gerüst seiner Archilochos — Biographie
verwendet hatte, nicht der Verfasser einer Biographie
unseres Dichters war, fällt schwer zu glauben.

Eine Frage, die auch angeschnitten werden muss, ist, was
das Archilocheion eigentlich war. Meine Erklärung, es sei

ein Gymnasion gewesen, ist nicht allgemein angenommen
worden 1. Ein Fehler von mir war sicherlich, dass ich nicht
ausdrücklich sagte, dass das Archilocheion der musische Teil
des Gymnasions war, dem der gymnastische Teil
gegenüberstand —, genau wie musische und gymnische Spiele
scharf getrennt werden.

In der Inschrift ist das Archilocheion als tslxövo? und als

to7to<; bezeichnet. Diese beiden Wörter, ganz unabhängig von
ihrer grammatischen und realen Bedeutung, sind in Bezug
auf Gymnasien häufig zu finden 2.

Für die Anlage der Lehranstalt Piatons in der Akademie
lesen wir, dass sie ein Temenos war 3. Das Diogeneion, ein

Gymnasion in Athen, wird ebenfalls als Temenos 4

gekennzeichnet: das Wort finden wir auch im Gymnasion von
Pergamon5; in allen diesen Fällen ist das Temenos der
sakrale Teil des Gymnasions. In zwei Epigrammen aus

Amorgos wird als Temenos das ganze Gymnasion bezeichnet6.

1 Peek a.a.O., 14, Anm. 2 sieht das Fehlen von Hermes aus den
Orakeln als einen Gegengrund an. Doch Syll3, 959 werden nur die
Musen und Herakles erwähnt, — zweifelnd auch M. Treu, S. 207.
2 Dass beide gleichbedeutend sind habe ich Philologus 100, 1956, 34
dargelegt. 3 AiSaaxaXetov ev Tyj 'AxaSyjpiqc auvea-rqaaTO, pipop ti
Toiixou toü Tufrvaatou, TEpEvop ätpopicsap Tat? Moüaatp, Olymp., p. 4,
15h; 7rpö 8i toü StSaoxaXElou t 6 p e v o <; xaüiipcoaE xaip Moüaap;, Vit.
anon., S. 8, 12 f. (Westermann). 1 IG II2, 1011, 41; 10392, 56.
0 Ath. Mitt., 1908, 381, Nr. 3, Z. 6. 6 IG XII, 7, 254 u. 447.



52 N. M. KONTOLEON

Das Wort totto? finden wir als eine örtliche Bezeichnung
im Gymnasion von Priene h

Wenn das Archilocheion aber kein Gymnasion2
gewesen ist, was könnte das Heiligtum eines Dichters, in
welchem sich auch Altäre der die toxiSsigc fördernden
Götter befanden, anderes gewesen sein? Aus den Orakeln
erfahren wir, dass es sich nicht um eine allein stehende

Grabanlage des Dichters handelte, d.h. um ein einfaches

Heroon in einer parischen Nekropole. Gymnasien wie die

Homereia oder das Mimnermeion können als

entscheidende Parallelen gelten3. Und wenn wir von Mouseia
hören, die den Gymnasien angeschlossen waren, wie in der
Akademie Piatons, so sind sie nichts anderes als der sakrale Ort
für die Verehrung der Musen, die den Unterricht schützten.

Wenn wir nun sagen, dass sich die Gelehrten im
Archilocheion mit dem Unterricht beschäftigten, so soll das Wort
«Unterricht» nicht missverstanden werden. Auch die

Philosophenschulen und vereinzelte Sophisten oder Redner
wirkten in den Gymnasien.

Die Annahme, dass das Archilocheion auf Grund der
Initiative Delphis entstand, um die fama des Dichters zu
rehabilitieren, ist vielleicht ein zu moderner Gedanke. Die
Tätigkeit der im Archilocheion verweilenden Gelehrten wird
durch die Archilochosvita und das marmor parium bezeugt.
Der Entstehungsgrund dieser Chronik ist sofort ermittelt,
wenn wir sie als das Werk eines Gelehrten des Archi-
locheions betrachten, denn eine griechische Inschrift war nie
an einem beliebigen Orte aufstellbar. Die parische Chronik
diente der öffentlichen Erziehung, die nur in den Gymnasien
betrieben wurde 4: das Gymnasion, also das Archilocheion,

1 Inschr. v. Priene, 112, Z. 113. 2 S. im allgemeinen M. P. Nilsson,
Die hellenistische Schule, München 1954 und die ausführliche These von
J. Delorme, Gymnasion (Bibliotheque des ecoles frangaises d'Athenes
et de Rome, Nr. 196, Paris i960). 3 Eph., S. 50, Anm. 7.

1 Vgl.
Akte... (s. S. 50, Anm. 3), S. 200.



PLANCHE III

z. Orthostat E3 aus dem Archilocheion.



ARCHILOCHOS UND PAROS 53

ist der einzige Ort, wo ein solcher Text aufgestellt werden
konnte.

Literatur und Wissenschaft wurden nicht nur in den

grossen Städten gepflegt. Grosse Namen der griechischen
Literaturgeschichte finden wir auch in kleineren Städten.
Die Namen Aristoteles, Isokrates, Theophrast u.v.a. seien

bloss erwähnt.
Ist aber das Archilocheion, wenn es zu sagen erlaubt ist,

eine Miniatur des alexandrinischen Mouseions, so müssen

wir erwähnen, dass auch im alexandrischen Mouseion
musische Spiele nicht fehlten. Von Ptolemaios wissen wir,
dass er Musis et A.pollinis ludos dedicavit, et, quemadmodum

athletarum, sie communium scriptorum victoribus praemia et
honores constituit L Also wiederum eine agonistische Anstalt!

Zur Vervollständigung muss ich hier auch die weiteren
Orthostaten des Archilocheions erwähnen, die nicht in
meiner Veröffentlichung der Archilochosinschriften
besprochen sind. In Praktika (1950 (1951) S. 260 ff., Abb. 5-6)
habe ich den Orthostat E 3, der mit der Zeichnung einer

Fusspur versehen und mit einigen damals nicht gänzlich
gelesenen Namen beschriftet war, veröffentlicht. Die Namen
sind wie folgt zu lesen (s. Tafel III, 2:

Zcocnfxoc; 'ApxAo/xo(u)
(E)xoTOXt;/' HpaxAe[f(o)u
Tfpapxo?
rVcöx(o)i;.

Die Namen sind im III. oder IV. nachchristl. Jh. mit
gewisser Sorgfalt geschrieben worden.

Weitere Marmorblöcke mit Fusspur und Namen —
Zosimos kommt wieder vor — sind in der erwähnten
frühchristilichen Basilika gefunden worden. Dass alle Namen

1 Vitruv. 7, Praef. 4; Str. XVII, 793-4. Vgl. W. F. Otto, Die Musen,
S. 36.



54 N. M. KONTOLEON

von Epheben stammen die das Gymnasion besuchtenx,
ist einleuchtend; denn nach Ausweis neugefundener
Inschriften hatte das Gymnasion von Paros in späterer Zeit
eine grosse Blüte erlebt. Dass die Epheben die Wände des

Archilocheion zur Verewigung ihrer Namen, wie dieser
Orthostat E3 beweist, verwendet haben, ist nur natürlich.

Im Museum von Paros habe ich nachträglich einen
weiteren Orthostaten entdeckt, E4, auf welchem der vordere
Teil einer Kuh 2 eingemeisselt ist. Kein Zweifel, dass es

sich um die Kuh des Archilochos handelt. Wahrscheinlich

trugen weitere Orthostaten die übrigen Figuren der
Musenepisode, sodass ein Fries die Wand des Archilocheion
schmückte.

Die Vermutung, dass gerade dieser Fries das Werk des

Sosthenes3 ist, welches er in seinem Epigramm erwähnt, habe
ich schon ausgesprochen: Das xaTocyXataa? des Epigramms
spricht vielleicht dafür.

Da wir die Lücke zwischen der Bostoner Pyxis und der
Lebenszeit von Archilochos nicht überbrücken können,
betrachten wir jetzt — so weit es möglich ist — Paros als die
unmittelbare Welt, welcher Archilochos angehört.

Was können wir nun über Paros im VII. Jahrh. wissen?
Und was könnte uns das ganze Leben auf der Insel, wenn

1 Der Name EXauxoi; kommt in der parischen Ephebenliste, IG, XII,
5, 144, 2 wieder vor. Auf das Gymnasion weisen auch die Schriftfehler
hin: das zweite x bei 'Apx.lXoxoc; ist nachträglich zwischen den zweien O
und etwas höher eingeschrieben; statt Exotoxin steht 'Exotta?; statt
'HpaxXstTou steht 'HpaxXsWk); statt rXccCxo? steht rXocuxa?; es ist
sehr wahrscheinlich, dass Z. 2, ApxlXoxo? ein Schreibfehler für —
X6you ist. 2 Philologus, 100, 1956, 35 f. Abgebildet; BCH, 80, 1956,
334 Abb. II; Arch. Reports, 1955, 28 Abb. 29. 3 Fr. 51 D., B col.
IV, Z. io ff.



ARCHILOCHOS UND PAROS 55

auch nur ungefähr,vergegenwärtigen? Archilochos selbst ist
die Hauptquelle; die trümmerhafte Erhaltung seiner
Gedichte erschwert freilich das richtige Verständnis seiner
Verse über die damalige Lage auf Paros. Von Archilochos-
fragmenten ebenso wie von den späteren zerstreuten schriftlichen

Nachrichten abgesehen, ist der archäologische
Befund — oder könnte es zumindest sein — der sicherste

Wegweiser zu unserer Erkundung der besonderen
Physiognomie und der Lebenverhältnisse der ägäischen Insel, auf
welcher Archilochos geboren wurde und gestorben ist.

Ich habe vorhin auf die Bedeutung der Poliswelt in der
archaischen Zeit für das politische wie das künstlerische
Leben der Griechen aufmerksam gemacht. In der Archäologie

ist bekanntlich das Auffinden dieser lokalen Eigentümlichkeiten

in den Werken der bildenden Kunst eine
Hauptaufgabe der Beschäftigung mit frühgriechischer Kunst.

Paros gehört bekanntlich der Gruppe der nördlicheren,
ionischen Kykladen an, während die südlicheren, unter denen
Melos und Thera die wichtigsten sind, von Dorern bewohnt
waren. In der künstlerischen Tätigkeit ist jedoch eine
völkische Differenzierung zwischen Nord- und Südkykladen
nicht festzustellen. Jeder Versuch, die dorischen Züge der
Kunst von Thera und Melos aufzufinden, ist, m.E.,
gegenstandlos. Denn wie die Kunst des östlicheren Rhodos
dem Kreise der ostionischen Kunstzentren angehört, ist dies
auch der Fall mit Melos und Thera; die Kunst der dorischen

Kykladen ist von der der ionischen nicht zu trennen L
In einem vor kurzem erschienenen Aufsatz 2 habe ich zu

zeigen versucht, dass Vasenmalerei und Plastik, die auf
Thera gefunden sind, am engsten mit der Kunst von Naxos
zusammenhängen, wobei Naxos das Zentrum eines Kunstkreises

ist, welchem Thera angehört.

1 E. Homann-Wedeking, Die Anfänge dergriech. Grossplastik, 98 ff. 116;
N. M. Kontoleon, Epet. 'Emx-qpip <3>iX. ExoXt}<; Ilav. 'AOtjvüv)
8, 1957-58, 218 ff. 2 Ath. Mitt., 73, 1958 (erschienen 1962), 117 ff.



56 N. M. KONTOLEON

Diesem naxischen Kreise steht ein anderer gegenüber,
dessen Ausgangspunkt Paros ist. Paros und Naxos sind also
die zwei grossen künstlerischen Zentren der Kykladen, die,
obwohl beide ionisch, doch je eine eigene, von einander
unterschiedene Kunst in der archaischen Zeit besassen.

Man hat einst in der frühgriechischen Keramik der

Kykladen eine besondere Richtung beobachten wollen, die

man als « argivo-cycladique» 1 bezeichnet hat. Wir wissen

jetzt, dass diese Richtung auch in der Plastik zu bemerken
ist, und dass dabei als kykladisch das Naxische, als argivisch
eher das Korinthische zu verstehen ist2: Naxos war
tatsächlich in der ganzen archaischen Zeit nach Westen
orientiert 3 und zwar in ausgesprochenem Unterschied zu
Paros, dessen Bande mit dem ionischen Osten erstaunlich
stark und eng waren. In einer solchen Differenzierung innerhalb

der kykladischen Kunst sieht man gleich, wie wenig
die Verteilung: dorische und ionische Kykladen, von Belang
sein kann. Ähnlich liegt z.B. auch der Fall in Bezug auf die

Wege des ionischen Handels, welche auf keinen
Stammesunterschied weisen 4.

Sehr alt und sehr eng sind bekanntlich die Beziehungen
von Paros zu Milet gewesen 5. Die Frage ist aber wohl zu
erörtern, ob diese Beziehungen einfach als das Ergebnis
politischer und wirtschaftlicher Spekulation zu verstehen
sind, oder ob nicht vielleicht ein viel tieferer Zusammenhang
zwischen Paros, Milet und den mit Milet besonders
verbundenen ostionischen Städten am Werk war.

Die Tatsache, dass Milet und Paros ionisch waren, erklärt
nicht genügend die altbewährte Freundschaft beider Städte,
und zwar um so weniger als diese Freundschaft in zwingender

1 Ch. Dugas, Ceramique des Cyclades, Paris 1925, 140 ff. (geometrische

Zeit), 229 ff. (orientalisierende Zeit). 2 Kontoleon, Atti del
sett. Congresso intern, di archeologia classica, I, 268. 3 Kontoleon,
a.o., S. 268. 4 C. Roebuck, Ionic Trade and Colonisation, 71 ff.
6 O. Rubensohn, RE, s.v. Paros, 1804 ff.; Eph., 83 f.



ARCHILOCHOS UND PAROS 57

Konsequenz zur Feindschaft Milets gegen Naxos führte, was
nicht bemerkt worden ist.

Diese alte Feindschaft Milets ist auch in Aristagoras
Feldzug gegen Naxos um 500 v.Ch., wohl zum letzten Mal,
wieder zu finden h Wenn die -KOLykzc, von Naxos von der
Insel vom Demos vertrieben und nach Milet geflohen
waren, so ist klar, dass sie dort eine sichere Hilfe zur
Wiedergewinnung ihrer Heimat, bzw. der Herrschaft über ihre
Heimat zu finden glaubten. Die Tatsache, dass sie £svot
des Aristagoras waren, wie Herodot sagt, kann nur als

Vorwand betrachtet werden.
Es entspricht ja durchaus den griechischen Verhältnissen,

dass jedes Mal die Verbannten den Weg in die Stadt suchten,
die der erbitterste Feind ihrer Heimat war.

Wie ist es nun möglich, diese politischen Verhältnisse
der Insel Paros mit ihrer Kunst im Zusammenhang zu
bringen? Beginnen wir mit der parischen Keramik.

Von dieser kann man erst sprechen, seitdem 1929 2 eine

Vasengruppe der orientalisierenden Zeit, die hauptsächlich
aus Thera 3 bekannt ist und die früher einmal Böotien 4,

einmal Euboia 5 zugewiesen war, auf Paros lokalisiert wurde.
Diejenigen Vasen, die mit dieser Gruppe als deren Vorstufen
aus der geometrischen Zeit6 vereinigt wurden, sollen uns hier
nicht interessieren.

Es ist aber schwer zu erklären, warum diese angeblich
parischen Vasen, von welchen nicht eine einzige Scherbe 7

auf Paros selbst gefunden wurde, einerseits massenhaft nach
Thera ausgeführt worden sind, andererseits aber auf Delos
fast gänzüch fehlen, obwohl Paros durch eine beträchtliche
Anzahl von Denkmälern auf Delos vertreten ist; doch dem

1 Hdt., V, 28 ff. 2 E. Buschor, Ath. Mitt., 54,1929,142 ff. 3 Thera,

II, 198 ff.; Ath. Mitt., 1903, 183 ff. 4 Jahrb. des Instituts, 1899,
79 f. 6 Dragendorff, Thera, II, 198 ff.; E. Pfuhl, Ath. Mitt. 28,

1903, 183 ff. 6 Buschor, ebd. 145. 7 O. Rubensohn, R. E. s. v.
Paros, 1859.

5



5« N. M. KONTOLEON

erstaunlichen Fehlen dieser angeblich parischen Vasen auf
Delos steht die Tatsache gegenüber, dass fast die Hälfte der
auf der heiligen Insel gefundenen Vasen des VII. Jh. die

sogenannten melischen Vasen ausmachen h Dies ist um so

unverständlicher, da Melos als dorische Insel von der deli-
schen Panegyris fernbleiben musste, und tatsächlich hören
wir gar nichts über irgendwelche Beziehungen zwischen
Melos und Delos, auf die auch sonst gar kein delischer Fund
hinweist.

Die Lösung dieser Frage liegt auf der Hand, wenn wir
annehmen, dass die «melischen» Vasen parisch sind, wie
ich in dem erwähnten Aufsatz2 vorgeschlagen habe. Diese

Zuweisung lässt sich erhärten, wenn man die
Auffindungsorte der sogennanten melischen Vasen überblickt.
Thasos ist in erster Linie zu nennen und ferner Neapolis
(das heutige Kawalla), an der gegenüberliegenden thraki-
schen Küste 3; auf den Kykladen sind auf Delos, Siphnos 4

und Melos selbst melische Vasen oder Fragmente ans Licht
gekommen 5. Auch auf Paros selbst fehlen melische Vasen
nicht6: auch in jüngst aufgedeckten archaischen Gräbern
ist melische Keramik vorhanden 7.

Siphnos ist die Insel, die man von der Stadt Paros in
ihrer ganzen Länge den Horizont beherrschen sieht. Diese

geographische Lage erklärt zur Genüge ihre künstlerische

1 Hauptsächlich aus den Gräbern, aber auch sonst von der ganzen
Insel stammend. 2 Ath. Mitt., 73, 1958, 133 ff. Vgl. auch Gnomon,
1962, no. Es ist zu bemerken, dass O. Rubensohn, Das Delion von

Paros, 1962, 107, die parische Herkunft der « melischen» Vasen lange
erwogen hatte, um sie aber abzulehnen; seine Erwägung ist bis 1963
unbekannt geblieben. 3 Thasos und Neapolis: Kontoeeon, a.a.O.,
134, Anm. 83. Viele wichtige «melische» Vasen und Vasenfragmente
hat auch vor kurzem der Ephor Herr D. Lazarides in Kawalla
gefunden. 1 BSA, 44, 1949, 48 ff. 6 Melische Scherben aus Melos
sind gesichert. Die alte Angabe, die melischen Amphoren des Athener
Nationalmuseums stammen aus Melos, darf nicht angezweifelt werden.
6 O. Rubenson in AM, 42, 1917, 85 ff.; Ders., Das Delion von Paros,
1962, S. 107. 7 'Ap^. AeXxiov, 16 (i960), 1962, B, Xpovota 245.



ARCHILOCHOS UND PAROS 59

Abhängigkeit von Paros; es genügt, allein auf das gemeinsame

Alphabet und den starken Anteil parischer Bildhauer
am Siphnier-Schatzhaus in Delphi hinzuweisen.

Melos Hegt südlich von Siphnos; von Paros ist es auch

sichtbar, keiner anderen grösseren Insel ist es näher als

Paros. Nichts ist auf Melos gefunden worden, was an das

blutverwandte Thera erinnern könnte. Die archaischen
Marmorbildwerke aus Melos, wie den bekannten Kuros des

Athener Nationalmuseums1, pflegt man gewöhnlich mit
Naxos in Zusammenhang zu bringen. Doch gehören diese

offenbar einem östlicheren Kreis an2, der entweder auf
Naxos selbst als ein dem «argivo-kykladischen» parallel
laufender Strom zu lokahsieren ist, oder, was mir jetzt
wahrscheinlicher vorkommt, von Paros ausgegangen ist.
Im fünften Jahrhundert stehen die melischen Kunstwerke
unter starkem parischen Einfluss: die « melischen ReHefs»,
diese kleinen, schönen, reliefierten Tonplatten sind kaum
ohne das Vorhandensein und den unmittelbaren Einfluss
der parischen Kunst zu verstehen 3. Dies gilt auch für die
auf Melos vereinzelt aufgefundenen Kunstwerke, wie z.B.
den herrhchen Reliefköpf4, vielleicht der Aphrodite, auf
einem schildartigen Diskosfragment. Melos stand also Sicherheit

während der ganzen archaischen und klassischen Zeit
unter dem Einfluss parischer Kunst. Es ist merkwürdig, dass

einzelne Gruppen oder einzelne Werke, die aus Melos

stammen, wohl als parisch beeinflusst erkannt worden sind;
es wurde aber dieser Einfluss immer als eine vereinzelte

zufäüige Erscheinung betrachtet, ohne dass man jedoch

1 W. Deonna, Apollons archaiques, Nr. 114; G. M. Richter, Kouroi2,
Nr. 86, Abb. 273-279. E. Buschor, Frühgr. Jünglinge, 64 ff., Abb. 76-77.
Kontoleon, Epe/., passim. 2 Kontoleon, Ath. Mitt., 73, 1958,
S. 133.

3 P. Jacobstahl, Die Melischen Reliefs (1931), 153, hat den
Stil der melischen Reliefs als nesiotisch-ionisch bezeichnet, deren
Spuren nach Naxos, Paros, Chios und dem nordgriech. Festland
führen. Diesen Stil jetzt als parisch zu bezeichnen, ist nicht sehr gewagt 1

4 Ch. Karusos, JHS, 71, 1951, 96 ff., Tf. 37.



6o N. M. KONTOLEON

hierin eine allgemeinere Orientierung der Insel Melos
wieder erkannt hätte, eine Orientierung, die vorläufig aus
Verkehrs- oder Handelsbeziehungen zu erklären ist. Auch
in diesem Fall sieht man, dass das Anliegen, die verschiedenen
dorischen und ionischen Kykladen zu unterscheiden, die

Anerkennung einer allgemeinen Beziehung zwischen Paros
und Melos in künstlerischer Hinsicht ausgeschlossen hat.

Die Masse der bekannten melischen Vasen, die ich Paros

zuschreibe, lässt man um 660 v. Chr. beginnen 1; einige aus
dem unpublizierten grossen Fund der delischen Reinigung
von 426/5 im Museum von Mykonos mögen etwas älter
sein.

Eine ältere Phase der melischen Keramik wird m.E.
durch eine Vasengruppe vertreten, die einmal der Insel
Siphnos zugewiesen wurde 2; ausser von Delos, ist diese

subgeometrische Gruppe auf Siphnos 3, Paros 4 und Kimo-
los 5 bekannt, auffallenderweise, mindestens bis jetzt, aber
nicht aus Thasos. Ist die Zuweisung auch dieser ex-siphni-
schen älteren Gattung an Paros richtig 6, dann ergibt sich
ein neues Datum für die Kolonisation von Thasos, die somit
gleichzeitig mit den « melischen», jünger als die bisher siph-
nisch genannten Vasen wäre.

Kann nun das Bekanntwerden der parischen Keramik
etwas Besonderes für das Thema « Archilochos » bedeuten?
Eine kunstgeschichtliche Würdigung dieser Keramik hätte
uns zu weit geführt. Ich kann hier nur allgemein die melische
Keramik als diejenige charakterisieren, die mehr als jede
andere kykladische Vasengattung, oder sogar im Gegensatz
zu ihnen, einen ausgesprochen ostionischen Charakter

1 F. Matz, Gesch. d. gr. Kunst, I, 262. 2 Ath. Mitt., 54, 1929, 160.
3 ESA, 44, 1949, 31 ff. passim. Pf, 12 ff. passim. 4 O. Rubensohn,
Ath. Mitt., 1917, 77 ff.; Das Delion von Paros, 1962, S. 100 ff. 6 Ath.
Mitt., 69-70,1954-5 5,153 ff., Beil. 5Öff. 6 Die Meinung Rubensohn's,
Paros, 1859 f. und Das Delion, 84 f., es hätte keine bedeutende parische
Keramik gegeben, weil Paros keine geeigneten Tonlager besessen hat,
ist unhaltbar.



ARCHILOCHOS UND PAROS 61

aufweist. Eine « gewisse Angleichung der melischen Vasen

an ostionische Vorbilder», wird von Buschor1 ausdrücklich

betont. Wenn trotzdem «im Blute der Verfertiger der
melischen Vasen ein dorischer Einschlag» ausfindig
gemacht wird 2, ist dies eher der verhängnisvollen bisherigen
Beheimatung dieser Vasen auf einer dorischen Insel
zuzuschreiben. Man könnte sogar glauben, dass auf den naxischen
oder den früher parisch genannten Vasen ein dorisierender

Zug, eben das vorhin genannte «argivo-cycladique»,
stärker zum Vorschein kommt 3.

Eine tiefere Analyse 4 des Stils der melischen Vasen hat

ergeben, dass bei ihren Figuren « das Gefühl für die Festigkeit

des inneren Zusammenhangs nicht Schritt mit dem
Streben nach prächtiger imponierender Wirkung hält».
Dies ist aber ein ganz ostionisches Merkmal. Auch der
«Ausdruck bewegter Stimmung», « die Einbindung des

Bildes in einem reichen und gesättigten dekorativen
Zusammenhang» lassen die ionische Prächtigkeit sich voll
ausausdrücken. Kann die Tatsache, dass die Darstellungen der
melischen Vasen so sehr in ihrem dekorativen Zusammenhang

verwoben sind, und zwar in einer Weise, dass das

Dekorative nicht als etwas Untergeordnetes erscheint, nicht
an die Anchauung des Archilochos erinnern, welcher die
Natur in ihrer Integrität zu vergegenwärtigen versucht? Der
Maler der « melischen» Vasen zielt nicht mehr auf die reine,
scharf umgerissene Erzählung ab; die umgebende Welt,
reichlich durch lineare und vegetabilische Elemente —
Bäume kommen öfter vor — dargestellt, ist mit der höheren

1 Griechische Vasen, 58. 2 F. Matz, a.a.O., 267. 3 Im Vergleich
mit den « melischen» sind die Figuren der naxischen und der
«parischen» Vasen tektonischer gebaut, stehen viel fester und sind
von Füllornamenten fast frei. 4 F. Matz, a.a.O., 262 ff.. Vgl. die
Tff. 174-177 (naxisch) und 180-182 (ex-parisch) mit 169-173 A (melisch).
Die von Matz ebd. festgestellte Abhängigkeit der «melischen» Vasen
von Minoischen spricht eher für ^eine nichtdorische Gesinnung des
« melischen » Stils.



6z N. M. KONTOLEON

Welt der Götter und der Menschen zusammengewachsen;
wirkliche und phantastische Tiere beleben die reich blühende
Natur.

Bezüglich der «melischen» Keramik ist noch zu
bemerken, dass auch ihre — zwar nicht ohne jeglichen Grund —
mehrmals betonte Verwandtschaft mit den gleichzeitigen
kretischen Vasen*, keineswegs den parischen Ursprung
ausschliesst: denn die Verwandtschaft mit dem Kretischen
kann nicht dorische Gesinnung heissen. In der kretischen
Kunst des VII. Jahrhunderts kommen dorische Elemente
schwerlich in ausgeprägter Weise vor; schon in der däda-

lischen Kunst sind die dorischen Komponenten viel
schwächer als sie auf dem Peloponnes vorkommen, wie
F. Matz einst hervorgehoben hatte 2. Wie wenig man von
einer echt dorischen Kunst im Kreta des VII. Jh. zu sprechen

berechtigt ist, zeigt die Feststellung, dass auf Kreta

gar kein dorisches Kapitell des VII. oder des VI. Jh. gefunden

worden ist. Das einzige, sehr altertümliche Kapitell,
das wir von der grossen dorischen Insel kennen, ist äolisch —
oder — wie man neuerdings zu sagen pflegt — proto-
ionisch3. Zu übersehen ist ferner nicht, dass als Architekten

des prächtigen Artemisions in Ephesos um die

Mitte des VI. Jh., mit welchem die ionische Ordnung
ihre Gestalt gewonnen hat, Chersiphron und Metagenes
überliefert sind, die bekanntlich Kreter aus Knossos

waren 4.

Köstliche Werke der früharchaischen Zeit sind die

getriebenen Bronzereliefs, die mit Darstellungen der

Religion und des Epos versehen sind. In den letzten Jahr-

1 F. Matz, a.a.O., 261; A. Rumpf, Handb. d. Arch., 4,1: «Malereiund
Zeichnung», 31. 2 Gnomon, 1937, 407 ff. 3 D. Levi in Annuario
Sc. Atene 10/12, 1931, 451 Abb. 586. F. Matz, a.a.O., 377, Tf. 244b.
4 Als einen Einfluss des ionischen Stils auf Chersiphron und Metagenes
hat S. Marinatos, Koyjt. Xpovixa, 7, 1953, 258 die ionischen Eckvoluten

von zwei kretischen Porosbasen, vorauf je ein Adler steht, zu
erklären versucht.



PLANCHE IV

Tcnische Relicfamphora. Detail.



ARCHILOCHOS UND PAROS 63

zehnten hat die Forschung festgestellt, dass viele von diesen

sonst für den Peloponnes beanspruchten Werken
Ostgriechenland und den ägäischen Inseln zuzusprechen sind x.

Einige Stücke aus den älteren und jüngeren Ausgrabungen
von Olympia sind nur mit reichem dekorativem Schmuck

verziert, der ganz und gar dem « melischen» ähnlich ist 2.

Der Schluss scheint somit erlaubt, eine Werkstatt der
Bronzereliefs mit Paros zu verbinden; es ist nur ein

Unglück, dass bis jetzt überhaupt nichts davon auf den

Kykladen oder in Ostgriechenland bekannt geworden ist.
Den getriebenen Bronzereliefs sehr verwandt ist die

Reliefkeramik von Tenos 3— Böotien, wie ich in
der in Vorbereitung befindlichen Publikation der tenischen
Funde zu beweisen versuche.

Aber diese tenisch-böotische Keramik mit ihrem reichen,
reliefierten Schmuck ist unmöglich von der ex-melischen, also

parischen Keramik zu trennen. Schon in der Veröffentlichung

zweier solcher Stücke aus Thasos, die aber offenbar
in diese Gruppe einzureihen sind, wurde die Verwandtschaft

mit den melischen Vasen entschieden anerkannt4.
Das neue Material von Tenos hat diese erste Bemerkung
glänzend bestätigt. Zum weiteren Beweis der engen
Verwandschaft zwischen der « melischen» bemalten und der
tenisch-böotischen reliefierten Keramik will ich hier nur ein
äusseres Merkmal anführen. Der geflügelten « Herrin der
Tiere» einer melischen Scherbe in Berlin 5 entwachsen die

Flügel ihrer Brust (s. Taf. III, 1). Dieselbe merkwürdige
Flügeldarstellung ist in der Reliefkeramik von Tenos die Regel
(vgl. Taf. IV). Es ist eine Darstellungsart, die anderswo nicht
vorkommt und die sicherlich keine archaische Konvention ist.

1 E. Langlotz, Das neue Bild d. Antike, 166; F. Matz, a.a.O., 496 ff.
2 V. Herrmann, VI. Olympiabericht, 152 ff., besonders, S. 161.
3 Bisher durch meine Berichte in den Praktika seit 1946 bekannt.
Vgl. auch Atti del sett. Congresso, S. 268 ff. 4 E. Haspels, BCH,
70, 1936, 237. 6 F. Matz, a.a.O., 262, Tf. 169b.



64 N. M. KONTOLEON

Weiter erwähne ich — ohne der endgültigen Publikation
vorgreifen zu wollen — dass eine vor kurzem gefundene
Grabstele auf Paros 1 aus der Zeit um 700 v. Chr., die
Verbindung der tenischen Reliefkeramik — deren Blüte der
der bemalten « melischen » Keramik vorangeht — mit Paros
erhärtet.

Zu bemerken ist auch die Tatsache, dass vor wenigen
Jahren Reliefkeramik der gleichen Zeit auch auf Naxos 2

und Thera 3 ans Licht gekommen ist, die wohl im grossen
und ganzen kykladisch, doch von der tenischen Gruppe
sowohl in der ganzen Auffassung wie besonders im
Dekorationssystem und in der Art der figürlichen Darstellung
verschieden ist. Somit werden die Differenzierungen, die sich
in der bemalten Keramik der Kykladen ermitteln Hessen,

auch in der reliefierten deutlich.
Nun haben wir auf diesen tenischen Rehefvasen,

hauptsächlich grossen Pithoi oder Amphoren, an Schulter und
Bauch lange erzählende Friese, während eine prächtige
« Metope » den Hals schmückt. Es ist somit die Freude an
breiter Erzählung der herrschende Zug dieser Darstellungen,
die alle Merkmale einer epischen Dichtung haben, die auch
zeitlich nahe liegt; doch ist daran eine beginnende Entfernimg

von der Strenge der Epik wahrzunehmen. Entschieden
aber stellt die Lyrik der melischen Vasen nur vereinzelte

Episoden oder einzelne Gestalten des Mythos dar, keine
erzählenden Friese mehr.

Mit der Plastik von Paros 4 möchte ich mich weniger
beschäftigen, da als die grosse Zeit der parischen Plastik
nicht das VII. sondern das VI. Jh. angesehen wird;

1 Arch. Deltion, 16 (i960), 1962, B, 245 Tf. 215. 2 Kontoleon,
Atti..., I, 270, Tf. III. Ergon, 1961 (1962), 200, Abb. 207 ff. 3 Ath.
Mitt., 73, 1958, 132, Beil. 101-103. 4 G. Rösch, Altertümliche
Marmormerke von Paros, Diss. Kiel, 1914. E. Langlotz, Frühgr. Bildh.,
132 ff. Buschor, Ath. Mitt., 1929, 151 ff. G. Lippold, Griech. Plastik,
67 ff.



ARCHILOCHOS UND PAROS 65

man lässt sie gewöhlich im Laufe des zweiten Viertels des

VI. Jh. einsetzen. Doch ihre Entstehung schon im Anfang
der orientalisierenden Zeit ist nicht mehr zu übersehen: die
schon erwähnte parische Grabstele 1 legt ein klares Zeugnis
ab, vereinzelte Reliefs und neuere Funde aus Thasos —
dädalische Tonskulpturen2 — sind gewiss noch dem

VII. Jh. zuzuweisen. Allerdings ein Werk der Grossplastik,
woran zu erinnern ist, wenn man über Archilochos spricht,
ist der thasische Kriophoros3 aus dem Ende des

VII. Jh. « Er spricht eine östliche (das heisst ostionische)
Sprache, während in seinen gedehnten Proportionen und
dem unfesten Stand die Überlieferung der Frühzeit wiederkehrt

», wie E. Buschor gesagt hat 4. Danach ist, wie die
Keramik, auch die Plastik von Paros sehr mit der ostionischen

verwandt. Auf Analyse und Vergleiche ist es nicht
möglich hier einzugehen. Aber als charakteristisch für diese

enge Beziehung mit ostionischer Plastik ist der anscheinend

lange Aufenthalt der berühmten chiotischen Bildhauer Mik-
kiades und Archermos auf Paros zu nennen5. Dass sie

gerade Paros aufgesucht hatten, kann nicht zufällig sein.

Auch die von fast allen angenommene Zusammenarbeit
eines parischen und eines zweiten Meisters östlicherer
Herkunft am plastischen Schmuck des Siphnierschatzhauses in
Delphi ist nicht zufällig —, ebenso wie im V. Jahrhundert in
Kleinasien viele plastische Arbeiten nur als parisch
angesprochen werden können. Vielleicht hätte diese enge parisch-
ostionische (d.h. Milet-Chios) Beziehung gründlicher
bewiesen werden sollen; doch ist die ganz anders geartete
Plastik von Naxos oder die von Samos auf keinen Fall der
parischen anzunähern.

1 Oben, S. 64, Anm. 1. 2 BCH, 85, 1961, 927 ff., Abb. 25-26.
3 E. Buschor, Frühgr. Jünglinge, 31 ff., Abb. 32 f. 1 E. Buschor,
ebd. 5 O. Rubensohn, Mitt. d.d. Arch. Inst., I, 1948, 42: «der
Aufenthalt der chiischen Künstler auf Paros nicht ein bloss [vorübergehender

gewesen ist.»



66 N. M. KONTOLEON

Damit ist das künstlerische Bild umrissen, das uns Paros
in der Zeit des Archilochos zeigt. In dem mehrmals
unternommenen Versuch, die frühgriechische Kunst in
Vergleich mit ihrer gleichzeitigen Dichtung zu bringen 1, sind
immer wieder die ionischen Züge des Archilochos betont
worden, während ihm Hesiod und Tyrtaios gegenübergestellt
werden2. Ein stark elementarer Charakter, der mehr die
dionysische Religion vertritt, wird besonders als das ionische
Wesen des Archilochos angesprochen 3.

Das besondere Anliegen meiner Ausführungen war es,

darzulegen, dass dieser Ionismus eigentlich nicht anderes ist
als die enge geistige Abhängigkeit der Welt des Archilochos
und seiner Heimatinsel Paros von Ostionien.

** *

Diese Ausrichtung von Paros nach Osten hat sich nicht
nur auf Politik und Kunst beschränkt.

Auf einem delischen Vasenfragment 4 aus der Mitte des

VII. Jh. findet sich eine bemalte Inschrift, in welcher das

Zeichen ü. verwendet ist. Da dieses D. innerhalb der Kykladen
nur auf Paros-Siphnos-Delos vorkommt, wurde das

Vasenfragment aus epigraphischen Gründen5 als parisch
angesprochen. Es wird aber auch stilistisch einer Gruppe
eingereiht, die den «melischen» sehr nahe steht6. Der

1 F. Winter, in A. Gercke-E. Norden, Einleitung in die Altertums-
rvissensch. II, 1910, 168 ff. hat zuerst diesen Versuch unternommen.
F. Matz, Gesch. d. gr. Kunst, I, 144 ff. (über Archilochos: 147 ff.),
hat auf das Wesentliche hingewiesen. Wichtig ist auch der Versuch
von Ch. Seltman, Approach to Greek art. Die Arbeiten von
T. B. L. Webster sind freilich sehr bekannt. 2 F. Matz, a.a.O., 148,
8 F. Matz, ebd. 4 Ch. Dugas, Expl. arch, de Delos, XVII, 8, 17,
Nr. 4, Tf. 10; A. Plassart, Inscr. de Delos, Nr. 32a (mit Skizze).
S. auch Rubensohn, Mdl, I, 1948, 39 Anm. 6. 6 L. H. Jeffery, Local
Scripts of Archaic Greece, 294, 305, Nr. 25 (Paros) 321 (Melos), 351
(Knidos). 6 Dugas, a.a.O.



ARCHILOCHOS UND PAROS 67

Tänzer, der — teilweise — darauf erhalten ist, ist aufs

engste mit ähnlichen Figuren chiischer Vasen verwandt.
FTiller v. Gaertringen und O. Rubensohn haben das im

Alphabet von Milet und Paros für das O vorkommende
zweite Zeichen, das ist das Omega, als stärksten Beweis
dafür genommen, dass diese beiden Städte enge Beziehungen
verbinden 1. Miss Jeffery 2 aber sieht darin einen
Zusammenhang von Paros mit Melos-Knidos, wo ebenfalls das

lange ö und kurze o in der Schrift diffenziert werden.
Es ist auf jeden Fall bezeichnend, dass man nur in diesen

drei Kreisen: Milet, Paros, Melos, diese Differenzierung
vorgenommen hat.

Nachdem wir so den grossen künstlerischen Zusammenhang

zwischen Paros und Melos kennengelernt haben,
können wir auch in dieser Frage grössere Klarheit erwarten.
Paros und Melos haben das Zeichen o für das lange o

beibehalten imGegensatz zu Milet, welches das neuere Zeichen
co zur Wiedergabe des Omega verwendet hatte.

Paros und Milet haben dagegen dieselbe Form für das

zweite Zeichen des 0, das ist das gewöhnliche Zeichen

Omega, welches co für Milet, 0 für Paros bedeutet. Paros ist
also in dieser Flinsicht mit beiden verbunden, Milet und
Melos. Kein Zweifel, dass Melos die Anregimg von Paros
übernommen hatte. Nur weiss man nicht genau, warum
Knidos darin gefolgt ist. Vielleicht darf daran erinnert
werden, dass im V. Jh. Polygnot, also ein Thasier, in der
Lesche der Knidier in Delphi gearbeitet hatte und dort in
der Nekyia unter anderen auch das Flinüberschaffen der
Espa der Demeter von Paros nach Thasos malte 3; in Knidos
gab es auch einen grossen Kult der Demeter.

Ein weiteres Band zwischen Paros und Ostionien können
wir eventuell in der altertümlichen Verwendung des Wortes
KodQ erkennen. Es ist auffallend, dass Archilochos immer

1 O. Rubensohn, Paros, 1804 f. 2 a.a.O., 294. 3 Paus., X, 28, 3.



68 N. M. KONTOLEON

wieder als TsAscnxAeouc nalq gennant wird. In einer

neugefundenen Inschrift aus Paros1 lesen wir nalc, ho

HsvoSoxo 11 oXuapYjToc;. Gewiss steht Paros nicht allein in
dem Gebrauch des Wortes nalc, anstatt uloq 2; aber dieser
Gebrauch hat sich hier am stärksten bewährt. Wichtiger ist
allerdings der Gebrauch im Plural, wie er auf Paros zu
finden ist, wie z.B. rtauEp ol Xaporavo des Pariers in
Delphi, wie die Bpsv-rsco -KctiSsc, in den Grabepigramm des

rXaüxo?, Aetctivsw 7rcac. Dass es sich in diesen zuletzt

genannten Fällen eigentlich nicht um die Söhne des Bpevr/jp
oder des XocpoTttvo? sondern um eine narprj handelte, ist
immer wieder das wahrscheinlichste, wie J. Pouilloux schön

dargelegt hat3. Ol an6 MavSpoGsuiop in einer parischen
Inschrift 4 etwa aus dem Anfang des V. Jh. ist sozusagen
eine Erläuterung der archaischeren Wendung nryXSst; ol

MavSpoOspuo?. Nun begegnet diese Wendung in Milet und
seinen Kolonien öfters 5: ol 'flplowop nalSee;, ol 'Ava^ipavSpo
rcatSsp. Dazu gehören, so möchte ich meinen, auch die aus
Chios 6 bekannten Namen von Patrai, wie: ol TyXaypoo,

1 Prof. A. Orlandos gilt mein verbindlichster Dank fur die Erlaubnis
diese Inschrift bekannt zu machen. 2 So weit ich weiss, ist diese
Frage nie systematisch untersucht worden. Die archaischen Beispiele,
die infolge des homerischen Gebrauchs noüq statt Sohn oder manchmal
Tochter verwenden, sind zahlreich und nicht lokal beschränkt. Zuletzt
C. Catin, « Le bronze Pappadakis, Etude d'une loi coloniale», BCH,
87, 1963, 9; er bemerkt, dass 7tai; statt ui6c; auf Lesbos charakteristisch
zu sein scheint, und dass auch auf Kypros, in Thessalien und Lokris
dieser Gebrauch zu finden ist. Doch ist der Gebrauch viel weiter
verbreitet. In archaisch-attischen Epigrammen ist er nicht sehr selten:
L. H. Jeffery, BSA, 57, 1963, 122 Nr. 14; 17, 127 Nr. 19, 136
Nr. 41. Auch in der naxischen Nikandreinschrift, xoprj AsivoSbojo ist
offenbar eine Wendung die dem masculinum toxi? entspricht. Auf
Delos seien einfach die kykladischen Inschriften: Inscr. de Delos,
Nr. 15, 17, 53 (parisch) erwähnt. Bei Archilochos fehlt freilich diese
Wendung nicht: rXaüxs, AsTruveto roxi, Fr. 68 D.; oib]v Aux<x|j,ßcco roxtSa

t}]v üitEpTeprjv, Fr. 24 D.; TtodS' "Apeco Fr. 31 D. 3 BCH, 79, 1955,
75 ff., besonders 83 ff. 4 IG, XII, 5, 102 f.; Arch. Eph., 1948-50, 2,
Nr. 3.

5 SyllP, 3. 6 W. G. Forrest, «The tribal Organisation
of Chios», in BSA 55, i960, 172 ff.



ARCHILOCHOS UND FAROS 69

01 "Epptcovo?, öl 'ApyeXsco u.s.w., worunter freilich gar nichts
anderes als tollSe? zu verstehen ist.

Diese Ausdruckweise, die ich nicht gründlicher
untersuchen kann, scheint sicherlich nicht zufälligerweise auf
Paros und in ostionischen Städten häufiger zu begegnen 1.

Und in ähnlichen Sinne sind auch die Eigennamen zu
erklären, die beiderorts, in Paros und Milet, vorkommen 2.

Eine Untersuchung in dieser Richtung wäre sehr lehrreich.
Vielleicht ist in diesem Zusammenhange auch die Nachricht

verständlich, dass die Archegeten der Ioner bei ihrer
Wanderung nach Paros Klytios und Melas waren. Beide
Namen weisen nach Chios und Ionien hin. Die Klytiden
sind auf der Insel Chios wohl bekannt, Melas ist auch aus
Chios und Smyrna bekannt.3

Wenn wir von der Feststellung ausgehen, dass Paros in
der archaischen Zeit geistig ein westlicher Brückenpfeiler
der um Milet vereinigten Welt war und so das feindliche
Naxos hinter sich liess, so können wir dem Sinne der
politischen Ereignisse der Zeit näher kommen. An der
kolonialen Ausbreitung Milets nach Norden und in nordöstlicher
Richtung konnte sich Naxos unmöglich beteiligen, um so
mehr als auch Chalkis und Korinth — die Verbündeten von

1 In manchen Fällen scheint 7taTSE? einfach die Söhne zu bedeuten,
wie Syll,3, 3a oder 4: roTaiv A£<H]7tou rraialv xal toictlv exyovooLv, bei
anderen aber, wie die oben erwähnten Beispiele aus Paros-Thasos und
die milesischen wie Syll.3, 3b: ol 'Ava^tpccvSpo raiSe? toü MavSpopaxo
ricvsOsaav, scheint es, dass die Deutung auf eine 7raTpY) die wahrscheinlichste

ist, wie die Beispiele von Chios zeigen. Diese Beziehung der
Wendung ol Sewo? mxTSs? auf 7tdTpv), glaube ich auf Paros, Milet und
Chios zu finden. 2 XocpomvoG z.B. kommt auch in Milet vor, SCDI,
5495, 40. Mav8p60ep.i?, S. 68 Anm. 4 ist offenbar östlicher Herkunft.
3 Schol. zu Dionys. Perieg., 525. O. Rubensohn, Paros, 1804.



7° N. M. KONTOLEON

Naxos — in diesem Gebiet nicht mit Milet wetteifern
konnten.

Was den parisch-naxischen Krieg betrifft, in welchem
Milet auf der Seite von Paros gestanden hatte, möchte ich
auf die in meiner Veröffentlichung gemachten Ausführungen
hinweisen 4. Eine weitere Bemerkung muss allerdings
hier eingeschoben werden. Es gibt weder ein archäologisches
Zeugnis, dass die Naxier oder naxische Produkte nach Norden

gekommen sind, noch ist schriftlich derartiges bezeugt.
Ich glaube dazu, dass auch sonst ein naxischer Anspruch auf
Thasos nicht wahrscheinlich ist, da antike Überlieferung so
sehr die Tatsache betont, dass die Aussendung der
Kolonisten unter Apollon's Ratschluss stattfand2; vielleicht
werden deswegen nie Streitigkeiten zwischen griechischen
Städten um den Besitz des Raumes der zu gründenden
Kolonie in der Literatur erwähnt. Der Fall, dass Paros und
Naxos gleichzeitig Anspruch auf Thasos erhoben hätten,
wäre somit vereinzelt 3. Der naxisch-parische Krieg ist auf
die beiden Inseln und ihre Gewässer beschränkt gewesen.
Wollte eine Stadt ihre Rivalin an einer kolonialen Ausbreitung

hindern, dann müsste sie die Rivalin selbst schlagen.
Dass dies der Grund des lelantischen Krieges war, dürfte
einleuchtend sein.

Nim waren die Milesier und die Parier in diesem Krieg
die Bundesgenossen der Eretrier; dass auch Archilochos als

ein Parier an diesem Krieg teilgenommen hatte, ist mehr als

wahrscheinlich. Als Söldner 4 hat Archilochos nie gekämpft.

1 Eph., 82; es freut mich, dass darin J. Pouilloux mit mir übereinstimmt.

2 Auch wenn die Orakel zur Sendung der parischen
Kolonisten später erfunden worden waren und auch wenn die Rolle
Apollons in der Kolonisation übertrieben wird. Vgl. H. Bengston,
Grieth. Geschichte, 80. J. Defradas, Les themes de la propagande delphique,
Paris (1954), 233 ff. 3 J. Berard, E'expansion et la colonisationgrecques,

94: d'autres cites grecques eurent des ambitions rivales: Naxos qui
convoita Thasos elle-meme 4 Was immer noch behauptet wird,
z.B. A. Lesky, Gesch. d. gr. Liter., 1963, 131.



ARCHILOCHOS UND PAROS 71

Es ist sicher, dass die Beziehungen Eretrias zu Milet
ähnlich waren wie die von Milet und Paros. Vielleicht hat
Milet die Verbindung Paros-Eretria schon vorgefunden, als

es sich im westlichen Teil des ägäischen Meeres ausbreiten
wollte. Eretrische Kunst ist übrigens stark von der parischen
abhängig1. Aber diese Beziehungen können hier nicht
weiter verfolgt werden. Es sei nur gesagt, dass vielleicht ein
Versuch kolonialer Ausbreitung von Paros im Bereich der
Adria zusammen mit Eretria sehr früh stattgefunden hatte 2.

Weiter dürfen wir schliessen, dass wir auch den Gegensatz

zwischen Eretria und Chalkis uns ähnlich vorstellen
müssen wie denjenigen, der Naxos von Paros trennte.

Naxos, grösser als Paros, und mit einer autarken Agrar-
wirtschaft, blieb dem « Meeresleben » eher fremd, auch wenn
wir von einer grossen naxischen Kriegsflotte aus der Zeit
um 500 v. Chr. hören 3. Die politische Macht auf Naxos
blieb während der ganzen früharchaischen Zeit in den
Händen des Adels, dem die Tyrannis von Lygdamis folgte.

1 Über die eretrische Keramik zuletzt, S. J. Boardman, BSA, XLVII,
1952, 1 ff.; über seine Beziehung mit dem melischen: a.O., 23 ff.; die
Frage werde ich andernorts ausführlicher erörtern. 2 Die parische
Kolonie Pharos, die um 385/4 gegründet worden ist, Rübensohn,
1818 (alt. Bibl.), L. Robert, Hellen., XI—XII, i960, 505 ff., soll nicht
die erste Niederlassung der Parier in dieser Gegend gewesen sein:
'AyxtaXi) in Illyrien war sicherlich eine archaische Pflanzstadt von
Paros, der spater Pharos gefolgt sein soll, wie Beaumont, JHS, 56, 189
vermutet hat. Ist aber diese Vermutung richtig, dann könnten wir
weiter annehmen, dass Paros nur den Eretriern folgend dorthin gelangen
konnte: es gibt keinen Grund, an der Nachricht zu zweifeln, vgl. Be-
loch I, 1, 247 Anm. 4, dass die Eretrier die ersten Oikisten von Ker-
kyra gewesen waren, die nachher von den Korinthiern vertrieben
wurden. Die Ausbreitung der Eretrier nach Westen ist somit als ein
misslungener Versuch erwiesen, weil nur auf Pithekussai auch Eretrier
zusammen mit den Chalkidiern erwähnt werden — nicht in Süditalien.
Wenn nur Eretria seine koloniale Ausbreitung, den Westen verlassend,
nach der Nordägäis anstrebt, so sehen wir wiederum Paros in den
selben Gewässern tätig. 3 Hdt, V, 30.



72 N. M. KONTOLEON

Das sizilische Naxos ist1 das einzige Zeugnis einer
kolonialen Unternehmung der Insel unter Führung der Chal-
kidier. In Chalkis ist die soziale Lage freilich wie ein

Lehrbeispiel für die Adelsherrschaft. Nur dass dort — im
Gegensatz zu Naxos — sehr früh die Meereswege
aufgedeckt wurden.

Die Verhältnisse auf Paros waren anscheinend ganz
anders: wir hören weder von Adligen noch von einer Tyran-
nis. Dies kann nicht zufällig sein, wie uns die Verse des

Archilochos belehren. Wenn er als die prägnanten Züge
des Lebens auf Paros die cjöxoc und den 0aAaaaxo<; ßlo? nennt,
kann das nur heissen, die Bevölkerung bestand grösstenteils
aus Kleinbauern und Seeleuten. Zu diesen spricht unser
Dichter, sie sollen seine py](i.axa verstehen und sich folglich
danach verhalten. Es handelt sich um freie Bürger, die die
Herren des Schicksals ihrer Stadt waren.

Das Bild der tcoXk;, das uns Archilochos vergegenwärtigt

— ein Bild im dem die Namen: TtoXtxai, ätrxol,
S7)(ro<;, S7upp7]a(,i; 8Y)pou, und die apyovxe?, die manchmal
eine grössere Macht sich aneignen aber doch kürzere Zeit:
man durfte protestieren 2 des öfteren wiederkommen —
dieses Bild dürfte das sein, das uns die ionischen Städte vor
ihrem Unglück und vor der lydischen Eroberung zeigten.

Paros nun zeigt vielleicht dieses Bild ungetrübter als die
ostionischen Städte selbst, denen Paros treu geblieben ist.

1 Die Anzweiflung der kykladischen Abstammung des sizilischen
Naxos (vgl. J. Berard, La colonisation grecque2, 79 f., und La colon, et

l'expansion (1962), 73) scheint nicht begründet zu sein. In den früheren
Phasen der Kolonisation ist die Übertragung des Namen der Mutter-
an die Pflanzstadt geläufig. Vgl.: Megara Hyblaia, Kyme. Vielleicht
Salamis auf Kypros ist nicht zu trennen. Das Beispiel von Kyme ist
m. E. durchaus entscheidend: Chalkis gehört die Pflanzstadt an,
die an der Kolonie beteiligte Minorität gibt ihr den Namen. Na^ltov
01 e'iq SuceXEav dbrcoxmpivoi, App. 5, 12, 109, kann auf keinen Fall
einfach « die sizilischen Naxier» heissen; vgl. Berard, a.a.O., 79 ff.
2 Nach Fr. 70 D. scheint Leophilos nicht zu einer, mindesten
langjährigen Tyrannis gelangt zu sein.



ARCHILOCHOS UND PAROS 73

Die heutige Forschung bezweifelt nicht, dass im Zeitalter der
Kolonisation die ionischen Städte als die fortschrittlichsten
erscheinen und dass die Entwicklung in Kleinasien — zumal
in Ionien — der Entwicklung im Mutterland um ein
Beträchtliches, wohl um mehrere Jahrhunderte, vorausgeht h

So schliessen wir mit folgendem Ergebnis:
Frühgriechische Dichtung geht hauptsächlich von Ostgriechenland

aus. Archilochos ist immer wieder als ein 6fi.7)ptxcl>T<xTop,

ganz von Homer her stammend, betrachtet worden. Archilochos

aber gehört, wie aus unseren Ausführungen
hervorgeht, derselben Welt wie Homer an, der Welt Ostioniens,
zu der Paros zählte. Die Unterschiede zwischen den beiden

grossen Dichtern sind den verschiedenen Zeiten zuzuschreiben,

denen jeder angehört.
'Opojpixo? ist er nicht nur, wo er homerisiert, sondern

vielleicht sogar mehr da, wo er als Antipode2 Homers
erscheint, denn es zeigt sich doch in diesen Fällen, die fast sein

ganzes Werk ausmachen, dass diese ionische Welt noch wach
und schöpferisch war.

1 Bengston a.a.O. 53 (2, 57). 2 Schmid-Stählin, I, 389.

6



74 N. M. KONTOLEON

DISCUSSION

M. Pouilloux: Je voudrais dire d'abord ä M. N. Kontoleon la

joie et l'interet que j'ai eus ä l'ecouter brosser le tableau de la

civilisation parienne au vnie-viie siecle av. J.-C. Peut-etre ne

sera-t-on pas d'accord sur tous les points avec son expose, si

seduisant pourtant Mais qui mieux que lui pouvait donner une

image exacte de ce monde tel que nous le connaissons ä 1'heure

actuelle, lui qui a vecu plus de vingt annees dans les Cyclades et

parmi les documents des Cyclades La premiere hypothese, si

importante et si nouvelle, qui veut trouver ä Paros le centre de

dispersion de la ceramique dite jusqu'ä present «melienne»
suscitera assurement des discussions et des contradictions. II faut
avouer pourtant qu'elle parait bien tentante et que les decouvertes

recentes, aussi bien ä 1'Artemision de Thasos qu'ä Neapolis
(Cavala) au sanctuaire de la Parthenos, corroborent cette supposition.

Le grand interet de cette hypothese pour l'histoire meme
de la colonisation thasienne est de montrer la puissance d'expan-
sion qui animait alors la societe de Paros.

Un deuxieme point, egalement nouveau et qui ne sera peut-
etre pas admis d'emblee, est celui du groupement de Milet-Paros-

Eretrie, tourne vers les pays du Nord de l'Egee, tandis que le

groupe Naxos-Chalcis-Corinthe serait Oriente vers les pays de

1'Occident. II me parait difficile pourtant de nier la realite de ces

groupements. Combien plus normal en effet, comme je le disais

hier, de penser que le conflit Paros-Naxos s'est regie dans le detroit

qui separe les deux iles, alors que, sans autre raison que des

rapprochements de mots dans un fragment d'Archiloque bien trop
mutile pour etre explicite, on a voulu que les deux cites allassent

vider leurs querelies ä Thasos Ce long voyage etait bien inutile;
M. N. Kontoleon le dit impossible, et je me range entierement ä

son avis. Reste pourtant qu'on ne peut manquer, en face de la

theorie nouvelle, d'evoquer la colonisation de la Chalcidique. Elle

est, certes, loin d'etre resolue, mais eile ne saurait etre ignoree.



ARCHILOCHOS UND PAROS 75

Le troisieme point concerne les rapprochements entre les decors

des magnifiques bronzes que E. Kunze a decouverts ä Olympie
et les vases ä reliefs que M. N. Kontoleon etudie dans les Cyclades.

La difference du materiel utilise me semble sans importance.
L'essentiel est de decouvrir dans les deux cas le meme esprit crea-

teur, la meme technique artistique: l'un et l'autre sont «ioniens »

et Paros entre dans le groupe auquel appartient cet art et participe
de cet esprit.

Le resultat de cette enquete est encore de nous reveler qu'Ar-
chiloque est issu d'une lie ou la production artistique, le gout
etaient vivants, exigeants. Le poete cesse ainsi d'etre un isole pour
devenir le compagnon de ces artisans habiles, de ces potiers qui
decoraient les vases en se souvenant de tout l'acquis, de toutes
les contraintes aussi de l'äge precedent: en particulier cet
extraordinaire « remplissage » qui rappelle encore Yhorror vacui du si£cle

passe; mais en meme temps ils ajoutent une souplesse vivante &

leurs representations et temoignent d'une orientation nouvelle.
Au milieu de ces productions artisanales, si parfaites soient-elles,
l'art d'Archiloque n'en apparait que mieux, plus original peut-etre
encore. La purete du trait, la trouvaille poetique pourrait-on dire,
semblent chez le poete exprimer des tendances que l'on voit,
confuses souvent, chez les artisans qui l'entourent, encore engon-
cees dans les formes traditionnelles des representations, comme
si la resistance de la matiere etait un obstacle plus considerable,

comme si les mots etaient plus malleables que l'argile, plus
maniables que le pinceau. Mais cette difference n'est-elle pas due

surtout au talent du poete et son genie n'en apparait-il pas ainsi

avec une nettete plus grande
M. Kontoleon: Die archaische Kunst von Chalkis ist unbekannt

mit Ausnahme der chalkidischen Vasen, von denen aber keine in
Chalkis gefunden worden sind. Vor einigen Jahren habe ich eine

Anzahl Vasenscherben im Museum von Chalkis gesehen — sie

waren zufällig gefunden: was man unter diesen als chalkidisch
betrachten könnte, zeigt Ähnlichkeit mit proto-korinthischen und

naxischen; der Eindruck aber wird nicht bestätigt durch den



DISCUSSION

Aufsatz von J. Boardman über euböische Keramik (BSA,
52, 1957, 1 ff.).

Die Frage der Kolonisation in der Chalkidike kann hier nicht
erörtet werden. Ich erinnere an die einmal geäusserte Meinung,
der Name Chalkidike habe nichts mit Chalkis zu tun. Auf alle

Fälle sind die Chalkidier nicht weiter nach Osten ausgebreitet.
Offenbar sind sie von den Milesiern gehindert worden. Eretria soll
auf Kerkyra vor den Korinthern eine Kolonie gegründet haben.

Dann hat es sich an dem Aegaeischen Meer (Methone, usw.)
niederlassen. Gemeinsam mit Chalkis ist Eretria für Pithekousai
und Kyme erwähnt, so dass es nicht richtig ist von euböischer

Kolonisation zu sprechen; übrigens hat der lelantische Krieg
Eretria keine weitere koloniale Ausbreitung gestattet.

Und jetzt noch zwei Antworten zu den weiteren Bemerkungen
von Herrn Pouilloux: Horror vacui scheint mir ein bequemer
Ausdruck, der aber den Sinn des Phänomenes nicht aufschliesst;

ausser dem rein formalen, dekorativen Drang, kann auch Anderes

dabei wirksam sein.

Den Vergleich der bildenden Kunst mit der Literatur hat

zuerst F. Winter in Gercke-Norden, Einleitung, versucht. (Er hat
Nikandre und Kleobis herangezogen). F. Matz in seiner Gesch. d.

gr. Kunst I hat einige treffliche Seiten geschrieben. Die Arbeiten

von Webster behandeln bekanntlich ebenfalls das Thema, Seltman

in seinem Approach of the Greek art hat sich auch damit beschäftigt.
M. Reverdin: Permettez-moi de commencer par citer Henri

Estienne. Dans la preface de son Piaton, qu'il a imprime ä Geneve

en 1578, il note quampericulosae sint conjecturae et quam fallaciter suis

coniectorihus adblandiantur.

Cette prudence que recommande Estienne, nous serions bien

inspires de nous en armer toujours quand nous interpretons des

fragments prives non seulement de leur contexte litteraire, mais

de leur contexte historique, ce qui etait le cas tout recemment
encore pour ceux d'Archiloque.

Ce que M. Pouilloux, hier, M. Kontoleon, aujourd'hui, ont
revelö du milieu historique dans lequel Archiloque a vecu, oblige



ARCHILOCHOS UND PAROS 77

ä modifier sensiblement l'image que l'on s'est faite jusqu'ici de lui.
Si, vraiment, Paros etait non seulement prospere, mais rayon-
nante; si Thasos etait, du temps du poete, une cite solidement

constitute oü Thraces et Pariens vivaient associes, et oü les sanc-

tuaires recelaient de precieuses offrandes: alors, nous ne pouvons
plus, romantiquement, voir en Archiloque un bätard lourd de

rancunes sociales, un pauvre diable abandonnant Paros et sa

misere pour aller vivre parmi les gueux une vie d'aventures, un
mercenaire, un apotre des revendications populaires. Tout cela

n'est guere plus reel que cette vision de Paros, « bloc de marbre

emergeant des flots de l'Egee», qu'evoque A. Bonnard (Archiloque,

Fragments, p. v). Cette pacotille romantique est maintenant

demonetisee; les progres de l'archeologie et de la recherche histo-

rique font deviner un Archiloque bien different, et de cela, il faut
bien tenir compte desormais quand on pretend interpreter les

pauvres fragments qui nous restent de son oeuvre.

M. Scherer: Herr Kontoleon hat hervorgehoben, wie auffällig
es ist, dass der Dichter regelmässig als mxip TeXeenxAtoup bezeichnet

wird. Iloct? soll in ein paar Dialektgebieten uiop und 0uya.T7]p

angeblich ganz verdrängt haben (die Belege müssen aber auf ihre

Tragweite überprüft werden). Jedenfalls begegnet es oft in der
Poesie an deren Stelle. Hier wird die Konkurrenz von 7tociq mit
utop auf die familiäre Sphäre deuten: das Wort ulo? betont die

Rechtsstellung und man wird es in der Familie wohl ebenso als

«zu emphatisch» empfunden haben wie bei uns das Wort
« Sohn».

Wenn nun aber Archilochos sozusagen offiziell als nc/lq, nicht
als uiop, seines Vaters bezeichnet wird, so kann das nicht unmittelbar

mit der familiären Umgangssprache zusammenhängen. Es

könnte darin vielleicht eine Besonderheit der rechtlichen Stellung,
eine Abweichung vom Personenstand des utop, zum Ausdruck
kommen, etwa wegen Unebenbürtigkeit der Mutter. Und gerade
dafür hätten wir bei Archilochos einen Anhalt in der Überlieferung,

seine Mutter sei eine thrakische Sklavin gewesen. Auch für
die TOxiSe? BpsvTsro auf Thasos wie für die 'AvocU.pavSpou TraiSsp



7« DISCUSSION

in Milet wäre fremde oder unebenbürtige Herkunft der Mutter
nicht überraschend.

M. Kontoleon: Die Frage möchte ich später gerne weiter
untersuchen; ob v60o^ im VII. Jh. die gleiche Bedeutung hatte wie
im V. Jh. Ich glaube es nicht. Deswegen finde ich Tarditis'
Hypothese über die Mutter von Archilochos, sie sei keine Sklavin

gewesen, sehr geistreich und plausibel. Kritias soll das bei Archilochos

vorhandene Wort OepdbtvY) Priesterin) als Sklavin
verstanden haben. 'Evutw lässt sich übrigens als sehr vornehmen
Name erweisen

M. Treu: Einen Polisdichter nannten Sie den Archilochos, und
da Sie hinzufügten, die Welt dieses Dichters decke sich mit der

seiner Pi Iis, möchte ich nicht widersprechen. Er beruft sich in
der Tat auf die Polis (« spricht für die Polis», schrieb ich p. 186

zu P. Oxy. 2317, v. 16). Eine Einschränkung halte ich aber im
Vergleich etwa mit dem Polisdichter Solon für unbedingt nötig.
Solon spricht von der Polis, wie sie sein sollte Archilochos soweit

wir sehen, nicht. Und nicht nur von « Bürgf n» und « Brüdern»

spricht er, sondern auch von seinen Freunden und einem Exaipo?.
Dass ein Eingreifen der Musen nicht mehr notwendig ist, sagten
Sie weiterhin. Auf die Musen bzw. die Musengabe beruft sich

allerdings auch er, und die Lyriker nach ihm tun das ebenfalls.

Da ich nicht glaube, dass auch schon das Volkslied sich auf die
Musen berief (beweisen lässt sich das nicht), frage ich mich, ob
nicht die lyrischen Dichter nun gewissermassen Nachfolger der

Rhapsoden — hinsichtlich der Legitimierung — sein wollen.
Diese Frage mag ein andermal erörtet werden.

M. Kontoleon: Ich sage Polisdichter, um zu zeigen dass der

Horizont — der politische in erster Linie — eines Dichters sich

nicht über seine Stadt hinaus ausbreitet. Im Gegensatz zu Tyrtaios
oder Solon scheint Archilochos sich vielmehr mit dem Alltag
seiner Stadt beschäftigt zu haben und weniger mit dem Polis-
ideal: daran aber ist vielleicht auch die Überlieferung schuld.
Die Lyrik beruft sich sicherlich auf die Musen, aber in einer
formalistischen überlieferungsmässigen Weise, während es sich



ARCHILOCHOS UND PAROS 79

im Epos um religiösen Glauben handelt. Wenn Archilochus
« meine Worte » sagt, dann ist die Muse weit hinter ihm
geblieben.

M. Treu: Was bedeutet die Fusspur, die auf E3 neben den

Namen eingemeisselt ist Ist ein gelegentlicher Besuch an dieser

Stätte gemeint, so sehe ich noch keinen Beweis, dass im Archilo-
cheion ein Gymnasium war, so gut die Parellele mit dem Mimner-
meion dazu passen würden. Sind die übrigen, hier (Ej) gennanten
Götter wirklich solche, die « die Paideia fördern» Auch einen

« Gelehrten des Archilocheions» sehe ich noch nicht.
M. Kontoleon: Die Erklärung des Archilocheions als eines

Teils des Gymnasions steht der Hypothese, die ich 1954 vertreten
habe, das Archilocheion sei eine private Anstalt, nicht entgegen:
Private Stiftungen zur Förderung der Erziehung in den Gymnasien

sind ja aus vielen Inschriften der hellenistischen Zeit bekannt.
Auch den Altar für Dionysos, Nymphai und Horai kann ich
nicht als Gegenbeweis ansehen: Thymelische Spiele sind auch

dcycovs?, und wenn man sich denkt, wie in hellenistischer Zeit alle

Veranstaltungen der Stadt mit Hilfe von den im Gymnasion
Weilenden stattfanden, so sind auch die Theatervorstellungen
nicht dem Gymnasionwesen fremd. Wenn die Horai an das Wohl
der Stadt denken lassen, so ist damit wiederum kein Gegenbeweis
gegeben. Alle Gottheiten, denen auch weiterhin auf den zwei
Altären geopfert werden sollte, sind Gottheiten der Stadt, deren

man im Gymnasion gedenken sollte.

M. Treu: Noch eine weitere Frage: lässt sich der 'ApyyAcr/ot;

Mupivaiop in Paros, etwa in einer Vorstadt, auf Grund der

Ortsnamen lokalisieren Wie Sie wissen, ist der Dichter Mupivato?
aufeinem Becher von Boscoreale, wo er dem MevavSpo? 'AOvjvato?

gegenübergestellt ist, benannt.

M. Dover: It is possible that the place-name MupptvY], in
connection with the poet, occurred in some lost portion of the
Demeas inscription or the Mnesiepes inscription

M. Kontoleon: Myrrhinaios ist wohl Archilochos auf dem
Becher von Boscoreale durch die Inschrift genannt, die bei seinem



8o DISCUSSION

Skelett steht. Der Ortsname Myrsinea(s) ist auf Paros inschriftlich

bezeugt — nicht aber durch die Archilochos-Inschriften.
M. Page: Ich hoffe dass die Diskussion einmal darauf

zurückkommen mag, inwieweit unsere Referenten von gestern und heute

einen Konflikt zwischen den archäologischen Zeugnissen und
dem Texte des Archilochos festgestellt zu haben glauben. Wie es

scheint, war weder Thasos so barbarisch noch Paros so armselig
wie sie Archilochos darstellt: doch machen die Fragmente des

Archilochos den stärksten Eindruck der Aktualität und der

Aufrichtigkeit. Ich selber glaube, es gibt keinen Konflikt: vieles

hängt von politischen und persönlichen Verhältnissen ab, von
denen wir so gut wie nichts wissen. Man kann sich leicht vorstellen,

wie das Leben in einer Stadt unter gewissen Umständen

TpiuoiCupov sein könnte, wenn man dort auch grossartige Tempel
baut und schöne Vasen malt. Archilochos spricht von ganz
anderen Dingen: die Archäologen zerstören keineswegs unser
Vertrauen zu Archilochos, sondern sie erweitern unsere Kenntnisse

seiner Umwelt.
M. Kontoleon: Ich glaube auch nicht, dass die Schlüsse, die

wir aus der Archäologie über die Lage auf Paros und Thasos für
die Zeit des Archilochos ziehen, gar nicht zu dem passen, was
sich aus den Fragmenten des Dichters gewinnen lässt — vorausgesetzt

dass beide richtig interpretiert werden. Es wird z.B. für
die geometrische Kunst sehr häufig behauptet, sie liesse sich gar
nicht mit der epischen Kunst vergleichen; doch Vergleichspunkte
sind reichlich da; ich habe in meinem Expose etwas davon erwähnt.

M. Snell: Ist Herr Reverdin, der die Frage berührt hat, auch

der Meinung, dass es zwischen den archäologischen Zeugnissen
und dem Text des Archilochos keine Diskrepanzen gibt

M. Reverdin: Natürlich; in beiden Fällen handelt es sich um
Dokumente, die wir so annehmen müssen wie sie sind. Aber
zwischen gewissen biographischen und historischen Interpretationen

der Fragmente und dem was wir heute, dank der Archäologie,

über Paros und Thasos in des Mitte des VII. Jhs. wissen,

gibt es eine oft unüberbrückbare Kluft. Ich denke zum Beispiel



ARCHILOCHOS UND PAROS 8l

an das Bild des Archilochos, das uns Bonnard in seiner Einleitung
der Bude-Ausgabe gibt. Also was revisionsbedürftig ist, ist nur
das romantische Bild, das frühere Philologen aus den Trümmern
der Fragmente konstruiert haben. Da wir jetzt die Umwelt des

Dichters besser kennen, sind wir gezwungen die Interpretation
gewisser Fragmente zu revidieren.

M. Wistrand: Ein nur scheinbarer Gegensatz ist es wohl auch,

wenn Herr Kontoleon heute Archilochos als Dichter der Polis

bezeichnet hat, während Herr Pouilloux gestern betonte, dass

er in eine adelige Tradition gehört. Es gilt eben festzustellen, auf
welchem Stadium der allgemeinen Entwicklung von der
homerischen Adelsgesellschaft zur Bürgergemeinde der Polis sich Archilochos

befindet. Herr Treu hat die Frage konkret formuliert: gilt
Archilochos' Loyalität in erster Linie der Polis oder etwa einem

Geschlechtsverband Ich wäre dankbar, hierüber von
archäologisch-historischer Seite mehr zu hören.

M. Kontoleon: Persönlich möchte ich meinen, dass Archilochos
in beiden Fällen ein Polisdichter ist. Jede Polis hatte ihre eigene

Physiognomie im Politischen, Kulturellen und allen Erscheinungen

des Lebens.

M. Pouilloux: Le probleme est pour nous de savoir ce que
recouvre le terme de polis au vne siecle. II semble que le raisonne-

ment soit un peu egare parce que le concept de polis est toujours
lie ä la constitution politique telle que nous la connaissons au

ve siecle. Mais en allait-il de meme au vue et au vie siecle Si l'on
en juge d'apres les maigres renseignements que nous fournissent

un Tyrtee, un Alcee, un Archiloque, la notion de polis etait fort
differente au Peloponnese ou ä Paros. II parait bien qu'ä Paros les

patrai avaient une grande autonomic, et sur ce point, peut-etre
peut-on esperer apprendre encore beaucoup de l'exploration du
sanctuaire des patrai qui a ete si heureusement decouvert ä Thasos

cette annee.
En tout cas, cette importance des families nobles me parait

corroborer l'hypothese formulee par Tarditi, selon laquelle Archiloque

n'etait pas un bätard. Seule la malveillance de Critias et la



82 DISCUSSION

mauvaise interpretation du terme de OepaTtvT] seraient cause de

cette tradition. II est d'ailleurs bien malaise pour nous de definir
ce qu'etait la legitimite de la naissance au temps d'Archiloque.

M. Wistrand: Einen Fingerzeig, wie man sich die früheste

Ansiedlung der Parier auf Thasos vorstellen könnte, gibt vielleicht
Herodots Erzählung von der athenischen Penetration des Cher-

sones. Herodot (VI, 34 ff.) erzählt, dass der thrakische Stamm

der Dolonker, von seinen Nachbarn bedrängt, das delphische
Orakel um Rat anging. Durch Vermittlung des Orakels nahm sich

der vornehme Athener Miltiades (der Onkel des Marathonsiegers)
ihrer an. Mit einer Anzahl Freiwilliger aus Athen zog er nach dem

Chersones, wo er gut empfangen und Herr des Landes wurde.
Offenbar handelte es sich nicht um eine staatliche

Koloniegründung, und das Verhältnis zwischen den eingeborenen
Thrakern und den Athenern hatte den Charakter eines

freundschaftlichen Zusammenlebens. Man erinnert sich, dass Herr Pouil-
loux hervorhob, dass die erste parische Besiedlung von Thasos

nicht eine geschlossene war, sondern dass Parier und Thraker
friedlich mit- und untereinander lebten. In der Folgezeit war
Miltiades' Dynastie sowohl auf dem Chersones wie in Athen
ansässig, gerade wie es von Tellis, Telesikles und Archilochos
überliefert wird, dass sie sowohl auf Paros als auf Thasos lebten
und wirkten. Der jüngere Miltiades heiratete eine thrakische
Prinzessin. Damit lässt sich die Angabe des Kritias vergleichen,
dass Archilochos der Sohn einer Sklavin — möglicherweise einer

Thrakerin, namens Enipo, war (vgl. Treu, S. 175). Wenn noch
im fortgeschrittenen Polisstaat Athen ein adeliges Geschlecht
eine solche Rolle spielen konnte, ist es nicht sogar leichter
vorstellbar, dass etwa 150 Jahre früher eine parische Adelsfamilie
eine ähnlich überragende Bedeutung als Pioniere bei der
Kolonisation auf Thasos hatte

M. Kontoleon: Miltiades, wenn ich mich gut erinnere, hat sich

nicht direkt von Athen nach der Chersones begeben, ist also nicht
von der Stadt als Oikist gesandt worden; darin Hegt ein Unterschied

zur Paroskolonisation.



ARCHILOCHOS UND PAROS 83

M. Pouilloux: Le parallelisme parait interessant et suggestif.
Mais les temps sont differents ainsi que les circonstances. En
outre, la «colonisation» de Miltiade n'a jamais ete sanctionnee

par Athenes.

M. Reverdin: A quoi on peut ajouter que Miltiade, du moins
ä notre connaissance, n'a pas officiellement etabli d'Atheniens sur
ses terres, tandis que les Pariens de Thasos ont conquis une vaste
Peree et s'y sont etablis.

M. Treu: Mit einem Text operieren, den wir nicht haben,

wie es Tarditi tut, ist mir zu riskant. Was Thasos betrifft, so

heisst« gründen» (ob nun das Orakel echt oder hinterher erfunden

ist) soviel wie eine dbtowua gründen; durch vornehme
Geschlechter allein ist das kaum je bewerkstelligt. Falls es in
Paros niemals zu einer Tyrannis gekommen ist, mögen die

sozialen Unterschiede dort nicht so scharf wie anderswo

hervorgetreten sein.

M. Kontoleon: Nach dem Eindruck, den ich aus den Fragmenten

habe, ist anzunehmen, dass es eher nur kleinere Versuche zur
Tyrannis gegeben hat.

Ich stelle die Frage anheim, ob nicht die Tatsache, dass

Lygdamis um 540 die Tyrannis auf Naxos innehatte, mit der in
derselben Zeit vollendeten Eroberung Asiens durch die Perser

in Zusammenhang gebracht werden kann.

M. Page: Im Leophilos-Fragment wird viermal gesagt, dass

dieser die Hauptmacht in der Stadt besitzt: mag er Tyrann oder
Adelsherrscher gewesen sein, mir scheint es wahrscheinlicher,
dass das sich auf Paros als dass es sich auf Thasos bezieht.

M. Snell: Eine gewisse «Ideologie» des Staates ist erst bei

Tyrtaios und Solon kenntlich, die an den Bürger die Forderungen
stellen, für die Gemeinschaft tapfer zu kämpfen, beziehungsweise
der Dike zu folgen. Bei Alkaios hören wir nur von Loyalität
gegenüber der adligen Hetairie. Archilochos äussert sich, soviel
ich sehe, nirgends deutlich dazu.

M. Kontoleon: Das Polisideal im Sinne von Tyrtaios oder Solon

ist, m.E., dem Archilochos nicht ganz fremd. Sein Biograph



84 DISCUSSION

Demeas im III. Jh., hat sich darum bemüht zu zeigen, was der

Dichter für sein Vaterland geleistet hatte.

Da die Stellungnahme des Archilochos nicht in den inneren

politischen Krisen der Stadt (die jedenfalls, und auch erst später
nicht in dem Masse wie in Lesbos, auf Paros stattgefunden haben

können) sondern im Privaten sich leidenschaftlich äussert, so ist
die spätere Zeit darüber erstaunt und hat besonders diese Seite

des Dichters hervorgehoben Damit aber ist nur ein Bild des

inneren Lebens einer 7:6X14 im VII. Jh. erhalten und in dieser

Hinsicht ist Archilochos umsomehr als Polisdichter zu bezeichnen.

M. Snell: Herr Kontoleon hat uns gezeigt, wie es in der
archaischen Zeit keine Einheit des Stiles für die verschiedenen

Teile Griechenlands gibt. Das hat seine Parallele in der Lyrik:
Die Dichtung des Archilochos, die von Lesbos, von Sparta, von
Grossgriechenland sind untereinander verschieden in metrischer

Form, in Zweck und Inhalt. Erst durch das attische Drama
werden diese Dichtformen« provinziell», und die grosse Dichtung
wird wieder einheitlicher.

M. Kontoleon: Diese Parallelität ist sicherlich nicht zufällig.
In der geometrischen Zeit gibt es bis um die Mitte des VII. Jhs.
eine Koine, die erst im Laufe der zweiten Hälfte des Jahrhunderts
sich aufspaltet. Das Vorhandensein dieser geometrischen Koine ist
der Anlass gewesen, dass jede geometrische Vase sehr leicht als

attisch bezeichnet werden konnte.
M. Bühler: Die Deutung der Bostoner Pyxis auf die Begegnung

des Archilochos mit den Musen setzt voraus, dass die Archilochos-

sage, die doch allem Anschein nach eine parische Lokalsage war,
bereits um 460 in Eretria bekannt war. Wie ist das zu erklären

M. Kontoleon: Wegen der engen Verbindung Eretria's zu
Paros ist es gar nicht erstaunlich, dass ein Eretrier aus irgend
welchem besonderen Anlass (als Proxenos der Parier, z.B.)
die Pyxis mit eben dieser Sage als Verzierung hat anfertigen
lassen.

M. Snell: Dass auf der Bostoner Pyxis zu Füssen des Hirten
keine Leier liegt, scheint mir kein Einwand gegen die Deutung



ARCHILOCHOS UND PAROS 85

auf Archilochos: Der Künstler hätte sie, wenn er sie auf das Bild
hätte bringen wollen, unter die Kuh malen müssen, — aber die

Leier ist ja erst da, als die Kuh verschwunden ist. So gibt er sie

lieber den Musen in die Hand.
M. Kontoleon: Ich darf an die Thamyris-Darstellung in der

Nekyia des Polygnot in Delphi nach Pausanias' Beschreibung
erinnern: da lag eine zerbrochene Leier vor seinen Füssen.

M. Pouilloux: II est particulierement important que le vase du

musee des Beaux-Arts de Boston soit une pyxis ä fond blanc. II
s'agit d'un vase rare, fragile, extremement precieux. Loin d'etre

fabrique en serie, il repond ä une commande particuliere. On
congoit ainsi tres aisement qu'un riche Eretrien, connaissant la

legende locale de la ville amie qu'etait Paros, ait pu demander ä

un artiste de representer cette legende sur ce vase. Un exemple
tres precis d'une commande specifique nous est donne par une

magnifique coupe ä fond blanc, encore inedite, que l'on a decou-

verte ä Delphes: dans le medaillon de cette coupe, Apollon est

represente assis, jouant de la lyre, tandis qu'en face de lui, sur un
arbre, le corbeau noir de la legende le regarde. II est clair qu'un
vase aussi precieux a ete commande precisement pour une offrande

delphique, avec une legende delphique. Le vase de Boston me
semble presenter un cas analogue.

M. Kontoleon: Bezüglich ävaoTavxa 7tpcotTepov xrfi vuxxop,

Ej II, Z. 25-26 möchte ich nebenbei bemerken, dass die von einigen
gegebene Interpretation « vor Einbruch der Nacht» nicht richtig
sein kann, nicht nur sprachlich, sondern auch inhaltlich. Die

Epiphanie der überirdischen Wesen pflegt immer in der Zeit
nach Mitternacht stattzufinden, also zu einer Zeit, wo das Bewusst-

sein nicht ganz wach sein kann, wie auch aus heutigen analogen

Erzählungen hervorgeht.
M. Reverdin: Ce qui est tout de meme genant, dans cette

epiphanie apres minuit, ce sont ces femmes rentrant des champs
oü elles ont travaille (dato twv epywv dbuevai). C'est au cre-

puscule qu'on rentre des champs, ä l'aube qu'on s'y rend. Des

lors je serais plutot tente d'interpreter Ttpcotrspov rrjp vuxxop



86 DISCUSSION

comme signifiant « la nuit etant tombee», « alors qu'il faisait
de ja nuit».

M. Kontoleon: Wenn man nicht glauben möchte, die Frauen

waren mit epya beschäftigt, die nachtsüber stattfinden können,
so ist auch die Möglichkeit vorhanden, sich die Sachlage so

vorzustellen, dass die Frauen, da sie spät ihre Arbeit beendet hatten,

dageblieben waren um den Aufgang des Mondes abzuwarten,

um sich nicht im Dunkeln zur Stadt zu begeben, was unangenehm

gewesen wäre.


	Archilochos und Paros

