
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 8 (1962)

Artikel: Zur hellenistischen Ethnographie

Autor: Dihle, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI
ALBRECHT DIHLE

Zur Hellenistischen Ethnographie



1

K 7.

* li L-

f'1 _J
>

ppJmk.'£« * **: MS-? - **;
; -7«; l«s r '„,. -

it

.-—dJ £'- « S!^* '

U .".i -* - —

.-=—-

; 37 *<

*-j- T. 5." I.

ji jj£^ " :: ^'V* *V, z ~ r. -v^-VJ
•

_
• * *

- - '- ^ -" "*? ' ^a -TOt
-•-?[£» ^ n -£ >

S '«* :*.«*_ S5h'
.-" u\£

-J.-7- TF^** -j-~ £: j^St1 <l^.1TfcTjrr..^ -r: - 7I>;
?fe ± rf-dsHfc- 7p r^'^n.öS"

'te Zui- -"^V

^iT,, 'V*
V? i-ß, pg j

(75 £-; -"Ife;;

a
...;?

„•> \
t^. rsü J Vy° 7 fejs^sT^if^ -,v ^j^sSCK*"

& S%. -«aS1

S^FjrfeV^ £K^'c-2n»£:S-7ir7 : "p-

yg dä~ ?£

77S

.1

fef- >|jm^ -ffiS&r

Mgf * gSSfä^ «>S*S£ airf! ^löi& .'««Äkt 5ÖSS S&ii

.ÄääSj«J^S^!i%.'JSr^T^i -jjf *3



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE

Die Neuerschliessung des Ostens durch und im Anschluss

an den Alexanderzug hat die Ethnographie, wie nicht anders

zu erwarten, einen neuen Aufschwung nehmen lassen. Dieser
Vorgang lässt sich in vieler Hinsicht sehr wohl mit der

Entfaltung der j onischen Ethnographie im Anschluss an die

Kolonisationsperiode des 8.—6. Jh. vergleichen, und in
unseren Literaturgeschichten wird denn auch nicht selten
die hellenistische Völkerkunde vor allem als Fortsetzung
der jonischen Eaxopiv) dargestellt. In der Tat kann man
auch durchaus etwa den Periplus des Skylax von Karyanda
oder des Euthymenes von Massalia mit dem Buch des

Nearch oder den Berichten ptolemäischer Expeditionen in
den Sudan (vgl. C. Preaux, Chron. Eg. 32, 1957, 284 ff.)
vergleichen. Hier wie dort handelt es sich zunächst einfach
darum, im Interesse späterer Unternehmungen möglichst
detaillierte Informationen über die neu erkundeten Länder
und Völker zusammenzustellen, und hier wie dort zeigt sich
ein gegenüber der dazwischen liegenden klassischen Zeit
deutlich gesteigertes Interesse an der fernen Welt. Indessen
sollte man einen wesentlichen Unterschied zwischen jenen
beiden Perioden griechischer Völkerkunde nicht übersehen.
Die Jonier beginnen mit der Periegese, also mit der reinen

Deskription des Gesehenen und Erlebten. Dann folgt,
zuerst bei Hekataios, die systematische Anordnung des

Beobachtungsmaterials nach einer geographischen Theorie,
und erst im 5. Jh. entwickelt sich eine wissenschaftliche

Ethnographie, bei der es um begrifflich-theoretische
Erfassung der Völkerindividualitäten und um die Aitiologie
der physikalisch-ethnischen Wechselbeziehungen geht. Während

sich also in der jonischen Ethnographie reine Deskription

und aitiologische Theorie relativ scharf voneinander als

Stufen einer Gesamtentwicklung abheben lassen, Hegen die

Dinge zur Zeit des Neueinsatzes ethnographischer Forschung
im frühen Hellenismus ganz anders. Die Grundbegriffe



2oS A. DIHLE

ethnographischer Theorie, wie sie die Jonier im Laufe des

5. Jh. entwickelt hatten und wie wir sie bei dem Autor
ITepl dcspwv oder auch bei Herodot vorfinden, werden im
Laufe des 4. Jh. zum festen Bestandteil der Allgemeinbildung,

wie das für die Ergebnisse anderer Wissenschaften,
etwa der Medizin (vgl. Jaeger, Paideia 2, 19 ff.), ganz
entsprechend gilt. So ist etwa die Lehre, dass ein bestimmter,
theoretisch fassbarer Zusammenhang zwischen den
Klimaverhältnissen und der psycho-physischen Eigenart der
Bewohner bestehe (z. B. Hdt. 1, 142 u. a.) nicht nur Bestandteil

der philosophischen Anthropologie geworden (Plat.
Resp. 435 c, Tim. 24 c, Leg. 747 d, Epinom. 987 b-e, Arist.
Pol. 1327 A Problem, lib. 14), sondern jedem Gebildeten
geläufig, was man aus Isokrates (Areop. 74 f.) entnehmen
kann. Dazu passt, dass sich bei den nachthukydideischen
Historikern, bei Theopomp, Ephoros und Timaios,
allenthalben Elemente ethnographischer Theorie nachweisen lassen

(vgl. K. Trüdinger, Studien zur Geschichte der griechischrömischen

Ethnographie, 59 ff.), eine Erscheinung, die sich
in der hellenistischen Historiographie fortsetzt (z.B. Phylarch
Fr. 2 J.; Polyb. IV, 21). Hinzu kommt, dass das Denken seit
frühhellenistischer Zeit unter dem sehr in die Breite wirkenden

Einfluss philosophischer Systeme steht, die sich
anheischig machen, das gesamte dem Menschen erreichbare
Wissen in einen durchschaubaren Kausalzusammenhang zu
bringen. Zu der seit dem ausgehenden 5. Jh. fortschreitenden
Rationalisierung aller konstruktiven Betätigungsweisen des

menschlichen Geistes tritt also ein starkes Bedürfnis nach

theoretisch-aitiologischer Erfassung der empirisch gewonnenen

Informationen, und zwar nicht nur beim professionellen
Philosophen oder Wissenschaftler sondern beim gebildeten
und lesenden Publikum schlechthin. Dieser Vorgang ist
natürlich ganz unabhängig vom Umfang der geographischen
Informationen und vom Interesse an der Fremde. Ed. Meyer
und W. W. Tarn haben gezeigt, dass die Griechen am Vor-



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 209

abend des Alexanderzuges z. B. über Indien weniger wussten
als im frühen 5. Jh. Als nun aber mit dem Alexanderzug
das Interesse an fernen Ländern wuchs, begnügte man sich
nicht mehr mit den blossen Informationen sondern verlangte
in jedem Einzelfall nach der Herstellung eines

Kausalzusammenhanges, der die neue Nachricht an das bereits
Bekannte sinnvoll anzufügen vermochte. So sind bereits
die Offiziere, Diplomaten oder Reisenden frühellenistischer
Zeit, auch wenn sie gar keine speziellen wissenschaftlichen
Interessen verfolgen, mit einer Fülle theoretischer
Vorkenntnisse ausgestattet, die ihrer Beobachtung die Gesichtspunkte

vermitteln. Und umgekehrt verlangt das Publikum,
für das sie ihre Berichte abfassen, nach anthropologischer,
geophysikalischer, moralischer oder geschichtlicher
Einordnung der neuen Informationen. Infolgedessen gibt es in
hellenistischer Zeit nicht die klare Trennung zwischen reiner

Deskription und ethnographischer Theorie, mindestens nicht
da, wo ein vorgelegter Bericht literarische Ansprüche erhebt.
Ein nur deskriptiver Bericht wie der Periplus des Roten
Meeres aus dem 1. Jh. n. C. ist eben ein Schifferhandbuch
und kein literarisches Werk für ein Lesepublikum. Zahlreiche
theoretisch-aitiologische Partien finden sich auch in solchen
Werken hellenistischer Ethnographie, deren Autoren primär
nur eine fesselnde Beschreibung der neuen, reichen Welt
geben wollen.

Das bisher Gesagte lässt sich vortrefflich an den Autoren
erläutern, die in der Generation Alexanders eine Beschreibung
Indiens gegeben haben (Nearch, Onesikritos, Kleitarch,
Aristobul), so verschieden ihr Wert auch sein mag. Sie alle

ziehen die Parallele zwischen Indien (d. h. Punjab und Sindh)
und dem Nilgebiet (vgl. auch Plut. Alex. 59). Hier wie dort
ist das Land durch einen grossen Strom und seine Zuflüsse

bestimmt, hier wie da hängt die Fruchtbarkeit des Landes,
seine Fauna und Flora, von diesem Strom ab, hier wie da

nimmt nach Süden hin die Dunkelhäutigkeit der Bewohner



2 IO A. DIHLE

zu, wobei allerdings die Äthiopen krauses, die Inder glattes
Haar besitzen, usf. Die Alexanderhistoriker, die allesamt
nicht als wissenschaftlich geschulte Ethnographen gelten
können, begnügen sich nun keineswegs mit der einfachen

Konstatierung dieser parallelen Erscheinungen. Sie
versuchen vielmehr, Übereinstimmungen und Unterschiede
durch klimatologische oder physikalische Theorien zu
erklären. Man ist sich darin einig, dass Indien bzw. der südliche
Osten insgesamt fruchtbarer und reicher in seinen

Hervorbringungen ist (ähnlich auch Theophr. Hist, plant. IV, 4,
2 ff. u. Megasth. b. Diod. II, 36), und dass diese höhere
Fruchtbarkeit mit dem Wasserreichtum Indiens zusammenhängt,

das neben dem Indus und seinen Quellflüssen ja auch
noch den Monsunregen kennt (Arr. Ind. VI, 9; Strab. XV,
694 u. a.). Nun meint Aristobul, dass Äthiopien weiter
südlich hege als Indien und daher von der Sonne stärker
ausgetrocknet werde. Hier wirkt die alte, schon bei Ephoros
nachweisbare Einteilung nach, derzufolge die Äthiopen
im Süden, die Kelten im Westen, die Skythen im Norden
und die Inder im Osten der Ökumene wohnen (Fr. 30 J.).
Onesikritos, der nicht an die grössere Sonnennähe Äthiopiens
glaubt, zieht demgegenüber eine Erklärung heran, mit der
Aristoteles die 7toXuycma Ägyptens begründet hatte (Hist,
an. 584 b 6 ff.; Fr. 283/284 R.): Je wärmer die Sonne scheint,
um so mehr entzieht sie dem Wasser die schweren, unfruchtbaren

Bestandteile. Alle Lebewesen, die das von der Sonne

gleichsam ausgekochte Wasser zu sich nehmen, müssen sich
also durch besondere Fruchtbarkeit auszeichnen L Onesikritos

greift diese Theorie auf und argumentiert folgender-
massen: Der Nil fliesst in einem engen Tal durch mehrere
Klimazonen, die Ströme Indiens dagegen ergiessen sich

gemächlich in weite Ebenen innerhalb derselben Zone.
Letztere können also die Sonnenkraft ganz anders in sich

1 Bei Megasthenes (Diod. II, 36, 1) ist das u8<op Xs7TT0[xeps(; neben der
reinen Luft die Ursache der besonderen Intelligenz der Inder.



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 211

aufnehmen als der Nil, so dass die Lebewesen in Indien sich
reicher entfalten. Auch der Monsunregen, den Indien dem
Lande am Nil voraus hat, ist derselben Sonnenkraft vor
seinem Niedergehen ausgesetzt (Strab. XV, 694 f.). Eine andere,
letztlich auch aus der Alexanderhistorie stammende Aitiologie
findet sich bei Cicero {Nat. deor. II, 130): Während Nil und
Euphrat das umliegende Land nur durch ihr Wasser
befruchten, führt der Indus darüber hinaus grosse Mengen von
Samen und Keimen (semina) mit sich, die er allenthalben
ablagert. Wieder eine andere Aitiologie gibt es endlich bei
Poseidonios, der an die hier geschilderte Kontroverse unter
den Alexander-Autoren anknüpft. Wir werden auf sie in
anderem Zusammenhang zurückkommen (s. u. 229). Keiner
der Autoren ist, das sei wiederholt, ein Naturwissenschaftler.
Sie wollen lediglich informierende (Nearch), fesselnde

(Aristobul) oder erbauliche (Onesikritos)1 Berichte geben,
können sich aber dem Zuge der Zeit zur rationalen Kausalerklärung

nicht verschliessen.
Bei der Betrachtung primitiver Völker vor allem stellt

sich dem Gebildeten hellenistischer Zeit fast automatisch
die Frage nach der Kulturentstehung, die in einer ganzen
Reihe philosophisch-wissenschaftlicher Theorien ihre
Beantwortung gefunden hatte (vgl. W. Spoerri, Späthellenist.
Berichte..., Basel 1959 und Mus. Heb. 18, 1961, 63 ff).
Die Verknüpfung von Ethnographie und Historie und die
daraus resultierende Frage nach der Urgeschichte gibt es

seit Herodot (z. B. im Skythenexkurs), sie ist dem Peripatos
selbstverständlich (Aristot. Fr. 604 ff.), und neben ihr steht
seit Protagoras, Anaxagoras und Demokrit eine allgemeine,
spekulative Kulturentstehungslehre (z.B. Dikaiarch, Fr. 49 ff.

Wehrli). Im Indien-Bericht des Megasthenes, also eines

Diplomaten und wiederum nicht eines professionellen
Ethnographen, findet sich ein ausführlicher, mit mythischen
Elementen durchsetzter Abschnitt über die Urgeschichte des
1 Vgl. T. S. Brown, Onesicritus, Berkeley 1949.



212 A. DIHLE

Landes. In seinem Zusammenhang steht der aus der allgemeinen

Kulturtheorie genommene Satz, die /psta 1 sei bei den
Indern die Lehrmeisterin des mit yzipzc, Xoyoc, und ^r/TjQ
äyylvoia wohl ausgestatteten Menschen bei der Erfindung
der rijyoLi gewesen (Diod. II, 38, 2). Aus dem Umstand,
dass dieselbe Formulierung in dem vielumstrittenen Diodor-
Kapitel 1,8 erscheint, in dem Diodor die Grundzüge einer
allgemeinen Kultur- und Sprachentstehungslehre abhandelt,
hat man geschlossen, es könne jener Satz im Indien-Abschnitt
nicht aus Megasthenes stammen, sondern müsse ein Zusatz
Diodors sein. Sicherheit wird man in diesem Punkt der
Quellenfrage schwerlich gewinnen, weil die Komposition
des Diodor-Kapitels II, 38, also des Megasthenes-Excerptes,
der Analyse keine Handhabe bietet. Doch bleibt
festzuhalten, dass man Megasthenes die Heranziehung einer
bestimmten Kulturtheorie durchaus zutrauen darf, versieht er
doch an anderen Stellen Erscheinungen des indischen Lebens

gleichfalls mit Aitiologien, die aus entwickelten wissenschaft-

1 Es verdient ausdrücklich angemerkt zu werden, dass das Wort ypsia
in Texten aus der hellenistischen Kulturentstehungslehre — und auch
schon bei Aristoteles (Pol. 1329 b 27) —• immer die Bedeutung usus
und nie die Bedeutung egestas besitzt. Soll gesagt werden, dass Not
und Mangel es waren, die den Weg der Praxis und Übung wiesen,
erscheinen Ausdrücke wie ävayxcda ypzia (Agatharch. b. Phot. 430 b
6 ff.) oder dbropta räv ypswsj (Origen, C. Cels, IV, 76). Auch der
Ausdruck od tou ßlou xpclai bei Gregor von Nyssa (De opif. hom. 7 PG
44, 141) braucht man nicht mit Reinhardt (RE s. v. Poseidonios 721 f.)
mit „Bedürftigkeiten" zu übersetzen, vielmehr bezeichnet er die
Betätigungsweisen und Praktiken, zu denen sich der Mensch auf Grund
seiner ungeschützten Situation veranlasst sieht. Das Wort SvSeia ist
dem Griechischen jener Zeit geläufig und findet, z. B. bei Diodor bzw.
seinen Quellenautoren, überall da Verwendung, wo eindeutig die Not
oder Bedürftigkeit gemeint ist. Auf solch' eine Stelle mag Verg.
Georg. 1,146 zurückgehen (egestas). Aber es ist festzuhalten, dass
auch bei den Epikureern (z. B. Diog. Oen. Fr. 10, col. 2) die
Kulturentstehung nicht unmittelbar aus der SvSsia sondern den durch die
EiSeioc verursachten ypzicn erklärt zu werden pflegt. Dieser Sachverhalt

ist in den Arbeiten von Spoerri und Pfligersdörffer nicht
ganz klar bezeichnet worden.



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 213

lich-philosophischen Lehren entnommen sind. Das gilt etwa
für die physikalisch-klimatologische Begründung der
Kunstfertigkeit und des Körperbaus der Inder (Diod. II, 3 6) oder
für eine Äusserung über die pobtische und moralische
Bedeutung indischer Tischsitten (Strab. XV, 709). Beide Stellen
hat man niemals dem Megasthenes abgesprochen. Und was
die Kulturentstehungslehre angeht, die bei der Analyse
primitiver Lebensformen wichtig ist, so finden wir bei Agathar-
chides etwa ein Dutzend ganz beiläufiger Erwähnungen der
ypsla als Lehrmeisterin für die menschlichen Verhaltensweisen,

die sich bei Ichthyophagen, Trogodyten und anderen
Stämmen erkennen lässt. Agatharchides kann also bei seinem
Publikum eine gewisse Kenntnis differenzierter Theorien
dieser Art voraussetzen.

Es soll mit diesen Beispielen nicht erwiesen werden, dass

die hellenistische Ethnographie bessere und schärfere
Beobachtungen vermittelt habe als die jonische 1. Kritiklosigkeit,

Wundersucht und Oberflächlichkeit gibt es im 3.
und 2. Jh. so gut wie im 6. oder 5., und die Qualität der
tCTTopla ist bei den einzelnen uns noch greifbaren Autoren
sehr verschieden. Wohl aber zeigt sich bei den
hellenistischen Autoren allenthalben der grosse Vorzug einer
Gewöhnung an rational-kausales Denken, die es ihnen ermöglicht,

mit Hilfe bereitstehender Theorien die neuen
Informationen sogleich in einen sinnvollen Zusammenhang mit
dem bisher verfügbaren Wissen zu bringen und von
vornherein Beobachtungen unter festen physikalischen, anthropologischen

oder moralisch-soziologischen Gesichtspunkten
anzustellen.

Um die hier getroffenen Feststellungen etwas zu differenzieren,

sei das Werk des Agatharchides einer näheren
Betrachtung unterzogen. Die Überlieferung gestattet es, von

1 Ein bis dahin nicht bekanntes Stück bester jonischer Ecrrop£7] hat
kürzlich K. Meuli wiedergewonnen: Schw. Arch. f. Volkskde. 56, i960,
88 ff.



214 A- DIHLE

der Persönlichkeit dieses Mannes ein genaueres Bild zu
gewinnen. Agatharchides war kein selbständiger Forscher
und kein selbständiger Philosoph. Aber er besass ziemlich
weitgespannte ethnographische und philosophische
Interessen, ein gesundes Urteil und darüber hinaus die Gabe
anschaulicher Darstellung, weshalb er bis in einzelne
Formulierungen hinein auf einen Grösseren, auf Poseidonios,
gewirkt hat. Einige der von ihm beschriebenen Landstriche
hat er wohl selber bereist, im übrigen aber sich in den
erhaltenen Teilen seines Werkes auf gute frühptolemäische
Expeditionsberichte gestützt.

Das erste, was dem Leser des Agatharchides auffällt, ist
die Unvoreingenommenheit, mit der jener das für griechische
Anschauungen Ungewöhnliche nicht nur registriert sondern
auch zu verstehen sucht. Scheinbar beiläufig erwähnt er
einmal, dass nur Kinder an der schwarzen Hautfarbe der

Äthiopen Anstoss nehmen. Ist das Ausdruck einer
Unvoreingenommenheit, die sich bei häufigem Umgang mit fremden
Menschen gleichsam von selbst einstellt, oder Indiz einer

Bildung, die über Kategorien verfügt, welche die positive
Auseinandersetzung auch mit dem Fremdartigen gestatten?
Wahrscheinlich spielt Agatharchides mit diesen Worten
(Diod. III, 8, 2=Phot. Bibl. 445 a 30) auf eine kinderpsychologische

Theorie an, nach der die schwarze Farbe Kindern
unsympathisch sei (vgl. Isid. Sev. Etjm. XVII, 7, 36; A.
Hermann, RAG 4, 479 ff.). Eine solche Theorie gründet sich
natürlich auf die im Volksglauben der Antike weit
verbreitete Diskreditierung der Menschen schwarzer Hautfarbe
(vgl. etwa die Traumdeutung bei Ruf. Ephes. p. 206 Dar.
oder die pompeianische Wandinschrift CEE I, 40 Buech.;
weiteres Material bei F. J. Dölger, Die Sonne der Gerechtigkeit
und der Schwarbe, Münster 1918, 49 ff.)1. Indessen weiss der

1 Auch das hübsche kaiserzeitliche Grabepigramm auf einen
Negersklaven bei Geffcken(Gt. Epigr. Nr. 371) setzt diese Vulgärvorstellung
voraus: Der Verstorbene hatte eine schwarze Haut, aber eine weisse Seele.



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 21 5

Gebildete in hellenistischer Zeit die dunkle Hautfarbe
naturwissenschaftlich zu erklären, etwa durch die starke
Sonnenstrahlung in südlichen Ländern (z. B. Gab De temp, 2,

p. 628 K.), und sieht darum keinen Anlass zu einer
allgemeinen Minderbewertung auf Grund der Hautfarbe. Für
Philons Allegorese ist der Äthiope als solcher offenbar
wertneutral, kann er doch to oparixov ryj? bzw. die

yvcogY) apeTaßXi)To<; ebenso symbolisieren {Leg. Alleg. II,
67) wie die Schlaffheit (ebd. I, 68). Letzteres führt wieder
auf eine naturwissenschaftlich-medizinische Theorie, die
zuerst für den Arzt Asklepiades von Prusa, einen Zeitgenossen

des Poseidonios, bezeugt ist {Doxogr. Gr. p. 443 D.):
Die Konstitution des Äthiopen ist infolge der starken
Sonneneinstrahlung schlaffer als die der Bewohner des

Nordens. Die Meinung der hellenistischen Bildungsschicht,
dass die Hautfarbe nicht Anlass zu einem anthropologischen

Werturteil sein könne (vgl. F. M. Snowden, Traditio
16,1960,19 ff.), ändert sich erst unter dem Einfluss religiöser
Lehren, die das Böse gern in dunkelfarbigen Menschen
inkarniert sehen. Das gilt für die Isis-Religion ebenso

(Plut. De Is. et Os. 362 b-c) wie für das Christentum
{Ep. Barn. 4, 10; Pass. Barth. 7 Bonn.; Act. Petr. et Sim.

22 Lips., u. a).
Die mannigfachen Möglichkeiten zu kausaler und finaler

Betrachtungsweise, die Agatharchides als Sohn eines gebildeten

Zeitalters zur Verfügung stehen, lassen sich dort besonders

gut erkennen, wo er den ßfo<; ocypio? xou 07]pid>§7]<;

primitiver Stämme erörtert. Nirgends finden wir ein
vorschnelles Werturteil, wie wir es vom Vertreter einer hohen
Zivilisation nach der Analogie chinesischer Annalisten oder
europäischer Reisender des 19. Jh. wohl erwarten dürften.
Da gibt es zunächst die Frage, ob der Zivilisationsmangel
auf die klimabedingte psycho-physische Konstitution der
betreffenden Menschen oder auf andere Faktoren zurückzuführen

sei. Agatharchides spricht sich gegen die erstge-



216 A. DIHLE

nannte Erklärung aus: Die primitiven Äthiopenstämme,
denen eine sorgfältige Körperpflege ebenso unbekannt ist
wie die gegenseitige cpiAavOpwraa, sind aypiot, xod OvjpitoSei^

o'jy ouTW toLc, Oujxou; toZq eTnTTjSsupiacnv (Diod. III, 8, 2 f.,
vgl. Phot. 450 a 33). Also nicht die natürliche, von der
klimatischen xpcccu? bedingte Konstitution der Menschen
verursacht das Mehr oder Weniger an Zivilisation sondern
die Notwendigkeiten der Umweltbewältigung. Ähnliches
haben die Epikureer gelehrt, aber man wird sehr zurückhaltend

sein müssen, derartiges bei einem Schriftsteller wie
Agatharchides als Schuldogma zu verstehen. Strabon, dem

man gewiss nichts Epikureisches unterschieben möchte,
polemisiert in genau demselben Sinn gegen Poseidonios

(II, 103 Pos. Fr. 28 J.), bei dem die Lehre von der y.pxaic,
bekanntlich eine grosse Rolle spielt (Fr. 102 J.; vgl. Sext.

Emp. Pyrrh. Hyp. I, 80; dämonologisch umgedeutet bei

Orig. In Jes. Nave hom. XV, 5): Nicht die Trpovoia und die
durch sie verursachten Klimaverhältnisse bedingen die

psychischen und zivilisatorischen Unterschiede unter den
Menschen sondern die zufälligen Gegebenheiten der
Umwelt, die es zu bewältigen gilt. Übung und Gewohnheit sind
also für Strabon die wichtigsten Faktoren beim Erwerb der

Teyvai und Suvocpiei? menschlicher Gesellschaften und nicht
die natürliche Disposition. Der Gedanke ist alt, dem Autor
IIspl dcspcov geläufig, schon von Demokrit ausgesprochen
(B 242) und von Aristoteles in der Nikomachischen Ethik
expliziert. Wir haben keine Ursache, ihn bei Strabon als

spezielles Schuldogma zu klassifizieren, ebensowenig wie
bei Agatharchides, der immer wieder mit auvY]0eia, sOlctjiqc,

avocyxocLoc yosG. die Charakterzüge eines Volkes begründet.
Die Klimaverhältnisse, die auf kleinem Raum extreme
Unterschiede aufweisen können (Diod. III, 34 Phot. 454
b 37), beeinflussen die Menschen dadurch, dass diese sich
auf ihre Umwelt einstellen müssen (Diod. III, 33, 7), nicht
durch die Determination ihrer physisch-psychischen Be-



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 217

schaffenheitl. Die Gewöhnung führt dann allerdings so
festsitzende Eigenschaften herbei, dass primitive Völker
sinnlose und nachteilige Tabugebote gehorsam einhalten
(Diod. III, 6, 2 cpicn? äpyoda xcd Sucre^aXeiTCTCp (luvrjOffa auv-
veOpapfiivT)), dass sie gegen ihr vitales Interesse in
ungünstiger Umgebung ansässig bleiben (III, 34, 5 vgl. Phot.

450 a 33), was übrigens auch von Tieren gilt (Diod. III, 10, 6).
Zwar gibt es gelegentlich bei Agatharchides eine auffällige
Affinität zu peripatetischen Lehren. So setzen seine

Ausführungen zur Tierdressur (Phot. 456 a 17 ff.) eine Theorie
des Gedächtnisses voraus (oü Xoyw, dcXXa mkQsi Tyjp [ivqirqf),
die an die scharfe Scheidung zwischen v6y)ch<; und pvfjirq bei
Aristoteles erinnert (De mem. 450 a 14 f. u. 451 a 15 ff.),
während die orthodoxe Stoa gerade die intellektuelle
Komponente der Gedächtnisleistung betont (S. V. F. II, 115). Aber
gerade die Alternative xpotou; toö äspo<; 2 - cw/jOeia (vgl.
Diod. III, 25, 4; 24, 21; Phot. 459 a 8 ff.) ist so verbreitet,
in der hellenistischen Anthropogeographie, dass Immisch
(Agatharchidea, Heidelberg 1919) nicht gut beraten war,
hier überall nach peripatetischer Schulmeinung zu suchen2.

Soviel über die Begründung der Zivilisationsunterschiede
bei Agatharchides. Wie beurteilt er nun die primitive Lebens-

1 Die Argumente der cruvr)00ia-Lehre können ebenso gut gegen die
physikalische wie gegen die astrologische Anthropogeographie gekehrt
werden, weil beide die psycho-physische Erscheinung des Menschen
durch die kosmisch-geographische Lage seines Wohnsitzes
determiniert sein lassen, was den offenkundigen physischen und
moralischen Unterschieden unter den Menschen derselben Gegend
widerspricht (vgl. Bar Daisan, Lib. reg. 28 Nau.).
2 Im Hinblick auf die unbezweifelbare Abhängigkeit des Poseidonios
von Agatharchides ist es bemerkenswert, dass in anderem Zusammenhang

dem Poseidonios etwas vorgeworfen wird, gegen das schon
Agatharchides polemisierte. So wendet letzterer in der Auseinandersetzung

mit Plegesias gegen die am f)8u orientierte Diktion ein, sie
lenke von der Sache und der Wahrheit ab (Diod. III, 20; Phot.
441 b 41). Seneca {Ep. 90, 20) formuliert unter Hinweis auf Poseidonios:

Incredibile est, quam facile etiam magnos viros dulcedo orationis abducat

a vero.

15



21 8 A. DIHLE

form Er notiert das Fehlen der <pi,Xav0pco7ua (Diod. III, 8, 3),
er berichtet und belegt durch Einzelbeobachtungen, dass

Ichthyophagen und Troglodyten nur von tovo? und yj&ovt),

nicht aber von xaAov und odcrypov eine cpuorxv) <xvT[Av)t|A(;

bzw. yvcop.7) besässen (Diod. III, 15, 2 Phot. 449 & 26; der
Ausdruck <rmXY]tJx<; ist stoisch und epikureisch zu belegen)
und zieht immer wieder die Parallele zwischen tierischer
und menschlich-primitiver Lebensweise (Diod. III, 16, 7;
24, 2 ff.; 31, 4; wohl auch III, 49 ff. über die wilden Libyer,
deren Beschreibung man mit Leopoldi, De A. Cnidio, 37 f.
gleichfalls dem A. zuschreiben wird, da ihre Gliederung mit
Diod. III, 8, 4 ff. übereinstimmt). Dieser ßiop O-yptASv^ aber

folgt im höheren Grade als der kultivierte den Anweisungen
der Natur, die für ihre Lebewesen in jeder Situation ein

aijTO(izTov ßoYj0Y]!j.a (Diod. III, 23, 2 ff.) bereit hält und die
Menschen auf den richtigen Weg der ype'.oc lenkt (Diod.
III, 10, 2; 15, 7; 19, 2; 21, 5; Phot. 450 a 33). Die
primitivsten under den Äthiopen, die doraOsip, denen Agathar-
chides auf Grund der Angaben seines Gewährsmannes aus
der Zeit des dritten Ptolemäers nicht einmal die Gabe der
Sprache zubilligt, die er für unfähig zu tieferer Gemütsregung

oder zur Kontaktaufnahme mit anderen Menschen
hält, halten doch mit den für sie wichtigsten Lebewesen
ihrer Umwelt, den Robben, ganz treulich eine Art von contrat
social (Diod. III, 18, 3 ff. Phot. 450 b 6 ff.), der durch ävay-
x«l« ypsta und <tuvy)0ei« zustande gekommen ist. Ähnliche

Angaben über das Zusammenleben zwischen primitiven

Menschen und Tieren macht Agatharchides auch anderwärts

(Fr. 21 J.; Diod. III, 23, 2 Phot. 450 b 13; dazu Plin.
N.H. VII, 2; Sext. Emp. Pjrrh. Hyp. I, 84 und Plut. De
comm. not. 1064 b, deren Material wohl auch aus Agatharchides

stammt). Die dem Griechen barbarisch anmutende
Sitte der Ichthyophagen, ihre Toten von der Flut
wegspülen zu lassen und den Fischen zum Frass zu geben, von
deren Fang die Lebenden ihren Unterhalt bestreiten, inter-



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 219

pretiert Agatharchides in pointiertem Stile dahin, dass auf
diese Weise die menschlichen Gewohnheiten genau dem
Kreislauf der ewig sich erneuernden Natur angepasst seien

(Diod. II, 19, 6=Phot. 450 b 40 ff.; die Lehre von der Ewigkeit

der Welt auch Diod. III, 20, 2, vgl. Posid. b. Diod. II, 50,
6 f.). Diese positive moralische Würdigung des primitiven
Lebens greift noch weiter, wenn Agatharchides erklärt, dass

die Ichthyophagen insofern der idealen Bedürfnislosigkeit
besonders nahe kämen, als ihre tpüotc <x§t,aaTpo<po<; in der

Behebung natürlicher evSeta bereits ein piyicrtov äyaOov

erblicke, und es für sie darum nicht die ySsa srtslaaxTa der
zivilisierten Menschheit gebe (Diod. III, 17, 4; 18, 2; vgl.
Epic. Ep. ad Mencec. 127 ff. oder Sen. Ep. 90, 18. Der
Terminus stcs'igxxtoc, TjSovT) schon Aristot. E. N. 1169 b 26).
So kennen sie keine 7tXeov£i;ta und bedürfen keiner voptoi.
und TTpotTTayuaTa, auch keiner 8o£ou vom Wesen der Natur,
denn diese lehrt sie unmittelbar das Nötige — und nur das

Nötige — zu tun (Phot. 451 b 11 ff.). Dieselbe ursächliche

Verknüpfung des Fehlens geschriebener Gesetze mit der
sotsXskx der Lebensführung gibt auch Megasthenes' Indien-
Bericht (Strab. XV, 709). Die Ichthyophagen sind ferner
gesunder, wenn auch kurzlebiger als die Griechen (Diod. III,
17, 4) L Agatharchides selbst gibt das Gegenbild in seiner

Beschreibung des Sabäerlandes. Durch die geschützte Lage
und den Reichtum ihres Landes sowie durch das ständige
Einströmen fremden Geldes verfallen die Sabäer der Tpucpyj,
der (v)TT]aic v)8scov ETteicraxTcov, und verlieren die Fähigkeit
zur Freiheit (Diod. III, 47,5 ff. Phot. 459 a). DieNabatäer
lebten einst gerecht und friedlich vom Ertrag ihrer Herden.
Seit der Erschliessung des Gebietes durch den ptolemäischen

1 Eine medizinische Erklärung für die Kurzlebigkeit der Äthiopen
(schlaffe Konstitution, welche die Wärme nicht halten kann), ist von
dem Methodiker Asklepiades von Prusa erhalten (s. o. S. 215 Andere
Äthiopen hiessen demgegenüber gerade oi <x0dva-roi (Bion b. Athen.
XIII, 566 c).



220 A. DIHLE

Handel werden sie zu Seeräubern (Diod. III, 43, 5; eine
ähnliche SiacrpooT) eines gerechten Naturvolkes durch den
Handel beschreibt Poseidonios b. Strab. VII, 299 ff.). Auch
die bei der Beschreibung primitiver oder exotischer Völker
immer wieder aufgeworfene Frage, ob es sich um Autochtho-
nen handele, gehört in diesen Zusammenhang, da sich bei
nachweislich autochthonen Völkern Kulturentstehungs-
theorien sehr viel leichter verifizieren lassen (Agatharch.
oder Artemid. b. Diod. III, 2; Megasth. b. Diod. II, 28;
eine besonder ausführliche Diskussion des Problems findet
sich bei Diod. III, 2o=Phot. 451 a 4 ff. anlässlich der
Erwähnung von Bewohnern unzugänglicher Felsküsten; vgl.
auch Ephoros, Fr. 122 J. über die Ätoler und Euseb. Praep.
ev. X, 9 über die Inder, die auch von Ninos nicht erobert
wurden).

Alle diese Betrachtungen, die sich an die Nachrichten
von fremden Völkern knüpfen, lassen sich nur verstehen,
wenn man bei Autoren wie Agatharchides die detaillierte
Kenntnis einer philosophischen, in Psychologie,
Kulturentstehungslehre und Ethik explizierten Anthropologie und
ihrer oft gegensätzlichen Lehrmeinungen voraussetzt. Gerade
in dem von uns herangezogenen Fall, der Erörterung
primitiver Lebensformen, erweist sich die Fruchtbarkeit jener
theoretischen Vorbildung. Für die Härte und Mitleidslosig-
keit des primitiven Lebens (Diod. III, 33, 5 f.=Phot. 454 b 25

über die Tötung von Alten und Kranken; Diod. III, 24, 2 ff.;
29 Phot. 453 a 35 ff. über Krankheiten) hat Agatharchides

ein ebenso offenes Auge wie für seine Naturgemäss-
heit und seine spezifisch menschlichen Züge. Einige
Ichthyophagenstämme essen vier Tage lang die gefangenen
Fische, ohne zu trinken. An jedem fünften Tag ziehen sie

wie eine grosse Viehherde mit Weib und Kind zur nächsten

Quelle, um sich dort bis zur physischen Erschöpfung
vollzutrinken. Das mutet ganz tierisch an, aber, so sagt Agatharchides,

beim Schmaus aXXvjXout; txZt; dvdp-



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 221

Opotp opSaip. Auch auf die Seelen dieser Primitiven wirkt
also die Musik ein (Diod. III, 17, 1 Phot. 450 a 11). Und
von den wilden Troglodyten heisst es, dass sie um die

Weidegründe immer wieder in blutigen, mit wohlgezielten
Steinwürfen ausgetragenen Streit geraten. Doch werden
solche Streitigkeiten regelmässig durch ältere Frauen
geschlichtet, die sich zwischen die Kämpfenden werfen und

von beiden Seiten bedingungslos respektiert werden. Auch
diese Primitiven kennen also, wenn nicht vouch, so doch

vopxpa (Diod. III, 33, 4). 1

Eine solche Beurteilung der urtümlichen, bei den
Naturvölkern beobachteten Lebensformen bewahrt zwar zunächst
einfach die Antinomie, die schon in ältester Zeit zwischen
den Sagen vom Goldenen Zeitalter einerseits und der
Überwindung des tierhaften Urzustandes durch
kulturbringende Heroen andererseits besteht. Indessen hat sich
in Philosophie und Spezialwissenschaft inzwischen ein
reiches und differenziertes System anthropologischer
Begriffe ergeben, das auch jenen Gegensatz expliziert. In seinem
Rahmen kann sich der Gebildete hellenistischer Zeit mit
dem ihm von Haus aus fremden Phänomen vorgeschichtlichprimitiver

Lebensweise auseinandersetzen, ohne auf
simplifizierende Vorurteile angewiesen zu sein. Aus Ephoros
(Fr. 42 u. 158 J.) sind Äusserungen über die menschenfressenden

und über die gerechten, milchtrinkenden Skythen
erhalten. Homerische Mythopoiie, Überreste jonischer Hto-
pb] und Elemente der Anacharsis-Legende sind hier zu
einem etwas verschwommenen, aber erbaulichen Ganzen

1 Zusammengenommen ergeben jene beiden Nachrichten eine
auffällige Parallele zu dem berühmten Bericht des Poseidonios über die
keltischen Barden (Diod. V, 31,5 Fr. 116 J.): Oöt<d xal notpSt. toZc, äypi&i-
tixtoi? ßapßapoti; 6 Oopiö? ei'xst -rfj aocptqc xal 6 "Ap^? aEScixai -ra? Moüaa?
Vielleicht liegt hier eine ähnliche freie Entlehnung vor wie im Fall der
schon von Trüdinger festgestellten Parallele Agath. b. Diod. III, 16, 4
Poseid. b. Strab. III, 147 — Zum Unterschied zwischen vopot und
vopipa, vgl. Philo, De spec. leg. IV, 149.



222 A. DIHLE

vereinigt. Der weite Abstand zu den viel differenzierteren

Erörterungen des Agatharchides leuchtet unmittelbar ein.

Er beruht auf der Breitenwirkung der philosophischen
Systeme seit dem frühen Hellenismus, die der ganzen
Bildungsschicht eine gewisse Vertrautheit mit schärferem
Denken vermittelt hat.

Karl Trüdinger glaubte in seinem grundlegenden Werk
zur antiken Ethnographie feststellen zu müssen, dass man
sich in der hellenistischen Völkerkunde vor Poseidonios
nicht für die Religion der fremden Völker interessiert habe

und dass hier ein Unterschied zur jonischen Ethnographie
vorliege. In der Tat gibt es in den umfangreichen Resten
der Indien-Literatur aus der Zeit Alexanders, von ein paar
Bemerkungen des Megasthenes abgesehen (Strab. XV, 709-
7x0; vielleicht stammt die Nachricht über die Tanzgebete der
Inder Luc. De salt. 17 ebenfalls aus Megasthenes), keinerlei
Hinweise dieser Art. Die vielen Nachrichten über die
indischen Yogis, die Gymnosophisten, verdankten dem
Interesse an der philosophisch begründeten Askese, nicht dem

an der Religion ihre Weitergabe (vgl. die drastische Bemerkung

Zenons S.V.F. I, 241). Indessen schon vor Poseidonios,

dessen ausführliche Beschreibung der druidischen
Religion bekannt ist, hat sich Agatharchides mit diesem
Thema befasst, und zwar sicherlich auf Grund erheblich
älterer Berichte. Zwar kann nicht als gesichert gelten, dass

alle wesentlichen Partien bei Diodor III, 2-10 aus Agatharchides

geschöpft sind, aber der einzige andere zur Diskussion
stehende Quellenautor, Artemidor von Ephesos, hat
Agatharchides benutzt und ist von Poseidonios unabhängig
(vgl. E. Schwartz, RE 5,672 h). Die Angabe, die
vielgerühmte ägyptische Theologie stamme von den Äthiopen
(Diod. III, 3; vgl. auch III, 9, wo die Götter aufgezählt
werden), mag hier auf sich beruhen, da sie mit der an Homer
anknüpfenden Vorstellung von den frommen Äthiopen am
Erdenrand, deren Opfer den Göttern besonders willkommen



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 223

sind, zusammenzuhängen scheint. Sie ist der Kaiserzeit

ganz geläufig (Luc. Jup. trag. 42; De sacr. 2; Philops. 4; De
astrol. 3 f.; Heliod. A.ethiop. pass.; vielleicht gehört auch die

Hesychglosse Aifhoraxov' äxooda hierher). Interessanter ist
schon die mit Sicherheit aufAgatharchides zurückzuführende
Betrachtung zum Atheismus einiger Äthiopenstämme (Diod.
III, 9, 2), welche wegen der Dürre des Landes die Sonne für
ihren ärgsten Feind halten. Und auf guten Quellen beruht
Agatharchides' Erzählung vom Äthiopenkönig Ergamenes
aus der Zeit Ptolemaios' II. Dieser, der griechische Bildung
aufgenommen hatte, verweigerte dem Brauch seines Landes
die Anerkennung, der jeden König von Meroe zwang, sich
das Leben zu nehmen und seinem Nachfolger den Platz
einzuräumen, wenn die Priester es befahlen. Ergamenes
drang mit ein paar Bewaffneten in den Tempel ein und
erschlug die Priester, deren Autorität nicht durch physische
Macht geschützt war. Der Brauch war fortan abgeschafft,
der Aoyt.afi.6i; hatte über die SeiaiSaifiovia, über eine

äpycda xai Suae^aAsnrTo; aovfj0st.cz. gesiegt (Diod. III, 6).

Agatharchides hat sich offenbar auch sonst mit dem
Problem beschäftigt, wie derartige Sitten, die vernünftig nicht
zu begründen sind und nicht gewaltsam erzwungen werden,
sondern allein den Schutz religiöser Vorstellungen gemessen,
das Handeln der Menschen auch zu ihrem eigenen Nachteil
bestimmen können. Der sOiapio;, der wesentlich das Sein
und Werden der Menschen bestimmt, ist eben — darin
stimmt Agatharchides mit den Peripatetikern ebenso überein
wie mit Poseidonios — kein auf den Bereich des Vernünftigen
beschränktes Phänomen und darum auch nicht immer logisch
zu begründen. An anderer Stelle berichtet Agatharchides von
einem merkwürdigen Königstabu der Sabäer (Diod. III, 47,4;
eine ähnliche Nachricht über ein Schwarzmeervolk bei Ps.

Scymn. 900 ff.), und Josephus hat ein Fragment im Wortlaut
bewahrt {Fr. 20 J.), das von den verhängnisvollen Folgen
des Sabbathgebotes für die Einwohner Jerusalems bei einem



224 A- DIHLE

Streifzug Ptolemaios' I. erzählt. Merkwürdiges über die bis

zur Selbstaufgabe führende Anhänglichkeit der <plXoi

äthiopischer Könige steht Diod. III, 7, 1 ff. Sie sind verpflichtet,
sich jeweils dieselben Wunden oder Verstümmelungen
zuzufügen, die ihr Herr im Kampf erleidet, betrachten also ihre
eigene Person nur noch als ein Teil der seinen. Agatharchides
versucht sich dabei weder an rationalistischen Erklärungsversuchen

noch stellt er kopfschüttelnd die Allgewalt des

v6[i.o<; fest, wie wir beides aus Herodot kennen. Offenbar
erkennt er in der religiösen und sozialen Konvention, auch
soweit sie der rationalen Erklärung spottet, ein spezifisches
Ferment des menschlichen Zusammenlebens. Er sieht aber
auch, dass zivilisatorischer Fortschritt, wie er im Abstand
zwischen Äthiopen und Griechen sichtbar wird, mit einer
fortschreitenden Rationalisierung des menschlichen Lebens

einhergeht.
Nicht alle Sitten und Gebräuche fremder Völker

entziehen sich dem rationalen Verständnis. Agatharchides hat
zahlreiche Bestattungsbräuche registriert (sein Material z. T.
bei Sext. Emp. Pjrrh. Hyp. III, 227 erhalten; vgl. Diod. III,
9, 3). Die äthiopische Sitte, den Toten in Glas eingesargt im
Hause zu behalten, begründet er mit dem Hinweis, dass die
Lebenden der ständigen Erinnerung an die Toten bedürften.1
Von einem Troglodytenstamm berichtet er, dass sie den Toten

binden, auf einen Felsvorsprung setzen und dort unter
Gelächter mit Steinwürfen zudecken, worauf sie ohne Trauer
nach Hause gehen (Diod. III, 33 Phot. 454 b 35 ff.). Die
moderne Volkskunde vermag einen derartigen Brauch recht
wohl zu erklären: Es ist die Furcht vor dem revenant, die

zu diesem Ritus führt. Agatharchides gibt, wie im Falle der

1 Lukian {De lud. 21) berichtet dasselbe von den Indern, die in der
Kaiserzeit zunehmend mit den Äthiopen verwechselt werden. Bei Sozo-
menos {Hist. eccl. II, 24, 1) heissen die Aksumiten oi xct0' ^pcci; 'IvSoL
Philostrat {Vit. Apoll. III, 20) lässt die Äthiopen aus Indien
eingewandert sein und kennt neben den indischen auch äthiopische Gymno-
sophisten (ebd. 6, 6).



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 225

Äthiopen, eine Erklärung im Sinne philosophischer Moral:
Das Naturvolk ist verständig genug, um mit aller Deutlichkeit

zu dokumentieren, dass man über naturgegebene Ereignisse

wie den normalen Tod eines Menschen nicht trauern soll.
Wiederholt zieht Agatharchides die Prinzipien

philosophischer Ethik heran, um seltsame Phänomene im Leben
fremder Völker zu erklären, worauf wir in anderem

Zusammenhang schon hingewiesen haben (s. o. 215). Selten
aber gelangt er dabei zu einer verständnislosen Abwertung
der exotischen Welt. Die Allgemeinbildung in hellenistischer
Zeit gipfelt eben in einer rationalen Ethik, die jedes Detail
zu begründen sucht. So führt sie, bei aller Strenge ihrer
Normen, selten zu einer apodiktischen Verurteilung des

Fremdartigen, sondern lässt Raum für eine eingehende und
unvoreingenommene Erörterung des Für und Wider.

In einer ausführlichen, mit zahlreichen sozialethischen

Anmerkungen versehenen Erzählung schildert Agatharchides

das bejammernswerte Schicksal der Zwangsarbeiter,
die an der heissen Küste des Roten Meeres das Gold
gewinnen müssen (Diod. III, 12 ff. Phot. 447 b 37 ff.), eine

Partie, die Poseidonios in seiner Beschreibung der gadita-
nischen Silbergruben verwertet hat (vgl. Reinhardt, Poseidonios

12 ff.). Bei aller Eindeutigkeit der moralischen Stellungnahme

sieht er die Ursache des Elends nicht im Golde
schlechthin sondern, getreu der philosophischen Güterlehre,

in den Menschen, die sich seiner bedienen: o

yeveorv jiiv emnovov syst., cpuAaxvjv Ss yaX£7tY]v, (X7Tou§7)v §e

peyia'TTjV, ypyjcnv Se dcva fiscrov 7)Sov7)<; te xal Xukvjc;.

Als einzige regulative Kraft im sittlichen Leben, die

unabhängig vom menschlichen Handeln wirkt, betrachtet
Agatharchides die <pü<n?, die Gesamtnatur mit ihrer Sioi-

xtjctic. Das Land der Sabäer ist durch ein den Menschen

gefährliches Übermass natürlichen Reichtums ausgezeichnet,
der sich in den sagenhaft fruchtbaren Gewürzgärten
konzentriert. Doch die Natur hat für einen Ausgleich gesorgt,



22Ö A. DIHLE

denn gerade in diesen Plantagen leben gefürchtete
Giftschlangen (Diod. III, 46 f. Phot. 458 b 16 ff.). In anderem

Zusammenhang formuliert er (Diod. 111,43,7): Tyjv cpücriv

obc; sTcmocv ioiq ävöpcoTroiz; piexa tüv ayaöwv SiSovou xal xa
ßXaTCTovxa (vgl. Poseid. b. Plut. Mar. XXIII).

Die angeführten Proben aus Agatharchides, den man
schwerlich zu den Grossen der hellenistischen Philosophie
oder Wissenschaft rechnen wird, haben wohl zur Genüge
gezeigt, dass der Gebildete in jener Zeit über ein reiches

Instrumentarium physikalischer, psychologischer,
medizinischer, sozial-politischer u. a. Begriffe verfügen kann.
Verbindet sich dieses der philosophisch-wissenschaftlichen
Tradition entstammende Instrumentarium mit der Gabe

unvoreingenommener Beobachtung, resultiert daraus eine
über die reine Deskription weit hinausführende
Ethnographie, die in Aitiologien und Wertungen der Eigenart
fremder Völker in erstaunlichem Umfang gerecht zu werden

vermag.
Unsere Betrachtung hat ferner gezeigt, dass viele Züge,

die man unter dem Eindruck der grossen Arbeiten Nordens
und Reinhardts speziell der Ethnographie des Poseidonios
zuzuschreiben geneigt war, als gemeinsame Merkmale der
hellenistischen Ethnographie schlechthin bezeichnet werden
müssen. Ohne Frage war Poseidonios ein grosser Ethnograph,

und seine anschauliche, in zahlreichen scharf beobachteten

Details explizierte Beschreibung des vom Oujao?

bestimmten Volkscharakters der Gallier ist über jedes Lob
erhaben (b. Diod. V Fr. 116 J.). Man kann sich aber
auf der anderen Seite folgendes nicht verhehlen. Poseidonios'

grosse Leistung liegt, wie Reinhardt gezeigt hat, im
Entwurf eines kosmologischen Gesamtsystems, darin auch
das unscheinbarste Detail der belebten und unbelebten Welt
seinen kausal wie final determinierten Platz findet. Der vom
selbst entworfenen System ausgehende Zwang zu kausaler
und finaler Erklärimg aber nimmt Poseidonios nicht selten



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE ZZ~J

die Unbefangenheit bei der kritischen Wertung des Nach-
richtenmateriales, und das gilt in besonderem Masse für die
Länder- und Völkerkunde. Gerade Informationen aus Indien
und Afrika sind ja, wie Plutarch einmal sagt, nur zu oft
8iy]yy)ctsl; dcptap-rupot (De soll. anim. 975 d), die der Kritik
bedürfen. Die oft wiederholte Legende, dass der verfolgte
Strauss den Kopf in den Sand stecke, findet bei Poseidonios
die etwas salbungsvolle Erklärung, die Weisheit der Natur
gebiete ihren Geschöpfen, den jeweils wertvollsten und
verletzlichsten Körperteil besonders zu schützen und so das

Fortbestehen der Gattung zu sichern (Diod .II, 50, 7; zur
Zuweisung an P. vgl. Reinhardt, Poseidonios 127 ff). Agathar-
chides verfährt in der Auseinandersetzung mit vergleichbaren

Nachrichten viel unbefangener, obgleich auch ihm
solche und ähnliche Prinzipien vertraut sind (z. B. Diod. III,
23, 2). Er schenkt zwar der Kunde vom fleischfressenden
Kaffernbüffel und vom Kampf zwischen Nashorn und
Elefant Glauben (Diod. I, 35, 9; 35, 2 Phot. 455 b 29).
Aber die notorische Wildheit beider Tiere, des Büffels
und des Nashorns, liess derartige Details immerhin
glaubwürdig erscheinen. Die phantastischen Geschichten von
den Methoden nubischer Elefantenjäger glaubt Agathar-
chides ebenfalls (Diod. III, 26 f. Phot. 452 b 8 ff.). Sie

finden aber in den Berichten des Colonel Baker aus dem
Atbara-Gebiet aus der Zeit um i860 ihre volle Bestätigung.
Nach Phot. 456 a 3 ff. (Diod. III, 35, 10) lehnt hingegen
Agatharchides Berichte ab, nach denen die Hyäne, deren
Lebensweise er im übrigen zutreffend beschreibt, die menschliche

Sprache nachahmen könne. Hier geht seine Kritik zu
weit, denn der nächtliche Ruf der Tüpfelhyäne, den
Agatharchides vielleicht nie gehört hat, erinnert in der Tat an
menschliches Lachen 1.

1 Dieselbe Nachricht über die Hyäne, aber auf Indien übertragen
(vgl. o. S. 221, Anm. 1), liest man bei Porphyrios {De abstin. III, 4)
und, ohne Ortsangabe aber mit einem Zusatz über die sich darin



228 A. DIHLE

Anzeichen für eine durch ein philosophisches Gesamtsystem

und seine teleologischen und aitiologischen Axiome
determinierte Betrachtungsweise gibt es bei Agatharchides in
geringerem Ausmass als bei Poseidonios. Das zeigt sich auch
in anderen Fragen. 'Avayxouoc ypz'iy., tjuvYjOsia und efitcrjxo^,

auch sofern sie als Reaktion der Menschen aufdie klimatischen
und sonstigen Verhältnisse seiner Umwelt verstanden werden,

sind Begriffe mit vergleichsweise geringem doktrinären
Ballast. Wenn sie also zur Erklärung psycho-physischer
Eigenheiten fremder Völker herangezogen werden, wie das

bei Agatharchides dauernd geschieht, ist die so konstruierte
Aitiologie weit weniger starr als diejenige, die sich aus der

von Poseidonios übernommenen und ausgebauten xpS.au;-
Lehre ergibt. Nach allem, was wir wissen, hat Poseidonios
die leiblich-seelische Konstitution der Völker meistens
unmittelbar aus ihren kosmisch-klimatischen Lebensbedingungen

abgeleitet. Die einzige Ausnahme, die mir bekannt ist,
findet sich bei Strabon III, 163, wo Poseidonios das rohe und
verschlagene Wesen der Keltiberer aus ihrer Siedlungsweise

1 und nicht aus ihrer klimabedingten Konstitution
herleitet. Sonst aber hält er durchweg die Nordvölker für
hellhäutig, glatthaarig, gross, feucht, vollblütig, mutig und
dumm, die Südvölker für dunkelhäutig, kraushaarig,

zieraussprechende xaxor)0sia der Hyäne, bei Aelian {Hist. an. VII, 22). Das
Ktesias-.Fr. 87 Mu. ist nur als Zusatz zu Phot. Bibl. 49 b 38, der durchaus
nicht in den Zusammenhang passt, in einem einzigen spaten Codex
erhalten und daher sicherlich unecht. Das Tier heisst an allen
genannten Stellen xpoxö-cra, was Agatharchides noch nicht, wie die
Späteren, ausdrucklich mit der Hyäne identifiziert.
1 Dass diese Stelle, die Jacoby nicht in die Fragmentsammlung
aufgenommen hat, aus Poseidonios stammen muss, ergibt sich aus folgendem:

Unmittelbar im Anschluss daran berichtet Strabon von dem
Spott des Poseidonios über die Angabe des Polybios, die Römer
hatten mehr als 300 keltiberische Städte erobert. In jenem Lande habe
es doch — und damit operiert die vorangegangene ethnographische
Darlegung — so gut wie keine Städte gegeben. Dass mit den „Städten"
des polybianischen Berichtes vermutlich Fluchtburgen gemeint waren,
mag hier auf sich beruhen.



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 229

lieh, trocken, dünnblütig, ängstlich und intelligent. Von
einer tiefgreifenden Berücksichtigung des e0icj|ji6<;, die in
der Erziehungslehre des Poseidonios doch eine gewichtige
Rolle spielt (Sen. De ir. 2 u. Ep. 94-95), spüren wir in seiner
Völkerkunde nichts. Auch die Sklaverei, ein Phänomen, das

Poseidonios nach dem Zeugnis der Historien-Fragmente
besonders beschäftigt hat, erklärt er hinsichtlich ihrer
Ursprünge nicht durch auvyjOsia oder ävayxoua ypsia
sondern begründet sie mit der konstitutionellen Undichtigkeit

(to TYjp Siavoiap üaOsvsp) bestimmter Bevölkerungsgruppen

(Ar. 8 J.). Damit knüpft er an platonische, auch

von Aristoteles bekanntlich gutgeheissene Lehren an.
Jene Anthropogeographie, die im physisch-psychischen

Erscheinungsbild der Völker unmittelbar die Einwirkung
des Klimas zu erkennen glaubt, ist nicht von Poseidonios
erfunden (s.o. 211). Wohl aber hat er sie konsequent zu
Ende gedacht und in sein eindrucksvolles Bild einer stufenweise

aufgebauten, das Kleine wie das Grosse nach denselben
Gesetzen umschliessenden Ordnung der Welt eingefügt.
Darum spricht vieles, wenn auch nicht alles, dafür, dass ihre
summarische Darstellung bei Späteren, bei Vitruv, Plinius,
Galen oder Manilius, sich in der Tat an die Formulierungen
des Poseidonios anschliesst, die wir aus Strabons Polemik er-
schliessen können. Wo, wie im Falle der Gallier, die Theorie
vom Oufiop-bestimmten Naturell der Nordvölker mit der
Wirklichkeit übereinstimmte, hat diese Übereinstimmung
Poseidonios zu höchst anschaulichen, treffsicheren Schilderungen

des Wesens der Gallier, ihrer Gastmähler,
Zweikämpfe, Kopftrophäen, ihres Waffenschmuckes und ihrer
Empfänglichkeit für Musik und Religion inspiriert. In anderen

Fällen jedoch hat die vorgegebene Theorie zu abenteuerlichen

Aitiologien verleitet. Das gilt für die von ihm gefundene

Begründung einer seit der Alexanderzeit allgemein
vertretenen und unterschiedlich erklärten Auffassung, nach der
sich innerhalb der warmen Zone der Osten durch reichere



2JO A. DIHLE

Hervorbringungen in Flora, Fauna und Menschenwelt
auszeichne. Da ich die Geschichte dieses an anderer Stelle
ausführlich darstellen möchte 1, darf ich mich hier auf einige
Andeutungen beschränken. Poseidonios erklärt die stattlichere

Erscheinung der Inder (suspvecjTspo!,), die reichere
Entfaltung der indischen Fauna und Flora gegenüber den
vergleichbaren Erscheinungen in Äthiopien damit, dass die
Sonne den Ort ihres Aufgehens schneller verlasse (7t<xpaXXdtT-

tslv), sich hingegen zurückkehrend auf die Erde niedersenke
(xaxatTTpstpsLv) und sie in viel stärkerem Masse austrockne

{Fr. 28 u. 80 J.). Mit dieser merkwürdigen Theorie erklärt
Poseidonios 1., dass Indien feuchter ist als Nordafrika, und
vermeidet 2. ältere Erklärungsversuche, welche die Trockenheit

Äthiopiens mit der grösseren Sonnennähe begründeten
(so z.B. Agath. b. Diod. III, 2, x). Letzteres passt nicht zu
seiner Anschauung, dass die Sonne letztlich Spenderin allen
Lebens ist 2, grössere Sonnennähe primär also auch grössere
Fruchtbarkeit verursachen muss, wie er es in Fr. 78 J.
ausführt. Indien darf also nach seiner Anschauung als fruchtbarstes

Land zwar der Sonne nicht ferner liegen als Afrika,wohl
aber muss es ihrer austrocknenden Wirkung weniger ausgesetzt

sein. Beiden Forderungen genügt jene Theorie, die
Poseidonios mit einer Emendation des Odyssee-Verses I, 24 einleitet

und über die sich Strabon mit Recht ein wenig lustig macht.
Die Vorstellung von der klimabedingten Konstitution

bei Mensch, Tier und Pflanze dominiert auch in Poseidonios'
breit ausgeführter Lehre von der Entartung. Spanische
Pferde und spanische Nebelkrähen verlieren ihre Farbe,
wenn man sie in andere Länder exportiert (Strab. III, 163),
und die Makedonen sind in Alexandria zu Ägyptern, in
Antiochien zu Syrern, die Gallier in Kleinasien zu Graeco-

galliern entartet (Liv. XXXVIII, 17; zur Zuweisung vgl. Nor-

1 Vgl. Rhein. Mus. 105, 1962. 2 Auch nach Agatharchides bzw. Arte-
midor müssen die der Sonne zunächst wohnenden Menschen die ältesten

sein, eben weil die Sonne alles Leben hervorbringt (Diod. 111,2,1).



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 23 I

den, Germ. Urgeschichte 156 ff.; ähnliches über die Juden bei
Strab. XVI, 760), weil sie aus der Umwelt, in der sich ihre
Eigenart ausgebildet hatte, fortgezogen sind. Charakteristisch

für Poseidonios ist wiederum die konsequente
Anwendung dieser Lehre auf alle Bereiche des Lebens, die
Menschenwelt eingeschlossen. Für die Botanik allein ist sie

schon bei Theophrast voll aussgebildet (vgl. W. Capelle,
Mus. Helv. 6, 1949, 57 ff). Zwar deutet Poseidonios, wohl in
Anlehnung an ältere Vorstellungen vom glücklichen
Naturzustand der Menschen, auch einmal an, dass die xaxoTe^vla
des Handels und der Zivilisation ein Volk in seiner alten
Umwelt depraviert habe (Strab. VII, 300). Indessen überwiegt
die biologisch-ökologische Entartungslehre in der poseido-
nianischen Völkerkunde gegenüber der soziologischen, und
Strabons Einwände gegen Poseidonios' Völkerentstehungslehre

(Strab. II, 103; s. o. 216) lassen sich ohne Schwierigkeiten

auch auf seine Entartungslehre anwenden. Gerade
die Geschichte der Griechen im Hellenismus hat gezeigt,
dass die in der alten Umwelt erworbene Leistungsfähigkeit
unter anderen Breiten nicht nur jahrhundertelang bewahrt
bleiben konnte sondern durch die Bewältigung neuartiger
Anforderungen — also durch IGicjjirU und dcvayxouoc ypsia
—• sich geradezu steigerte. Was für Tiere und Pflanzen gelten
mag, trifft nicht unbedingt auf den Menschen zu, dessen

Verhalten nicht allein durch naturgegebene Faktoren
determiniert ist. Diesen Unterschied hat Poseidonios gerade in
der Völkerkunde offenbar zurücktreten lassen, so
eindrucksvoll seine Konzeption einer alle Stufen des Anorganischen

und Organischen gleichmässig umfassenden Ordnung
auch sein mag. Immer wieder muss man feststellen, dass er
von ihm als richtig angesehene Prinzipien allzu sehr strapaziert.

Um die grössere Fruchtbarkeit des Ostens zu zeigen,
notiert er, das der Bisam aus Spanien minderwertiger ist
als der pontische, und dass das kyprische Kupfer mehr

Nebenprodukte abwirft als das spanische (Strab. III, 163).



232 A. DIHLE

Natürlich soll man nicht übersehen, dass wir nur deshalb
Poseidonios alles dieses « vorhalten» können, weil er eine
unverkürzte Freude am Detail und an der Beobachtung
besass und dass er das, was er sah, niemals verschwieg
sondern in die von ihm erkannte Ordnung einzufügen
versuchte. Wie sehr er am Detail, an neuen Informationen
interessiert war, zeigt z. B. sein grosser, von Strabon leider
verstümmelter Bericht über die Reisen des Eudoxos von
Kyzikos, des Entdeckers der Monsunpassage nach Indien
(vgl. Otto/Bengtson, Zur Gesch. d. Niederganges d. Ptolemäer-

reiches, München 1938, 194 ff). Die Vielfalt der Gesichtspunkte

u. Erklärungsmöglichkeiten, die sein Gesamtsystem
bietet, ersehen wir z. B. aus den sprachlichen Erwägungen,
mit denen er die Abstammung der Armenier, Araber und
Aramäer von einem, bei Homer nachzuweisenden Urvolk zu
begründen sucht (Strab. I, 41 u. XVI, 784 f.; ähnl. Strab. VII,
294 ff.). In anderen Zusammenhang erklärt er die Homerverse

IL XVIII, 600 f. für unecht, weil erst der Skythe
Anacharsis als einer jener Urweisen, die Philosophie und
materielle Kultur in gleicher Weise förderten, die Töpferscheibe

erfunden habe (Sen. Ep. 90, 31). In dem Masse,
in dem Poseidonios als ausgeprägtere und bedeutendere
Persönlichkeit im Vergleich zu Agatharchides betrachtet
werden darf, erkennen wir bei ihm auch die Licht- und die
Schattenseiten hellenistischer Ethnographie deutlicher. Eine
schwierige, eigentümliche und fruchtbare Kombination der
Freude an detaillierter Beobachtung mit dem Streben nach

generalisierender Systematik zeichnet jenes Zeitalter aus.
Der Ausgleich zwischen beiden Tendenzen ist für denjenigen,

der nur im Rahmen seiner Allgemeinbildung gelernt
hat, sich philosophischer Begriffe zu bedienen, unter
Umständen leichter herbeizuführen als für den konsequenten
Denker. Das mindert aber nicht die Leistung des letzteren,
denn nur durch immer wieder neue, theoretisch begründete
Aspekte erhält die Detailbeobachtung neue Impulse.



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 233

DISCUSSION

M. Baldry: I should like to raise a question: how far should

one suppose that the difference in outlook between the Hellenistic
ethnography of which Herr Dihle has spoken and that of the
earlier Ionians was due to the influence of the Peripatetics
Agatharchides, as far as I remember, is described as a Peripatetic.
Is there really any evidence for a definite connection between

him and the Peripatetics, or for Peripatetic influence on his point
of view

M. Dihle: Der Titel 7repi7caT7)Tix6(; den Agatharchides in
der biographischen Überlieferung tatsächlich trägt, bezeichnet

in späthellenistischer Zeit häufig nur den wissenschaftlich und

philosophisch interessierten Literaten. Und das mit gewissem

Recht; denn abgesehen davon, dass aus dem Peripatos zahlreiche
Fachwissenschaften hervorgegangen sind, haben peripatetische
Theorien nicht unerheblichen Einfluss auf mehrere literarische
Genera ausgeübt (Historiographie, Biographie).

M. Peremans: Pourrais-je demander ä M. Dihle si, ä sa con-
naissance, des auteurs orientaux se sont interesses aux problemes
de l'ethnographie hellenistique Son expose nous a en effet

laisse l'impression que les renseignements dont il dispose lui
ont ete fournis par les auteurs grecs.

M. Dihle: Von einer echten Wechselwirkung zwischen

griechischer und einheimisch-orientalischer Wissenschaft wird
man in der Ethnographie und Geographie nicht sprechen dürfen.

Gewiss, der Bericht des Hanno wurde in hellenistischer Zeit ins

griechische übersetzt und König Juba schreibt in griechischer
Sprache auch über geographische Probleme, so wie Manethon und
Berossos die griechische historiographische Technik auf ihre
heimatliche Überlieferung anwenden. Aber selbst wenn im
3. Jh. n. C. Bar Daisan im Liber legum regionum ethnographische
Gelehrsamkeit griechischer Herkunft in syrischer Sprache
ausbreitet, handelt es sich nicht um eine echte, produktive Weiter-

l6



234 DISCUSSION

führung griechischer Anregungen im Rahmen einer orientalischen

Literatur sondern nur um die Reproduktion rein
griechischer Methoden in einer anderen Sprache.

M. Peremans: Puisque la reponse de notre collegue semble

negative, nous pouvons admettre que dans ce secteur, comme
dans d'autres domaines de la recherche scientifique, les Grecs ont
adopte une attitude autonome, independante de l'Orient. Nous
arrivons ainsi ä etablir une distinction claire et nette entre les

recherches originales des Grecs, qui s'appliquaient ä retrouver les

causes des phenomenes, et les exposes des Orientaux, qui se

contentaient de reproduire ce que d'autres leur avaient appris.
M. Diller: Ich bin auch der Meinung, dass die wissenschaftlichen

Voraussetzungen der hellenistischen Ethnographie
griechischer Herkunft sind. Sehr überzeugend fand ich Herrn Dihles

Darlegungen, dass die hellenistischen ethnographischen Schriftsteller

mit einem gewissen Stamm an allgemein-wissenschaftlichen

Vorkenntnissen an ihre Arbeit herangehen konnten. So

geht ohne Zweifel die von Herrn Dihle angeführte Lehre des

Poseidonios, dass die Fruchtbarkeit des Ostens auf der «

Durchkochung» der Atmosphäre und der Landschaft durch die Sonne

beruhe, auf medizinisch-physiologische Vorstellungen zurück.
Man stellt sich in der aussermenschlichen Natur einen ähnlichen

Stoffwechselprozess wie im Menschen selbst vor. Was nach

Agatharchides im Osten die Sonne bewirkt, tut im Menschen
das spcpuTOV Oeppov. Derartige Vorstellungen finden wir
ebensowohl in der medizinischen Literatur wie bei Aristoteles. Sicher

hat die peripatetische Literatur viel zur Tradition und Verbreitung
solcher Anschauungen beigetragen. Andererseits hat Herr Dihle
aber gewiss recht, wenn er es in den meisten Fällen ablehnt, die

ethnographischen Theorien auf eine bestimmte philosophische
Lehre zurückzuführen; es handelt sich vielmehr durchweg um
Bestandteile einer wissenschaftlichen Allgemeinbildung. Wenn
z. B. von der cpüaic, auvrßs'iot. cruvTeOpappivY] die Rede ist, so

fühlt man sich an Aussagen der hippokratischen Schrift von der

Umwelt erinnert, dass sowohl auf somatischem wie auf psy-



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 2}5

chischem Gebiet der vopo? zur cpuaic; werden kann. Aber man
wird solche Lehren nicht aus einer bestimmten Quelle herleiten

wollen, sondern sie in diesem speziellen Fall als «sophistisch»
bezeichnen, d.h. als Auffassungen, die zu einer bestimmten Zeit
in das allgemeine wissenschaftliche Bewusstsein eingegangen sind.

M. Dihle: Die Lehre von spcpurov Osppöv bildet die Voraus-

sezung für die von mir kurz erwähnte Lehre des Asklepiades von
Prusa, nach der Äthiopen infolge der Sonneneinstrahlung eine

weniger dichte Konstitution haben als die Nordvölker und
darum früh sterben. Sie können nämlich die natürliche Körperwärme

schlechter bei sich behalten, deren Verlust mit dem

Tod identisch ist. Asklepiades gelingt das Kunststück, die Hitze
der Umwelt dafür verantwortlich zu machen, dass die Körperwärme

den Menschen verlässt — alles an Hand der Information
über die Kurzlebigkeit der Äthiopen

M. Reverdin: Le « bon sauvage» est-il une pure creation de

l'epoque moderne II est peut-etre ä propos de se poser ici cette

question. II semble en effet que le premier auteur moderne qui
ait exalte les vertus des primitifs soit Jean de Lery, un Genevois

envoye comme missionnaire par Calvin au Bresil. Les idees de

Lery ont ete reprises par Montaigne, et il n'est pas interdit de

penser qu'elles ont inspire jusqu'ä un certain point les idees de

Rousseau sur l'etat de nature et son innocence premiere.
Sans doute les anciens ont-ils longtemps recouru ä Hesiode

et ä son age d'or pour peindre l'etat de nature; les poetes alexan-

drins, puis latins, ont exalte le bonheur du paysan ä l'epoque oü
la civilisation urbaine eloignait l'homme de la terre et lui proposait
une vie sophistiquee. On peut se demander si, pour de semblables

raisons, les ethnographes de l'epoque hellenistique ont cru
retrouver l'etat de nature et sa felicite chez les primitifs dont ils
connaissaient l'existence et l'ont oppose, en l'idealisant, ä la vie
civilisee. Est-ce le cas

M. Dihle: In der hellenistischen Zeit gibt es stets beides

nebeneinander, die Idealisierung des Urmenschen oder Primitiven,

weil er die Forderung eines naturgemässen Lebens



236 DISCUSSION

erfüllt, und den Stolz auf die Überwindung des tierähnlichen,
bei den Primitiven erhaltenen Urzustandes durch die
Zivilisation. Gerade dieser Dualismus, der durch die Diskussionen
der philosophischen Schulen immer wieder aufgefrischt wird, ist
Ursache für die Möglichkeit einer relativ gerechten Würdigung
primitiver Völker und ihrer den Griechen befremdenden Lebensformen.

Dazu kann ein Drittes treten: Lehren, die sich auf ausser-

vernünftige Weisheit oder Offenbarung berufen, stützen sich

gern auf Kunde, die aus der Urzeit oder aus exotischen Ländern
stammt. Darum sind Pythagoras, Zoroaster, Apollonios v. Tyana
u.a. nach der Tradition in ferne Länder gereist, die als Herkunftsort

der Heilslehren dann natürhch gern idealisiert werden.
M. Reverdin: On pourrait ajouter, me semble-t-il, que les

anciens n'ont pas — ou ä peine — connu les peuples tropicaux,
qui ont inspire aux modernes leurs idees sur le bon sauvage.

Oui, en fait, c'est bien dans la vie pastorale et bucolique, c'est

en Arcadie que l'Antiquite a trouve ces modules de vie simple,
de bonheur rustique, de communion avec la nature que philo-
sophes et poetes ont opposes ä la vie civilisee.

M. Dihle: Der einzige Hinweis darauf, dass gerade die

tropischen Völker vor anderen Primitiven idealisiert werden können,
findet sich im Zusammenhang einer Kosmologie, nach der die
Sonne Spenderin alles organischen Lebens ist und darum die

Äthiopen als die der Sonne nächsten auch die ältesten (und damit
dem Urzustand nächsten) Menschen sein müssen (Agath. ap.
Diod. III, 2, 1). Aber das stammt nicht unmittelbar aus der

Begegnung mit einem tropischen Primitiv-Volk, sondern aus
der spekulativen Kosmologie.

M. Baldrj: I suppose the extreme example of the projection
of Utopian ideas into ethnography and geography at this time is

the story of lambulus, which brings us again into the area beyond
the Red Sea. My own guess is that the story is a version, set in
a geographical background, of the Stoic Utopia, and may well
embody features drawn from Zeno's noXtTeia. How does

Herr Dihle see it



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 237

M. Dihle: Iambulos' Reiseroman gehört doch wohl auch in
die literarische Tradition jener legendären Berichte, nach denen

weise Männer wie Pythagoras oder Apollonios von Tyana aus

fernen Ländern Elemente einer Heilslehre herbeigebracht haben,
die sich auf ausserverniinftige Autorität stützt. Bei Iambulos

— soweit wir das nach den bei Diodor erhaltenen Resten
beurteilen können — hegt aber der Sinn der Erzählung schwerlich in
einer Heilslehre sondern in der selbständig gewordenen
Darstellung erregender Reiseabenteuer und der Beschreibung des

seligen Lebens, das man auf der Insel im fernen Weltmeer
führt.

Übrigens lässt sich an Iambulos' Roman zeigen, wie das Bild
der Welt für die Literatur in der frühhellenistischen Zeit
determiniert worden ist. Die Reise geht von der (bekannten) Küste
Ostafrikas über die (legendäre) Insel im Randmeer direkt nach

Pataliputra am Ganges, wo Megasthenes als Gesandter weilte.
Dass es inzwischen Beziehungen zu Südindien gab, ignoriert der

Roman, der seinen Helden aus Indien auf dem Landwege zurückkehren

lässt.

M. Peremans: Puisque les ethnographes grecs ont etabli des

comparaisons d'une part entre les animaux et l'homme primitif,
de l'autre entre ce dernier et l'homme civilise, il y a heu de se

demander s'ils ont pense aussi ä tracer un parallele entre Grecs

et etrangers. Iis l'ont fait imphcitement en formulant un juge-
ment sur d'autres peuples. Mais se sont-ils prononces de fagon
exphcite ä ce sujet

M. Dihle: Auch der Vergleich zwischen Hellenen und
Barbaren, zivilisierten und primitiven Menschen ist, wie ich glaube,
stets durch den Dualismus bestimmt gewesen, der die

Kulturentstehungslehre der hellenistischen Philosophie durchzieht:
Idealisierung des naturgemässen Lebens der Primitiven auf der

einen, Stolz auf die zivilisatorischen Errungenschaften auf der
anderen Seite. Dieser Dualismus aber ist die Ursache zu einer

etwa im Vergleich zu den Expeditionsberichten des 19. Jh.
ungleich gerechteren und tiefergreifenden Auseinandersetzung



238 DISCUSSION

der Griechen mit den Erscheinungen einer andersartigen Lebensform.

M. Reverdirt: Jusqu'ä une epoque relativement recente, on a

discute, en se fondant souvent sur Aristote, pour savoir si les

primitifs sont ou non servi a natura. Ce fut le cas notamment lors
de la decouverte de FAmerique. Songez aux controverses que
Bartolome de las Casas eut a soutenir ä ce propos.

Ne trouve-t-on vraiment pas trace de cette idee chez les

ethnographes de l'epoque hellenistique dont vous nous avez

entretenus
M. Dihle: Dass es zur Sklaverei geborene Menschen gebe,

lehrt Poseidonios ausdrücklich (Fr 8 J.), und er kann sich damit
auf Panaitios berufen, der diesen Gedanken aus der peripatetisch-
-platonischen Tradition in die Stoa eingeführt hatte, was der
altstoischen Konzeption durchaus widerspricht. Wieweit diese

Vorstellung in der Ethnographie bedeutsam wurde, vermag ich
nicht zu sagen.

M. Peremans: A propos de la tradition dont dispose Agathar-
chide, M. Dihle a mentionne les rapports rediges par les chefs

de quelques grandes expeditions sous les premiers Prolemees. II
songe sans doute aux chasseurs d'elephants du temps de Pto-
lemee II Philadelphe, au Stratege Peitholaos et ä d'autres (Preaux,
Econ. Royale, pp. 34-37). Ne faudrait-il pas citer Hecatee d'Abdere

parmi les sources d'Agatharchide Quant ä ce dernier, a-t-il
utilise directement ces differents textes ou faut-il compter avec
des sources intermediates

M. Dihle: Wir besitzen von Agatharchides nur sehr wenig,
wenn man den ungeheueren Umfang seines Hauptwerkes bedenkt.
Bei dessen Kompilation hat er zweifellos überwiegend literarische

Quellen benutzt, und das bei Josephos erhaltene Fragment
(20 J.) mag aus Hekataios von Abdera stammen. In den Auszügen
aus seiner Spezialschrift über die Küstenländer des Roten Meeres

hingegen sind wohl auch echte Expeditionsberichte frühpto-
lemäischer Zeit verwendet, die man wahrscheinlich nicht der
Literatur im engeren Sinne zurechnen darf.



ZUR HELLENISTISCHEN ETHNOGRAPHIE 239

M. Peremans: Dans son expose, M. Dihle a insiste sur la
distinction ä etablir entre les exposes ethnographiques parus avant

et apres l'expedition d'Alexandre. Comme representant de la

premiere periode, il a cite Ephore, dont on peut se demander s'il
nous donne une idee süffisante des capacites de la Grece avant
Alexandre.

M. Dihle: Gewiss gibt es ruhmvollere Vertreter des 4. Jh's
als Ephoros: Es gibt aber auch ruhmvollere Vertreter des 2. Jh's
als Agatharchides Was ich sagen wollte, ist nur folgendes: In
hellenistischer Zeit verfügt ein Literat, den wir weder den

Philosophen noch den Wissenschaftlern zurechnen können, auf Grund
der stärkeren Breitenwirkung der Philosophie zweifellos innerhalb

seiner Allgemeinbildung über reichere begriffliche Kategorien

für die Darstellung und Deutung der von ihm beschriebenen

Gegenstände als im 4. Jh. Literaten dieser Art aber sind beide,

Ephoros und Agatharchides.



PRINTED IN SWITZERLAND


	Zur hellenistischen Ethnographie

