Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 8 (1962)

Artikel: Crise spirituelle et évasion
Autor: Reverdin, Olivier
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661073

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11
OLIVIER REVERDIN

Crise spirituelle et évasion



DT T P e A= T R RS R e S
_ .
». . i
- ¥

i .
b i
ar .
/ i
) 2 5
i
L
i
o X
' A
I 1
4
) o
¥




CRISE SPIRITUELLE ET EVASION

Penpant la bréve période qu’a évoquée hier M. Diller,
la Gréce s’est rassemblée sur elle-méme, donnant pour un
temps au panhellénisme une expression politique; elle s’est
arc-boutée dans une résistance apparemment désespérée,
mais couronnée en fin de compte par une victoire dont 'éclat
I’a elle-méme éblouie.

La détente a été aussi rapide que le rassemblement des
énergies avait €té soudain. Deux générations apres les guerres
médiques, Athéniens et Spartiates faisaient la cour aux
satrapes, sollicitant ot et les faveurs du Grand Roi pour
mieux s’entre-détruire. A la crainte puis au mépris du
Barbare avaient succédé la flagornerie et les intrigues d’une
astucieuse diplomatie.

Dans quelle mesure la crise morale et spirituelle de la fin
du Ve si¢cle a-t-elle affecté attitude des Grecs 4 I’égard des
peuples étrangers ? Pour répondre a cette question, il n’est
pas inutile d’examiner préliminairement certains aspects de
cette crise.

Les signes de la dépression, du désarroi des esprits,
sont particuli¢rement frappants 4 Athenes. Ainsi cette note
grave et triste qui accompagne la drolerie aristophanesque,
et qui trahit un sentiment aigu de la décadence. Qu’on se
reporte, par exemple, aux Nuées (949 sqq.). Le poete y évoque,
avec une vénération attendrie, ’éducation qui a fait les
Marathonomaques (2§ v &vdpag papadwvopdyas). Nei-
geit-il 4 gros flocons, les enfants se rendaient en bon ordre
(edtdxtwg) chez le maitre de musique. Ils y entonnaient
les chants qu’avait consactés la tradition, des chants virils,
sur le mode dorien (Evrewvapévous v dppoviay fv ol TaTEpeg
napédwray). Aujourd’hui, tout n’est que désordre, licence,
intempérance, vain bavardage et musique lascive; les lois
et la justice sont bafouées: I’éducation moderne ne respecte
plus rien.



86 0. REVERDIN

Ce que lextréme sensibilité d’Aristophane détecte et
note subtilement, comme en sourdine, cette conscience que
Pon devient vieux, que ’élan vital et D’esprit déclinent,
beaucoup d’Athéniens I’avaient aussi et I’idée a fait son
chemin qu’un retour aux institutions des ancétres permettrait
d’arréter la décadence et de ranimer les forces morales
défaillantes.

C’est dans ce climat qu’est né le programme politique
de Théramene et des aristocrates groupés autour de lui.
La constitution « pour le présent» des Quatre-Cents, telle
que nous l’a transmise Aristote (Comst. Ath. XXXI. 1),
se légitime dans son préambule par ce qui était devenu
le mot de passe politique: xara td warpre. Ce n’était 1a
que le début de la réaction. Quelques années plus tatd,
les Trente prétendent rétablir la « Constitution des ancétres».
Les controverses au sujet de cette mdrprog moAvteta, dont
Atistote se fait ’écho sont significatives. Cette constitution
n’est en effet que la projection dans le passé d’un certain
idéal politique, habilement combiné, comme c’est générale-
ment le cas dans les mouvements réactionnaires, avec les
intéréts d’un groupe social.

Ce passé imaginaire, présenté comme un exemple de
bon gouvernement par les aristocrates désireux de reprendre
le pouvoir qu’ils estimaient inséparable de leur rang, les
poetes tragiques, eux aussi, I’évoquaient. A vrai dire, le passé
des poetes était plus lointain encore. Les hommes dont
la tragédie exaltait le destin et les vertus héroiques avaient
vécu dans la familiarité des dieux. Leurs exploits et leuts
malheurs dépassaient les normes contemporaines. Sur la
scene, comme au fronton des temples ou sur la panse d’hum-
bles wvases, la bravoure de Thésée et d’Héraclés étaient
célébrée. Les prestiges dont ’art avait paré le passé héroique
ne prédisposaient-ils pas, eux aussi, ’Athénien du Ve siecle
finissant a gotter le chant de la siréne théraménienne, a
admirer les cités demeurées fide¢les aux lois que les dieux



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 87

eux-mémes avaient inspirées 2 d’antiques et sages législa-
teurs? L’image idéalisée de la Crete, de Sparte, que nous
donnent, dés le IVe siecle, un Xénophon, un Platon, en sont
des exemples.

Nous avons déja fait allusion aux Marathonomaques.
Leur gloire a grandi au fur et 2 mesure que se sont brisés
les ressorts de la vitalité politique et militaire d’Athénes.
Le culte quon leur rendait, dans le cadre de I’éphébie
réorganisée, contribua certainement 4 conférer au souvenir
des guerres médiques un caractére vénérable et sacré. Les
orateurs en tirérent argument. Pour excitet ses contemporains
a payer davantage de leur personne, Démostheéne leur
demande (O/ 111, 24 sqq.) pourquoi tout allait-il bien autre-
fois, tout va-t-il mal aujourd’hui? (vt 3% wo0’ &mavt’ elye
®roaAdds tote nal vOv odx 6p0dg;). Clest, répond-il, qu’alors
les Athéniens faisaient eux-mémes campagne (adtol oTpot-
evbuevor), ce qui leur avait permis non seulement d’imposer
leur empire a la Greéce consentante (tév ‘Edivev Hpfav
éxbvtwy), mais encore de soumettre 4 leur domination la
Macédoine et son roi, comme il est normal qu’un Barbare
soit soumis aux Grecs (Homep €67l TpooTrov BapPapov “EXot).

*
X ES

La laudatio temporis acti et I'exaltation des vertus ances-
trales n’étaient pas l'unique forme d’évasion hors d’un
présent dont les rigueurs et les faiblesses n’étaient que trop
apparentes. Celui qui a conscience d’étre impuissant a agir
se réfugie dans le reve. C’est pour quitter Athénes et ses
proces qu’Evelpide et Pisthétaire fondent Néphélococcygie,
qu’ils fortifient a I'image de Babylone (Ar. Av. 552: mepi-
tevyilew peydhatg mhivlolg omrais domep BafuAidiva).

Sans doute convient-il de considérer la cité idéale des
Oiseanx dans le cadre de Paffabulation butlesque qui sett
de trame 4 la comédie. Elle est un peu le pendant de cette



88 O. REVERDIN

vie de cocagne que Dicéopolis mene sous le couvert de
sa tréve personnelle avec 'ennemi, ou du tableau idyllique
par lequel se termine la Pazx. Aristophane oppose 4 I’ Athénes
réelle, avec ses miseres nées de la guerre, de la démagogie
et de I'injustice, une Athénes possible ol la paix retrouvée
aurait ramené ’abondance, et qui se serait débarrassée de
ses héliastes, de ses sycophantes, de ses sophistes maléfiques
et des imposteurs de tout poil qui en rendaient le séjour
intolérable. Ce faisant, il obéit 4 un penchant naturel de
Pesprit grec: lidéalisme. L’espoir de ceux qui fondaient
une colonie n’était-il pas de la doter d’une constitution
plus juste que celle de la cité qu’ils abandonnaient en raison
de circonstances adverses ou par esprit d’aventure? Pré-
occupés comme ils ’étaient de législation, les Grecs s’intet-
rogeaient sur la meilleure forme de cité chez les hommes,
et tentaient de s’approcher de Iinaccessible paradigme que
concevait leur esprit. C’est pour y étre partiellement parvenus
que les Zaleucos, les Charondas jouissaient d’une si flatteuse
renommée; et cette renommée rejaillissait sur les cités ou
ils avaient instauré ’edvop.ie.

Ce méme réve inspire les utopies de Platon. La KaAht-
mohg de la République et la cité des Lois sont a la fois
utopie et évasion: la premiere dans un monde imaginaire,
ou tout est fiction; la seconde dans I’avenir et le possible.
A ces deux utopies s’en ajoute une troisieme, projetée
celle-ci dans le passé: 1’Athénes primitive du Zimée (23 ¢-d),
aussi remarquable par ses vertus guerriéres que par I'excel-
lence de ses lois (odoa méhg &plot) wpds Te TOV TOHAepov
Xl KATE TEVTE EOVOpLTATY) dwx@epbvtwe). Clest, ajoute
Platon, dans cette Athénes que furent accomplis les exploits
les plus beaux et qu’existerent sous le ciel les plus belles
institutions politiques dont le souvenir soit parvenu jusqu’a

nous.

%
* *



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 89

Tandis que, sous I’effet de la crise morale que nous avons
dite, la Gréce se tournait vers son passé ou s’aventurait
sur les voles de I'utopie, une idée se précisait, qui devait
marquer la fagon de juger les Barbares: 'idée que le gente
humain est un, que les différences entre les peuples sont
accidentelles.

Ce qui est nouveau, ce n’est pas l'idée en elle-méme,
mais bien la consistance qu’elle prit, la valeur fondamentale
qu’on lui reconnut. Hippias d’Elis ne s’était-il pas déclaré
citoyen du monde (tol xéop.ov morityg) ? Démocrite n’avait-il
pas écrit que « dme bien née a I’Univers pour patrie»
(Fr. 247 D: duyiic vap dyabiic matpic 6 Ebumag xbopog).
De telles affirmations dépassaient déja le cadre étroit de
la cité et celui, plus vaste, de I’hellénisme.

Dans le Térée de Sophocle, le cheeur (était-il formé de
Thraces? C’est bien possible, mais on ne saurait affirmer)
chantait une strophe dont la résonance est singuliere
(Fr. s32 N.2):

&v obAov avdpamwy pi’ Edele Tatpds

xal POTPOC NUESG AUEPE TOVG TTAVTHG OVJELG
EEoyoc &Mog EBAacTev dAlov.

Béoxer 3¢ todg pév polpa Sucopepios

Tobg 8" 8ABog ARAY, Todg 82 Jovielag U — —
— U U — Quyov Eoy’ dvayrac.

Dans ces vers, 'unité du genre humain est proclamée.
Sans doute le fragment est-il détaché de son contexte, ce qui
en rend linterprétation malaisée. Nous ne savons pas dans
quelles circonstances le cheeur s’exprimait ainsi. Toutefois
un des thémes de la tragédie devait étre la confrontation
entre Grecs et Barbares. Procné n’a-t-elle pas été donnée
en mariage contre son gré a Térée, un Thrace, un Barbare?
Ne se lamente-t-elle pas sur son destin? Durdpyvpov piv
mwav 0 BdpPBapov yévog, s’écrie-t-elle (F7. 528 N 2). On est
des lors fondé a voir dans 'affirmation du cheeur &v oUioy



9o 0. REVERDIN

avlpdmwy, xtA. une réponse a ses plaintes: qu’ils soient grecs
ou barbares, tous les hommes sont égaux davant la fortune
comme devant Pinfortune, car leur origine est une.

Nous I’avons dit: cette idée n’est pas absolument nouvelle.
On la devine, inexprimée, mais sous-jacente, chez Hérodote.
Vers la fin du Ve siecle, elle se précise. C’est ainsi que, pour
Pauteur du Ilept dépwv G3atwv Témwv, physiologiquement
Pespéce humaine est une; ce sont le climat, les eaux, le milieu
géographique, I'alimentation, les mceurs qui ont fait les
peuples différents les uns des autres. Si les Scythes (chap.
17 sqq.) sont blonds ou roux (muppot), c’est que le soleil,
dans leurs plaines boréales, n’a pas la force de coloter leurs
cheveux; et l'effet du climat, s’ajoutant 4 celui des mceurs,
explique que la natalité soit chez eux si faible: toujours
a cheval, les hommes se fatiguent et ne recherchent guére
leurs compagnes; celles-ci, dans leurs chariots, deviennent
si grasses et sont d’une complexion si humide que le sperme
ne pénetre que difficilement dans la matrice. Si les Asiatiques
sont sans ardeur et répugnent 4 la guerre, la faute en est
a luniformité des saisons: af dpar alriew (chap. 16). Il
n’y a pas en Asie de ces alternances du chaud et du froid,
de ’humide et du sec, qui rendent les habitants de I’Eutrope
ardents, courageux et belliqueux. La n’est pas la seule cause:
les lois ajoutent leurs effets a ceux de la nature. La monarchie
concourt 4 rendre liches les peuples de I’Asie, et leur fait
une ime servile. Tandis que la ou les hommes sont maitres
de leur destin se développent le courage et le gott du risque.
On remarquera en passant que la supériorité en tout cela,
appartient a2 I’Europe, donc a la Grece !

Le Ilept aépwv multiplie les exemples et les raisonnements
qui, tous, tendent a montrer que les différences entre les
peuples ne sont pas originelles, mais accidentelles.

Ce a quoi I’observation avait conduit les médecins, les
sophistes 'ont découvert par d’autres voies. Clest ainsi
qu’Antiphon a pu écrire (Fr. 44 B, D.): la nature nous a



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION I

tous créés semblables, Barbares et Grecs: gqloer mdvra
TavTeg Opolwg mepdxapey xol PapPapot xal “EAnvec. Il en
donne comme preuves que, tous, nous respirons l’air par
les narines, nous mangeons avec les mains.

On sait que Thucydide éprouvait la plus vive admiration
pour Antiphon, « qui ne le cédait pour la vertu a aucun
Athénien de son temps et qui excellait 2 concevoir et a
exprimer ce qu’il pensait». Or, sur lorigine commune
des Grecs et des Barbares, Thucydide semble bien partager
Popinion du sophiste qu’il considérait un peu comme son
maltre quand il écrit: en fait, bien d’autres traits montre-
raient que le monde grec ancien vivait de maniere analogue au
monde barbare d’aujourd’hui (I.6.5: mod& 8 &v xal &M« Tig
arodetéere 6 koo ‘EXAvixov dporbtpomta T VOV BapBapikd
SLHLTWOUEVOY).

Ainsi, pour Thucydide, il semble n’y avoir pas entre
Grecs et Barbares différence d’origine, mais seulement
différence de degré de civilisation. Voila qui rejoint les théo-
ries du Ilept dépwv, traité qui doit étre 4 peu de chose pres
contemporain. Les vers du 7érée de Sophocle, I’affirmation
d’Antiphon ne sont antérieurs que de quelques lustres tout
au plus. Il y a vraisemblablement la davantage qu’une simple

coincidence.

sk
* *

Quand nous parlons des Grecs et des Barbares, nous
avons souvent tendance a les séparer géographiquement
plus qu’ils ne I’étaient en réalité.

Dans le prologue des Bacchantes (13 sqq.), Dionysos
raconte ses pérégrinations. Il a parcouru la Lydie, la Phrygie,
les hauts plateaux de la Perse, la Bactriane et ses villes en-
tourées de remparts, le pays des Medes «et 1’Asie tout
entiere, étendue au bord des flots salés, avec ses cités aux
belles touts ol se presse la foule confondue des Grecs et
des Barbares»:



92 0. REVERDIN

3 4 ~ € ) 3 X of
Aclav te maowy, 7 wap' GARLpRY dAa
wettan prydowy “EXor BapBdpors 07 6pob
TANPELS EYOVOE XAANTTVPYWMTOVS TTOAELS.

L’évocation est saisissante. Les grandes villes égéennes
de I’Asie étaient certes grecques par la langue, ’éducation
et la culture; mais leur population était mélée; entre I’élément
hellénique et I’élément barbare, les limites étaient ethnique-
ment, socialement, moralement imprécises.

Platon condamne cette confusion dans les Lois (693 a).
Il fait dire a Pétranger athénien, interlocuteur principal du
dialogue, que si Sparte et Athenes n’avaient sauvé la Grece,
lors des guerres médiques, « c’elit été la plus complete
confusion des races grecques entre elles, des Barbares avec
les Grecs et des Grecs avec les Barbares, comme elle existe
aujourd’hui dans les régions soumises au joug des Perses,
régions ou les populations, déportées et brassées, vivent
dans une déplorable dispersion» (oyeddov &v %0y mdve’ Hv
pepelypeve to TV EAMvev yévy &v adnots, xal BapBapa &v
“Exdnol el ENAmvixa v PapPdpolg, xabdamep 6v 1lépoar To-
pavvolotl T VOV SLATIEPOPYEVE KAl GUUTIEPOPNUEVO XAXKDG EG-
TIULPUEVE HATOLXELTAL).

Qu’un Athénien de pure ascendance attique tienne ce
langage, on ne saurait s’en étonner. Dans ce brassage des
peuples de 1’Orient, ot I’hellénisme se dilue et s’abitardit,
il ne voit qu'une confuse cohue, et méme les ‘EAMvev yévy
&v dAMAotg peperypéve lui répugnent.

On ne saurait davantage s’étonner de voir un Hécatée,
un Hérodote et plus tard un Ctésias, originaires précisément
de ces régions, considérer les choses fort différemment.
Tout pénétrés qu’ils sont de la supériorité hellénique, ils
n’éprouvent pas pour le monde barbare la méme aversion
instinctive, les mémes sentiments de hautaine consescendance
qu’un Athénien ou un Spartiate.

Des le Ve siecle, en Grece propre, le brassage des popula-



CRISE SPIRITUELLE ET ¥VASION 93

tions tend a se généraliser. Pour combler ses breéches, Sparte
elle-méme admet a sa citoyenneté des hilotes. Athénes est
envahie non seulement de météques originaires de toutes
les régions de la Gréce, mais d’esclaves scythes, thraces,
lyciens cariens, mysiens, phrygiens, paphlagoniens; et si
vraiment, comme le laisse entendre Aristophane dans la
parabase des Grenouilles (693 sqq.), elle accorde le droit de
cité aux esclaves qui ont pris part sur ses navires a la bataille
des Arginuses, plus d’un Barbare put alors se wvanter
d’étre citoyen d’Athénes au méme titre que les fideles
Platéens.

Méme si tel ne fut pas le cas, une chose est certaine:
a Athenes, les Barbares faisaient partie du spectacle quotidien
de la rue et de ’'agora. La police était assurée par des Scythes
en costume national: tunique, pantalons bouffants, bonnet
pointu. Aristophane en met un en scéne dans ses 7/hesmo-
phories et se moque de sa fagon de prononcer le grec. Chacun,
pour peu qu’il ne fit pas un misérable (cf. Lys. XXIV. 6),
avait 4 son foyer ou dans son atelier un ou plusieurs esclaves
barbares. Il ne devait pas étre rare, dans les échoppes ou
au marché, d’entendre la langue attique malmenée par un
palais thrace ou carien. A I’égard de ces esclaves, publics
ou privés, la puiavlpwria athénienne se manifestait, adoucis-
sant leur sort. Ils n’étaient pas des réprouvés. Le franc
patler des Xanthias, des Carion, des Pyrrhias, des Gétas,
des Thratta de la comédie ancienne et nouvelle dit assez
sur quel pied de confiante familiarité vivaient maitres et
esclaves.

Une vue réaliste des choses nous conduit 2 admettre
qu’en Grece méme, tout au moins dans les cités commercantes
et prosperes, Hellenes et Barbares vivaient dans une cons-
tante promiscuité. Une des conséquences en fut qu’entre
les notions d’esclave et de Barbare, une assimilation se

produisit.

*
* *



94 0. REVERDIN

Ces remarques préliminaires faites, cherchons 4 wvoir
comment les Grecs de la fin du Ve et de la premiere moitié
du IVe siécle ont considéré les Barbares. Examinons tout
d’abord le témoignage de Xénophon.

Comme Platon, Xénophon était décu d’Athénes. Le
golt de I’aventure et un long exil firent de lui un déraciné,
coupé des structures civiques traditionnelles qui encadraient
encore la plupart de ses contemporains. Si nous en croyons
la biographie de Diogeéne Laérce, i1l demanda conseil a
Socrate avant de suivte les mercenaires enrolés par Cyrus,
et Socrate, non sans hésitation, 'engagea a partir. Il n’est
pas soldat. La curiosité seule le pousse. Mais bien vite il est
fasciné par la personnalité de Cyrus. Pour faire son éloge,
il trouve des accents enthousiastes, révélateurs de sentiments
analogues a ceux que Dion de Syracuse inspirait 2 Platon.
On sait comment finit expédition dans laquelle Xénophon
s’était laissé entrainer. Sans doute est-ce pour une large part
au cours de cette expédition qu’il recueillit les impressions
et les renseignements mis en ceuvre dans la Cyropédie.

Ce roman, comme on [’a justement qualifié, n’est pas
sans analogie avec certaines des utopies dont nous avons
parlé. Le décor en est perse, mais I’dpery) sur laquelle se
fonde I’éducation de Cyrus est d’essence hellénique.

Ce décor perse est fort curieux. Xénophon a parcouru
une partie de ’Asie, sans toutefois aller jusqu’en Iran. Son
imagination, le souvenir des conversations qu’il a pu avoir
avec Cyrus et ses compagnons, les auteurs enfin qu’il a lus
comblent la lacune. Le pays des Petses, tel qu’il le décrit,
et, plus encore, celui des Médes ont un prestige féérique.
Dans de grands parcs — Xénophon en avait vu un en Phrygie
(Anab. 1,2,7) —, le jeune Cyrus chasse et se distingue par
sa valeur. Le pays regorge de gibier: cerfs, onagres, sangliets,
ours, lions, panthéres. Impavide, le royal enfant poursuit
les fauves, les sert de I’épieu ou les tire a ’arc. Il chevauche
inlassablement, méprise le danger et cause de terribles



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 95

angoisses i ceux qu’Astyage, son grand-pere, a préposés
a sa garde.

La chasse, ainsi concue, est une préparation 4 la guerre.
Elle a une valeur éducative. L’éducation dont elle fait partie
tend a Péperh. Elle enseigne la justice (Cyr. 1.2.6: of uev
3¢ maidec elg T Sidaonalsla QorTdvTag Sudyoust pavldvovteg
Sueaocdvny). Ce que doit apprendre le jeune Perse, c’est
la maitrise de soi, la modération, I’obéissance a4 ceux qui
commandent, la sobriété et la frugalité, le tir a I'arc et le
lancer de javelot (Cyr. 1.2.8: Siuddoxovoty 32 Tolg maidug
xol cwpoclvv..., xal mweibeclar Tolg &pyovow..., xal &y-
KPATELAY YACTPOG XAl TTOTOD..., TpdG OE Todrotg pavldvoust xal
toEebewy xal dxovtilew). On leur apprend également 4 dire
la vérité. Le but de cette éducation est préventif. Il s’agit de
faire en sorte que ’homme se détourne spontanément de ce
qui est mal, de ce qui est contraire 2 'honneur (Cyr. L.2.3:
ol 3¢ mepouxol vopor TpohaBovreg Empélovtar 6TWE THY &EY AV
wy Towobrtol Ecovtat ol TwoAltar olot mwovypol Twog N aloypol
Zovov Eplecha).

On le voit, cette éducation digne de Sparte développe
les vertus qui font le vrai guerrier, le vrai général. Elle rejoint
en une certaine mesure celle de ’ancienne Athénes, dont
Aristophane nous dit qu’elle a fait les Marathonomaques.
N’est-il pas symptomatique que, pour cadre d’une telle
éducation, Xénophon ait choisi précisément la Perse, et
qu’il Pait décrite avec un évident souci de vraisemblance?
Il prend soin, en effet, de définir ce qui distingue les Perses,
sobres, vertueux, amis de ’égalité (Cyr. 1. 3. 18: év Ilépoauc...
10 toov Eysw Sixewov vopileror), des Medes adonnés au
luxe, fardés et parfumés, attifés de chevelures postiches,
attablés 4 longueur de journée devant une redoutable pro-
fusion de victuailles.

Cette idéalisation de la Perse et de ses vertus, incarnées
par la noble figure de Cytus — qui est effectivement une
des figures les plus attachantes de I’histoire universelle —



96 O. REVERDIN

surprend un siécle a4 peine apreés les guerres médiques.
Il est vrai — nous I'avons déja rappelé — que Sparte, des
la fin du Ve siécle, recherche I’alliance du Grand Roi et de
ses satrapes pour abattre Athénes, et qu’Athénes elle-méme,
si nous en croyons Aristote (Const. Azh. XXIX. 1), pense
qu’en rétablissant un régime oligarchique, elle captera plus
facilement la bienveillance perse. Cette situation lamen-
table faisait dite 2 un Callicratidas que les Grecs étaient
tombés bien bas, réduits qu’ils étaient a faire la cour 2 des
Barbares pour leur soutirer de I'argent; et il ajoutait que
il rentrait sain et sauf dans sa patrie, il ferait tout son
possible pour réconcilier Athéniens et Lacédémoniens (Xen.
Hell. 1.6.7: eimov dbhwtdrovg elvar Tovg “EXknvag, 81t
BapPdpoug xolaxedovsty Evexa dpyvplov, @acxwy Te &v cwii
olxade, xatd Ye TO0 avTol duvatov Stehhabewy Alnvatovg xal
Aoxedarpoviovg.

Oui, sans doute, les rapports entre Grecs et Barbares
ont-ils changé; mais Callicratidas n’était pas le seul a refuser
d’en prendre son parti. A Athénes, on ne cessait d’exalter le
souvenir des guerres médiques, et la gloire des Marathono-
maques allait croissant; quand il s’agit de ces héros prestigieux,
Ihistoire prend les proportions du mythe. Aussi pouvait-il
paraitre malséant de faire des Perses un éloge aussi enthou-
siaste que celui qu’on trouve dans la Cyropédie. De la sans
doute ce curieux chapitre par lequel se termine I'ouvrage.
Si curieux que la plupart des éditeurs, Dindotf en téte, le
considerent comme apocryphe. Quelques-uns, Cobet en
particulier, pensent que ce texte, qui releéve a la fois de I’alibi
et du repentir, pourrait bien étre malgré tout de Xénophon
lui-méme. Pour parer 4 I’avance aux reproches qu’il pres-
sent, il tiendrait 4 ses lecteurs 4 peu pres ce langage: ne vous
y méprenez pas! La Perse que j’ai décrite, c’est la Perse
d’autrefois, et non celle que nous connaissons aujourd’hui,
ou tout n’est que corruption, décadence, dépravation,
injustice, asservissement, relichement des mceurs. Aprées



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 97

Cytus, la Perse a déchu; elle mérite 'opprobre dont elle est
devenue objet.

Que cherche lauteur de ce chapitre, sinon, par une
palinodie digne de Stésichore, a bien préciser que la Perse
idéalisée décrite dans la Cyropédie n’est 4 tout prendre qu’une
utopie dont il n’est lui-méme pas dupe.

Palinodie ? Le mot ne serait pas trop fort si le chapitre en
question était bien de Xénophon, ce dont je doute. Dans
’ Anabase, en eftet, (1.9), ’éducation que Cyrus le jeune a recue
sur les parvis royaux (éni tals Pacirewg Obpaig) est décrite
avec admiration. En un tel lieu, écrit Xénophon, 'enfant ne
saurait rien apprendre que de sage, rien voir ni entendre que
d’honnéte (Evlo mwodMiy pév coppoctivyy xataudlor &v Tig,
aioypov &’ o0dey ol axoboat olit’ idely Eoti). Et Cyrus le jeune y
est instruit, comme son glorieux ancétre, 4 &pyewy %ol &pyeabo.

Ily a fort peu de chances, on le voit, pour que la palinodie
soit de Xénophon lui-méme. Cependant, quel qu’en soit
Pauteur et époque, elle atteste que la Perse idéalisée de la
Chyropédie était de nature a dérouter le patriotisme traditionnel
des Athéniens. Il est vrai que Xénophon, qui combattit a
Coronée dans les rangs spartiates, ne craignait guere de
braver ce patriotisme !

Comme Xénophon, Ctésias de Cnide se trouvait a Cunaxa
le jour de la bataille, mais dans I’autre camp. Médecin
d’Artaxerxes, il passa dix-sept ans a sa couf, et se vanta
d’avoir pu consulter les archives royales — les Supbépon
Bacthixat (Diod. II. 4). Ses [lepoixd, en vingt-quatre livres, et
ses “Ivduxa, ou il prétend avoir consigné ce qu’il avait lui-
méme vu, sont en réalité des ouvrages pleins de fantaisie et
d’imagination. Plutarque (cf. Jacoby, F.G.H., III C, p. 418,
Test. 11) n’est pas le seul 2 taxer Ctésias de mensonge et
d’imposture.



98 O. REVERDIN

A beau mentir qui vient de loin, dit le proverbe. Ctésias
vient de moins loin qu’il ne le prétend. Nous avons notam-
ment tout lieu de penser qu’il n’a jamais été en Inde. Mais
ses mensonges et ses hableries révelent une attitude nouvelle
a I’égard du monde barbare. Plus nettement encote que chez
Hécatée, Scylax et Hérodote, I’Orient prend chez Ctésias
ce caractere merveilleux et fascinant qu’il a conservé jusqu’a
nos jours pour beaucoup d’Européens.

Les Ilepouxd commengaient par le récit des hauts-faits de
Ninos et de Sémiramis. Ctésias parait s’étre appliqué a trans-
crite en grec, en les embellissant encore, des légendes orien-
tales toutes baignées de merveilleux. La naissance de Sémi-
ramis est miraculeuse. Dans son sanctuaire, au bord d’un lac
poissonneux, une déesse mi-femme mi-poisson, Derkéto, ’a
congue des ccuvres d’un jeune prétre. L’enfant fut exposée a
sa naissance. Des vols de colombes la protégérent de leurs
ailes. Des bétes D’allaiterent. Un berger la recueillit. Elle
grandit. Un général du nom d’Onnes fut saisi d’admiration
en la voyant. Il en fit sa femme et ’emmena lorsque, avec
Ninos, il conduisit contre les Bactriens une armée de
1.700.000 fantassins, 210.000 cavaliers et 10.600 chars 4 faux!
La beauté de Sémiramis frappa le roi, qui ’exigea pour
épouse, et Onnés n’eut plus qu’a se suicider.

Il est possible que les auteurs de basse époque — Photius
notamment — qui ont démarqué le récit, et de qui nous le
tenons, en aient rajouté; mais il n’en est pas moins évident
que ce que Ctésias présente comme de I’histoire n’est en
réalité qu’un conte fantastique, dont le cadre est un Orient
de réve ou tout surpasse les normes européennes. C’est le cas
du tertre que Sémiramis dresse sur la tombe de Ninos.
Il a neuf stades de haut et dix de c6té | C’est, plus encore, le
cas de Babylone, qu’elle construit. Deux millions d’ouvriers
élevent pour sa défense une muraille de 360 stades de pout-
tour, assez large pour que deux chars puissent y circuler de
front. Des centaines de tours flanquent cette enceinte, dont la



CRISE SPIRITUELLE ET RVASION 99

construction est achevée en un an. Que voila une description
qui ’emporte sur celle d’Hérodote, pourtant fabuleuse déja.
Mais ce n’est rien 4 c6té de ce qui suit. A I'intérieur de la ville
se trouvent des palais dont les murs sont ornés de scénes
grandioses. On y voit, modelés et peints, des animaux
fantastiques, Sémiramis a4 cheval chassant la panthere,
Ninos frappant un lion du poing. Les palais sont entourés de
jardins féériques. Pour les irriguer, Sémiramis fait construire
un réservoir carré de 300 stades de coté.

Ces merveilles sont encore surpassées par le grand temple
de Zeus-Bélos, ol se pressent les statues d’or massif, pesant
jusqu’a mille talents, les tables, les crateres, les encensoits et
les vases, eux aussi d’or massif et de dimensions prodigieuses.
Ce sont 13, rutilants, tous les fastes et tous les trésors de
I’Orient. Ctésias ouvre ainsi un chapitre de I’histoire litté-
raire occidentale. Il préfigure cette suite ininterrompue
d’ceuvres dont les Mille et une nuits sont la plus fameuse.

Et cela continue avec le jardin que Sémiramis, partant a
la conquéte de la Bactriane, fait construire au pied du
Bagistan. Sur le sommet de la montagne, dont les parois
abruptes se dressent a une hauteur de 17 stades, on sculpte
son effigie. Apres quoi ses soldats taillent les monts pour y
faire passer une route, et son armée — trois millions de
fantassins et le reste a ’avenant | — se couvre de gloire. Les
épisodes les plus étranges se succedent, notamment celui des
faux éléphants, stratagéme dont la préparation avait duré
deux ans. Sémiramis elle-méme, dans un nouveau jardin,
a Chauon, meéne une vie de délices, choisissant les plus beaux
de ses soldats pour s’accoupler a eux et les faire ensuite
disparaitre. Elle finit ses jours en Egypte. Apres sa mort, elle
devient une déesse.

L’histoire de Sardanapale, qui suit celle de Sémiramis,
n’est pas moins extravagante. Le récit de ses débordements
est demeuré fameux, comme l’est aussi la description du
btcher qu’il fait lui-méme dresser pour ses funérailles. A



I00 O. REVERDIN

quatre plethres (plus de cent metres) au-dessus du sol, sur une
estrade, on installe 150 lits d’or et autant de tables du méme
métal. A Tintérieur d’une fastueuse loggia de bois, le roi
se couche sur un des lits avec son épouse. Ses courtisanes et
ses eunuques ’entourent. Il amasse I’or (mille myriades de
talents), l'argent, les trésors, les vétements de pourpre,
et ordonne qu’on mette le feu au bicher, qui brila pendant
quinze jours, le consumant lui et ses richesses.

Les récits perses de Ctésias sont moins romancés que ses
récits assyriens, encore que les histoires d’eunuques et
d’amour y donnent souvent le ton et servent a expliquer les
événements politiques. Cest ainsi, par exemple, que Cambyse
conquiert ’Egypte pous une femme (S yuvaixe). Les croix
sont partout dressées, ol agonisent ceux qui ont offensé
le Grand Roi et ses proches.

La géographie de Ctésias n’est pas plus digne de créance
que son histoire. En Ethiopie, ol les momies immarcescibles
se dressent dans leurs cercueils de cristal autour des demeures
des vivants, se trouve un lac de liquide rouge dont 'odeur,
comparable a celle du vin vieux, ensorcele. Ceux qui la
boivent sont enchantés, et, dans leur folie, s’abiment au
fond du lac. Le monde est peuplé de plantes, d’hommes et
d’animaux étranges. C’est, en Perse, 'oiseau $uvrdnng, qui
se nourrit de vent et de rosée. Dans I'Indus nagent des vets
de sept coudées, armés de deux dents, qui sommeillent le
jour dans la vase, sortent la nuit et ne font qu’une bouchée
des beeufs et des chameaux qu’ils rencontrent. Capturé, cet
animal distille une huile dont on remplit au moins dix bonnes
jarres, qu’on scelle et qu’on envoie au roi du pays. Personne
d’autre n’a le droit d’avoir de cette humeur qui enflamme
tout ce qu’elle touche.

Il serait fastidieux de poursuivte I’énumération de ces
merveilles. Contentons-nous de rappeler encore que les Indes
de Ctésias sont peuplées de Pygmées, d’hommes 2 téte de
chien vivant dans des grottes; de Sciapodes, qui se servent



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 101

de leur pied unique et gigantesque soit pour coutir aussi vite
que le vent, soit pour se protéger de l'ardeur du soleil;
de MovégOarpor 2 P'ceil I'ceil unique, de Mantichores, étres
hybrides a corps de lion et 4 face humaine, et d’autres
monstres, dignes pendants anthropoides des fameuses pbp-
pnxes ypucwpuvyol de Mégasthéne. Bref, I'Inde de Ctésias
est devenue le rendez-vous de tout ce que limagination
tératologique des hommes avait, depuis des siecles, inventé.

Tous ces étres fantastiques (dont plusieurs, les Sciapodes,
notamment et les ’Qrbxiwvor, avec leurs oreilles démesurées,
sont déja mentionnés un siecle avant Ctésias par Scylax de
Caryanda) vivent aux confins du monde, au-dela des contrées
connues. Or c’est un fait qu’a explorer la Terre, ’homme,
au cours des siecles, a fait reculer les frontieres du mystere,
refoulant toujours plus loin les étres prodigieux que I’ima-
gination populaire avait inventés. Je n’en citerai qu’un
exemple a4 l'aube des temps modernes. Dans le récit qu’il
nous a laissé du périple de Magellan, Antonio Pigafetta de
Vicence raconte que, dans les Moluques, un pilote lui dit
« qu'aupres de 1a était une ile nommée Aruchete ou les
hommes et les femmes ne sont pas plus grands qu’une coudée
et leurs oreilles sont plus grandes qu’eux; de 'une ils font
leur lit et de ’autre ils se couvrent. Ils vont tondus et tout nus
et courent fort. Ils ont la voix gréle et ils habitent dans
des caves sous tetre. Ils mangent du poisson et une chose qui
nait entre P’arbre et ’écorce, qui est blanche et ronde comme
une dragée et qu’ils appellent ambulon. La nous ne plimes
aller & cause des grands courants d’eau et plusieurs rocs quiy
sont» (cité d’apres ’édition Peillard, Paris, Club des libraires
de France, 1956, pp. 312-13).

D’ou Pigafetta tire-t-il son information ? Du pilote,
comme il le prétend ? De la tradition locale ? Ne serait-ce
pas plutét de quelqu’un qui, par le truchement de Solin,
d’Honorius d’Autun ou d’Isidore de Séville, la tenait de
Strabon (1.1.15), lequel P'avait empruntée 2 Mégasthéne ?



102 O. REVERDIN

De ces mémes hommes, en effet, Mégasthene a parlé (Fr. 715/
27 b Jacoby). 1l les qualifie d’Evwroxoirar, et dit d’eux que
leurs oreilles descendent jusqu’aux pieds, ce qui leur permet
de s’en envelopper pour dormir (modfpn & dra Fyovrag,
g &yxalfeddew).

Le fait est que cette ethnologie fabuleuse, empruntée
par les Grecs aux récits de 'Inde et de I’Orient, a eu la vie
longue. N’en trouve-t-on pas la trace jusque dans les sculp-
tures qui ornent les portails romans et gothiques ? Sur un
linteau de Souvigny surgit la Mantichore de Ctésias, monstre
a face humaine qui court plus vite que l’oiseau ne vole,
et qui sifle comme un serpent. A Sens, sur la fagade de la
cathédrale, un Sciapode intrigue fideles et visiteurs, et au
linteau du grand tympan de Vézelay, parmi les peuples que
vont évangéliser les apotres, figurent deux Cynoscéphales
de I'Inde, des Pygmées et des Panotii (C’est ainsi que les
appelle Isidore de Séville), qui ne sont autres, avec leurs
oreilles démesurées, disposées 2 la facon des valves d’un
coquillage, que les *Evewroxoitor de Mégasthene !

Il est temps d’interrompre ce voyage au pays des fables,
entrepris sur les traces de Scylax, de Ctésias et de Mégasthéne.
Si, en les suivant, nous nous sommes quelques peu égarés,
notre détour n’aura pas été vain. Avec ces auteurs et d’autres
qui les ont précédés ou suivis, mais dont 'ceuvre a sombré
dans Poubli, la géographie du merveilleux, et avec elle
un peu du patrimoine oriental sont entrés dans la littérature
européenne. Mélant le vrai et le faux, ils ont contribué
a reculer les limites du monde, créant un frange fabuleuse
qui a excité les imaginations. Les étudiants chantent encore
« Sémiramis, la reine de Babylone...», rendant ainsi 4 Ctésias
un hommage plus inconscient, a vrai dire, qu’innocent, car
la chanson est salace. Quant aux festins de Sardanapale,
ils sont restés proverbiaux.

Notons encore que cette image d’un monde aux confins
encore inexplorés, peuplés d’étres prodigieux, que nous avons



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 103

déja rencontrée dans 'épopée et dans les hymnes homériques,
avec les Ethiopiens et les Hyperboréens, les “Afwor et les
‘Inmnpokyol, cette image a subsisté jusqu’a une époque
toute récente. Que dis-je? Jusqu’a nos jours. Mais il ne nous
reste plus, dans I’Himalaya, que l'effroyable homme des
neiges. Personne ne I’a vu, ni, sans doute, ne le verra jamais,
mais, bien que la science et ’esprit positif aient exorcisé
la Planéte de ses monstres, tout le monde n’a pas encore

cessé d’y croire...

*
* %k

De ces contrées fabuleuses ol notre excursus nous
a entrainés, revenons a Athénes; écoutons Platon: « On
commettrait une erreur si, dans le dessein de diviser en deux
le genre humain, et s’y prenant comme la plupart des gens
de ce pays, on mettait 4 part la race grecque comme formant
une unité distincte de tout le reste, et on groupait toutes
les autres races, qui sont une infinité, et qui ne se mélent ni
ne s’entendent entre elles, les désignant sous I"appellation
unique de Barbares et s’imaginant les avoir réduites a 'unité
du simple fait qu’on leur aurait donné un nom communy»
(Pol. 262 ¢-d: 7oubvde (0dx 6p0&¢ Spdoiv) olov el Tig Tavhpdd-
oy émuyetprooag Oiya SieAéolor  yevog Sixtpol xabamep
ot mohhol T&V évhade Savépouvot, TO pev ‘ElAnvixov g &v
AT TTAVTLY RPALPOUVTES Y WELG, GVUUTAGL O Tolg &AAOLG YEVEDLY,
Gmetpolg oboL %ol AUEIXTOLG Kol GGLPEOVOLG Tpds SAANAX,
BapBapov Wil xANceL TEOGELTOVTEG adTOd dtd TadTNY TV piay
*AToW %ol YEVOG Ev adTO elvat TPoodoxGBoy).

Platon reconnait implicitement que le mot barbare a
une valeur essentiellement négative. Il sert a désigner
Pensemble des peuples non helléniques. Dé¢s lors, diviser
Phumanité en Grecs et en Barbares est une abusive simplifica-
tion. Abusive, mais entrée dans la langue et I'usage de
ses compatriotes et de ses contemporains: xaOdamwep ol wolhol
v evhade



104 O. REVERDIN

Logiquement fausse, cette division de I’dvOpcymivov
vévog est psychologiquement vraie pour le Grec du début
du IVe siecle. Elle correspond 2 son sentiment profond.
Elle inspire sa pensée, et, parfois, son action. Elle le conduit
notamment 2 considérer que les guerres entre Grecs sont
contraires 4 la raison. Platon (Resp. 470 b) les dit inspirées
par une haine entre parents (éml 7ol oixelov &yOpa), et
n’hésite pas a les qualifier de guerres civiles (otdoig). Cette
opinion, notons-le en passant, rejoint celle que professent
de nos jours la plupart des Européens quand ils songent
aux guerres de 1914 et de 1939. Du temps de Platon, elle
parait avoir été assez répandue. On la trouve exprimée
notamment par Isocrate, a plusieurs reprises, et, dans
I’ Agésilas (vi1, 5) du pseudo-Xénophon. Apprenant qu’a la ba-
taille de Corinthe, 8ooo Spartiates et alliés, 10000 ennemis ont
perdu la vie, le roi de Sparte, s’écrie: malheureuse Hellade!
Si ceux qui sont tombés vivaient, ils seraient assez nombreux
pour vaincre tous les Barbares (el cov, & "EANdg, émdre of viv
telvrdreg xavol Noav {@vresg vixdy paydpevol wavtag Tovg Pop-
Bdpoug). La Grece, dit-il encore, n’est forte que quand les Grecs
moderent leurs passions (8rav ol “"ENinves cwgpwviiow).

Platon — toujours lui — s’insurge contre ’asservissement
des Grecs par des Grecs. La condition servile devrait étre
réservée aux seuls Barbares, et les Grecs seraient bien inspirés
de tourner contre eux leurs forces: paAhov v’ &v odv obrw wede
7oVg BapPapovs Tpémolvto, Eautdv 8 dméyowvto (Resp. 469 7).

A juste titre, on a coutume de voir dans ces idées un des
facteurs qui ont préparé psychologiquement les Grecs a
entrer dans le grand dessein de Philippe et d’Alexandre.

Le passage du Politigne que nous avons cité parle de
PévOpeymivov yévog, du genrte humain. II est significatif
de voir Platon lui-méme user trés souvent pour le désigner
de I’expression consactrée “Ednveg xal BdpBapor. Lusage était
sifort que tout en le considérant comme abusif, il s’y rangeait.
Il arrive aussi 2 Platon d’opposer sciemment Grecs et Bar-



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 105

bares. Ainsi dans le Ménexéne, quand il affirme qu’Athénes
a sauvé les Grecs (qu’il qualifie, le mot est 4 remarquer,
d’6pépwvor) du joug des Barbares; ou quand, dans le méme
dialogue (245 &), il dit d’Athenes qu’elle est piooBdpBapoc.
Dans la Républigue, Platon déclare que sa cité idéale n’a
pu exister, au cours des siecles, n’existe aujourd’hui en
quelque contrée barbare (viv &v Tt BapBapind Témw), ou
n’existera jamais que dans la mesure ou des hommes &xpot
el @ulocopiav I'aient gouvernée ou la gouvernent; mais
c’est 1a put6t une figure de style. Il songe 4 une cité grecque,
non a une cité barbare, et quand Glaucon lui demande (470 ¢)
7V ob ol oixilers, ody ‘EXAnvic £oTon, Socrate répond: det v’
adtqv. De méme, dans les Lois, c’est pour une cité grecque
que Platon élabore la meilleure des législations possible.
Est-ce 4 dire que lauteur de la Républigue et des Lois
soit systématiquement fermé a influence étrangére, que tout
ce qui est barbare lui paraisse nécessairement inférieur et
mauvais? Non: Cest dans la bouche d’Er le Phamphylien
qu’il place les révélations finales de la République; et VEgypte
a pour lui un grand prestige. Son traditionalisme, en parti-
culier, lui en impose. Il loue la facon dont elle est demeurée
fidele a4 elle-méme dans les arts et dans la musique, pour
concéder tout aussitot, il est vrai, qu’en d’autres domaines
elle est inférieure (Leg. 657 a: &M\ Evepa @alA v ebporg
adt0r). Dans la liste des oracles que devra consulter la
cité des Lois, celui d’Ammon voisine Delphes et Dodone.
I’évocation de 'Egypte, au début du 77zée, est toute baignée
de majestueuse grandeur, et c’est un Egyptien qui s’éctie:
Solon, Solon, vous autres Grecs, vous serez toujours des
enfants Q2 ZoAwv, Lorwy, "EX\nveg del maidég Eote), reprenant
I'idée qu’Hérodote fait exprimer 4 un autre Egyptien au
sujet d’Hécatée, qui se croit descendant d’un dieu a la
seizitme génération, alors qu’en Egypte il faut remonter
des centaines de générations pour arriver jusqu’aux dieux

(Her. II. 143).



106 O. REVERDIN

Le mythe de Teuth, dans le Phédre (274 ¢ sqq.), atteste
aussi le prestige qu’avait ’Egypte aux yeux de Platon.
Elle a inventé les nombres et le calcul (dpOpdv e xal
Aoyiopdy), la géométrie et Dastronomie, D’écriture, sans
compter le tric-trac et les dés. Hérodote, que Plutarque
qualifie quelque part (M. 857 2) de @uroBdpPapog, attribuait
aux Egyptiens et a d’autres Barbares bon nombre d’inventions
que leur emprunterent les Grecs: le calendrier, le gnomon,
la géométrie, I’alphabet, la monnaie, divers rites et usages
religieux, la divination, la métempsychose et I'immortalité
de I’ime. Beaucoup de ces emprunts sont réels, et les Grecs
en étaient conscients. Cela ne les incitait toutefois guere 2 la
modestie. Preuve en soit un passage révélateur de I’ Epinomis
(986 ¢ -987 ). L’auteur, quel qu’il soit, reconnalt que c’est
un Barbare — un Egyptien ou un Syrien — qui a le premier
observé les révolutions des astres. La beauté du ciel en été
(t6 xahog THe Ompwic &pag) le lui a permis. L’air
est en effet plus serein dans ces pays qu'en Gréce; mais le
climat de la Grece est entre tous favorable 2 la vertu (987 a:
TpOG Gpetiic év Tolg oyEdov &piotov). L’auteur de I Epino-
mis tejoint ici celul du Ilept dépwv. L’été grec ne vaut pas
celui de PEgypte. Telle est la raison pour laquelle les Grecs
n’ont pas découvert les premiers quelles sont les révolutions
des astres, étres divins qui gouvernent I’Univers (fcol Tob
xbopov). Peu importe toutefois qu’ils en doivent la connais-
sance premiere aux Barbares. En effet, ce que les Grecs
leur empruntent, ils Pembellissent et le conduisent 4 sa
petfection (987 d-¢: 8timep &v “EAnveg BapBhowv maperafdot,
*&AAtov TobTo elg Téhog amepyalovran. Avec 'aide de Delphes,
il en ira ainsi pour le culte a rendre aux astres.

Ce passage a son pendant — et peut-étre sa source — dans
les Lois (747 d-¢). A propos de I'arithmétique et de la géomé-
trie, Platon y constate qu’en raison de leur dveievBepiar et
de leur quoypnuatic — de leur mesquinerie et de leur
avarice — les Egyptiens et les Phéniciens n’en font qu’un



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 107

usage pratique (mwavovpylw), sans parvenir 4 en faire une
science (cogia). Cette constatation équivaut a un jugement
de valeur.

Au début de cet exposé, nous avons rappelé certains
aspects de la crise morale et spirituelle traversée par la
Greéce — et singulicrement par Athénes — dés la fin du
Ve siecle. Cette crise n’a pas suffi a détruire la conscience
qu’avaient les Grecs de leur supériorité. Cependant, pour
se mieux convaincre de cette supériorité, ils se sont efforcés
de la fonder en raison, de la démontrer, ce qui pourrait
signifier que, par moments, ils en doutaient. Ils en ont
recherché les causes. Le Ilepl dépwy esta cet égard révélateur.
Les passages des Lois et de I’Epinomis que nous venons
d’analyser ne le sont pas moins.

A Tépoque ou ils vont se lancer avec Alexandre 4 la
conquéte du monde, les Grecs sont tout a la fois persuadés
de I'unité du genre humain et de leur propre supériorité.
Ce qu’ils ont emprunté aux autres peuples, ils ’ont ennobli;
ils ont élevé au rang de science ce qui était demeuré chez les
Barbares au niveau des connaissances pratiques et de ’habileté
professionnelle. Dans un domaine cependant, ils finiront
par s’incliner: la religion. Du temps de Socrate déja, on
célébrait a Athénes le culte de Bendis (cf. Resp. 327 a);
on célébrait aussi ceux de Cottis, d’ Adonis, d’Attis, de Cybele,
de Sabazios. D’autres dieux Egyptiens, Syriens, viendront
s’y ajouter, et bientot la voie sera ouverte 4 un syncrétisme
religieux dans lequel se diluera la piété grecque traditionnelle.
Promenez-vous a Délos, sur la terrasse des dieux orientaux;
contemplez de 1a Pantique hiéron d’ Apollon. Ou bien descen-
dez dans I'un des sanctuaires souterrains de Sérapis que ’on
rencontre en bordure des rues: vous sentirez que c’est par
la religion que le monde barbare a perverti hellénisme...



108 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Dible: Sie haben, Herr Reverdin, anschaulich dargelegt,
wie bei den Gtiechen (und nicht nur bei ihnen) unmittelbar am
Rande der bekanntgewordenen Welt das Fabelland liegt, dass
im Westen oder Siiden grundsitzlich dieselben Ziige zu tragen
pflegt wie im Osten: Bei Herodot wohnen die Kynokephalen
im Siiden (und bei ihm mag die undeutliche Kunde von den
grossen Pavianherden Ostafrikas zum Entstehen des mirakulésen
Bildes beigetragen haben), bei Ktesias finden wir dann dasselbe
sagenhafte Volk in Indien. Bisweilen gestatten es die Uberlie-
ferungsverhiltnisse, den Verlauf der geographischen Grenze
zwischen Wirklichkeit und Fabelland genauer zu bestimmen.
Nach dem herodoteischen Bericht beginnt das Fabelland in
Indien erst in bzw. jenseits des Wiistengiirtels, der das Indus-
Becken von der Ganges-Ebene trennt. Die auf das Indusgebiet
zu beziehenden Nachrichten sind zum grossten Teil zuverldssig.
Bei Ktesias hingegen ist Indien schlechthin ein Wunderland,
also gerade das Gebiet des Indus und seiner Zufliisse, von dem
die Griechen allein vor Alexander Kunde erhalten hatten. Weder
Herodot noch Ktesias ist in Indien gewesen. Aber Herodot bezog
seine Informationen aus Berichten (Skylax v. Karyanda, Heka-
taios), die zu einer Zeit entstanden waren, da das Indusgebiet zum
Perserreich gehorte. Dagegen als Ktesias am Perserhof weilte,
war Indien lingst der achidmenidischen Herrschaft entglitten
und darum zum Fabelland geworden. Von den Gebieten, die
fest zum Perserreich gehoren, haben die Griechen allezeit klare
Vorstellungen gehabt. Das zeigt sich etwa darin, dass Euripides
am Anfang detr Bakchen ausdriicklich das Vorwiegen stidtischer
Siedlungsformen im fernen Baktrien erwihnt. Die Vielzahl der
baktrischen Stidte erscheint dann bei einem chinesischen Reisen-
den aus dem Ende des 2. Jh. v. Cht. und auch bei kaiser-
zeitlichen Autoren. Tarn (The Greeks in Bactria and India 298 fL.)
hatte aus diesen Nachrichten geschlossen, dass in Baktrien als



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 109

einzigem Land, das von der Kultur des Hellenismus ergriffen
wurde, griechische Siedlungs- und Verwaltungsformen von
den Einheimischen iibernommen wurden. Die Euripidesstelle
zeigt, dass Baktriens « Stiddte» vorhellenistischen Ursprungs
sein miissen.

M. Diller : Gute Beispiele fiir die Parallele im Ubergang von
direkter zu indirekter Kunde, von realen zu fabelhaften Vélkern
und von der geographisch erreichbaren zur unzuginglichen Zone
finden wir auch in Herodots Darstellung des skythischen Nordens
IV, 16-31).

M. Baldry : A point on which I find myself in doubt is whether
the outlook of the Greeks in the fourth century on these questions
was really very different from the attitude of eatlier years.
Mr. Reverdin has put forward the view that the political and
economic conditions during the crisis after the Peloponnesian
War caused a tendency to turn away from reality towards utopian
ideas, and to seek the embodiment of these ideas in fotreign
peoples. It must not be forgotten, however, that this process
was by no means entirely new. It was said in an eatlier discussion
that to a large extent the eatly Greek — even the Homeric —
conception of temote peoples was the result of a projection of
the Greeks’ own utopian fancies, the fulfilment of which was
imagined either in a people remote in space, like the Ethiopians,
or in one remote in time, like Hesiod’s golden race. What we
have in the fourth century, I suggest, is a deliberate development
of this old way of thought into a literary device, employing
remoteness in either space or time, or both, to provide the setting
for a utopian picture. Thus Xenophon in the Cyropaedia uses
as a medium for his ideal not contemporary Persia, but the Persia
of earlier days; just as Plato in the Zimaeus utilises for the same
purpose an imaginary picture of the early history of Attica.
From this point of view the fourth century development is not
new, but an elaboration of a process which was already familiar.

M. Reverdin: L’objection de M. Baldry me trouble, et, a
vrai dire, je me I’étais déja faite 2 moi-méme. En effet, 'Egypte



110 DISCUSSION

et I’Attique idéalisées du Timée, la Perse de la Cyropédie sont
¢loignées non seulement dans ’espace, mais aussi dans le temps.
En outre, il s’agit de pays de vieille civilisation. J’ai cherché si,
au ve siécle ou au début du 1ve, les Grecs avaient idéalisé des
peuples primitifs, les Scythes, patr exemple; et j’avoue n’avoir
rien trouvé. Quand ils veulent évoquer la vie primitive, c’est
Page d’or qu’ils décrivent. Autrement dit, ils rechetrchent I’état
de nature non pas chez les peuples contemporains, mais dans leur
propre tradition, dans leur propre littérature, chez Hésiode en
particulier. Ou bien encore dans leur propre passé. Ainsi les
descriptions que fait Aristophane de la bonne vie paysanne
d’autrefois, qui est un peu une Arcadie avant la lettre, ou I’évo-
cation, dans le Critias, de I Attique primitive, ou encore le prestige
étonnant dont jouissaient les Marathonomaques.

M. Kwapong: The process of idealising peoples who were
distant both in time and space from the Greeks, a process which
became pronounced in the 4th century, must have been influenced
by the Peloponnesian War. This war had profound consequences,
politically, economically and socially. The material and physical
destruction, the impoverishment of the various states and the
breakdown of the traditional loyalties of the city-state, with its
consequent increase in otdotg both within and between states, all
this produced the sense of malaise among the Greeks of this
time. The dominant influence which Persian gold and diplomacy
exercised in Greek affairs (from the treaty of Miletus in 412)
during the first half of the 4th century emphasized to the Greeks
their weakness in comparison with their former strength in the
great days of the sth century when a united Hellas had overcome
the Persian invaders. It is therefore not surprising that they
tended to look back with nostalgia and regret to a golden age in
the past when Greece was better and stronger. This, particularly
in the minds of the oligarchic statesmen of Athens, led to the
idealisation of the mdtpiog mwolteiw which had produced the
exploits of their ancestors. The Peloponnesian War also served
to open up the East to the Greeks: many Greeks from the various



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 111

impoverised city-states served as soldiers of fortune in the em-
ployment of the Persian kings, and it is easy to understand how
the interest produced by greater knowledge of the Persian peoples
after the expedition of the Ten Thousand should lead a Xenophon
to idealise a Persian prince, distant in space, from the Greek
homeland. With Persia dominating the Greek world for so
long, one can understand how the Greek tendency to idealise
could be extended from people distant in time to people distant
in space from themselves.

M. Peremans : Au cours de la période traitée par M. Reverdin,
différents éléments, proptres au 1ve siécle av. J.-C., nous aident
a mieux comprendre les vues idéalisées et romanesques des
Grecs sur les peuples étrangers. Notons tout d’abord qu’apreés
la guerre du Péloponnese, a partir de la bataille de Cunaxa, les
rapports des Grecs avec les pays de I’Orient se sont intensifiés.
Beaucoup d’Hellénes se sont engagés a ’étranger comme merce-
naires, d’autres s’intéressérent surtout au commetce avec les
pays lointains. Mais il faut compter aussi avec les changements
profonds qui se manifestérent dans le monde grec aprés la guerre
du Péloponnése et qui amenerent les Grecs a se détacher, au
moins d’une certaine facon et dans une certaine mesure, de leur
pays. La Polis s’était affaiblie et les Grecs commencérent a se
familiariser avec 'idée d’un Etat territorial depuis que les koina
et d’autres organisations de caractére politique ainsi que le désir
de la Paix commune les avaient habitués 2 un monde nouveau.

M. Diller: Herr Peremans hat soeben versucht, den Untet-
schied im Verhalten der Griechen des 4. Jh. gegeniiber den
fremden Volkern zu ihrem Verhalten in fritherer Zeit unter
gewissermassen negativen Vorzeichen zu charakterisieren, als
Ausdruck der Abschwichung des Polisgedankens und einer
Verinderung des Nationalgefiihls. Ich m&chte auch eine negative
Begriindung versuchen, allerdings in anderer Richtung. Ich
wiirde sagen, dass im Zeitalter der Perserkriege das griechische
Interesse unmittelbar und objektiv auf das Fremde gerichtet
war, dass man von dort eine Klirung und Bereicherung der



L2 DISCUSSION

objektiven Einsicht in den Aufbau und die Ordnung der Welt
erwartete. Im 4. Jh. neigte man vielmehr dazu, seine eigenen
Sorgen und Wiinsche, seine Befiirchtungen und Hoffnungen in
die fremde Welt hinauszuprojizieren und sich mit dieser Welt
zu beschiftigen, um sich solche das forschende und darstellende
Subjekt angehende Fragen — etwa in der Form der Utopie —
beantworten zu lassen. Fiir diesen Teil der einschligigen Literatur
des 4. Jh’s scheint mir die Charakteristik « Romantisierung»
durchaus angebracht zu sein. Damit soll natiirlich nicht gesagt
werden, dass sie in jedem Fall passt.

M. Dible: Vielleicht muss man in diesem Zusammenhang
noch ein anderes Phinomen beriicksichtigen. Wir alle stimmen
darin iiberein, dass mit den Erfahrungen des Peloponnesischen
Krieges das naive Bewusstsein griechischer Uberlegenheit sein
Ende findet. Um so stirker bemiiht man sich um seine theore-
tische Begriindung. Und dafiir ist man infolge der zunehmenden
Rationalisierung aller menschlichen Betitigungsweisen, vom
Stidtebau bis zur Rhetorik, vorziiglich geriistet. So verwundert
es nicht, wenn das positiv oder negativ akzentuirte Bild fremder
Volker seit dem Ausgang des 5. Jh. hdufiger den Charakter
einer iiberlegten Konstruktion trigt und weniger von der unmit-
telbaren, unvoreingenommenen Beobachtung bestimmt ist. Das
Bild der alten Perser in der Kyrapaedie, in der doch zweifellos
auch iranische Uberlieferungen verarbeitet sind, ist dafiir, wie
Herr Reverdin gezeigt hat, ein gutes Beispiel, gerade wenn man
es mit herodoteischen Vélkerbeschreibungen vergleicht. In der
Apnabasis gibt Xenophon gelegentlich Proben unvoreingenom-
mener Beobachtung, z. B. in der Schilderung der Karduchen
und ihrer Waffen. Aber es ist kaum moglich, eine innere Ver-
bindung zwischen diesen Partien und dem idealisierenden und
konstruierten Bild der Perser in der Kyrupaedie herzustellen, fiir
das wirkliche Beobachtung der fremden Menschen offenbar
ganz irrelevant ist. Was das Fehlen der Idealisierung primitiver
Volker in der dlteren Zeit angeht, so kann man daran erinnern,
dass Anacharsis bei Herodot zwar verstindig ist wie ein Grieche,



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION I13

bei seinen Landsleuten aber gerade mich# auf Gegenliebe stosst.
Und wenn Euripides das einfache Leben verkliren will, erfindet
er die Gestalt des Auturgos in der Elektra, also die eines grie-
chischen Bauern, wihrend seine Barbaren (Thoas u.a.) nicht
eben als moralische Vorbilder gemeint sind. Auch die mit Prot-
agoras und Demokrit einsetzenden Utrzeit und Kulturentste-
hungstheorien exemplifizieren charakteristischerweise zundchst
nicht an empirisch fassbaren Primitivvolkern, sondern verfahren
spekulativ. Der Weg von der mythischen Urzeit-Lehre zur
Kulturentstehungstheorie fithrt nicht iiber Ethnographie und
Historie, obgleich doch Herodot sich auch fiir die Vorgeschichte
fremder Volker interessiert hat, wie der Skythenexkurs u.a.
zeigen kann. Das Interesse der philosophischen Ethik am ethno-
graphischen Material beginnt mit der Alexanderzeit, bei Onesi-
kritos (vgl. T.S. Brown, Omesicritus, 45 ff.) und Zenon dem
Stoiker (S.V.F., 1, 241), die beide von den indischen Yogis
sprechen. Gestalten wie Zamolxis dagegen l6sen sich gerade aus
dem Kreis ihrer barbarischen Umwelt, wenigstens nach dem
Bilde, das die pythagoreisierende Tradition von ihnen entwirft.

M. Reverdin: 1l est vrai que les premiers de ces « primitifs»
qui apparaissent dans la littérature sont, & ma connaissance tout
au moins, les gymnosophistes. Celui, en particulier, avec lequel
s’entretint Onésicrite. Et encore n’est-il pas si primitif que cela !

M. Diller : Herr Reverdin sagte im einleitenden Teil seines
Referats, dass in den Tragddien des Euripides die Barbaren
durchweg nicht anders als die Griechen dargestellt werden. Aber
die Darstellung des Barbarischen bei Euripides ist doch sehr viel-
filtig. Von dem Virtuosenstiick der Phryger-Arie im Orestes
ganz abgesehen, werden in der Taurischen Iphigenie und in der
Helena die Barbarenkonige als mehr gewalttitige denn intelligente
Minner dargestellt, die von den klugen Griechen in der Intrige
verhiltnismissig leicht iibertopelt werden konnen. Auf den
Aufruf Iphigenies in Aunlis zum Kampf der zum Herrschen beru-
fenen Griechen gegen die zur Sklaverei bestimmten Barbaren
habe ich schon in meinem Referat hingewiesen. Auf der anderen



114 ~ DISCUSSION

Seite will Euripides gewiss keine Sympathie fiir Jason dadurch
erwecken, dass er der Medea von oben herab klarzumachen
versucht, wie er iht, der Barbarin, den Weg nach Griechenland
geebnet hat. Die Troerinnen leiden wie Griechinnen, d. h.
menschlich, auch Hekabe und Polyxena in der Hekabe-Tragtdie.
Aber was dort Hekabe — freilich mit Duldung des Griechen
Agamemnon — dem Thrakerkonig antut und wie dieser darauf
reagiert, das hat wieder etwas von der Entfesselung unhellenischer
Triebe und Michte. Die Antithese Hellenen-Barbaren ist Euri-
pides ohne Zweifel gegenwirtig; ihre Darstellung ist bei dem
Tragiker je nach der dramatischen Konstellation sehr verschieden.

M. Reverdin: Sans doute. Mais on trouve, en plus grand
nombre encore, dans les tragédies d’Euripide, des Barbares de
convention, agissant et réagissant comme des Grecs. Ainsi la
plupart de ses Troyens. A quelques exceptions pres, BEuripide
me semble ne pas se préoccuper beaucoup plus des particularités
ethnographiques qu’il ne s’est soucié d’archéologie. Songez a
Ton, par exemple. Les servantes de Créuse qui forment le cheeur,
et Ion lui-méme parlent et chantent devant le temple des Alcméo-
nides 2 Delphes, qui date du vi® siecle, et expriment des senti-
ments, des idées plus modernes encore.

M. Peremans : Pourrions-nous revenir 2 un autre passage de
Iexposé de M. Reverdin, celui ol il parle du droit de cité accordé
par Athénes a des étrangers a la fin du ve siécle ?

Dans son étude, intitulée Race Mixture, I’ Américain Aubrey
Diller montre que durant une longue période les Athéniens se
sont opposés a 'admission d’étrangers dans leurs rangs.

Au vre siecle, du temps de Solon, de Pisistrate ou de Clisthéne,
le droit de cité athénien n’est accordé que d’une fagon excep-
tionnelle. Les mesures prises a cette époque s’expliquent par les
circonstances spéciales qui accompagnent la naissance de la
démocratie. Durant le premier quart du ve siecle, la faveur est
réservée a quelques personnages importants, comme Alexandre
de Macédoine ou Ménon de Pharsale. Ensuite il faut attendre
Iépoque de la guerre du Péloponnése pour voir les Athéniens



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 11§

accorder de nouveau le droit de cité, cette fois-ci dans le but de se
concilier la faveur de Sitalkes, le roi de Thrace et d’Evagoras de
Chypre. Au cours de cette période de guerre ce ne sont pas
seulement des individus, mais des communautés entiéres qui
s’introduisent dans la cité athénienne. Les exemples les mieux
connus sont ceux des Platéens en 427 et des Samiens en 405.

Méme a cette époque tardive de la fin du ve siécle, les Athé-
niens restent prudents en stipulant par exemple que les Samiens
ne deviendront citoyens d’Athénes que s’ils s’établissent dans
cette ville, respectant ainsi une tradition qui datait déja du temps
de Solon (Plut. So/. XXIV. 2). Il n’en est pas moins vrai qu’a
partir de la fin du ve siecle, Pattitude des Athéniens vis-a-vis des
étrangers a changé. Elle est trés différente de celle qu’ils adopterent
au couts de la Pentécontaétie, période que Pon peut appeler
normale dans le développement de la vie politique a2 Athénes.

M. Reverdin: Vous avez raison. Aristophane, que j’ai cité, dit
expressément que les esclaves qui ont combattu aux Arginuses,
ont regu le droit de cité restreint qu’avaient les Platéens (Ran.
693-4: %ol Yap alcypov ECTL TOVG UEV VOLRAYNGUVTAG iy

xal [Thatondig €00dg elvar %yl doddwy deomdrac).
Ce droit, d’ailleurs, ils ne durent pas le garder bien longtemps, si
réellement, ils Pobtinrent. L’événement est en effet de bien peu
antérieur a la réaction oligarchique des Trente.

M. Dible: Muss man bei der Politik, die Perikles mit der
Beschrinkung des Biirgerrechtes auf beiderseitig reinbiirtige
Athener verfolgte, nicht bedenken, dass von solchen Massnahmen
in erster Linie die Adelsfamilien getroffen wurden, deren Heirats-
verbindungen iiber Athen und gelegentlich auch iiber die gtie-
chische Welt hinausfithrten ? Fiir die Einstellung gegeniiber
Fremden ldsst sich daraus wohl nur mittelbar etwas ableiten.

M. Reverdin: 11 me semble aussi fort probable que, comme
vous le dites, en rendant plus sévére I’accés a la citoyenneté,
Périclés ait songé 4 décapiter la faction oligarchique.

Toutefois les Athéniens doivent avoir eu une autte raison de
restreindre [’accés aux droits civiques. Devenue prospére et



116 DISCUSSION

commercante, leur ville s’était peuplée d’esclaves d’origine
barbare. Des centaines d’Enipo, séduites par leurs maitres, ont
di mettre au monde des centaines de petits Archiloque — si vous
me permettez cette image. Ces batards étaient de pere athénien,
mais de mere barbare et servile. Pour protéger son atticisme,
Athénes devait bien se défendre contre eux. Bref, socialement
et sociologiquement, le probleme des véOo. se posait; sans
doute est-ce pourquoi le décret de Péricles exige la naissance
légitime.

M. Kwapong: The motives behind the law of Pericles of
451/o B.C. were not only political or in the interest of racial
purity. Material considerations must have been even more
important to the demos to make Pericles think of restricting
Athenian citizenship to only people of both Athenian parents.
The success of Athenian imperialism had made Athenian citizen-
ship more valuable and coveted. At any rate, as we know from
Plutarch’s life of Pericles, the law had the practical consequence
of disfranchising a large number of people of illegitimate birth
(a little less than 5000) who were sold into slavery on the occasion
of the distribution of the gift of corn which Psammetichus of
Egypt sent to Athens. Surely, then, selfish material considera-
tions must have influenced the introduction of this restrictive
law which would have disfranchised Cleisthenes and Themistocles.

M. Peremans : Un autre indice du rapprochement entre Grecs
et étrangers au 1ve si¢cle est fourni par le développement de
Phistoriographie.

A cette époque en effet les Grecs commencent a pratiquer le
genre de ’histoire universelle, s’écartant ainsi de I’exemple donné
par Thucydide, qui avait concentré son attention sur I’histoire
de la Grece. Cest que la cité a perdu de son importance et qu’elle
ne parvient pas a alimenter suffisamment I’exposé de I’historien.

11 se peut également qu’au 1ve siécle on observe plus attentive-
ment les traits caractéristiques des peuples étrangers. On songe
a Ctésias, qui passa dix-sept ans a la cour du roi des Perses et qui
composa les Ilepoina et les *Ivduxd. On se rappelle le témoignage



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 117

de Plutarque (Artaxerxes, 1, 2), affirmant que cet auteur a rempli
ses livres de fables extravagantes. Les Grecs s’éloignent toujouts
davantage de leur passé et congoivent I’exposé des faits en fonc-
tion d’un personnage. Ainsi les Philippica mettent en pleine
lumiere la figure de Philippe, mais Démosthéne (¢. Aristocr. 196-
199) fait remarquer combien on s’écarte de la tradition grecque
en adoptant cette forme d’individualisme.

M. Reverdin: Dans un autre secteur, la cité se défend contre
Pinvasion étrangére ou barbare: la religion. Il était interdit a
Athénes d’introduire des divinités nouvelles. Socrate, Phryné,
Ninos, Démade ont été condamnés a titre accessoire ou principal
de ce chef. Pourtant, une bréche existait. Les étrangers pouvaient,
en privé, célébrer leur culte. Au Pirée, ce devait étre un grouille-
ment d’orgéons et d’associations de tout genre. Peut-étre était-il
interdit a 'origine de participer aux cérémonies étrangeres; mais
la vie a été plus forte que les lois. Socrate lui-méme ne revient-il
pas des Bendidies au début de la République ?

Un rempart légal protége encore la religion civique, et il faut
des circonstances exceptionnelles pour qu’une divinité nouvelle,
comme Asclépios, soit admise dans le panthéon de la cité. Mais,
dés la fin du ve siecle, il semble y avoir beaucoup de bréches
dans ce rempart, et aucune barriere efficace ne pouvait séparer
durablement la curiosité des Athéniens ou leurs besoins spirituels
insatisfaits de ce foisonnement de cultes étrangers qu’il fallait
bien tolérer au Pirée.

M. Peremans : Le culte d’ Asclépios, mentionné par M. Reverdin,
se distingue trés nettement de celui des divinités qui 'ont précédé
dans le panthéon grec, non seulement parce qu’il est censé
soulager la misere de Pindividu isolé, détaché de sa cité, mais
aussi parce qu’il est accessible aux hommes venant de différents
pays.

Ce culte, comme celui de Ploutos, d’Eiréné ou d’autres divi-
nités, au 1ve siécle, fournit la preuve d’une mentalité nouvelle.
D’anciennes barrieres sont tombées et les peuples se sont rap-
prochés dans des cultes nouveaux.



118 DISCUSSION

M. Reverdin: Non seulement Asclépios, mais d’autres dieux
auxquels on rend un culte personnel et familier. Je pense surtout
a Pan dont les dévots, un peu partout, et notamment en Attique,
ont été fort nombreux dés le 1ve siécle. Songez au prologue du
Dyscolos de Ménandre; a tous ces monuments — bas-reliefs,
statues, autels rupestres — que I'on a fort heureusement groupés
au Musée national d’Athénes, dans une salle qui, quoique cou-
verte, s’efforce d’évoquer un sanctuaire dratOptov: il y a 1a toute
une spiritualité, ou, si vous préférez, une religiosité nouvelle.

M. Baldry : It seems to me that one of the most problematic
features of the fourth century as far as our theme is concetned is
the position of Plato. M. Reverdin spoke of the passage in the
Politicus (262 ¢-¢), where Plato rejects the division of mankind
into Greek and barbarian, and also of the Republic (469 b-476 ¢),
where Greeks and barbarians are sharply opposed to each other
as «enemies by nature». The inconsistency between these
passages is remarkable. It arises, I think, not from a change
of mind on Plato’s part, but from a difference of approach. The
point I want to make is that when Plato approaches these questions
incidentally, as it were, in the course of a philosophical argument,
his thought is completely free from the prejudices which seem
to undetly his statements in the Republic. 1n the Politicus passage
he is concerned with the correct and incorrect methods of
dwxtpeaig, and in the course of using the Greek-barbarian anti-
thesis to illustrate his theme even goes so far as to ridicule the
antithesis, pointing out how obviously absurd it would be to
separate mankind into, say, Lydians or Phrygians versus the
rest. Another passage which illustrates my point comes eatly
in the Cratylus (389 e-3904). A word, argues Socrates, is an
instrument, as is (for example) a shuttle. And just as the maker
of a shuttle takes as his model the form of the kind of shuttle
he is trying to make, and embodies this form in this or that
material, so the lawgiver who is the maker of words embodies
the form of the word in the sounds which are the material of
language; and provided that he reproduces the form, the law-



CRISE SPIRITUELLE ET EVASION 119

giver év tolg BuapPdporg does no wotse than the lawgiver in
Greece — that is, the barbarian version of the word in not inferior
to the Greek. Here Plato is led by his argument to adopt an
attitude which contradicts that belief in the superiority of the
Greek language which lies behind the whole tradition of the
contrast between Hellene and barbarian. Yet how differently
he writes in the Republic

M. Kwapong: How far did the foreign religious practices
which came into Greece at this period in the wake of the worship
of Cybele, Dionysius and Orphism — how far did these inatural
practices and mysteries influence Plato’s thinking and lead to the
ambivalence in his attitude to the BdpBapor of which Professor
Baldry has spoken ?

M. Dible: Es ist liberaus schwer zu sagen, ob Plato in den
mythisch eingekleideten Aussagen wirklich auf Elemente bes-
timmbarer fremder Herkunft hinweisen will. Gewiss gibt es den
Er als Gewihrsmann des Seelenwanderungslehre. Aber der-
gleichen bleibt doch, von einigen uniibersehbaren Anspielungen
auf Agypten abgesehen, im Halbdunkel einer allgemeinen und
nicht niher bestimmten Fremdartigkeit.

M. Reverdin: Vous venez de mentionner le cas d’Er dans la
Républigue. Pourquoi ce choix ? Probablement pour accroiter
le mystere et le prestige de la révélation que contient le mythe.
Mais Platon nous dit de cet Er qu’il est fils d’Armenos, qu’il est
Pamphylien; et 'on ne peut se défendre du sentiment que cette
disparate est destinée a dérouter, qu’elle est comme un camou-
flage. Le fait n’en demeure pas moins que c’est a un Barbare que
Platon attribue la révélation des vérités mystiques qu’il dévoile.
Cela n’atteste-t-il pas le prestige religieux dont jouissait le monde
barbare ?

M. Dible: Sicherlich: Die Epinomis (987-8) gibt sogar eine
klimatologische Begriindung fiir die naturgegebene Ubetlegen-
heit der orientalischen Barbaren in Theologie und Kosmologie
(etwas abweichend, allerdings, Plat. 77». 24 a f.). Aber um noch
auf einen anderen Punkt zu kommen: Vielleicht darf man daran



120 DISCUSSION

erinnern, dass die oekonomische und technische Durchdringung
des Ostens durch die Griechen nicht erst mit dem Alexanderzug
beginnt. Es gibtim 4. Jh. bereits jene halbgriechischen Territorial-
staaten (Halikarnass, Cypern), in denen sich griechische Kiinstler,
Arzte, Verwaltungsfachleute oder Militirs ebenso betitigen wie
am Perserhof, nicht zu vergessen die Hetiren und Kaufleute. Es
handelt sich hier um eine aktive Besitzergreifung, die der poli-
tischen Herrschaft der Griechen vorangeht, aber mit altionischer
totopty sicherlich nichts zu tun hat, am wenigsten bei den
Hetiren, wenn es diese auch schon in archaischer Zeit im Osten
gegeben hat.

M. Reverdin: Je voudrais encore insister, en terminant, sur
un point que nous avons déji touché dans nos discussions, et
qui me semble essentiel. Au v® siécle, la religion civique a encore
un réel prestige, et la cité encadre I'individu. Mais ces institutions
sont proches de leur mort spirituelle. L’age de la wéhig est déja
virtuellement révolu quand Platon propose, dans ses Lois, la
meilleure des constitutions possibles pour une cité grecque.

Cette mort spirituelle de la cité et de sa religion — qui se sut-
vivront, certes, mais un peu comme des formes sans contenu —,
affranchit en fait individu, et le rend infiniment plus perméable
aux influences étrangéres. La cité pouvait encore se défendre
contre I’intrusion des dieux barbares. L’individu, dés le 1ve siécle,
n’est plus protégé contre des tentations auxquelles il ne tarde pas
a succomber.

M. Dible : Wit alle werden Thnen dankbar sein, dass Sie diesen
wichtigen Gesichtspunkt so ausdriicklich hervorgehoben haben.
Ausserdem aber lisst sich die Aufgeschlossenheit der Griechen
gegeniiber fremden Gottern gerade in einer Zeit, die eine fort-
schreitende Rationalisierung bzw. Technisierung auf allen Lebens-
gebieten sah, auch als Komplementirerscheinung verstehen. Die
Rosenkreuzer etleben ihre Blite zur Zeit der Aufklirung, und
welche Faszination die extreme Irrationalitit eines orgiastischen
Kultes auf einen so scharf reflektierenden Denker wie Euripides
ausiibte, lehten die Bakchen.



	Crise spirituelle et évasion

