
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 8 (1962)

Artikel: Die Hellenen-Barbaren-Antithese im Zeitalter der Perserkriege

Autor: Diller, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661072

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II
HANS DILLER

Die Hellenen-Barbaren-Antithese im Zeitalter
der Perserkriege





DIE HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE
IM ZEITALTER DER PERSERKRIEGE

Mein Referat soll die Zeit behandeln, in der sich den
Griechen ihr Verhältnis zu fremden Völkern in einer Antithese

von umfassender geschichtlicher Bedeutung darstellte,
in der Antithese Hellenen-Barbaren. Die grundsätzlichen
Voraussetzungen für die Bildung einer derartigen Antithese
hat Thukydides in seiner Archäologie gekennzeichnet. Er
stellt dort fest, dass Homer den Hellenennamen noch nicht
für die Gesamtheit der Griechen gebraucht habe; deshalb
komme bei ihm auch die Antithese dazu, die Bezeichnung
Barbaren, noch nicht vor (I, 3, 3). Als Vorbedingung für die

Zusammenfassung der Griechen unter einem einzigen Namen
sieht er gemeinsame kriegerische Leistungen an (I, 3, 1; 4).
Damit kennzeichnet Thukydides eine Bewusstseinslage, die
in der Tat historisch von entscheidender Bedeutung ist. Von
einer auch im Namen zum Ausdruck kommenden Antithese
zwischen Hellenen und Barbaren (ävu7rocXov gv ovofia
arroxexplcrOai) kann man erst von dem Augenblick an
reden, als die Hellenen den Nicht-Griechen in einer grossen
politisch-militärischen Aktion gegenüberstanden und als

diese Barbaren in einem so umfassenden staatlichen Gebilde
zusammengefügt waren, dass sie gegenüber den Hellenen
gewissermassen die nicht-griechische Welt in ihrer Gesamtheit

repräsentierten.
Thukydides macht seine Distinktionen nicht im

Zusammenhang mit den Perserkriegen, sondern mit dem
Trojanischen Krieg. Aber es ist deutlich, dass die darin skizzierten
Voraussetzungen in hervorragender Weise auf die Perserkriege,

vor allem auf den Angriff des Xerxes gegen
Griechenland, zutreffen. In dieser Zeit gewinnt die Barbaren-

Bezeichnung den Sinn einer politischen Antithese zum Hel-
lenentum, den sie vorher nicht hatte. Denn zunächst stellt
die Bezeichnung ja nur das eine fest: Barbaren sind dieje-



4° H. DILLER

nigen, die eine unverständliche Sprache reden h So finden
wir das Wort, wie gestern schon besprochen wurde, bei
seinem ersten Vorkommen in einer auf die Sprache hinweisenden

Zusammensetzung in der Ilias (II, 867): die Kaps?

ßapßapotpwvoi reden «bar-bar». Auch in klassischer Zeit
bleibt der Bezug auf die Sprache immer lebendig. Sehr beliebt
sind Vergleiche barbarischen Sprechens mit den Lauten, die
die Vögel von sich geben. Klytaimestra vermutet bei Kas-
sandra eine Barbaren-Sprache, die unverständlich wie das

Zwitschern einer Schwalbe klingt (Aesch. Ag. 1050).
Umgekehrt haben in Aristophanes' Vögeln die bis dahin — mit
Schadewaldt zu reden — barbarisch « schnatternden» Vögel
mittlerweile menschliche — und das heisst: griechische —
Sprache gelernt (Ar. Av. 199 f.). Der triballische Gott wird
dort mit seinem Gestammel ebenso lächerlich gemacht wie
der skythische Polizist in den Thesmophoriazusen. In den

sophokleischen Trachinierinnen heissen die nicht griechisch
Redenden geradezu « sprachlos »(1060); wenn man jemanden
beleidigen will, bedauert man, seine barbarische Sprache
nicht verstehen zu können, und der so Eliminierte reagiert
entsprechend (Soph. Ai. 1263, 1289). Wen man nicht
verstehen kann, den hält man auch gern für einen, der seinerseits

unverständig ist: « ungebildet» und « barbarisch » geht
in der Umgangssprache der Komödie Hand in Hand (Ar.
Nub. 492, Av. 1573). So transponierte schon Heraklits Wort
von den barbarischen Seelen der Menschen, die die Sprache
der Sinne nicht verstehen, das Unverständliche in das

Unverständige (Vorsokr. 22 B 107).
Trotz solcher philosophischer Übertragung wird man

sagen dürfen, dass dieser Gebrauch des Worts noch vor der
Reflexion liegt. Ähnlich unreflektierte Distinktionen wird

1 Für einen allgemeinen Überblick ist immer noch in erster Linie das
Buch von J. Jüthner, Hellenen und Barbaren, Das Erbe der Alten 8,

1923, heranzuziehen, für die ursprüngliche Bedeutung der
Barbarenbezeichnung vor allem S. 1 ff.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 41

man bei vielen Völkern finden. Herodot berichtet z. B., dass

die Ägypter ein Äquivalent der Barbaren-Bezeichnung für
alle Fremdsprachigen hatten (II, 158, 5) h Aber die Griechen
sind eben bei dieser unreflektierten Distanzierung nicht
stehen geblieben. Gerade das Unverständliche reizte sie zu
dem Bemühen, es zu verstehen. Und wenn sie sich in ihrer
Umwelt umsahen, so stiessen sie ja keineswegs nur auf
unverständlich zwitschernde Vögel, auf arme Stumme oder auf
sich merkwürdig gebärdende Wilde.

Was alles die Fremde ihnen in ihrer Frühzeit an Erleben
zubrachte, wie es sie ergriff und wie sie es ergriffen, davon
hat das Referat von Herrn Schwabl gehandelt. Gewiss gibt
es da die Begegnung mit den ganz Wilden, die sich ausserhalb

menschücher Verkehrssitten stellen, wie der Polyphem
der Odyssee. Aber auf der anderen Seite steht die
Auseinandersetzung mit Staaten und Gemeinschaften, die politisch
und kulturell ebenso hoch oder noch höher entwickelt sind
als die Griechen. Wenn von Menschen aus einer derartigen
Umgebung die Rede ist, so interessiert in der griechischen
Darstellung durchweg mehr als die Fremdheit die Beziehung
auf eine Gesetzlichkeit, der alle Menschen unterworfen sind.
Diese Zusammengehörigkeit im Menschlichen wird doch
immer der vorherrschende Eindruck von der Darstellung in
der Uias bleiben, trotz aller Nuancen, die man — gewiss mit
Recht — dort zwischen Achaiern und Troern beobachtet

gefunden hat. Als dann den Griechen sich Ägypten erschloss,
wird schon früh jene Interpretatio graeca eingesetzt haben,
die vor allem im ägyptischen Kult die hellenischen Götter
wiederfand.

1 Aller Wahrscheinlichkeit nach handelt es sich dabei nicht um ein
Missverständnis des Berber-Namens durch Herodot (A. Wiedemann,
Herodots 2. Buch, 1890, 564), sondern um ein uns unbekanntes
ägyptisches Wort, das tatsächlich fremdsprachige Menschen bezeichnete,
vgl. Legrand, Herodote II 1936, 179 Anm. 5; van Groningen,
Herodotus' Historien, Comm. op Boek /-///, 1946, 198.

4



42 H. DILLER

Über die besondere Form, die das entwickelte griechische
Selbstbewusstsein dieser Interpretation gegeben hat, wird
noch zu sprechen sein. Flier möchte ich zunächst nur darauf
hinweisen, wie stark die Geschichte eines anderen
hochentwickelten Staates, mit dem die Griechen noch vor der
Ausdehnung des Perserreichs in Berührung kamen, in ihrer
Umsetzung ins Persönliche und damit in das Allgemein-Menschliche

geprägten Formen des griechischen Dichtens und
Denkens assimiliert wurde. Ich meine die Darstellung der
Geschichte der lydischen Könige bei Herodot. Herodot hat

allerdings einerseits den Kroisos in seine Ätiologie der
hellenisch-barbarischen Auseinandersetzung einbezogen als

denjenigen Barbaren, der als erster, « von dem wir es

wissen», einen Teil der Griechen sich tributpflichtig machte,
einen anderen zu Bundesgenossen gewann (I, 6, 2). Er hat
aber andererseits ihn und sein Geschlecht unter ein Schicksal

gestellt, das in seiner Verflechtung von Schuld der
Vorfahren und Heimsuchung der Nachkommen an die äschyle-
ische Tragödie erinnert (I, 13, 1; 91, 1). Weiter macht die

Erzählung vom Flüchtling Adrestos, der von Kroisos
aufgenommen und entsühnt wird und durch einen Jagdunfall
den Kroisos-Sohn Atys tötet, bis ins Szenarium hinein den

Eindruck, als werde eine attische Tragödie nacherzählt1.
Und schliesslich wird der einsichtig gewordene Kroisos in
manchen Zügen dem Priamos und anderen homerischen
Gestalten angenähert. Es wäre reizvoll, das im einzelnen zu
verfolgen; aber ich glaube, dass diese Andeutungen genügen,
um zu zeigen, dass Herodot, der gerade diese tragisierenden

1 Auf motivische Ähnlichkeiten der Atys-Adrestos-Geschichte und
überhaupt des herodoteischen Kroisos-Logos mit attischen Tragödien
macht mit reichem Material H. Fohl, Tragische Kunst bei Herodot,
Diss. Rostock 1913, 37 ff. aufmerksam; vgl. auch How-Wells, A
Commentary on Herodotus I 1936, 71. — Barbarische Züge findet im
Verhalten des Kroisos gegenüber den griechischen Orakeln H. Klees,
Studien %ur griechischen Mantik, Diss, (masch.) Tübingen 1938, 55 ff.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 43

und episierenden Züge den Gestalten der lydischen Könige
ohne Zweifel von sich aus beigelegt hat, das Fremde nicht
ohne weiteres und in jedem Fall unter die Hellenen-Barbaren-
Antithese stellte, sondern nur dort, wo die geschichtliche
Konstellation ihn darauf hinwies.

Eine solche Lage trat ein, als im Jahre 546 Kroisos in dem

von ihm provozierten Krieg mit der neuen Macht des

Ostens, dem persisch-medischen Königreich, unterlag und
seine Hauptstadt Sardes und sein Land vom Perserkönig
Kyros erobert wurde. Nun wurden die Griechen auf der
Ostseite der Ägäis unmittelbare Nachbarn einer Macht, die
in den nächsten Jahrzehnten zum Rang eines Weltreiches
emporsteigen sollte. Kyros und seine Nachfolger eroberten
Babylonien und Ägypten und stabilisierten das Perserreich
im vorderen Orient. Auch die Griechen in Kleinasien und
auf einem Teil der Inseln wurden dem Reich einverleibt,
teils mit Gewalt, teils auf dem Umweg über innere
Umwälzungen. Schliesslich unterwarf sich Dareios sogar auf
europäischem Boden das Gebiet am Hellespont, an der

Propontis und an der thrakischen Küste samt den dortigen
griechischen Siedlungen.

Wie die Griechen des Ostens diese Einbeziehung in das

persische Weltreich geistig verarbeiteten, darauf möchte ich
später zurückkommen. Zunächst möchte ich nur daran

erinnern, wie das Vordringen der Perser zu grösseren
kriegerischen Auseinandersetzungen mit den Griechen führte, in
die nun auch die Griechen des Mutterlandes eingriffen,
zuerst im jonischen Aufstand 500/494. Da waren die Athener
bekanntlich an der Eroberung und Verbrennung von Sardes

beteiligt. Die Unternehmung war schlecht vorbereitet und
unzureichend durchgeführt. Der Aufstand brach zusammen.
Die Perser dachten an Gegenmassnahmen, auch gegen
Griechenland selbst. Die Vorstösse des Dareios, die wohl
mehr Erkundungscharakter hatten, scheiterten am Athos
und bei Marathon, und dann kam der grosse, gut vorberei-



44 H. DILLER

tete Feldzug des Xerxes, der mit einer riesigen Übermacht

zu Land und zur See gegen Griechenland zog, wo es

verworren genug zuging. Man war sich ja keineswegs einig;
viele hielten es für richtiger, sich gleich zu unterwerfen, und
auch unter denen, die Widerstand leisten wollten, bestand
keine Einigkeit über den Ort und die strategischen
Voraussetzungen der Verteidigung. Der Verlust des spartanischen
Elitekontingents unter Leonidas bei den Thermopylen war
vor allem psychologisch ein schwerer Schlag; Athen wurde
erobert und verwüstet. Und dann gelang doch das Wunder,
dass die Perser von den Griechen zunächst zur See im
Angesicht der Stadt Athen unter der geistigen und strategischen
Führung der Athener bei Salamis und im nächsten Jahr ihr
Landheer, das den Schutz der Flotte nicht mehr hatte, bei
Platää in — wenn auch nicht ganz reibungsloser —
Zusammenarbeit der beiden führenden griechischen Mächte
geschlagen wurde. Griechenland war frei, und die Perser
verloren sogar den grössten Teil der griechischen Inseln und
der Siedlungen in Kleinasien wieder.

Diese Ereignisse haben ganz selbstverständlich das
griechische Geschichts- und Selbstbewusstein aufs tiefste beeinflusse

Vor allem dort, wo man die schon verlorene Heimatstadt

hinter den hölzernen Mauern der Schiffe verteidigt
und wiedergewonnen hatte, in Athen und seinem geistigen
Bannkreis, hat man lange darüber reflektiert, wie es

überhaupt noch hatte gelingen können, das Schicksal zu wenden.
Diese Reflexion ist uns vor allem in zwei grossen Werken
des 5. Jahrhunderts überliefert worden, in der Persertragödie
des Aischylos aus dem Jahre 472 und in dem Geschichtswerk
des Herodot.

In diesen Werken zeigt die Antithese Hellenen-Barbaren
ihr neues politisches Gesicht. In der Mehrzahl der Fälle bleibt
das Wort Barbaren auch jetzt wertfrei. Die auf die Sprache
bezogene Bedeutung bleibt zwar erhalten, sie tritt aber

zurück, und wenn von den Perserkriegen die Rede ist, so



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 45

umfasst die Bezeichnung alle Völker und ihre Angehörigen,
die den Griechen unter Führung des Perserkönigs als Feinde

gegenübergetreten sind; daher wird sie dann besonders gern
für die Perser (auch kollektiv im Singular) und ihren König
gebraucht. Das ist eine Vereinfachung, die schon der rein
praktische Gebrauch nahe legt. Und es scheint fast, als ob
erst jetzt der Hellenenname auch seinerseits eine prägnante
politische Bedeutung erhielte, wie schon Thukydides
festgestellt hatte. Er sagt ja in dem Zusammenhang, der uns
schon zu Anfang beschäftigte, dass bei Homer zunächst noch
nicht der Plellenenname für die Gesamtheit der vor Troja
kämpfenden Griechen gebraucht wird, sondern dass Homer
sie vielmehr Danaer, Argiver oder Achaier nennt. Auch das

waren Namen von Einzelstämmen und Stammesverbänden,
die dann für das Ganze gebraucht wurden. Ebenso ging es

mit dem Hellenennamen, der zunächst der Name eines thes-
salischen Stammes war. Allerdings stellt schon die Ilias die
Panhellenen mit den Achaiern und dann die Odyssee Hellas
und Argos so zusammen, dass man den Eindruck gewinnt,
der Hellenenname sei damals doch schon ziemlich weit
vorgedrungen gewesen und die betreffenden homerischen Stellen
seien etwas archaisch stilisiert, wenn sie ihm nur eine
Teilfunktion zubilligen.

Sicher ist der Panhellenenname dann bei Hesiod und
Archilochos, also spätestens seit 700, bezeugt; wenn noch
mit Nachdruck IIocveAXtjvs? gesagt wird, soll damit die
Ausweitung des ursprünglichen Stammesnamens
ausgedrückt werden, sicher nicht ein « allhellenischer » politischer
Anspruch. Den gab es damals natürlich nicht. Das
Gemeinsamkeitsgefühl beruhte zunächst überhaupt nicht auf
politischen Faktoren, sondern — wie die Antithese zum
Barbarennamen zeigt — auf der gemeinsam verständlichen
Sprache und auf kultischen Tatsachen: die grossen kultischen
Spiele, vor allem die olympischen, waren nur Griechen
zugänglich (vgl. Hdt. V, 22 über Alexander von Makedonien),



46 H. DILLER

und schon im Anfang des 6. Jahrhunderts gibt es in Olympia
die Einrichtung der 'EXXavoStxou.

Thukydides' Aussage zeigt dann aber, wie selbstverständlich

man im 5. Jahrhundert den Hellenen- und Barbarenbegriff

als politische Aussage aufeinander bezog, und das ist
ganz sicher seit den Perserkriegen so. Damals scheint auch
der Landesname Hellas eine spezifisch politisch-geographische

Bedeutung erhalten zu haben: er bezeichnete dann
nicht so sehr alles Land, das von hellenisch sprechenden
Menschen bewohnt wird, als das griechische Mutterland
von Thessalien bis zur Peloponnes, das gegen den Zugriff
des Perserkönigs verteidigt worden war.

Wie prägen sich die neuen geschichtlichen Erfahrungen
zunächst in den Tragödien des Aischylos aus?1 Sie sind bei
ihm keineswegs auf das Perserdrama beschränkt, sondern
treten auch in seinen anderen erhaltenen Tragödien hervor,
die ja alle aus der Zeit nach dem Xerxeskrieg stammen. In
den Sieben gegen Theben haben wir geradezu eine
Umkehrung der Form, die wir an Herodots Kroisos-Erzählung
beobachteten, indem hier die Antithese aus dem Perserkrieg
auf den mythischen Kampf zwischen griechischen Städten

übertragen wird. Denn hier werden die Götter angefleht,
sie möchten doch eine griechisch sprechende Stadt nicht
einem anders sprechenden Heer preisgeben (169 f., vgl. 72;
anders 324), und die Pferde der angreifenden Feinde schnauben

in barbarischer Melodie (463). Das Auftreten von
Barbaren wird höchst anschaulich gemacht, nicht nur in den

Persern, sondern auch in den Hiketiden, wo der Chor der

ägyptischen Mädchen im Zentrum der Plandlung steht.

Aischylos lässt gern in die Lieder solcher Chöre Worte
einfliessen, die gerade noch griechisch verständlich sind, aber
doch einen fremdartigen Eindruck machen 2. Es bleibt aber
nicht bei der Form der Äusserung. In den Hiketiden tritt
1 Vgl. dazu jetzt Helen H. Bacon, Barbarians in Greek Tragedy, 1961,
15 ff. 2 Vgl. W. Kranz, Stasimon, 1933, 75 ff. besonders 81 f.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 47

ein ägyptischer Herold mit Gefolge auf, der die Ägypterinnen

aus dem griechischen Argos, wohin sie vor ihren
Vettern und Freiern geflohen sind, zurückholen soll. Er
versucht das in roher, stammelnder Sprache, ohne Rücksicht
auf das Asylrecht, das die griechischen Götter gewähren
(893 f.; 931 f.), und kann vom griechischen König des Landes

nur mit Gewalt von weiterem Frevel zurückgehalten werden.
Man könnte das als den Übergriff eines beliebigen,

rücksichtslosen Feindes deuten, wie ihn gewiss auch ein
Grieche in ähnlicher Lage begehen könnte. Aber das

Übertreten der von den Göttern und Menschen gesetzten Grenzen,
der Bruch der gültigen Ordnung wird von Aischylos als

spezifisch barbarisch dargestellt. Die ägyptischen Mädchen
stellen, bevor sie dem barbarischen Übergriff des Herolds
zum Opfer zu fallen drohen, selbst ein ähnliches Ansinnen
an den griechischen König Pelasgos, in einer gemässigteren
Weise, die aber dafür um so grössere prinzipielle Bedeutung
hat. Sie haben sich an die Altäre vor der Stadt geflüchtet
und verlangen, dass der König ihnen nun in der Stadt Asyl
gewähre. Er verweist auf die demokratische Ordnung seines

Staates, die ihm keinen selbstherrlichen Entschluss erlaubt;
sie aber schieben ihm allein die Entscheidung und die

Verantwortung zu (370):

« Du bist die Stadt, du das gesamte Volk!
Du unrichtbarer Herr!

Den Altar nennst du dein, des Landes Herd;
Alleinherr mit dem Auge, wenn du winkst,
Alleinherr mit dem Szepter, das du schwingst, —

Dein ist die Macht!»
(Nach der Übersetzung von Droysen.)

Nach ihren barbarischen, unhellenischen Vorstellungen
liegt die politische Macht bei Einem. Derselbe Gegensatz
wird im Agamemnon aufgerissen. Klytaimestra empfängt
ihren aus Troja heimkehrenden Mann, dessen Ermordung



48 H. DILLER

sie nur zu gut vorbereitet hat, mit überschwänglich preisender

Rede und sichtbarem Prunk. Sie lässt einen Purpurteppich

ausbreiten, auf dem er, nachdem er vom Wagen
gestiegen ist, ins Haus gehen soll. Agamemnon durchschaut
den Anschlag nicht, aber sein hellenisches Empfinden sträubt
sich gegen die barbarische Huldigung und übermenschliche

Ehrung, die er annehmen soll; sie würde ihn aus der gültigen
Ordnung, die solches nur den Göttern zugesteht, herausheben

und ihn dem Neid und daraus folgendem Unheil
aussetzen. Klytaimestra fragt, ob wohl Priamos im Fall seines

Sieges einen solchen Triumph verschmäht hätte, und
Agamemnon gibt zu, dass der Barbar ihn gewiss angenommen
hätte. Und da er nachgibt, schreitet der König nun in der
Tat auf der Purpurdecke in den Tod, der im Hause auf ihn
wartet.

Noch bevor der Mord drinnen vollzogen ist, wird er
draussen auf der Bühne dem argivischen Chor prophezeit
von Kassandra, der Prophetin Apollons, die Agamemnon
aus Troja mitgebracht hat. In dieser Szene wird das Motiv
der barbarischen Unfähigkeit, sich verständlich zu machen,
in grossartiger Weise in sein Gegenteil verkehrt. Die
Barbarin bleibt zunächst stumm, unmächtig der Sprache, wie
es scheint, und erregt damit Klytaimestras Ungeduld und
das Mitleid des Chors. Als aber auch Klytaimestra ins Haus

gegangen ist, um ihren Plan zu vollenden, entringt sich der

Prophetin die Aussage über das Unheil des Atridenhauses,
zuerst noch in unklaren Andeutungen, dann aber immer
deutlicher, bis ihre Verheissung nicht mehr « unter Schleiern
hervorblickt gleich der neuvermählten Braut », sondern « wie
ein klarer Wind bei Sonnenaufgang dahinbraust» und alles

Furchtbare offenbart, was in diesem Flause schon vor sich

gegangen ist und noch vor sich gehen wird von dem Mahl
des Thyestes bis zur Ermordung Agamemnons und der
Vergeltung durch den Muttermörder Orestes (1178 ff). Aus
dem tierhaft verschlossenen Mund der Barbarin kommt also



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 49

die Wahrheit über den grossen Griechenkönig, der das

barbarische Troja besiegt hatte. Eine solche Aussage über
Schuld und Sühne enthält die für alle Menschen gültige
Wahrheit und steht über dem Gegensatz Hellenen und
Barbaren.

Auch das Perserdrama enthält ja viel mehr als die

Darstellung des nationalen Triumphs über den barbarischen
Feind. Auch diese Tragödie stellt vielmehr die immer
wiederkehrende äschyleische Frage nach den Ursachen einer
menschlichen Katastrophe und versucht eine Antwort darauf,
und sie wird, wie auch immer wieder bei Aischylos, in der

Verletzung der gültigen Ordnung und dem dadurch
bewirkten göttlichen Eingreifen gesehen. Es ist ja das Besondere

der Persertragödie, dass sie nicht bei den griechischen
Siegern, sondern bei den persischen Verlierern, am Königshof

in Susa, spielt. Aischylos hatte dabei schon einen

Vorgänger in Phrynichos, der 476 seine Phoinissen aufführte.
Auch sie zeigten die Wirkung der Nachricht von persischen
Niederlagen bei den Persern selbst. Der Chor bestand
wahrscheinlich aus den Frauen der auf der persischen
Flotte dienenden Phoiniker, also ganz unmittelbar Betroffenen

b Auch hier stand also die Klage im Mittelpunkt und
nicht der Triumph; wie weit Phrynichos auch in der Deutung
des Geschehens Aischylos schon vorangegangen war, können
wir nicht mehr feststellen.

Gewiss kann nicht geleugnet werden, dass auch diese

indirekte Darstellung den ungeheuren Triumph der Griechen
und zumal der Athener bei Salamis eindrucksvoll
durchscheinen lässt: die Macht des ausgezogenen Heeres, die

Mischung von Zuversicht und Angst bei den Zurückgebliebenen,

der Zusammenbruch nach der Nachricht von der
furchtbaren Niederlage werden sehr wirksam deutlich, und
das alles gipfelt schliesslich in der Rückkehr des geschlagenen
Xerxes, der einsam und völlig abgerissen auf die Bühne
1 Vgl. Wilamowitz, Aischylos-Interpretationen 1914, 49.



50 H. DILLER

tritt und dem Chor als einziges Überbleibsel von dem ganzen
Aufgebot nur noch seinen leeren Köcher vorzeigen kann —
auch der letzte Pfeil ist verschossen (1018 ff.).

Aber das eigentliche geistige Agens der Tragödie ist
doch die Frage nach dem Warum der Niederlage. Sie beginnt
mit der bangen Frage des Chors in der Parodos, ob nicht
in dem Gesetz des unaufhaltsamen Vorwärtsdringens, nach
dem die Perser angetreten zu sein scheinen und das sie auch
in diesen Krieg führte, vielleicht ein göttlicher Trug stecke,
der sie in das Netz des Verderbens locken wolle. Sie setzt
sich fort im Traum der Königin-Mutter, die ihren Sohn
beim Versuch, die dämonischen Frauen Asien und Hellas
unter ein Joch zu spannen, durch den Widerstand der
Hellenin stürzen sah, und sie findet schliesslich ihre Antwort
durch den Geist des Dareios, der nach der Botschaft über
die Niederlage von der Königin und dem Chor aus dem
Grabe beschworen wird.

Die Antwort des Dareios zeigt, dass die Angst vor der

Verblendung, die den Xerxes und seine Gefolgschaft ins
Netz lockte, berechtigt war. Von einem göttlichen Trug
darf allerdings nicht gesprochen werden, vielmehr von einer

Verkennung des göttlichen Willens aus menschlicher
Kurzsichtigkeit und Ichbefangenheit. Diese liegt darin, dass

Xerxes die Weltordnung nur von barbarischen
Voraussetzungen her gesehen hat. Diese bedeuten die unbeschränkte

Verfügung eines Einzigen, des gottgleichen Königs, über
den blinden Gehorsam einer ungeheuren Zahl von Menschen
und über unerschöpflich scheinende materielle Mittel. Der
Ausbreitung solcher Verfügungsgewalt scheinen keine
Grenzen gesetzt zu sein. Aber so ist die gottgewollte
Weltordnung nicht entworfen. In ihr gibt es ausser dem barbarischen

einen hellenischen Bereich, in dem Menschen, in geringerer

Zahl und mit geringeren materiellen Mitteln, nicht
unter dem Zwang eines Einzelnen, sondern in der Ordnung
der Freiheit leben. Der Versuch, die beiden Welten zusam-



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 51

menzuspannen, ist gegen die göttliche Ordnung und daher

zum Scheitern verurteilt. Das dichterische Bild des Jochs,
unter dem Xerxes' Mutter das Vorhaben ihres Sohnes sah,
hat sein Widerspiel in der Wirklichkeit, da Xerxes, um mit
dem Landheer nach Griechenland zu kommen und so
einen militärisch dauerhaften Erfolg zu erringen, eine Schilfsbrücke

über den Hellespont schlagen und damit diesen Gott
des Meeres unterjochen musste L Damit setzt sich der

widergöttliche Plan in einer einzelnen Handlung unmittelbar
in einen Frevel an einem göttlichen Wesen um. Andere
Frevel, die Zerstörung griechischer Tempel und Götterbilder,

kommen hinzu. Aber sie sind nur Akzidenzien jener
der allgemeinen Weltordnung zuwiderlaufenden
Grundabsicht. Für sie hat Aischylos ausser dem Zusammenspannen
der Weltteile noch ein anderes, höchst eindrucksvolles Symbol

in einer Metapher gefunden: im Gegensatz zu Xerxes
habe Dareios sein Reich erhalten und gemehrt, ohne den
heimatlichen Herd zu verlassen und «ohne den Halys
zu überschreiten» (864 ff.) — jenen Halys, durch dessen

Überschreitung einst Kroisos, auch er in Missdeutung des

göttlichen Willens, sein grosses Reich zerstört hatte. Diese

Auspielung verstand jeder Grieche. Grenzüberschreitung
und der Versuch, zu vereinigen, was von Natur nicht
zusammengehört, sind also die Ursachen für Xerxes' Scheitern.
Dieses Handeln erwächst sicher — geradezu zwangsläufig —•

aus der barbarischen Machtvollkommenheit des Einen, der
eben keine Grenzen gesetzt zu sein scheinen. Aber die

äschyleische Deutung verneint nur das Recht zu dieser

Überschreitung, nicht aber die Existenzberechtigung der
barbarischen Lebensordnung als solcher, nicht einmal ihre
Ausdehnung auf Griechen schlechthin. In jenem
rückschauenden Chorlied nach der Schicksalsdeutung durch den

1 Vgl. J. G. Hansen, Bildhafte Sprache des Aischylos, Diss, (masch.)
Kiel 1955, 22 ff.; K. Deichgräber, Die Perser des Aischylos, NGG
1940/1, 163.



52 H. DILLER

Schatten des Dareios wird die Fülle der griechischen Siedlungen

in Jonien, in Thrakien und auf den Inseln aufgezählt, die
Dareios erobert hatte. Das war eben geschehen, ohne den

Halys zu überschreiten; es war in der Ordnung und hätte
so bleiben können, wenn Xerxes nicht die Frau, der Hellas
als Heimat zugefallen war, noch zu der Barbarin unter sein

Joch hätte spannen wollen. Diese beiden schönen, grossen
und wohlgekleideten Frauen aus dem Traum der Königin
heissen ausdrücklich Schwestern aus demselben Stamm
(185 f.). Sie gehören zusammen als Vertreterinnen der einen,
gefügten Weltordnung, deren Verrückung nach der anderen,
der griechischen Seite gewiss ebensowenig zu billigen wäre.

Man könnte vielleicht sagen, dass diese letzte Erwägung,
die bei Aischylos nach Lage der Dinge ja nicht ausdrücklich
ausgesprochen zu werden braucht, etwas an die Philosophie
des Fuchses über die sauren Trauben erinnert. Aber so
einfach ist es doch nicht. Das Perserreich hat im Anschluss an
die Niederlage im Xerxeskrieg im Lauf des Jahrhunderts
auch weiter Anzeichen erheblicher Schwäche gezeigt, z. B.
in Ägypten, und die Griechen hatten manche Erfolge beim

Angriff auf seine Grenzen zu verzeichnen; und doch können
wir feststellen, dass im 2. Drittel des Jahrhunderts im Werk
des Herodot das Bild von einer ganz ähnlich gestalteten
Weltordnung die Geschichtsauffassung beherrscht wie bei

Aischylos.
Auch Herodot sucht die Verantwortung (ocltlt)) für den

Ausbruch des Krieges zwischen Hellenen und Barbaren auf
der barbarischen Seite auf. Die Perser haben bei ihm, wie
schon erwähnt, einen Vorgänger im Lyderkönig Kroisos,
der nach Herodots Erkundung als erster der Barbaren mit
ungerechten Handlungen gegen die Hellenen begann
(I, 5, 3; 6, 1). An seine Stelle treten bald die Perser unter
Kyros, und nach der Unterwerfung der Jonier durch ihn,
der Inseln und der thrakischen Küste durch Dareios, dem

jonischen Austand und den missglückten Strafexpeditionen



HELLENEN-B ARBAREN-ANTITHESE 53

zum Athos und nach Marathon erleben wir die Motivation
des Xerxeszuges, dessen Darstellung das letzte Drittel von
Herodots Geschichte füllt, am Anfang des 7. Buchs auf
der persischen Seite, am persischen Hof mit. Bei Herodot
spielt die Absicht, den Brand von Sardes und das Unglück
von Marathon zu rächen, eine noch mehr sichtbare Rolle als

bei Aischylos; aber auch die barbarische Selbstüberschätzung
erscheint bei ihm eher noch grösser. Die Unterwerfung von
Griechenland verheisst die Beugung aller Völker der Welt,
der Schuldigen und der Unschuldigen, unter das Joch der
Knechtschaft (VII, 8 y). Das Joch, das über den Hellespont
gespannt wird, und das Joch, das den Völkern auferlegt
wird, erscheinen auch bei Herodot im Plan des Xerxes
nebeneinander (VII, 8, ß 1; 8, y 3). Der Frevel an der
Göttlichkeit des unterjochten Meeres wird bei Herodot
noch überboten, da sein Xerxes den Hellespont sogar
geissein lässt, als ein Sturm die erste Schiffsbrücke zerstört,
und dazu barbarische und frevelhafte Worte spricht
(VII, 35, 2; vgl. das Urteil des Themistokles VIII, 109, 3).
Auch Herodot sieht also wie Aischylos den Frevel gegen die
Götter und das von ihnen gesetzte Recht als eine gefährliche
Möglichkeit des Barbarischen an. Neben den Frevel am
Hellespont und die Schändung griechischer Götterbilder
tritt an anderer Stelle die Möglichkeit der Leichenschändung
am gefallenen Feind (IX, 78, 2; 79, 1). Allerdings bemerkt
Herodot selbst zu demjenigen Fall, an dem das von einem
erbitterten Griechen exemplifiziert wird, der Schändung von
Leonidas' Leiche, dass Xerxes, seinem persönlichen Zorn
nachgebend, an Leonidas etwas getan habe, was sonst
keineswegs der persischen Gesinnung entsprach (VII, 238, 2).
Wir werden noch sehen, dass Herodot auch sonst einen
Unterschied macht zwischen konventionellen Schemata und
der Einsicht, zu der seine eigene Erkundung ihn geführt hat.

Noch in das von Aischylos bekannte Schema gehört die

Darstellung der persischen Selbstsicherheit, die sich auf



54 H. DILLER

die grosse Zahl und die straffe Disziplin des barbarischen
Heeres unter der Despotie eines Einzigen gründet. Sie wird
bei Herodot von Xerxes selbst ausgesprochen, und sie wird
beantwortet durch einen der nicht wenigen griechischen
Emigranten am persischen Hof, den Spartanerkönig Dema-
rat, der den Vorteilen der Masse und der Despotie die

griechische Freiheit gegenüberstellt, die, statt vom Willen
eines Einzelnen, vom strengen, von allen anerkannten Gesetz

regiert wird, das die Griechen zur Arete erzieht und sie

veranlasst, für die Verteidigung eben dieser Freiheit zu
siegen oder zu fallen (VII, 102, 1; 104,4/5).

Diese getroste Gesinnung, die in der Rückschau den

Sieg im Xerxeskrieg verbürgt zu haben schien, hat bei
Herodot gegenüber Aischylos sogar noch eine Zuspitzung
erfahren, die man vielleicht schon eine Überspitzung nennen
könnte. Sie geht in der Richtung, die Notwendigkeit einer
panhellenischen Einheitsfront gegen die Barbaren zu zeigen
und vor allem jeden Gedanken daran unmöglich zu machen,
dass die Athener je aus dieser Einheitsfront hätten
ausbrechen können. Das wird etwa an der Mission des Make-
donenkönigs Alexander demonstriert, der im Winter 480/79,
zwischen Salamis und Platää, die Athener auf die persische
Seite zu ziehen versucht. Da sind zugleich spartanische
Gesandte in Athen, die die Athener vor dem Teufelsbündnis
mit den Barbaren warnen, denen bekanntlich Treue und
Wahrheit nichts gelte. Das gibt den Athenern glänzende
Gelegenheit, in ihrer Antwort ihre Treue zur Sache der

Hellenen, die mit ihnen «gleichen Blutes und gleicher
Sprache» sind, hervorzuheben (VIII, 142,5; 144,2). Ohne
Zweifel hat sich Herodot, der Freund des perikleischen
Athen, zu einer solchen Darstellung veranlasst gesehen aus

Sorge über die zunehmend athenfeindliche Stimmung in
einem grossen Teil von Griechenland, die beim Ausbruch des

Peloponnesischen Krieges nach der Darstellung des Thuky-
dides geradezu zu einem Programm der Befreiung Griechen-



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 55

lands von der athenischen Gewaltherrschaft geführt hat. Von
den Verdiensten Athens im Perserkrieg wollte man damals

nichts mehr wissen. Der Wunsch, dieser Stimmung
entgegenzutreten, hat Herodot auch zu seinem bedeutungsvollen,
direkt ausgesprochenen geschichtlichen Urteil veranlasst,
dass der Entschluss der Athener, den Widerstand bei Salamis

zu wagen, Griechenland gerettet habe (VII, 139).
Herodot ist nun aber weit davon entfernt, das, was er

vielleicht politisch als wünschbar ansah, als tatsächlich
geschehen in die Vergangenheit zurückzuprojizieren, also etwa
den Perserkrieg als eine grossartige panhellenische Leistung
unter der Führung Athens zu feiern, wie es dann die in
Athen üblichen Grabreden auf die Gefallenen taten, in denen
die Perserkriege in die Reihe der panhellenischen Unternehmungen

seit dem Trojanischen Krieg eingefügt wurden.1
Das Bedürfnis nach panhellenischer Kompensation wurde
immer heftiger, je schlimmer die nationale Selbstzerflei-

schung wurde, die die Griechen sich im Peloponnesischen
Krieg antaten, und schliesslich riefen immer wieder
sophistische Deklamationen zum gemeinsamen Kampfder Hellenen

gegen die Barbaren auf, der des Herrschens würdigen, freien
Hellenen gegen die zur Sklaverei geborenen Barbaren, wie
man nun in schrecklicher Vereinfachung der Erfahrungen
aus den Perserkriegen formulierte. Die bedeutendste, aber
trotzdem immer wieder irgendwie verwunderlich bleibende
dichterische Ausgeburt dieses nun ganz ideologisch
gewordenen Programms ist die Aulische Iphigenie des

Euripides, die, ihre natürliche Todesangst überwindend und das

ratlose und kleinlich berechnende Menschengewimmel um
sich beschämend, ihre Opferung in eigenem Entschluss zu
einem freiwilligen Opfer für den Freiheitskampf der
Griechen gegen die Barbaren macht.

Was Herodot vom Verhältnis der Hellenen zu den
Barbaren sagt, ist von solcher politischer Ideologie weit ent-
1 Vgl. H. Strasburger, Hermes 86, 1958, 17 ff., besonders 23 ff.



5<> H. DILLER

fernt. Er stellt ungeschminkt die Verworrenheit und die
Kleinlichkeit dar, mit der auf griechischer Seite der grosse
Kampf erwartet und schliesslich geführt wurde, so etwa als

man am Vorabend des Krieges ihn zu einem Kampf aller
Hellenen gegen die Barbaren in Ost und West zu machen und
den Tyrannen Gelon von Syrakus zum Verbündeten zu
gewinnen versuchte. Das scheiterte schon daran, dass Spartaner
und Athener einerseits, Gelon andererseits sich über die

Führung nicht einigen konnten (VII, 15 3 ff.). Wenn Herodot
sehr einprägsam von denen berichtet, die schon aus Hass

gegen die führenden griechischen Mächte von vornherein
perserfreundlich gesinnt waren, wie Thebaner und Argiver,
oder die nur mühsam bei der Stange zu halten waren, wie
etwa Korinther und Aigineten und bisweilen sogar die

Spartaner, so könnte das noch sehr gut in die bisher
gekennzeichnete Konzeption passen, dass Herodot das Verdienst
der Athener um den Sieg über die Perser hervorheben
wollte.

Aber er berichtet auch ohne Bedenken von kleinlichen
und höchst dubiosen Massnahmen der Athener selbst, vor
allem des grossen Mannes von Salamis, des Themistokles,
der doch vor allem den athenischen Widerstandswillen
verkörpert (besonders VIII, 109, 5), und er berichtet auf der
anderen Seite ebenso unbedenklich von grosszügigen Handlungen

des Despoten Xerxes, desselben Xerxes, der die Welt
unterwerfen wollte und dadurch und dabei das göttliche Recht
verletzte. Eine solche Geschichte ist z.B. die von Sperthias
und Bulis, die die Spartaner zur Sühne zu Xerxes schickten
dafür, dass sie seine Gesandten, die die Unterwerfung
forderten, in einen Brunnen geworfen und getötet hatten.
Xerxes nahm aus grosser Gesinnung diese Sühne nicht an;
denn er wollte nicht seinerseits durch Tötung der Sühnegesandten

selbst die Verletzung des allgemeinen Menschenrechts

auf sich nehmen, die er den Spartanern vorwarf, und
dadurch die Spartaner von ihrer Verantwortung befreien



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 57

(VII,136,2). Die Aufrechnung von Schuld und Verdienst
zeigt freilich, dass die peyaXoippoaovT], von der hier die
Rede ist, nicht einfach Grossmut ist: das wäre [reyaXo^uxta;
aber sie zeugt jedenfalls von klarer Übersicht und enthüllt
nicht das Bild eines barbarischen Despoten und Wüterichs.

Aber wir erhalten auch Berichte über unmittelbare menschliche

Kontakte zwischen Hellenen und Barbaren mitten
im Kriege, und keiner führt uns so ergreifend in einen
Bereich, in dem die Menschen über alle Fremdheit und
Feindschaft hinweg gemeinsam vor dem Schicksal und
seiner Unerbittlichkeit stehen, wie jene Geschichte von dem

Mahl, zu dem Attaginos aus dem den Persern verbündeten
Theben vor der Schlacht bei Platää den Mardonios und 50
seiner persischen Offiziere mit 50 Thebanern geladen hatte.
Es ist sehr bezeichnend, dass das, was Herodot darüber
berichtet, nicht aus einer weit verbreiteten Überlieferung
stammt, sondern aus seiner persönlichen Information, die er
einem Augen- und Ohrenzeugen verdankt. Dieser
griechische Zeuge berichtete Herodot, dass der Perser, der mit
ihm auf derselben Kline am selben Tische lag, ihm-—-in
griechischer Sprache! — die düstere Gewissheit vom bevorstehenden

Untergang des Mardonios-Heeres und von der
Unabwendbarkeit dieses Schicksals ausgesprochen habe:
«Was Gott verhängt hat, ist dem Menschen unmöglich
abzuwenden ; auch wenn man überzeugend spricht, will keiner
es glauben. In dieser festen Überzeugung folgen viele von
uns Persern dem Heer, der Notwendigkeit verfallen. Das
schlimmste Leid unter Menschen ist dies, bei grosser
Einsicht ganz ohnmächtig zu sein.» (IX,16,4/5).

Diese Manifestation des Menschlichen dem gottbestimmten

Schicksal gegenüber hat Herodot unmittelbar gepackt,
und wahrhaftig nicht nur an dieser Stelle. Sie bestimmt in
unserem Fall wie in manchem anderen die Stellung des

Hellenen zum Barbaren im Atmosphärischen. Die Frage
ist, ob dieses Bewusstsein bei Herodot nur in solchen ge-

5



58 H. DILLER

legentlichen Äusserungen zutage tritt oder ob es vielleicht
auch bei ihm eine tragende Grundlage hat entsprechend
jener äschyleischen Aussage von den beiden Frauen, der
Barbarin und der Hellenin, die demselben Geschlecht
angehören.

In der Tat müssen wir auch bei Herodot für die

Beantwortung der Frage von seinem Weltbild ausgehen, das

dafür sogar noch viel mehr konstitutiv ist als bei Aischylos.
Er hat es ja auch viel ausführlicher und konkreter vor uns
entworfen als Aischylos; der Kampf der Hellenen und
Barbaren ist bei ihm von vornherein in dieses Weltbild
hineingestellt, und seine Absicht ist von vornherein, nicht
nur vom Krieg zwischen Hellenen und Barbaren zu berichten,

sondern von den grossen Taten der beiden Menschengruppen,

die die Welt bewohnen.
Wenn Aischylos als geographische Begriffe Hellas und

Barbarenland (für das auch Asien eintreten kann) einander

gegenüberstellt, so ist es bei Herodot Asien und Europa,
und er stellt ausdrücklich schon zu Anfang seines Werks bei
seiner Kritik der mythologischen Konstruktionen über die
Ursachen der Auseinandersetzungen zwischen Hellenen und
Barbaren fest, dass die Perser Asien und die es bewohnenden
Barbarenvölker für sich in Anspruch nehmen, während sie

Europa und das Hellenenvolk als davon getrennt anerkennen

(1,4,4). Dementsprechend endet auch seine Geschichtsdarstellung

mit der Vertreibung der Perser vom letzten Punkt,
den sie in Europa besetzt hatten, und dem schmählichen
Ende eines Mannes, der die Konstruktion eines hellenischen
Übergriffs nach Asien aus mythischer Zeit zum Vorwand
für persönliche eigennützige Bestrebungen benutzt hatte

(IX, 116,3; ähnliche Konstruktionen hatte auch Xerxes zur
Begründung seines Kriegsplans herangezogen VII,11,4).

Das Weltbild, das Herodot trotz aller Kritik im einzelnen
hier und überall in seinem Werk voraussetzt, geht auf die

jonische Wissenschaft zurück, und zwar letzten Endes auf



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 59

Anaximander von Milet, dessen Lebenszeit in der Überlieferung

mit dem weltgeschichtlichen Datum der Eroberung
von Sardes durch die Perser verbunden ist (546) x. Die
Überlieferung berichtet weiter von ihm, dass er ein
Weltmodell entwarf, das ein gutes Menschenalter später sein
Landsmann Hekataios ausgestaltete und durch eine Schrift,
die Hep to Sop yrip, erläuterte2. Wie diese Weltkarte den
führenden Persönlichkeiten der Zeit zur Hand war und von
ihnen benutzt wurde, zeigt Herodots Darstellung vom
Auftreten des Milesiers Aristagoras in Sparta, der dort dem

König Kleomenes mit seiner Hilfe das jonische Bündnisgesuch

erläuterte (V,49,i). Dieses Modell stellte die Erde in
Form einer Säulentrommel dar und auf ihrer kreisrunden
Oberfläche die von Menschen bewohnte Welt, womit der
Anschluss an das homerische Weltbild noch gewahrt war.
Wie bei Homer war sie bei den Joniern vom Okeanos
umflossen. Die von ihm umgebene Landmasse zerfiel in vier
Sektoren, die durch Wassergrenzen getrennt waren, und
zwar der nördliche und südliche Halbkreis von Westen
nach Osten durch das Mittelmeer und dessen Fortsetzung
über Hellespont-Propontis-Bosporos durch das Schwarze
Meer und eine konstruierte Wasserverbindung (Phasis) zum
Kaspischen Meer, das die Jonier sich als eine Bucht des

Okeanos dachten. Der südliche Halbkreis bestand aus den
Sektoren Asien im Osten und Libyen im Westen, die durch
den Nil voneinander getrennt waren. Der nördliche Sektor
umfasste Europa, das durch den Ister (Donau) in 2 Sektoren

geteilt wurde.
Dieses Weltbild hat im 5. Jahrhundert ausser bei Herodot

vor allem in den geographisch-ethnographischen Ausführungen

der hippokratischen Schrift über die Umwelt
weitergewirkt (CMG I 1, 67 ff.). Auch hier finden wir
die Welt in die grossen geographischen Komplexe Asien

1 Vorsokr. 12 B 1 (DK I8 81, 19 mit Anm.). 2 Vgl. F. Jacoby, RJE

VII, 1912, 2690 f.



6o H. DILLER

und Europa aufgeteilt, als deren Anhängsel die Länder im
Süden und im Norden, Libyen-Ägypten und das Skythenland,

erscheinen. Abgesehen von geographischen Verschiebungen,

die aus der Nord-Süd-Gegenüberstellung eine
solche zwischen Ost und West machen, ist für unsere
Fragestellung besonders wichtig, dass die Antithese zwischen
Hellenen und Barbaren noch mehr als bei Herodot hinter
derjenigen zwischen Asien und Europa zurücktritt. An der

einzigen Stelle, wo von Hellenen und Barbaren die Rede ist,
sind beide der gleichen Gesetzlichkeit unterworfen: die

politische Despotie macht sie feige, die politische Freiheit
lässt sie tapfer sein (Kap. 16, S. 71, 3 ff.). Politische Lebensform,

Volkscharakter und Volkszugehörigkeit sind also
nicht wie in der Demarat-Rede bei Herodot eindeutig nach
einem bestimmten Schema festgelegt, sondern nach den

jeweiligen realen Gegebenheiten aufteilbar. Andererseits
ist in der Schrift von der Umwelt nicht nur die somatische,
sondern auch die psychische Eigenart der Bevölkerung von
der klimatischen und physikalischen Beschaffenheit des

Landes abhängig gemacht. Die Folgerungen fallen in
physischer Hinsicht ebenso günstig für Asien wie in
psychischer positiv für Europa aus: denn das gleichmässige Klima
Asiens erzeugt schöne, grosse und gesunde Menschen, aber

Feigheit und Lässigkeit, das unausgeglichene Klima Europas

bringt physisch weniger gut ausgestattete, aber aktive,
tapfere und unabhängige Menschen hervor (Kap. 12516; 23).
Damit ist zum ersten Mal eine naturwissenschaftliche Theorie
über die Gründe der Superiorität und Inferiorität bestimmter
Völker und Rassen entwickelt, wie sie dann im 4.
Jahrhundert, etwa in Aristoteles' Politik, eine so wichtige Rolle
spielt L Dort wird bekanntlich—im Anschluss an platonische

1 Vgl. auch Jüthner, Hellenen und Barbaren, 16. 26 f. F. Heinimann,
Nomos und Physis, 1945, der Aer. noch vor 430 datiert, lehnt die
Annahme einer Abhängigkeit der Schrift von Herodot ab (172 ff. 206).
Auch wenn man eine solche nicht annimmt (vgl. auch Verf., 1Wander-



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 61

Psychologie (Resp. 435 e f.) — eine Dreiteilung durchgeführt,

indem die Griechen in die richtige Mitte zwischen
asiatischen und europäischen Barbaren gestellt werden {Pol.
IV 7. 1327 b 20 ff).

Dass das jonische Weltbild, das einem strengen geometrischen

Konstruktivismus entsprang, immer wieder mit den
Tatsachen in Konflikt kommen musste, ist klar. Herodot
übt schärfste Kritik an ihm und seinen Konstruktionen, z.B.

an der Teilung Asiens und Afrikas durch den Nil, die die

Zugehörigkeit und Einheit Ägyptens problematisch macht

(II, 16), oder an der Vorstellung vom Okeanos, der die Erde
wie ein Kreis umfliesst (IV,36,2), und daran, dass Asien
(einschliesslich Libyen) ebenso gross sein soll wie Europa
(IV, 42,1; 45,1).

Wichtiger als diese wenn auch noch so grossen
Abweichungen ist die Feststellung, dass Herodots Weltbetrachtung

dem Geist, der jenes Weltbild schuf, verwandt und
verpflichtet ist. Dieser Geist der griechisch bewohnten
kleinasiatischen Küste, der ja auch Herodot entstammt, hat auf
die Eroberung durch die Perser nicht durch Abschliessung
geantwortet, sondern sich durch dieses Ereignis die Welt
noch weiter öffnen lassen, als sie schon durch die
Beziehungen nach Lydien und Ägypten offen gestanden hatte.

Von Anaximanders Leben wissen wir zu wenig, um
behaupten zu können, dass schon beim Entwurf seines
Weltmodells die Einbeziehung Joniens in die Sphäre des persischen

Weltreichs Pate gestanden hätte. Für Hekataios'
Siaxplßcocru; ist es sicher1. Herodot berichtet, wie Hekataios

die Jonier vor dem geplanten Aufstand warnte, indem
er ihnen alle Völker aufzählte, die der Grosskönig be-

ar%t und Aitiologe, Phil. Suppl. 26, 3, 1934, 88), wird man die Schrift
mit ihrer grösseren Entfernung von der Hellenen-Barbaren-Antithese
der Perserkriege und als ersten Versuch einer naturwissenschaftlichen
Begründung empirisch festgestellter Volkseigentümlichkeiten einer
späteren geistigen Entwicklungsstufe zuweisen. 1 Vgl. F. Jacoby,
RE VII 1912, 2688 f.



6z H. DILLER

herrschte (V,36,2). In seiner IleptoSo? y% hat er diese

Völker des Perserreichs beschrieben, aber auch alle anderen
in Europa und Afrika, über die er etwas erfahren konnte.
Ihre Gewohnheiten, etwa ihre Trachten, hat er sich und
anderen dadurch klar zu machen versucht, dass er sie mit
anderen Völkern verglich, die weniger bekannten möglichst
mit bekannteren (FGH1 F 284. 287). Viele seiner Mitteilungen

werden auf indirekter Kunde beruhen, aber ganz sicher
ist er auch selbst gereist und hat Erfahrungen gesammelt.

Durch Herodot wissen wir, dass er in Ägypten war und
dass er dort erfahren musste, dass die griechische Geschichte,
die sich innerhalb von wenigen Generationen an die
mythologische Ära anknüpfte und damit vom Menschlichen auf
das Göttliche zurückging, unglaubhaft kurzlebig war im
Vergleich zu den geschichtlichen Erfahrungen der Ägypter
(II, 143) x. Wer Augen und Ohren auftat, konnte
Erfahrungen sammeln, die seine überkommenen Vorstellungen
vom Miteinanderleben der Menschen in der Welt und in der
Geschichte völlig umgestalteten. Denn die kleinasiatischen
Griechen waren nun Bürger eines Weltreichs geworden, das

die Welt für sie überschaubar und zugänglich machte, und
diese Zugänglichkeit blieb für die Willigen auch bestehen,
nachdem ihre Heimat wieder vom Perserreich abgetrennt
worden war. Herodot jedenfalls war ebenso bereit, von
diesen Möglichkeiten Gebrauch zu machen, wie vor ihm
Hekataios, und, wie wir am Anfang formulierten, das

Unverständliche, die Barbarenwelt, zu verstehen.
Herodot ist viel gereist. Er hat viele Völker inner- und

ausserhalb des Perserreichs gesehen und von vielen anderen
durch Forschung und Fragen (lerropetv) erfahren. Bei der

Darstellung dieser Völkerkunde ist auch für ihn der Ver-

1 Piaton (Tim. 22 b) lässt bekanntlich die ägyptischen Priester schon
dem Solon bei seinem Besuch in Ägypten (bezeugt durch Solon
Fr. 6 D.) diese Einsicht vermitteln; aber er dürfte diese zeitliche
Rückprojektion selbst erfunden haben.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 63

gleich ein wichtiges Mittel, — einmal, wie bei Hekataios,

zur Orientierung. Er vergleicht etwa fremde Sitten (oder
auch geographische Gegebenheiten) mit hellenischen, die
seinen Lesern bekannt sein können. Aber darüber hinaus
kann der Vergleich auch der kritischen Überprüfung der

eigenen Situation gelten, indem hellenische Sitten an den
fremden gemessen werden. Solche kritischen Vergleiche
finden sich z.B. verschiedentlich in den Ausführungen über

persische Sitten (1,131 ff.)1. Gern nimmt solche Kritik die

Form der Spiegelung in fremden Augen an, so wenn etwa
die Perser die griechischen Essgewohnheiten kritisieren
(1,133,2), oder wenn Kyros den Spartanern erklärt, er wolle
nichts mit Menschen zu schaffen haben, die in der Mitte ihrer
Städte einen Platz hätten, wo sie sich gegenseitig mit
Schwüren betrügen (1,153,1/2). Die kritische Äusserung
kleidet sich also in die Form der naiven Beschreibung eines

von aussen gesehenen Vorgangs, dessen Problematik
demjenigen, der ihn sonst ohne Nachdenken vollzieht, durch
diese unvoreingenommene Beschreibung deutlich gemacht
werden soll. Man legt sie daher gern den Angehörigen
solcher Völker in den Mund, die ganz gewiss ausserhalb der
kritisierten Gewohnheiten stehen, und das sind vor allem
die am weitesten entfernten.

Die Völker am Rande der Welt haben für den

Forscherdrang natürlich immer einen besonderen Reiz, und also

gar für so wissbegierige Menschen wie die Griechen. Fabelhafte

Menschen werden gern am Rand der Welt angesiedelt,
aber auch solche, die in ihrem Glücks- und Moralzustand
der menschlichen Unvollkommenheit möglichst weit
entrückt sind, Gewaltlose, die Gerechtesten der Menschen,
schon in der Ilias (XIII, 6), oder glückselige Hyperboreer
auch schon früh im Mythos. Kritische Beurteilung des

üblichen menschlichen Getriebes aus dem Munde solcher

1 Vgl. K. Trüdinger, Studien %ur griechisch-römischen Ethnographie,
1918, 29.



64 H. DILLER

Menschen wird daher mit besonderem Interesse aufgenommen.

Schon Herodot spricht von der Kritik des nördlichen
Randvolks der Skythen an griechischen Kultbräuchen
(IV,79,3), und die Spartaner quittieren gern, dass der
Skythenkönig Anarcharsis, der Griechenland bereist haben
sollte, ihnen allein von allen Griechen Weisheit bescheinigte.
Gerade Anacharsis war auch später ein beliebter Kronzeuge
der philosophischen, etwa der kynischen Kulturkritik bei
den Griechen, aber die Anfänge dazu sind schon ganz deutlich

bei Herodot greifbar x.

Und da ist es besonders interessant festzustellen, dass bei
ihm die Randvölker keineswegs nur an den Griechen Kritik
üben, sondern auch ebensogut an den Persern, die ja mit
ihnen in Berührung zu kommen Gelegenheit hatten, so
die Massageten (1,212,2) und die Äthiopen (111,21 f.). Was
dort aber kritisiert wird, sind eigentlich keine Sitten, die den
Persern speziell eigen sind, sondern Gewohnheiten der damaligen

« zivilisierten» Welt überhaupt. Diese ist also schon so
weit im Bewusstsein Herodots eine Einheit geworden, dass

er die Vertreter des persischen Weltreichs als ihre Repräsentanten

der Kritik der naiven Randvölker aussetzen kann.
Die Bestätigung für diesen Schluss finden wir darin, dass

schon Herodot den Ausdruck Oikumene für die bewohnte
Welt braucht, und zwar gerade in ihrem Verhältnis zu ihren
Randregionen und -Völkern (III,106,1). Der Überblick über
die eine Welt, die grosse Zahl der Völker, die
Verschiedenheit ihrer Bräuche und ihre Anhänglichkeit an diese

führt zu einer grossen Liberalität, die davor warnt, die

Alleingültigkeit der eigenen Bräuche anzunehmen und die
Sitten anderer Völker zu missachten, eine Anschauung, die
ihren drastischen Ausdruck findet in jenem Experiment, das

1 Vgl. R. Heinze, Philologus 50, 1891, 458 ff. Selbstverständlich
bedeutet das nicht, dass die Ansätze schon in allen Einzelheiten dem
später von der Philosophie ausgeführten Bild gleichen; vgl. dazu
Heinze, 465.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE

Dareios machte, als er Hellenen und Vertreter eines indischen
Stamms nach ihren Bestattungssitten fragte und ihnen
bewies, dass die Inder die Feuerbestattung ebenso abscheulich
fanden wie die Griechen die Gewohnheit, die verstorbenen
Väter zu verzehren (111,38,3/4). Man hat diese Geschichte

gern «sophistisch» genannt1; ich weiss nicht, ob sie nicht
aus derselben breiten und tiefen Schicht herausgewachsen
ist, aus der auch sonst die Menschenbetrachtung Herodots
stammt.

Wie stehen nun nach Herodot die Griechen in dieser

grossen und reichen Welt, aus der soviel neue und
korrigierende Erfahrung zu schöpfen ist? Geographisch setzt sie

das jonische Weltbild in die Mitte. Das war eine den Griechen
wie anderen Völkern von altersher vererbte Anschauung.
Gegenüber mutterländischen Anschauungen, dass Delphi den
Nabel der Welt bilde, hatte sich das Zentrum jetzt nach

Jonien verschoben, was vor allem ein besonders günstiges,
«gemässigtes» Klima zur Folge hatte (1,142,1/2) 2. Sonst
wird aus der Mittellage von den Joniern vor allem die Folgerung

gezogen, die sie durch die Tat bewährten, dass ein

grosser Teil der Oikumene von dort aus überschaubar und
erreichbar war.

Wichtiger ist für Herodot die Auffassung, die er von der

Stellung der Griechen im Ablauf der Geschichte, d.h. in

1 In sehr ausführlicher Argumentation hat das zuletzt Heinimann,
a. O. 80 f. begründet. Mit W. Nestle, Philologus 70, 1911, 250 f. und
Heinimann 80 Anm. 2 möchte ich annehmen, dass die Exemplifikation

mit den xaxa, aus denen jeder Mensch, vor die Wahl gestellt,
sich wieder die eigenen aussuchen würde (Herodot VII, 152),
volkstümlich und somit älter ist als die Beziehung auf die v6poi. Aber da
Herodots persönliche Weltansicht auf Duldsamkeit führte, so konnte
er den Gedanken sehr wohl ohne sophistische Hilfe auf die vopot
übertragen, auch wenn der sophistische Verfasser der Dialexeis (2, 18;
26) unabhängig von ihm das Gleiche getan haben sollte. 2 Auch
hier ist bei Hipp. Aer. 12 eine schematisierende Weiterbildung
erkennbar, wenn an der Stelle von Jonien dem ganzen mittleren
(Klein-)Asien ein besonders günstiges Klima zuerkannt wird.



66 H. DILLER

erster Linie von ihrem Alter hatte. Hier hat er konsequent
die Erkenntnis weiter verfolgt, die schon Hekataios
gewonnen hatte, dass die Griechen mit ihrer geschichtlichen
Erfahrung keineswegs besonders weit zurückreichten,
sondern vor allem wesentlich jünger als die Ägypter waren.
Das Ägyptenbuch Herodots ist ja voll von all den «

Erfindungen», die die Griechen von den Ägyptern übernommen

haben sollen, von den Göttern und ihren Kulten bis zur
Nachweisung eines ehrlich erworbenen Lebensunterhalts,
einem Gesetz, das Solon dem Ägypterkönig Amasis
nachgebildet haben soll (11,177,2). Herodot glaubt an eine

chronologisch erheblich voneinander abweichende
Entstehung der verschiedenen Völker, und wenn die Ägypter
eins der ältesten (11,2 ff.), so sind die Skythen nach ihrer
eigenen Überzeugung das jüngste (IV,5,1).

Aber auch die Griechen sind ein relativ junges Volk.
Diese Überzeugung geht auf die Überlieferung von den
Pelasgern zurück, die vor den Hellenen Griechenland
bewohnten. Diese Tradition enthält ja ohne Zweifel ganz richtige

Vorstellungselemente von der vorgriechischen
Bevölkerung, die das ägäische Gebiet bewohnte. Sie ist, nach
vereinzelten Ansätzen bei Homer, in der mutterländischen
genealogischen Überlieferung nachzuweisen und hegt z.B.
auch im äschyleischen Hiketidendrama vor, wo der Argiver-
könig Pelasgos heisst und über ein grosses Reich regiert, das

bis nach Thrakien und Epirus reicht (Suppl. 252 ff.). Diesen

Pelasgern als « Urgriechen» ist ebenso wie den herodotei-
schen ägyptisches Wissen auf dem Gebiet der Religion
zugekommen {Suppl. 220. Hdt. II,5i). Das Zentrum der pelas-
gisch-hellenischen Urreligion ist Dodona (vgl. //.XVI, 233.
Hes. Fr. 212 Rz. Hdt. 11,57,1/2).

Die uns am meisten interessierenden Nachrichten Herodots

über die Pelasger stehen im ersten Buch, Kap. 56/8.
Danach war der jonische Stamm ursprünglich ein pelas-
gisches, der dorische ein hellenisches Volk. Während die



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 67

Jonier sesshaft blieben, sind die Dorer viel gewandert und
aus Thessalien allmählich in die Peloponnes gelangt. Dieses
hellenische Volk hat sich einmal als ein kleiner Stamm von
den Pelasgern abgespalten und muss bei dieser Abspaltung
sogleich die hellenische Sprache ausgebildet haben. Die
Pelasger dagegen redeten eine barbarische Sprache1 und
nahmen die hellenische Sprache erst bei der Umwandlung
in Hellenen an, was durch die Berührung mit den schon
vorher hellenischen Dorern geschehen sein muss. Gedacht
ist bei diesen « pelasgischen» Joniern natürlich vor allem an
die Athener, die ja grossen Wert auf ihr Autochthonentum
legten (vgl.Hdt. 1,57,9). Wie sich Herodot den Prozess der

Abspaltung der Dorer von den Pelasgern und die spätere
Umwandlung der Jonier in Hellenen im einzelnen vorgestellt

hat, wird leider nicht ganz deutlich 2. Dass die
Erinnerung an die dorische Wanderung und ihre Zusammen-
stösse mit der vordorischen, in Wahrheit aber auch schon
hellenischen Bevölkerung hier sich niedergeschlagen und
gegenüber ihrer sonst vorherrschenden Mythisierung einen
rationalisierten Ausdruck gefunden hat, ist klar.

Wichtig ist für Herodot vor allem der Schluss, den er aus
diesen Voraussetzungen auf die relative Jugend des hellenischen

Volkes zieht, und die Überzeugung, die er nicht weiter
ableiten kann, aber um so sicherer ausspricht, dass « das

hellenische Volk sich von dem älteren barbarischen
getrennt habe als ein geschickteres und törichter Einfalt
fernerstehendes». Der geschichtliche Prozess hat also ein Volk

1 Schon die Kommentare haben bemerkt, dass diese Ansicht Herodot
nicht daran hindert, in seinem Exkurs über die pelasgischen Anfänge
der griechischen Religion die angeblich pelasgische Bezeichnung 0sol

gut philosophisch aus dem Griechischen zu etymologisieren (6-n. x6crfxco

0£vte<; toc 7iävTa 7rp7)Y|xaTa Kai näaaq vop.oc<; st/ov II, 52, 1). 2 Vgl.
How-Wells, a.O. I 442 ff. F. Schachermeyr RE XIX 1937,
252 ff. Herodot trägt I, 57, 3 seine These, soweit sie die Athener
angeht, selbst mit der Einschränkung vor « wenn tatsächlich das gan^e
Pelasgervolk so beschaffen war», d. h. ursprünglich barbarisch sprach.



68 H. DILLER

hervorgebracht, das sich durch besondere Intelligenz
auszeichnet (1,60,3); das ist gewissermassen die differentia spe-

cifica der Hellenen. Diese Charakterisierung ist es auch,
die die Gegenüberstellung von Hellenen und Barbaren durch
Demarat bei Herodot VII, 102,1 von der sonst ähnlichen bei
Aischylos unterscheidet. Bei Herodot kommt nämlich unter
den Ursachen der griechischen Arete zum « Gesetz» noch
die croqHT) hinzu: während das Gesetz den Griechen hilft, die

Despotie abzuwehren, ist die aorpiq das Mittel gegen die
Armut: sie ist also etwa die erfinderische Intelligenz. Diese

Intelligenz und Einsicht ist es auch, die die Griechen soviel
Gutes von älteren Völkern, besonders den Ägyptern,
übernehmen liess. Die Skythen dagegen z.B., die noch jünger als

die Griechen sind, haben ihre Könige, die von den Griechen
lernen wollten, umgebracht und verleugnet (Anacharsis und
Skyles: IV,76/80).

In bewusstem Unterschied zu einer derartigen Selbstab-

schliessung stehen die Griechen der vorklassischen und
klassischen Zeit der Welt und dem Fremden in ihr offen
gegenüber. Sie verstehen sie — auch nach der geschichtlichen
Erfahrung der besonderen Stellung der Griechen unter den
anderen Völkern — als eine Einheit, in der alles Menschliche

grundsätzlich der gleichen Gesetzlichkeit unterliegt,
die zu erkennen nur der unvoreingenommene Blick in diese

Welt ermöglicht.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 69

DISCUSSION

M. Baldry: Perhaps I may begin the discussion by raising a

question which is connected with Herr Dilier's final point, the

importance of intelligence as the mark by which the Greeks
believed they were distinguished from non-Greek — even older
non-Greek — peoples. On the one hand we have the word
ßapßapop in the sense «speaking another language»; on the

other hand, in a sense which has other implications — inferiority,
lack of political or moral order, failure to recognise the proper
limit set for man or the divine order of the cosmos. The question

I would like to raise is how far there is a gap between these

two senses of the word; or to put the same point in another way,
why did a word which originally referred to the use of language
become the term distinguishing Greeks from non-Greeks, with
all the implications I have mentioned

As I see the matter, it was not by chance that this development

of the use of the word ßapßapoc; took place: the seeds of
the later meaning were present in the word from the first. For
the Greeks, more than for any other people, the use of language,
of articulate and intelligible speech, was the basis of all man's

understanding of the order of things, whether in moral and

political life or in the cosmos as a whole. It is because man is a

talking animal that he is an intelligent animal. The point is made

clear in the double sense (as we see it) of the word Xoyoc;— both
the spoken word and reason, both intelligible speech and

realisation of order. The ßapßapop, I suggest, was the man
who lacked Xoyo? in both these senses: from the idea that his

language did not make sense it was easy to move to the view
that there was no sense, no proper order, in his outlook or his

way of life either.

The fragment of Heraclitus — xaxol papvupsp avfipcoTtoiat

öcpOaXpoi xat &va, ßapßapoup syov-wv — is of great
significance here: souls which are « barbarous» not only do not



7° DISCUSSION

understand the language of the senses, but cannot grasp the

Xoyo?, the orderly principle or arrangement, in human life and

in the cosmos. To my mind the later implications of the word
ßdpßapoi; are already present in this fragment of Heraclitus, and

it was easy and natural for the transition to take place from the

early use of the word to the later antithesis with all its implications
of the superior intelligence of the Greeks.

M. Diller: M. Baldrys Hinweis, dass die Bezeichnung des

Barbaren als eines Menschen mit mangelnder Sprachbeherrschung

von vornherein eine negative Wertung in sich schliesst, ist ohne

Zweifel richtig. Für den Griechen ist der Mensch ein £c5ov

Xoyov syov, auch in einer Zeit, wo diese Definition noch nicht
formuliert ist. Heraklits Aussage über die Menschen, die ßdpßapoi

(jjuyai haben (Vors. zz B 107), ist dafür in der Tat sehr charakteristisch.

M. Kwapong: I think that Professor Baldry's point about the

nature of the X6yo; is fundamental for our understanding of
how ßdpßapo; changed in meaning from someone who did not
speak the Greek tongue to a foreigner whose mode of living
and very nature were inferior and contrary to all that the Greeks

stood for. One factor must be given due weight in considering
the process of this change and that is the peculiar relationship
which developed between the Greek colonies abroad and their
mother countries in Greece. These sought to reproduce themselves

in the image of their p.7]Tpo7r6Xei<; — but as independent
entities. Aoyo<; was the essential feature of the Polis in
Greece and the Greek colonies jealously sought to recreate the
Polis with its characteristic way of life abroad. Hence language,

political institutions and social organisation and culture as

interpreted by Xoyoc, served to accentuate the difference between the

characteristic Greek state and the foreigners outside. And it was

not difficult to make the transition from difference to hostility.
M. Peremans: M. Differ a eu raison de souligner, dans le

developpement de l'histoire grecque, l'importance du conflit
qui opposait les Grecs aux Perses dans les guerres mediques.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 71

S'il fallait une preuve, il suffirait de se rappeler le passage des

Perses (vers 405) oü Eschyle insiste sur la portee de cette lutte en
ecrivant ä propos de la bataille de Salamine: vüv unkp 7tavTtov

dcywv. Nous nous permettons cependant de faire remarquer que
les guerres mediques etaient loin d'etre inevitables, comme le

fut quelques dizaines d'annees plus tard la guerre du Pelo-

ponnese. Quant aux consequences du conflit en question, elles

furent moins importantes que Celles de la nouvelle intervention
des Perses en Grece ä partir de 411 av. J.-C.

Dans le passage cite, Eschyle attire l'attention non seulement

sur l'opposition entre Grecs et Barbares, mais aussi sur tout ce

que les Hellenes, notamment les Atheniens, avaient ä defendre

contre l'envahisseur. Iis voulaient proteger et conserver ce qu'ils
avaient acquis au cours d'une evolution de plusieurs siecles,

durant lesquels les Etats grecs s'etaient developpes d'une fafon
trfes differente les uns des autres. Loin de constituer, ä l'aube
du ve siecle av. J.-C., une unite politique, ils s'affaiblissaient par
des rivalites internes qui continuerent ä se manifester meme

pendant les guerres mediques.
L'attention des Grecs, celle des Atheniens en particulier, se

concentrait done en grande partie sur des problemes d'organisa-
tion interne de l'Etat. II en sera de meme au cours de la Pente-

contaetie, s'il faut en juger d'aprös l'epitaphios de Pericles

(Thuc. II, 35-46) ou d'apres la loi de 451 sur le droit de cite, qui
ne favorisa nullement, semble-t-il, le rapprochement ou l'unite
des Grecs (Plut. Per., XXXVII, 3).

M. Diller: Dass die Antithese Hellenen - Barbaren im Zeitalter

der Perserkriege eine geschichtlich wirksame Tatsache war,
lässt sich meines Erachtens nicht bestreiten. Sie hat in zwei

grossen Werken der folgenden Zeit, in den Persern des Aischylos
und im Geschichtswerk des Herodot, ihren Niederschlag gefunden
und taucht in den sophistischen Reden im letzten Drittel des

5. Jahrhunderts immer wieder auf. Selbst Thukydides, der in
seinem Werk durchblicken lässt, dass die Vorstellung vom
Freiheitskampf der Hellenen gegen die Barbaren unter athenischer



72 DISCUSSION

Führung in der Zeit des peloponnesischen Krieges unter den

Griechen nicht viel galt, lässt den Spartaner Lichas dagegen

protestieren, dass seine Landsleute durch Verhandlungen mit
Tissaphernes einer Mederherrschaft über Griechenland die Wege
ebnen wollten (Thuc. VIII, 43, 3).

M. Peremans: M. Diller fait observer qu'Eschyle et Herodote
ont souligne l'importance des guerres mediques. Cette attitude
se comprend. Les Perses d'Eschyle se situent dans les convulsions
de la periode d'aprfes guerre, lorsque les combattants de Salamine,

encore tres nombreux ä Athbnes, ne demandaient pas mieux que
de revivre leur glorieuse victoire.

Quant ä Flerodote, il decrit l'opposition entre les Grecs et
les Perses au moment oü Pericles est devenu le maltre inconteste
d'Athenes. On comprend des lors que son interet se porte en

premier heu sur l'antagonisme entre Sparte et Athenes et sur la

rivalite, ä Athenes meme, des Phila'ides et des Alcmeonides.

Quant ä Thucydide, mentionne lui aussi par M. Diller, on
constate que dans son introduction a la guerre du Peloponnese,

il resume la periode anterieure ä la guerre de Troie et celle de la

Pentecontaetie, mais non pas celle des guerres mediques. Con-

cernant celles-ci il se contente de dire: xöv rcpoTSpov epycov

peyicrrov ettpayOi) to M7]8ixov (I, 23), sans en donner le recit.
Est-il d'avis que les exposes de ses predecesseurs sufhsent puisque
ceux-ci vj Ta 7tpo xwv MySixwv 'EXXTjvtxa ^uvsTiOsoav yj aura va
MyjSixa (I, 97) Ou s'interesse-t-il davantage ä l'evolution interne
de l'Etat athenien, ä celle de la Grece plutot qu'ä leurs rapports
avec des puissances etrangeres Au cours de son expose, con-
sacre ä la Pentecontaetie, il a soin de signaler la difference de

race entre les Atheniens et les Spartiates (I, 102).

M. Dihle: Sicherlich ist es richtig, dass die Athener in der
archaischen Zeit vorwiegend mit sich selbst beschäftigt gewesen
sind und im ausgehenden 5. u. 4. Jh. vorwiegend mit der

Auseinandersetzung innerhalb Griechenlands. Trotz ihrer bedeutsamen

Rolle bei der Besiedlung Joniens (Sol. Fr. 4, 2 D) haben sie nicht
an der grossen Kolonisationsbewegung seit dem 8. Jh. teilgehabt.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 73

Indessen muss man doch immer mit dem gleichzeitigen
Vorhandensein verschiedener Bestrebungen rechnen, von denen

nur jeweils eine dominiert. So gibt es unter Peisistratos

ganz plötzlich eine athenische Kolonisationsbewegung, die dann
nach dem Sturz der Tyrannis wieder verebbt und hinter den

inneren Auseinandersetzungen zurücktritt, die zur kleisthenischen

Reform führen. Die Seepolitik des Themistokles besass also

Anknüpfungspunkte in der älteren Zeit. Ganz entsprechend muss

man also doch wohl auch im mittleren und späten 5. Jh., als

die Tagespolitik dem inneren Kampf der Griechen stärker

zugewandt war als dem Verhältnis zum persischen Osten, mit
einem Fortleben der Vorstellungen aus der Zeit des Persersturmes

rechnen. Die attischen Grabreden zeigen das überdies deutlich

genug. Sie operieren mit der Antithese Hellenen-Barbaren, wie
sie in der Zeit der Perserkriege entstanden war, als mit einer
festen Grösse. In welchem Umfange der diplomatische und
kommerzielle Austausch mit dem Osten dieses Klischee
allmählich veränderte, darüber werden wir sicherlich im weiteren
Verlauf unserer Tagung etwas erfahren.

M. Reverdin: N'oublions pas que la grande confrontation
entre Grecs et Barbares que furent les guerres mediques a eu son

pendant occidental: la lutte des Grecs de Sicile et d'ltalie contre
la double menace etrusque et punique. Dans la Iere Pythique,

Pindare etablit entre les deux evenements un parallele saisissant.

D'un cote, Salamine et Piatee, de l'autre, Himera et Cumes. Ce

parallele, soit dit en passant, satisfait le gout inne qu'ont les

Grecs de la symetrie — gout que redete, on vient de le voir, la

fameuse carte d'Anaximandre.

Que les Grecs, menaces ä l'Est et ä l'Ouest, aient rassemble

leurs energies comme ils l'ont fait, qu'ils aient donne un contenu
et une force nouvelle au panhellenisme traditionnel ne saurait

nous etonner. II s'agissait pour eux, comme l'a dit Eschyle,
d'une lutte mettant en cause tout ce qu'ils etaient (Pers. 405:
vuv U7rep 7ravTCov aycov).

Dans ces conditions, on peut s'etonner que les reactions

6



74 DISCUSSION

contre ceux des Grecs — les Thessaliens, les Beotiens, d'autres

encore — qui firent cause commune avec les Perses n'aient pas
ete plus violentes; et aussi que la cohesion entre les principaux
allies, entre Sparte et Athenes, ait paru un moment ebranlee. Le
fait est certain: meme une fois le danger passe, les Grecs qui
avaient fait defection n'ont pas ete l'objet de represailles violentes

et massives.

M. Baldrj: I would like to make a further point affecting the

question how far the authors quoted by Herr Diller are typical
of the general view held in their time, how far the antithesis
between Greek and barbarian was present in the mind of the

ordinary Greek or entered into his life. It must not be forgotten
that the chief means whereby the Greek made contacts with the

barbarian was slavery. For the most part the Greeks met the

barbarian not on the frontiers of the Greek world, not in Persia

or in the Carthaginian West, but as a slave in his own home, or
on the land, or in the workshop. There is a parallel here with
the position of the white man in Southern Africa, who probably
never meets the coloured man or the black man on equal terms,
but knows him only as a servant, and so easily forms a picture
of him as someone by nature inferior, lacking in intelligence and

enterprise. There may be little reference to this contact between

Greek and non-Greek in the surviving literature, but I suggest
that it must have played a large part in determining the ordinary
Greek's idea of the barbarian and in encouraging his contempt
for him as an inferior being.

M. Kwapong: I would only add a qualification to the analogy
from slavery in later times. The ordinary slaves the Greeks

encountered in their daily lives were only different in language
and culture (logos) and not in colour. Hence they could, and

did, acquire this Greek culture by long residence in Greece. It
was very difficult to distinguish the domestic slave at least from
the ordinary Greek in clothes, language etc., at any rate in
Athens, if the Old Oligarch's complaints about the arrogance
of slaves in Athens may be taken as a guide. But of course the



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 75

slave was still a slave and inferior, as the example of the many

runaway slaves during the Decelean war testifies and the theories

of Plato and Aristotle on natural slavery illustrate.

M. Diller: Aus der ganz richtigen Beobachtung von Herrn
Baldry, dass die meisten Griechen Barbaren in ihrem privaten
Bereich als Sklaven kennen lernten, erklären sich solche

Äusserungen wie die der Aulischen Iphigenie, dass den Hellenen das

Herrschen, den Barbaren das Dienen zukomme (1400 f.). Auch die

Aussagen des Aristoteles über den sklavischen Charakter der
Barbaren haben ihren ersten Ursprung in diesen einfachen

Tatsachen.

M. Kwapong: It would appear that the further outwards one

proceeds from Greece, the better the possibilities for friendly
relations between the Greek colonies and the peoples among
whom they settled became. An example may be taken from
the situation in Cyrene in the fourth century B.C. where we learn

from the Diagramma of Ptolemy I (S.E.G. IX, I) that children of
a Greek father and a Libyan mother were to be regarded as

citizens and included in the Politeuma of Cyrene. We learn

from Aristotle's Politics (VI, 2 1319^2) that here the democratic
members had departed from the strict orthodox Greek practice
and had flooded the citizen body with these half-castes (vo0oi

7rpo5 p,Y)Tpo<;) to secure their own ends. And it was this situation

to which Ptolemy gave recognition in his Diagramma.
The law introduced by Pericles in 451 restricting the citizenship

to only people who had both Athenian mothers and fathers

was more in accord with the normal Greek practice and, as we
see in Cyrene, it was remoteness from the mother-country and

the shortage of women in the colonies which led to intermarriage
and hence a relaxation of Greek exclusiveness. These factors

would support the view, then, that relations tended to be better
the further one proceeded from the Greek mainland.

M. Baldry: I would add one qualification to what Mr. Kwapong
has said. It is true that contact between Greek and non-Greek

on equal terms was more common on the fringes of the Greek



76 DISCUSSION

world, and that often the result must have been a weakening of
the antithesis between them. But of course the opposite could
also happen: where the Greeks in such areas felt themselves or
their way of life threatened by the power of their barbarian neighbours,

they were likely to draw together in defence of their
Hellenism and to become more rigidly Hellenic in their ways
and ideas than the Greeks of central Greece. To draw a parallel
again with Africa, they could develop a «settler mentality».
This certainly seems to have been a common phenomenon in
Hellenistic times.

M. Dihle: Ich glaube, dass man zeigen kann, wie Herodot die

Eigenart von Hellenen und Barbaren nicht nur im Sinne der

jonischen Ethnographie naturwissenschaftlich, sondern darüber
hinaus historisch-soziologisch zu erklären vermag. Im Demarat-

dialog führt Demarat zunächst aus, dass Griechenland seinen

Bewohnern eine ärmliche Umwelt biete und sie darum zur
klugen Findigkeit und zur Bewahrung ihrer Freiheit anleite, den

Voraussetzungen griechischer Tüchtigkeit. Weshalb denn die

Spartaner es mit jedem, auch dem zahlenmässig weit überlegenen

Gegner aufnehmen könnten. Xerxes versteht das im Sinne

jonisch-naturwissenschaftlicher Anthropologie, denn er sagt,
der einzelne Spartaner könne doch trotz dieser Bedingungen
unmöglich so tüchtig sein, dass er es mit zehn Soldaten der

persischen Königsgarde aufnehme. Xerxes versteht also die

zwar nicht naturgegebene aber doch durch die natürliche Umwelt
bedingte Tüchtigkeit als Eigenschaft des Individuums, das

« besser als seine Natur» wird — ganz wie der Autor IIspl depwv...
Diese Auffassung des Xerxes wird von Herodot-Demarat

korrigiert: Nicht als Einzelkämpfer, sondern nur in der

Formation sind die Spartaner derart überlegen. Die durch den

vopo? herbeigeführte Steigerung menschlicher Leistungsfähigkeit
ist kein natürliches sondern ein soziales Phänomen und kann

darum nicht am Individuum beobachtet werden.

M. Diller: Glauben Sie wirklich, dass in der Demaratrede
schon eine naturwissenschaftliche Theorie vorausgesetzt wird



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 77

M. Dihle: Ich glaube in der Tat, dass Herodot hier
eine bereits vorliegende naturwissenschaftlich-anthropologische
Theorie korrigiert. Schneidet man nämlich die letzte Replik
des Demarat ab, ergibt sich ein durchaus verständlicher Dialog
im Sinne einer solchen Theorie. Damit ist natürlich nicht
bewiesen, dass gerade die Schrift von der Umwelt älter ist als

Herodot. Dass aber Herodot überhaupt auf
ethnographischanthropologische Theorien aus dem Bereich der jonischen
Wissenschaft zurückgreift, ist wohl nicht unwahrscheinlich.

Die Ansicht, dass die griechische eroqjta und eXeo0epia

ursächlich mit der Armut des Landes zusammenhängt, würde
ich aus dem Ausdruck tcvlt] äs! E,uvxpocpo? herauslesen, wobei
ich zugebe, dass diese Interpretation vielleicht durch Ausdrücke
der philosophischen Anthropologie des Hellenismus wie <puaiq

cruvY)0s!a ouvTsOpapptivv) u.ä. suggeriert sein mag.
M. Diller: Ich habe nach wie vor Bedenken dagegen, dass

die Armut hier (VII, 102, 1) als Ursache der <10917] angesehen
werden soll. Ich würde eher eine einfache Feststellung der
Phänomene annehmen: Die Griechen leben zwar in einem armen
Land, aber sie verfügen über <70917], mit deren Hilfe sie die Armut
abwehren können. Vielleicht könnte man zur Unterstützung
Ihrer Ansicht IX, 122, 3 heranziehen, wo Kyros dem Vorschlag
des Artembares ablehnt, die Perser in ein reicheres Land
umzusiedeln: Dann werde ohne Zweifel ihre Kriegstüchtigkeit
nachlassen: oü ydp tl T7)<; ax>ir\q yy\q elvocl xaprcov ts 0«fAa<7TÖv

9Üeiv xai «vSpa<; äya0oi><; rä 7toXsfi.ia.

Aber auch in diesem Fall bin ich nicht sicher, ob man eine

naturwissenschaftliche Theorie voraussetzen darf, trotz gewisser
Ähnlichkeiten mit dem letzten Kapitel der Schrift von der

Umwelt. Und wenn wirklich an beiden Stellen verwandte Theorien

vorliegen sollten, würde ich eine direkte literarische

Beziehung jedenfalls ausschliessen.

M. Dihle: Wie im Denken Herodots die gewiss entscheidend

wichtige Antithese Hellenen-Barbaren in einer übergreifenden,
alle Menschen umfassenden Ordnung aufgehoben ist, zeigt sich



7« DISCUSSION

auch darin, dass er Barbaren wie Kroisos oder Xerxes mit völliger
Selbstverständlichkeit die Probleme diskutieren lässt, die für die

Griechen seiner Zeit fundamentale Bedeutung besassen und als

schlechthin menschlich erkannt wurden. So erscheint zum
Beispiel in der Adrastos-Geschichte die ganze Stufenfolge, die

griechisches Denken im Ringen um den Schuldbegriff bis hin
zur Tragödie durchlaufen hat: Am Anfang die alte, Schuld und

Haftung nicht unterscheidende Vorstellung, nach der der

landflüchtige Totschläger nur der rituellen Entsühnung bedarf, in
der Mitte die von Kroisos ausdrücklich getroffene moderne

Unterscheidung zwischen Vorsätzlichkeit und Unvorsätzlichkeit

(vgl. Plut. Per. 36; Ps. Antiph. Tetr, 2), am Schluss die

«tragische» Sühne des Adrastos, den die juristische Exkulpierung
nicht befriedigt und der darum freiwillig in den Tod geht. Das

alles spielt sich im barbarischen Milieu ab.

M. Reverdin: II n'y a rien lä d'etonnant si l'on songe que la

tragedie a si souvent mis en scene des Barbares, parfois caracte-
rises comme tels par leur costumes, exprimant des sentiments

grecs, reagissant comme des Grecs devant l'evenement. Cela est

vrai surtout pour Euripide. Affuble ä l'orientale — ä la perse
semble-t-il —, ses Troyens raisonnent et s'expriment comme
des Grecs La chose est vraie egalement, mais ä un moindre

degre, pour Sophocle, et meme pour Eschyle. Pourquoi, des

lors, Herodote n'aurait-il pas prete ä Adraste et ä Cresus, un
langage, une vue du monde, une pensee plus helleniques que
barbares

M. Diller: In der Atys-Adrestos-Geschichte frappiert
vor allem die formale Verwandtschaft mit der Tragödie. Kroisos
ist während der ganzen Geschichte sozusagen « auf der Bühne ».

Während seines Gesprächs mit dem Boten der Myser kommt sein

Sohn darüber zu (iizzaepyzTv.i) wie in einem tragischen iizzia-
oStov. Als der Bote mit der Meldung des Unheils eingetroffen
ist, flucht Kroisos dem Zeus xafldpmoq und sToupvyoc; als dem

Gott, der das Unheil hätte verhindern müssen und es doch

herbeigeführt hat. Das erinnert an die aischyleische Thetis, die in



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 79

Apollon den Gott anklagt, der ihrer Ehe Glück prophezeite und

nun den dieser Ehe entsprossenen Sohn erschlug (Plat. Resp.

383 a — c). Und als zuletzt der unschuldig-schuldige Adrestos
wieder vor Kroisos steht, spricht dieser ihn mit Worten von der

Verantwortung frei, die freilich nicht an die Tragödie, sondern

an den Priamos der Ilias erinnern (III, 162 ff.): nicht du bist mir
für dieses Unheil verantwortlich, sondern einer von den Göttern.
Es liesse sich noch auf vieles andere hinweisen, vor allem natürlich
auf die trügerische menschliche Klugheit, die in Kroisos dem

vorausgesagten Unglück zu entgehen versucht, in Atys es

missdeutet. Es wäre sehr reizvoll, das weiter auszuführen. Hier
müssen diese Andeutungen genügen.

M. Dihle: Sie hatten, Plerr Diller, gelegentlich mit vollem
Recht auf die besondere Offenheit der kleinasiatischen Griechen

gegenüber den fremden Völkern hingewiesen und dann

hinzugefügt, dass diese Offenheit auch nach den Perserkriegen bewahrt
blieb, wobei Sie wohl an Elerodot und seine Reiselust gedacht
haben. Nun erleidet die kommerzielle Position der anatolischen

Griechenstädte wohl schon bald nach den Perserkriegen infolge
der Abriegelung vom Osten erhebliche Beeinträchtigungen.
Und wenn Herodots Reisen nach Syrien und Ägypten auch zeigen

können, dass es offenbar leicht war, dorthin zu gelangen, so

haben wir doch eigentlich keine Anzeichen dafür, dass viele

Jonier oder andere Griechen in der Zeit Herodots wie er aus

Interesse an der Fremde solche Reisen auch tatsächlich
unternahmen. Es fragt sich also, wie weit Herodots ausgeprägtes
Interesse an der Fremde in mancher Hinsicht nicht doch ein
Anachronismus ist, wie weit wir ihn unter diesem Aspekt als

Nachfahren der alten Jonier betrachten müssen. Nicht zufällig
setzt er sich in ethnographischen und geographischen Fragen
häufig mit Hekataios auseinander, also einem Autor, der immerhin

etwa zwei Generationen älter ist als er. Gehört nicht deshalb

die extreme Aufgeschlossenheit Herodots gegenüber der fremden
Welt eher ihm persönlich als seiner Zeit

M. Diller: Ich gestehe, dass ich selbst nur zögernd davon



8o DISCUSSION

sprach, dass die Möglichkeiten des Zugangs zu einem grossen
Teil der Welt, die das Perserreich bot, auch nach den

Perserkriegen von den Griechen noch ebenso wie vorher ausgenutzt
wurden. Vielleicht war Herodot wirklich eine späte
Ausnahmeerscheinung.

M. Baldrj: There is a point in this connexion on which I
would be grateful for some clarification from Herr Diller. It
is in Herodotus that we find some of our main evidence for the

development of Greek hostility towards the barbarian; and yet
Herodotus also presents the barbarian peoples alongside the
Greeks as part of the whole human world. Is there any inconsistency

between these two sides of Herodotus' outlook Is
there any conflict here

M. Diller: Ich würde bei Herodot keinen Widerspruch
zwischen seiner Weltoffenheit und seiner Einsicht in die

Notwendigkeit des Gegensatzes Hellenen-Barbaren sehen. Dieser

Gegensatz gehört für ihn ebenso in die Weltordnung wie in
Aischylos' Persern, und die Weltordnung wird durch ihn ebenso

wenig aufgehoben wie durch andere tiefe Gegensätze in aischy-
leischen oder sophokleischen Tragödien.

M. Baldrj: I agree; and I suppose this means that we must

say that the antithesis between Greek and barbarian was never

strong enough, at any rate in the mind of Herodotus, to overcome

or break down that wider sense of the unity of the human lot
which we find in Homer and which Herodotus retains.

M. Reverdin: M. Baldry remarque que les guerres mediques,
et l'antithese Grecs-Barbares ne paraissent pas avoir ebranle chez

Herodote la conviction que l'humanite est une. On pourrait
ajouter, en guise de parallele, que le microcosme grec, ä 1'epoque

ou ecrivait Herodote, etait lui aussi divise, que des cites hostiles

se dressaient les unes contre les autres, et que pourtant, jamais
l'hellenisme n'a doute de son unite.

M. Diller: Ich darf hierzu nur noch einmal an die beiden
Schwestern im Traum der Atossa erinnern, die Xerxes frevelnd
unter ein Joch zu spannen trachtet.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 8 I

M. Reverdin: Sans doute. Mais ni Herodote, ni Eschyle n'ont
une vue profane des choses. Le conflit entre Grecs et Barbares

s'inscrit pour eux dans l'ordre universel tel que l'ont voulu les

dieux. Leur vision et leur explication des evenements est encore

religieuse. On peut meme affirmer, je crois, que sous ce rapport
Herodote est en retard sur son temps.

M. Peremans: M. Reverdin souligne ä bon droit la tendance

theocentrique d'Herodote et d'Eschyle. Car ces auteurs insistent
ä de nombreuses reprises sur l'intervention divine, se distinguant
ainsi clairement d'un historien comme Thucydide, dont l'inter-
pretation des evenements en anthropocentrique.

Cette nouvelle tendance semble dejä s'annoncer dans certains

textes d'Eschyle, par exemple dans un passage fameux des

Perses (vers 361-2), oü il fait dire par le messager ä Atossa en

parlant de Xerxes:

o 8' söduq ox; rjxouazv 01» £uvsl<; SoXov

"EXXyjvo? ävSpo? oi»Se tov 0ecov cp0ovov.

La ruse de Themistocle et la jalousie des dieux sont mises

sur le meme pied. Eschyle semble tenir compte aussi bien de

l'element humain que de l'intervention divine pour expliquer le

resultat final. Les dieux ne sont pas seuls; l'homme collabore

avec eux, en attendant que son role devienne de plus en plus

important.
M. Diller: Ich kann Herodot keinesfalls stärker theologisch

orientiert finden als Aischylos. Es finden sich doch auch viele

ausgesprochen rationalistische Erklärungen in seinem Werk. Im
Botenbericht der Perser, 353 ff., spielt Aischylos auf die List des

Themistokles an, der den Sikinnos zu den Persern schickte, um
sie zum Angriff auf die Griechen zu veranlassen (vgl. Hdt. VIII,
75). Diese List war natürlich in Athen allgemein bekannt, und

wenn der Bote bei Aischylos sie so deutet, dass mit dem Unheil
ein dcXacTTwp 1) xaxb? Satpcov begann, so ist das doch viel mehr

eine Dämonisierung und Theologisierung als eine Vermensch-



82 DISCUSSION

lichung. Dass der Gott sich des Menschen als Mittel zur
Verwirklichung seiner Pläne bedient, gilt als selbstverständlich

und hat gerade bei Aischylos seine Parallelen (vgl. etwa Klytaim-
nestra in Agamemnon, 1500 ff.).


	Die Hellenen-Barbaren-Antithese im Zeitalter der Perserkriege

