Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 8 (1962)

Artikel: Die Hellenen-Barbaren-Antithese im Zeitalter der Perserkriege
Autor: Diller, Hans
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661072

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661072
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II
HANS DILLER

Die Hellenen-Barbaren-Antithese im Zeitalter
der Perserkriege






DIE HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE
IM ZEITALTER DER PERSERKRIEGE

MEemn Referat soll die Zeit behandeln, in der sich den
Griechen ihr Verhiltnis zu fremden Vélkern in einer Anti-
these von umfassender geschichtlicher Bedeutung darstellte,
in der Antithese Hellenen-Barbaren. Die grundsitzlichen
Voraussetzungen fiir die Bildung einer derartigen Antithese
hat Thukydides in seiner Archiologie gekennzeichnet. Er
stellt dort fest, dass Homer den Hellenennamen noch nicht
fur die Gesamtheit der Griechen gebraucht habe; deshalb
komme bei ihm auch die Antithese dazu, die Bezeichnung
Barbaren, noch nicht vor (I, 3, 3). Als Vorbedingung fiir die
Zusammenfassung der Griechen unter einem einzigen Namen
sieht er gemeinsame kriegerische Leistungen an (I, 3, 1; 4).
Damit kennzeichnet Thukydides eine Bewusstseinslage, die
in der Tat historisch von entscheidender Bedeutung ist. Von
einer auch im Namen zum Ausdruck kommenden Antithese
zwischen Hellenen und Batbaren (dvrimadov 2¢ &v 8vopx
amoxexpicbot) kann man erst von dem Augenblick an
reden, als die Hellenen den Nicht-Griechen in einer grossen
politisch-militirischen Aktion gegeniiberstanden und als
diese Barbaren in einem so umfassenden staatlichen Gebilde
zusammengefiigt waren, dass sie gegeniiber den Hellenen
gewissermassen die nicht-griechische Welt in ihrer Gesamt-
heit reprisentierten.

Thukydides macht seine Distinktionen nicht im Zusam-
menhang mit den Perserkriegen, sondern mit dem Troja-
nischen Krieg. Aber es ist deutlich, dass die darin skizzierten
Voraussetzungen in hervorragender Weise auf die Perser-
kriege, vor allem auf den Angriff des Xerxes gegen Grie-
chenland, zutreffen. In dieser Zeit gewinnt die Barbaren-
Bezeichnung den Sinn einer politischen Antithese zum Hel-
lenentum, den sie vorher nicht hatte. Denn zunichst stellt
die Bezeichnung ja nur das eine fest: Barbaren sind dieje-



40 H. DILLER

nigen, die eine unverstindliche Sprache reden?!. So finden
wir das Wort, wie gestern schon besprochen wurde, bei
seinem ersten Vorkommen in einer auf die Sprache hinwei-
senden Zusammensetzung in der Ilias (II, 867): die Kapeg
BapPapbpwvor reden « bar-bar». Auch in klassischer Zeit
bleibt der Bezug auf die Sprache immer lebendig. Sehr beliebt
sind Vergleiche barbarischen Sprechens mit den Lauten, die
die Végel von sich geben. Klytaimestra vermutet bei Kas-
sandra eine Barbaren-Sprache, die unverstindlich wie das
Zwitschern einer Schwalbe klingt (Aesch. A4g. 1050). Um-
gekehrt haben in Aristophanes’ Vogeln die bis dahin — mit
Schadewaldt zu reden — barbarisch « schnatternden» Vogel
mittlerweile menschliche — und das heisst: griechische —
Sprache gelernt (Ar. Ap. 199 f.). Der triballische Gott wird
dort mit seinem Gestammel ebenso licherlich gemacht wie
det skythische Polizist in den Thesmophoriazusen. In den
sophokleischen Trachinierinnen heissen die nicht griechisch
Redenden geradezu « sprachlos » (1060); wenn man jemanden
beleidigen will, bedauert man, seine barbarische Sprache
nicht verstehen zu konnen, und der so Eliminierte reagiert
entsprechend (Soph. A7 1263, 1289). Wen man nicht ver-
stehen kann, den hilt man auch gern fiir einen, der seiner-
seits unverstindig ist: « ungebildet» und « barbarisch» geht
in der Umgangssprache der Komddie Hand in Hand (Ar.
Niub. 492, Av. 1573). So transponierte schon Heraklits Wort
von den barbarischen Seelen der Menschen, die die Sprache
der Sinne nicht verstehen, das Unverstindliche in das Un-
verstindige (Vorsokr. 22 B 107).

Trotz solcher philosophischer Ubertragung wird man
sagen diirfen, dass dieser Gebrauch des Worts noch vor der
Reflexion liegt. Ahnlich unteflektierte Distinktionen wird

1 Fiir einen allgemeinen Uberblick ist immer noch in erster Linie das
Buch von J. Juruner, Hellenen und Barbaren, Das Etbe der Alten 8,
1923, heranzuziehen, fiir die urspriingliche Bedeutung der Barbaren-
bezeichnung vor allem S. 1 f.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 41

man bei vielen Volkern finden. Herodot berichtet z. B., dass
die Agyptet ein Aquivalent der Barbaren-Bezeichnung fiir
alle Fremdsprachigen hatten (II, 158, 5) 1. Aber die Griechen
sind eben bei dieser unreflektierten Distanzierung nicht
stehen geblieben. Gerade das Unverstindliche reizte sie zu
dem Bemiihen, es zu verstehen. Und wenn sie sich in ihrer
Umwelt umsahen, so stiessen sie ja keineswegs nur auf un-
verstindlich zwitschernde Vogel, auf arme Stumme oder auf
sich merkwiirdig gebirdende Wilde.

Was alles die Fremde ihnen in ihrer Frithzeit an Erleben
zubrachte, wie es sie ergriff und wie sie es ergriffen, davon
hat das Referat von Herrn Schwabl gehandelt. Gewiss gibt
es da die Begegnung mit den ganz Wilden, die sich ausser-
halb menschlicher Verkehrssitten stellen, wie der Polyphem
der Odyssee. Aber auf der anderen Seite steht die Ausein-
andersetzung mit Staaten und Gemeinschaften, die politisch
und kulturell ebenso hoch oder noch héher entwickelt sind
als die Griechen. Wenn von Menschen aus einer derartigen
Umgebung die Rede ist, so interessiert in der griechischen
Darstellung durchweg mehr als die Fremdheit die Beziehung
auf eine Gesetzlichkeit, der alle Menschen unterworfen sind.
Diese Zusammengehorigkeit im Menschlichen wird doch
immer der vorherrschende Eindruck von der Darstellung in
der Ilias bleiben, trotz aller Nuancen, die man — gewiss mit
Recht — dort zwischen Achaiern und Troern beobachtet
gefunden hat. Als dann den Griechen sich Agypten erschloss,
witrd schon frith jene Iuferpretatio graeca eingesetzt haben,
die vor allem im #gyptischen Kult die hellenischen Gotter
wiederfand.

1 Aller Wahtscheinlichkeit nach handelt es sich dabei nicht um ein
Missverstindnis des Berber-Namens durch Herodot (A. WIEDEMANN,
Herodots 2. Buch, 1890, 564), sondern um ein uns unbekanntes dgyp-
tisches Wort, das tatsichlich fremdsprachige Menschen bezeichnete,
vgl. LeGgraND, Hérodote 11 1936, 179 Anm. §5; van GRONINGEN, Hero-
dotus’ Historien, Comm. op Boek I-111, 1946, 198.



42 H. DILLER

Uber die besondere Form, die das entwickelte griechische
Selbstbewusstsein dieser Interpretation gegeben hat, wird
noch zu sprechen sein. Hier mochte ich zunichst nur darauf
hinweisen, wie stark die Geschichte eines anderen hochent-
wickelten Staates, mit dem die Griechen noch vor der Aus-
dehnung des Perserreichs in Beriihrung kamen, in ihrer Um-
setzung ins Personliche und damit in das Allgemein-Mensch-
liche geprigten Formen des griechischen Dichtens und
Denkens assimiliert wurde. Ich meine die Darstellung der
Geschichte der lydischen Konige bei Herodot. Herodot hat
allerdings einerseits den Kroisos in seine Atiologie der
hellenisch-barbarischen Auseinandersetzung einbezogen als
denjenigen Barbaren, der als erster, « von dem wir es wis-
sen», einen Teil der Griechen sich tributpflichtig machte,
einen anderen zu Bundesgenossen gewann (I, 6, 2). Er hat
aber andererseits ihn und sein Geschlecht unter ein Schicksal
gestellt, das in seiner Verflechtung von Schuld der Vor-
fahren und Heimsuchung der Nachkommen an die dschyle-
ische Tragddie erinnert (I, 13, 1; 91, 1). Weiter macht die
Erzihlung vom Fliichtling Adrestos, der von Kroisos auf-
genommen und entsithnt wird und durch einen Jagdunfall
den Kroisos-Sohn Atys totet, bis ins Szenarium hinein den
Eindruck, als werde eine attische Tragtdie nacherzihlt .
Und schliesslich wird der einsichtig gewordene Kroisos in
manchen Zigen dem Priamos und anderen homerischen
Gestalten angenihert. Es wire reizvoll, das im einzelnen zu
verfolgen; aber ich glaube, dass diese Andeutungen geniigen,
um zu zeigen, dass Herodot, der gerade diese tragisierenden

1 Auf motivische Ahnlichkeiten der Atys-Adrestos-Geschichte und
iiberhaupt des herodoteischen Kroisos-Logos mit attischen Tragédien
macht mit reichem Material H. FounvL, 7ragische Kunst bei Herodot,
Diss. Rostock 1913, 37 fl. aufmerksam; vgl. auch How-WeLLs, 4
Commentary on Herodotus I 1936, 71. — Barbarische Ziige findet im
Verhalten des Kroisos gegeniiber den griechischen Orakeln H. KLEES,
Studien gur griechischen Mantik, Diss. (masch.) Ttubingen 1958, 55 ff.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 45

und episierenden Ziige den Gestalten der lydischen Konige
ohne Zweifel von sich aus beigelegt hat, das Fremde nicht
ohne weiteres und in jedem Fall unter die Hellenen-Barbaren-
Antithese stellte, sondern nur dort, wo die geschichtliche
Konstellation ihn darauf hinwies.

Eine solche Lage trat ein, als im Jahre 546 Kroisos in dem
von ihm provozierten Krieg mit der neuen Macht des
Ostens, dem persisch-medischen Konigreich, unterlag und
seine Hauptstadt Sardes und sein Land vom Perserkonig
Kyros erobert wurde. Nun wurden die Griechen auf der
Ostseite der Agiis unmittelbare Nachbarn einer Macht, die
in den nichsten Jahrzehnten zum Rang eines Weltreiches
emporsteigen sollte. Kyros und seine Nachfolger eroberten
Babylonien und Agypten und stabilisierten das Persetrreich
im vorderen Orient. Auch die Griechen in Kleinasien und
auf einem Teil der Inseln wurden dem Reich einverleibt,
teils mit Gewalt, teils auf dem Umweg iiber innere Um-
wilzungen. Schliesslich unterwarf sich Dareios sogar auf
europiischem Boden das Gebiet am Hellespont, an der
Propontis und an der thrakischen Kiiste samt den dortigen
griechischen Siedlungen.

Wie die Griechen des Ostens diese Einbeziehung in das
persische Weltreich geistig verarbeiteten, darauf mdéchte ich
spater zuriickkommen. Zunidchst mochte ich nur daran
erinnern, wie das Vordringen der Perser zu grosseren krie-
gerischen Auseinandersetzungen mit den Griechen fiihrte, in
die nun auch die Griechen des Muttetlandes eingriffen, zu-
etst im jonischen Aufstand 500/494. Da waren die Athener
bekanntlich an der Eroberung und Verbrennung von Sardes
beteiligt. Die Unternehmung war schlecht vorbereitet und
unzureichend durchgefiihrt. Der Aufstand brach zusammen.
Die Perser dachten an Gegenmassnahmen, auch gegen
Griechenland selbst. Die Vorstosse des Dareios, die wohl
mehr Erkundungscharakter hatten, scheiterten am Athos
und bei Marathon, und dann kam der grosse, gut vorbetei-



44 H. DILLER

tete Feldzug des Xerxes, der mit einer riesigen Ubermacht
zu Land und zur See gegen Griechenland zog, wo es ver-
worren genug zuging., Man war sich ja keineswegs einig;
viele hielten es fiir richtiger, sich gleich zu unterwetfen, und
auch unter denen, die Widerstand leisten wollten, bestand
keine Einigkeit iiber den Ort und die strategischen Voraus-
setzungen der Verteidigung. Der Verlust des spartanischen
Elitekontingents unter Leonidas bei den Thermopylen war
vor allem psychologisch ein schwerer Schlag; Athen wurde
erobert und verwiistet. Und dann gelang doch das Wunder,
dass die Perser von den Griechen zunichst zur See im An-
gesicht der Stadt Athen unter der geistigen und strategischen
Fihrung der Athener bei Salamis und im nichsten Jahr ihr
Landheer, das den Schutz der Flotte nicht mehr hatte, bei
Platidd in — wenn auch nicht ganz reibungsloser — Zusam-
menarbeit der beiden fithrenden griechischen Michte ge-
schlagen wurde. Griechenland war frei, und die Perser
verloren sogar den grossten Teil der griechischen Inseln und
der Siedlungen in Kleinasien wieder.

Diese Ereignisse haben ganz selbstverstindlich das grie-
chische Geschichts- und Selbstbewusstein aufs tiefste beein-
flusst. Vor allem dort, wo man die schon verlorene Heimat-
stadt hinter den hélzernen Mauern der Schiffe verteidigt
und wiedergewonnen hatte, in Athen und seinem geistigen
Bannkreis, hat man lange dariiber reflektiert, wie es tibet-
haupt noch hatte gelingen konnen, das Schicksal zu wenden.
Diese Reflexion ist uns vor allem in zwei grossen Werken
des 5. Jahrhunderts tiberliefert worden, in der Persertragodie
des Aischylos aus dem Jahre 472 und in dem Geschichtswerk
des Herodot.

In diesen Werken zeigt die Antithese Hellenen-Barbaren
ihr neues politisches Gesicht. In der Mehrzahl der Fille bleibt
das Wort Barbaren auch jetzt wertfrei. Die auf die Sprache
bezogene Bedeutung bleibt zwar erhalten, sie tritt aber
zuriick, und wenn von den Perserkriegen die Rede ist, so



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 45

umfasst die Bezeichnung alle Vélker und ihre Angehorigen,
die den Griechen unter Fithrung des Perserkonigs als Feinde
gegeniibergetreten sind; daher wird sie dann besonders gern
fiir die Perser (auch kollektiv im Singular) und ihren Konig
gebraucht. Das ist eine Vereinfachung, die schon der rein
praktische Gebrauch nahe legt. Und es scheint fast, als ob
erst jetzt der Hellenenname auch seinerseits eine prignante
politische Bedeutung erhielte, wie schon Thukydides fest-
gestellt hatte. Er sagt ja in dem Zusammenhang, der uns
schon zu Anfang beschiftigte, dass bei Homer zunichst noch
nicht der Hellenenname fiir die Gesamtheit der vor Troja
kimpfenden Griechen gebraucht wird, sondern dass Homer
sie vielmehr Danaer, Argiver oder Achaier nennt. Auch das
waren Namen von Einzelstimmen und Stammesverbinden,
die dann fiir das Ganze gebraucht wurden. Ebenso ging es
mit dem Hellenennamen, der zunichst der Name eines thes-
salischen Stammes war. Allerdings stellt schon die Ilias die
Panhellenen mit den Achaiern und dann die Odyssee Hellas
und Argos so zusammen, dass man den Eindruck gewinnt,
der Hellenenname sei damals doch schon ziemlich weit vor-
gedrungen gewesen und die betreffenden homerischen Stellen
seien etwas archaisch stilisiert, wenn sie ihtm nur eine Teil-
funktion zubilligen.

Sicher ist der Panhellenenname dann bei Hesiod und
Archilochos, also spitestens seit 700, bezeugt; wenn noch
mit Nachdruck ITavénves gesagt wird, soll damit die
Ausweitung des urspriinglichen Stammesnamens ausge-
driickt werden, sicher nicht ein « allhellenischer » politischer
Anspruch. Den gab es damals natiirlich nicht. Das Gemein-
samkeitsgefiithl beruhte zunichst tibethaupt nicht auf poli-
tischen Faktoren, sondern — wie die Antithese zum Bar-
barennamen zeigt — auf der gemeinsam verstindlichen
Sprache und auf kultischen Tatsachen: die grossen kultischen
Spiele, vor allem die olympischen, waren nur Griechen zu-
ginglich (vgl. Hdt. V, 22 iiber Alexander von Makedonien),



46 H. DILLER

und schon im Anfang des 6. Jahrhunderts gibt es in Olympia
die Einrichtung der ‘EAlavodixau.

Thukydides” Aussage zeigt dann aber, wie selbstver-
stindlich man im 5. Jahrhundert den Hellenen- und Barbaren-
begriff als politische Aussage aufeinander bezog, und das ist
ganz sicher seit den Perserkriegen so. Damals scheint auch
der Landesname Hellas eine spezifisch politisch-geogra-
phische Bedeutung erhalten zu haben: er bezeichnete dann
nicht so sehr alles Land, das von hellenisch sprechenden
Menschen bewohnt wird, als das griechische Mutterland
von Thessalien bis zur Peloponnes, das gegen den Zugriff
des Perserkonigs verteidigt worden wat.

Wie prigen sich die neuen geschichtlichen Erfahrungen
zunichst in den Tragodien des Aischylos aus?? Sie sind bei
ihm keineswegs auf das Perserdrama beschrinkt, sondern
treten auch in seinen anderen erhaltenen Tragddien hervor,
die ja alle aus der Zeit nach dem Xerxeskrieg stammen. In
den Sieben gegen Theben haben wir geradezu eine Um-
kehrung der Form, die wir an Herodots Kroisos-Erzidhlung
beobachteten, indem hier die Antithese aus dem Petserkrieg
auf den mythischen Kampf zwischen griechischen Stidten
iibertragen wird. Denn hier werden die Gotter angefleht,
sie mochten doch eine griechisch sprechende Stadt nicht
einem anders sprechenden Heer preisgeben (169 f., vgl. 72;
anders 324), und die Pferde der angreifenden Feinde schnau-
ben in barbarischer Melodie (463). Das Auftreten von Bar-
baren witd hochst anschaulich gemacht, nicht nur in den
Persern, sondern auch in den Hiketiden, wo der Chor der
dgyptischen Midchen im Zentrum der Handlung steht.
Aischylos lisst gern in die Lieder solcher Chére Worte
einfliessen, die gerade noch griechisch verstindlich sind, aber
doch einen fremdartigen Eindruck machen 2. Es bleibt aber
nicht bei der Form der Ausserung. In den Hiketiden tritt

1 Vgl. dazu jetzt Helen H. Bacon, Barbarians in Greek Tragedy, 1961,
15 ff. 2 Vgl. W. Kranz, Stasimon, 1933, 75 fl. besonders 81 f.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 47

ein dgyptischer Herold mit Gefolge auf, der die Agypte-
rinnen aus dem griechischen Argos, wohin sie vor ihren
Vettern und Freiern geflohen sind, zuriickholen soll. Er ver-
sucht das in roher, stammelnder Sprache, ohne Riicksicht
auf das Asylrecht, das die griechischen Goétter gewihren
(893 £.; 931 £.), und kann vom griechischen Konig des Landes
nur mit Gewalt von weitetem Frevel zuriickgehalten werden.

Man konnte das als den Ubergriff eines beliebigen,
ricksichtslosen Feindes deuten, wie ihn gewiss auch ein
Grieche in dhnlicher Lage begehen konnte. Aber das Ubet-
treten der von den Goéttern und Menschen gesetzten Grenzen,
der Bruch der giltigen Ordnung wird von Aischylos als
spezifisch barbarisch dargestellt. Die dgyptischen Midchen
stellen, bevor sie dem barbarischen Ubergriff des Herolds
zum Opfer zu fallen drohen, selbst ein dhnliches Ansinnen
an den griechischen Konig Pelasgos, in einer gemissigteren
Weise, die aber dafiir um so grossere prinzipielle Bedeutung
hat. Sie haben sich an die Altire vor der Stadt gefliichtet
und verlangen, dass der Konig ihnen nun in der Stadt Asyl
gewihre. Er verweist auf die demokratische Ordnung seines
Staates, die ihm keinen selbstherrlichen Entschluss erlaubt;
sie aber schieben ihm allein die Entscheidung und die Ver-
antwortung zu (370):

« Du bist die Stadt, du das gesamte Volk!
Du unrichtbarer Hert!
Den Altar nennst du dein, des Landes Herd;
Alleinherr mit dem Auge, wenn du winkst,
Alleinherr mit dem Szepter, das du schwingst, —
Dein ist die Macht!»
(Nach der Ubersetzung von Droysen.)

Nach ihren barbarischen, unhellenischen Vorstellungen
liegt die politische Macht bei Einem. Derselbe Gegensatz
wird im Agamemnon aufgerissen. Klytaimestra empfingt
ihren aus Troja heimkehrenden Mann, dessen Ermordung



48 H. DILLER

sie nur zu gut vorbereitet hat, mit tiiberschwinglich preisen-
der Rede und sichtbarem Prunk. Sie lisst einen Purpur-
teppich ausbreiten, auf dem er, nachdem er vom Wagen
gestiegen ist, ins Haus gehen soll. Agamemnon durchschaut
den Anschlag nicht, aber sein hellenisches Empfinden straubt
sich gegen die barbarische Huldigung und tibermenschliche
Ehrung, die er annehmen soll; sie wiirde ihn aus der giiltigen
Otrdnung, die solches nur den Goéttern zugesteht, heraus-
heben und ihn dem Neid und daraus folgendem Unbheil aus-
setzen. Klytaimestra fragt, ob wohl Priamos im Fall seines
Sieges einen solchen Triumph verschmiht hitte, und Aga-
memnon gibt zu, dass der Barbar ihn gewiss angenommen
hitte. Und da er nachgibt, schreitet der Konig nun in der
Tat auf der Purpurdecke in den Tod, der im Hause auf ihn
wartet.

Noch bevor der Mord drinnen vollzogen ist, wird er
draussen auf der Bithne dem argivischen Chor prophezeit
von Kassandra, der Prophetin Apollons, die Agamemnon
aus Troja mitgebracht hat. In dieser Szene wird das Motiv
der barbarischen Unfidhigkeit, sich verstindlich zu machen,
in grossartiger Weise in sein Gegenteil verkehrt. Die Bar-
barin bleibt zundchst stumm, unmichtig der Sprache, wie
es scheint, und erregt damit Klytaimestras Ungeduld und
das Mitleid des Chors. Als aber auch Klytaimestra ins Haus
gegangen ist, um ihren Plan zu vollenden, entringt sich der
Prophetin die Aussage tiber das Unheil des Atridenhauses,
zuerst noch in unklaren Andeutungen, dann aber immer
deutlicher, bis ihre Verheissung nicht mehr « unter Schleiern
hervorblickt gleich det neuvermahlten Braut », sondern «wie
ein klarer Wind bei Sonnenaufgang dahinbraust» und alles
Furchtbare offenbart, was in diesem Hause schon vor sich
gegangen ist und noch vor sich gehen wird von dem Mahl
des Thyestes bis zur Ermordung Agamemnons und der Ver-
geltung durch den Muttermorder Orestes (1178 fL.). Aus
dem tierhaft verschlossenen Mund der Barbarin kommt also



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 49

die Wahrheit iiber den grossen Griechenkonig, der das
barbarische Troja besiegt hatte. Eine solche Aussage tiber
Schuld und Stihne enthilt die fiir alle Menschen giiltige
Wahrheit und steht iber dem Gegensatz Hellenen und
Barbaren.

Auch das Perserdrama enthilt ja viel mehr als die Dat-
stellung des nationalen Triumphs {iber den barbarischen
Feind. Auch diese Tragddie stellt vielmehr die immer wieder-
kehrende dschyleische Frage nach den Ursachen einer
menschlichen Katastrophe und versucht eine Antwort darauf,
und sie wird, wie auch immer wieder bei Aischylos, in der
Vetletzung der giiltigen Ordnung und dem dadurch be-
wirkten gottlichen Eingreifen gesehen. Es ist ja das Beson-
dere der Persertragidie, dass sie nicht bei den griechischen
Siegern, sondern bei den persischen Verlierern, am Konigs-
hof in Susa, spielt. Aischylos hatte dabei schon einen Vor-
ginger in Phrynichos, der 476 seine Phoinissen auffiihrte.
Auch sie zeigten die Wirkung det Nachricht von persischen
Niederlagen bei den Persern selbst. Der Chor bestand
wahrscheinlich aus den Frauen der auf der persischen
Flotte dienenden Phoiniker, also ganz unmittelbar Betrof-
fenen 1. Auch hier stand also die Klage im Mittelpunkt und
nicht der Triumph; wie weit Phrynichos auch in der Deutung
des Geschehens Aischylos schon vorangegangen war, kénnen
wir nicht mehr feststellen.

Gewiss kann nicht geleugnet werden, dass auch diese
indirekte Darstellung den ungeheuren Triumph der Griechen
und zumal der Athener bei Salamis eindrucksvoll durch-
scheinen lisst: die Macht des ausgezogenen Heeres, die
Mischung von Zuversicht und Angst bei den Zuriickge-
bliebenen, der Zusammenbruch nach der Nachricht von der
furchtbaren Niederlage werden sehr wirksam deutlich, und
das alles gipfelt schliesslich in der Riickkehr des geschlagenen
Xerxes, der einsam und vollig abgerissen auf die Biihne

1 Vel. Winamowrrz, Aischylos-Interpretationen 1914, 49.



50 H. DILLER

tritt und dem Chor als einziges Uberbleibsel von dem ganzen
Aufgebot nur noch seinen leeten Kocher vorzeigen kann —
auch der letzte Pfeil ist verschossen (1018 ff.).

Aber das eigentliche geistige Agens der Tragddie ist
doch die Frage nach dem Warum der Niederlage. Sie beginnt
mit der bangen Frage des Chors in der Parodos, ob nicht
in dem Gesetz des unaufhaltsamen Vorwirtsdringens, nach
dem die Perser angetreten zu sein scheinen und das sie auch
in diesen Krieg fiihrte, vielleicht ein géttlicher Trug stecke,
der sie in das Netz des Verderbens locken wolle. Sie setzt
sich fort im Traum der Konigin-Mutter, die ihren Sohn
beim Versuch, die dimonischen Frauen Asien und Hellas
unter ein Joch zu spannen, durch den Widerstand der
Hellenin stiirzen sah, und sie findet schliesslich ihre Antwort
durch den Geist des Dareios, der nach der Botschaft iiber
die Niederlage von der Konigin und dem Chor aus dem
Grabe beschworen wird.

Die Antwort des Dareios zeigt, dass die Angst vor der
Verblendung, die den Xerxes und seine Gefolgschaft ins
Netz lockte, berechtigt war. Von einem géttlichen Trug
darf allerdings nicht gesprochen werden, vielmehr von einer
Verkennung des gottlichen Willens aus menschlicher Kurz-
sichtigkeit und Ichbefangenheit. Diese liegt darin, dass
Xerxes die Weltordnung nur von barbarischen Voraus-
setzungen her gesehen hat. Diese bedeuten die unbeschrinkte
Verfiigung eines Einzigen, des gottgleichen Konigs, iiber
den blinden Gehorsam einer ungeheuren Zahl von Menschen
und tber unerschopflich scheinende materielle Mittel. Der
Ausbreitung solcher Verfiigungsgewalt scheinen keine
Grenzen gesetzt zu sein. Aber so ist die gottgewollte Welt-
ordnung nicht entworfen. In ihr gibt es ausser dem barbari-
schen einen hellenischen Bereich, in dem Menschen, in gerin-
gerer Zahl und mit geringeren materiellen Mitteln, nicht
unter dem Zwang eines Einzelnen, sondern in der Ordnung
der Freiheit leben. Der Versuch, die beiden Welten zusam-



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 51

menzuspannen, ist gegen die gottliche Ordnung und daher
zum Scheitern verurteilt. Das dichterische Bild des Jochs,
unter dem Xerxes’ Mutter das Vorhaben ihres Sohnes sah,
hat sein Widerspiel in der Wirklichkeit, da Xerxes, um mit
dem ILandheer nach Griechenland zu kommen und so
einen militdrisch dauerhaften Erfolg zu erringen, eine Schiffs-
briicke iiber den Hellespont schlagen und damit diesen Gott
des Meeres unterjochen musstel. Damit setzt sich der
widergottliche Plan in einer einzelnen Handlung unmittelbar
in einen Frevel an einem gottlichen Wesen um. Andere
Frevel, die Zerstorung griechischer Tempel und Gottet-
bilder, kommen hinzu. Aber sie sind nur Akzidenzien jener
der allgemeinen Weltordnung zuwiderlaufenden Grund-
absicht. Fiir sie hat Aischylos ausser dem Zusammenspannen
der Weltteile noch ein anderes, héchst eindrucksvolles Sym-
bol in einer Metapher gefunden: im Gegensatz zu Xerxes
habe Dareios sein Reich erhalten und gemehrt, ohne den
heimatlichen Herd zu verlassen und «ohne den Halys
zu Uberschreiten» (864 ff.) — jenen Halys, durch dessen
Uberschreitung einst Kroisos, auch er in Missdeutung des
gottlichen Willens, sein grosses Reich zerstort hatte. Diese
Auspielung verstand jeder Grieche. Grenziiberschreitung
und der Versuch, zu vereinigen, was von Natur nicht zu-
sammengehort, sind also die Ursachen fiir Xerxes’ Scheitern.
Dieses Handeln erwichst sicher — geradezu zwangsldufig —
aus der barbarischen Machtvollkommenheit des Einen, der
eben keine Grenzen gesetzt zu sein scheinen. Aber die
aschyleische Deutung verneint nur das Recht zu dieser
Uberschreitung, nicht aber die Existenzberechtigung der
barbarischen Lebensordnung als solcher, nicht einmal ihre
Ausdehnung auf Griechen schlechthin. In jenem riick-
schauenden Chorlied nach der Schicksalsdeutung durch den

1 Vel. J. G. HANSEN, Bildhafte Sprache des Aischylos, Diss. (masch.)
Kiel 1955, 22 ff.; K. DEICHGRABER, Die Perser des Aischylos, NGG

1940/1, 163.



52 H. DILLER

Schatten des Dareios wird die Fiille der griechischen Siedlun-
gen in Jonien, in Thrakien und auf den Inseln aufgezihlt, die
Dareios erobert hatte. Das war eben geschehen, ohne den
Halys zu iiberschreiten; es war in der Ordnung und hitte
so bleiben konnen, wenn Xerxes nicht die Frau, der Hellas
als Heimat zugefallen war, noch zu der Barbarin unter sein
Joch hitte spannen wollen. Diese beiden schonen, grossen
und wohlgekleideten Frauen aus dem Traum der Konigin
heissen ausdriicklich Schwestern aus demselben Stamm
(185 f.). Sie gehoren zusammen als Vertreterinnen der einen,
gefiigten Weltordnung, deren Verriickung nach der anderen,
der griechischen Seite gewiss ebensowenig zu billigen wire.

Man konnte vielleicht sagen, dass diese letzte Erwigung,
die bei Aischylos nach Lage der Dinge ja nicht ausdriicklich
ausgesprochen zu werden braucht, etwas an die Philosophie
des Fuchses tiber die sauren Trauben erinnert. Aber so ein-
fach ist es doch nicht. Das Perserreich hat im Anschluss an
die Niederlage im Xerxeskrieg im Lauf des Jahrhunderts
auch weiter Anzeichen erheblicher Schwiche gezeigt, z. B.
in Agypten, und die Griechen hatten manche Erfolge beim
Angriff auf seine Grenzen zu verzeichnen; und doch kénnen
wir feststellen, dass im 2. Drittel des Jahrhunderts im Werk
des Herodot das Bild von einer ganz ihnlich gestalteten
Weltordnung die Geschichtsauffassung beherrscht wie bei
Aischylos.

Auch Herodot sucht die Verantwortung (aitiy) fiir den
Ausbruch des Krieges zwischen Hellenen und Barbaren auf
der barbarischen Seite auf. Die Perser haben bei ihm, wie
schon erwihnt, einen Vorginger im Lyderkénig Kroisos,
der nach Herodots Erkundung als erster der Barbaren mit
ungerechten Handlungen gegen die Hellenen begann
(I, 5,3; 6, 1). An seine Stelle treten bald die Perser unter
Kyros, und nach der Unterwerfung der Jonier durch ihn,
der Inseln und der thrakischen Kiiste durch Dareios, dem
jonischen Austand und den missgliickten Strafexpeditionen



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 53

zum Athos und nach Marathon etleben wir die Motivation
des Xerxeszuges, dessen Darstellung das letzte Drittel von
Herodots Geschichte fiillt, am Anfang des 7. Buchs auf
der persischen Seite, am persischen Hof mit. Bei Herodot
spielt die Absicht, den Brand von Sardes und das Ungliick
von Marathon zu richen, eine noch mehr sichtbare Rolle als
bei Aischylos; aber auch die barbarische Selbstiiberschitzung
erscheint bel thm eher noch grosser. Die Unterwerfung von
Griechenland verheisst die Beugung aller Volker der Welt,
der Schuldigen und der Unschuldigen, unter das Joch der
Knechtschaft (VII, 8 y). Das Joch, das iber den Hellespont
gespannt wird, und das Joch, das den Volkern auferlegt
wird, erscheinen auch bei Herodot im Plan des Xerxes
nebeneinander (VIL, 8,3 1; 8,y 3). Der Frevel an der
Gottlichkeit des unterjochten Meeres wird bei Herodot
noch {iiberboten, da sein Xerxes den Hellespont sogar
geisseln lisst, als ein Sturm die erste Schiffsbriicke zerstort,
und dazu barbarische () und frevelhafte Worte spricht
(VIL, 35, 2; vgl. das Urteil des Themistokles VIII, 109, 3).
Auch Herodot sieht also wie Aischylos den Frevel gegen die
Gotter und das von ihnen gesetzte Recht als eine gefdhrliche
Moglichkeit des Barbarischen an. Neben den Frevel am
Hellespont und die Schindung griechischer Gotterbilder
tritt an anderer Stelle die Moglichkeit der Leichenschindung
am gefallenen Feind (IX, 78, 2; 79, 1). Allerdings bemerkt
Herodot selbst zu demjenigen Fall, an dem das von einem
erbitterten Griechen exemplifiziert wird, der Schindung von
Leonidas’ Leiche, dass Xerxes, seinem persénlichen Zorn
nachgebend, an Leonidas etwas getan habe, was sonst
keineswegs der persischen Gesinnung entsprach (VII, 238, 2).
Wir werden noch sehen, dass Herodot auch sonst einen
Unterschied macht zwischen konventionellen Schemata und
der Einsicht, zu der seine eigene Erkundung ihn gefihrt hat.

Noch in das von Aischylos bekannte Schema gehort die
Darstellung der persischen Selbstsicherheit, die sich auf



54 H. DILLER

die grosse Zahl und die straffe Disziplin des barbarischen
Heeres unter der Despotie eines Einzigen griindet. Sie wird
bei Herodot von Xerxes selbst ausgesprochen, und sie wird
beantwortet durch einen der nicht wenigen griechischen
Emigranten am persischen Hof, den Spartanerkonig Dema-
rat, der den Vorteilen der Masse und der Despotie die
griechische Freiheit gegeniiberstellt, die, statt vom Willen
eines Einzelnen, vom strengen, von allen anerkannten Gesetz
tegiert wird, das die Griechen zur Arete erzieht und sie
veranlasst, fir die Verteidigung eben dieser Freiheit zu
siegen oder zu fallen (VII, 102, 1; 104, 4/5).

Diese getroste Gesinnung, die in der Riuckschau den
Sieg im Xerxeskrieg verbiirgt zu haben schien, hat bei
Herodot gegeniiber Aischylos sogar noch eine Zuspitzung
erfahren, die man vielleicht schon eine Uberspitzung nennen
konnte. Sie geht in der Richtung, die Notwendigkeit einer
panhellenischen Einheitsfront gegen die Barbaren zu zeigen
und vor allem jeden Gedanken daran unmdoglich zu machen,
dass die Athener je aus dieser Einheitsfront hitten aus-
brechen konnen. Das wird etwa an der Mission des Make-
donenkonigs Alexander demonstriert, der im Winter 480/79,
zwischen Salamis und Platdd, die Athener auf die persische
Seite zu ziehen versucht. Da sind zugleich spartanische
Gesandte in Athen, die die Athener vor dem Teufelsbiindnis
mit den Barbaren warnen, denen bekanntlich Treue und
Wahrheit nichts gelte. Das gibt den Athenern glinzende
Gelegenheit, in ihrer Antwort ihre Treue zur Sache der
Hellenen, die mit ihnen « gleichen Blutes und gleicher
Sprache» sind, hervorzuheben (VIII, 142,5; 144,2). Ohne
Zweifel hat sich Herodot, der Freund des perikleischen
Athen, zu einer solchen Darstellung veranlasst gesehen aus
Sorge tber die zunehmend athenfeindliche Stimmung in
einem grossen Teil von Griechenland, die beim Ausbruch des
Peloponnesischen Krieges nach der Darstellung des Thuky-
dides geradezu zu einem Programm der Befreiung Griechen-



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 55

lands von der athenischen Gewaltherrschaft gefiihrt hat. Von
den Vetrdiensten Athens im Perserkrieg wollte man damals
nichts mehr wissen. Der Wunsch, dieser Stimmung entge-
genzutreten, hat Herodot auch zu seinem bedeutungsvollen,
direkt ausgesprochenen geschichtlichen Urteil veranlasst,
dass der Entschluss der Athener, den Widerstand bei Salamis
zu wagen, Griechenland gerettet habe (VI1I, 139).

Herodot ist nun aber weit davon entfernt, das, was er
vielleicht politisch als wiinschbar ansah, als tatsichlich ge-
schehen in die Vergangenheit zuriickzuprojizieren, also etwa
den Perserkrieg als eine grossartige panhellenische Leistung
unter der Fihrung Athens zu feiern, wie es dann die in
Athen tblichen Grabreden auf die Gefallenen taten, in denen
die Perserkriege in die Reihe der panhellenischen Unterneh-
mungen seit dem Trojanischen Krieg eingefiigt wurden.!
Das Bediitfnis nach panhellenischer Kompensation wurde
immer heftiger, je schlimmer die nationale Selbstzerflei-
schung wurde, die die Griechen sich im Peloponnesischen
Krieg antaten, und schliesslich riefen immer wieder sophi-
stische Deklamationen zum gemeinsamen Kampf der Hellenen
gegen die Barbaren auf, der des Herrschens wiirdigen, freien
Hellenen gegen die zur Sklaverei geborenen Barbaren, wie
man nun in schrecklicher Vereinfachung der Erfahrungen
aus den Perserkriegen formulierte. Die bedeutendste, aber
trotzdem immer wieder irgendwie verwunderlich bleibende
dichterische Ausgeburt dieses nun ganz ideologisch ge-
wordenen Programms ist die Aw#lische Iphigenie des Euri-
pides, die, ihre natiirliche Todesangst tiberwindend und das
ratlose und kleinlich berechnende Menschengewimmel um
sich beschimend, ihre Opferung in eigenem Entschluss zu
einem freiwilligen Opfer fir den Freiheitskampf der
Griechen gegen die Barbaren macht.

Was Herodot vom Verhiltnis der Hellenen zu den Bar-
baren sagt, ist von solcher politischer Ideologie weit ent-

1 Vgl. H. STRASBURGER, Hermes 86, 1958, 17 fI., besonders 23 ff.



56 H. DILLER

fernt. Er stellt ungeschminkt die Verworrenheit und die
Kleinlichkeit dar, mit der auf griechischer Seite der grosse
Kampf erwartet und schliesslich gefithrt wurde, so etwa als
man am Vorabend des Krieges ihn zu einem Kampf aller
Hellenen gegen die Barbaren in Ost und West zu machen und
den Tyrannen Gelon von Syrakus zum Verbiindeten zu ge-
winnen versuchte. Das scheiterte schon daran, dass Spartaner
und Athener einerseits, Gelon andererseits sich iiber die
Fihrung nicht einigen konnten (VII, 153 ff.). Wenn Herodot
sehr einprigsam von denen berichtet, die schon aus Hass
gegen die fithrenden griechischen Michte von vornherein
perserfreundlich gesinnt waren, wie Thebaner und Argiver,
oder die nur mithsam bei der Stange zu halten waren, wie
etwa Korinther und Aigineten und bisweilen sogar die
Spartaner, so konnte das noch sehr gut in die bisher gekenn-
zeichnete Konzeption passen, dass Herodot das Verdienst
der Athener um den Sieg iber die Perser hervorheben
wollte.

Aber er berichtet auch ohne Bedenken von kleinlichen
und hochst dubiosen Massnahmen der Athener selbst, vor
allem des grossen Mannes von Salamis, des Themistokles,
der doch vor allem den athenischen Widerstandswillen ver-
korpert (besonders VIII, 109, 5), und er berichtet auf der an-
deren Seite ebenso unbedenklich von grossziigigen Handlun-
gen des Despoten Xerxes, desselben Xerxes, der die Welt un-
terwerfen wollte und dadurch und dabei das géttliche Recht
vetletzte. Eine solche Geschichte ist z.B. die von Sperthias
und Bulis, die die Spartaner zur Sithne zu Xerxes schickten
dafiir, dass sie seine Gesandten, die die Unterwerfung
forderten, in einen Brunnen geworfen und getdtet hatten.
Xerxes nahm aus grosser Gesinnung diese Siithne nicht an;
denn er wollte nicht seinerseits durch Tétung der Sithnege-
sandten selbst die Verletzung des allgemeinen Menschen-
rechts auf sich nehmen, die et den Spartanern vorwarf, und
dadurch die Spartaner von ihrer Verantwortung befreien



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 57

(VIL,136,2). Die Aufrechnung von Schuld und Verdienst
zeigt freilich, dass die peyadoppocdvy, von der hier die
Rede ist, nicht einfach Grossmut ist: das wire peyatoduyio;
aber sie zeugt jedenfalls von klarer Ubersicht und enthiillt
nicht das Bild eines barbarischen Despoten und Wiiterichs.

Aber wir erhalten auch Berichte tiber unmittelbare mensch-
liche Kontakte zwischen Hellenen und Batbaren mitten
im Kriege, und keiner fithrt uns so ergreifend in einen
Bereich, in dem die Menschen iiber alle Fremdheit und
Feindschaft hinweg gemeinsam vor dem Schicksal und
seiner Unerbittlichkeit stehen, wie jene Geschichte von dem
Mahl, zu dem Attaginos aus dem den Persern verbiindeten
Theben vor der Schlacht bei Platid den Mardonios und 50
seiner persischen Offiziere mit so Thebanern geladen hatte.
Es ist sehr bezeichnend, dass das, was Herodot datiiber be-
richtet, nicht aus einer weit verbreiteten Ubeﬂieferung
stammt, sondern aus seiner personlichen Information, die er
einem Augen- und Ohrenzeugen verdankt. Dieser grie-
chische Zeuge berichtete Herodot, dass der Perser, der mit
ihm auf derselben Kline am selben Tische lag, ihm —in grie-
chischer Sprache! — die diistere Gewissheit vom bevorste-
henden Untergang des Mardonios-Heeres und von der
Unabwendbarkeit dieses Schicksals ausgesprochen habe:
«Was Gott verhingt hat, ist dem Menschen unméglich ab-
zuwenden; auch wenn man {iberzeugend spricht, will keiner
es glauben. In dieser festen Uberzeugung folgen viele von
uns Persern dem Heer, der Notwendigkeit verfallen. Das
schlimmste Leid unter Menschen ist dies, bei grosser Ein-
sicht ganz ohnmichtig zu sein.» (IX,16,4/5).

Diese Manifestation des Menschlichen dem gottbestimm-
ten Schicksal gegeniiber hat Herodot unmittelbar gepackt,
und wahthaftig nicht nur an dieser Stelle. Sie bestimmt in
unserem Fall wie in manchem anderen die Stellung des
Hellenen zum Barbaren im Atmosphirischen. Die Frage
ist, ob dieses Bewusstsein bei Herodot nur in solchen ge-

5



58 H. DILLER

legentlichen Ausserungen zutage tritt oder ob es vielleicht
auch bei ihm eine tragende Grundlage hat entsprechend
jener dschyleischen Aussage von den beiden Frauen, der
Barbarin und der Hellenin, die demselben Geschlecht ange-
horen.

In der Tat miissen wir auch bei Herodot fiir die Beant-
wortung der Frage von seinem Weltbild ausgehen, das
dafiir sogar noch viel mehr konstitutiv ist als bei Aischylos.
Er hat es ja auch viel ausfithrlicher und konkreter vor uns
entwotfen als Aischylos; der Kampf der Hellenen und
Barbaren ist bei ihm von vornherein in dieses Weltbild
hineingestellt, und seine Absicht ist von vornherein, nicht
nur vom Krieg zwischen Hellenen und Barbaren zu berich-
ten, sondern von den grossen Taten der beiden Menschen-
gruppen, die die Welt bewohnen.

Wenn Aischylos als geographische Begriffe Hellas und
Barbarenland (fiir das auch Asien eintreten kann) einander
gegeniiberstellt, so ist es bei Herodot Asien und Europa,
und er stellt ausdriicklich schon zu Anfang seines Werks bei
seiner Kritik der mythologischen Konstruktionen tiber die
Ursachen der Auseinandersetzungen zwischen Hellenen und
Barbaren fest, dass die Petser Asien und die es bewohnenden
Barbarenvolker fiir sich in Anspruch nehmen, wihrend sie
Europa und das Hellenenvolk als davon getrennt anerkennen
(1,4,4). Dementsprechend endet auch seine Geschichtsdar-
stellung mit der Vertreibung der Perser vom letzten Punkt,
den sie in Europa besetzt hatten, und dem schmihlichen
Ende eines Mannes, der die Konstruktion eines hellenischen
Ubergriffs nach Asien aus mythischer Zeit zum Votwand
fiir personliche eigenniitzige Bestrebungen benutzt hatte
(IX, 116,3; dhnliche Konstruktionen hatte auch Xetxes zur
Begriindung seines Kriegsplans herangezogen VII,11,4).

Das Weltbild, das Herodot trotz aller Kritik im einzelnen
hier und iberall in seinem Werk voraussetzt, geht auf die
jonische Wissenschaft zuriick, und zwar letzten Endes auf



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 59

Anaximander von Milet, dessen Lebenszeit in der Ubetliefe-
rung mit dem weltgeschichtlichen Datum der Eroberung
von Sardes durch die Perser verbunden ist (546)1. Die
Uberlieferung berichtet weiter von ihm, dass er ein Welt-
modell entwarf, das ein gutes Menschenalter spiter sein
Landsmann Hekataios ausgestaltete und durch eine Schrift,
die IlepioSoc vHg, etliuterte 2. Wie diese Weltkarte den
fiihrenden Personlichkeiten der Zeit zur Hand war und von
ihnen benutzt wurde, zeigt Herodots Darstellung vom Auf-
treten des Milesiers Aristagoras in Sparta, der dort dem
Konig Kleomenes mit seiner Hilfe das jonische Biindnis-
gesuch erlduterte (V,49,1). Dieses Modell stellte die Erde in
Form einer Sdulentrommel dar und auf ihrer kreisrunden
Obetfliche die von Menschen bewohnte Welt, womit der
Anschluss an das homerische Weltbild noch gewahrt war.
Wie bei Homer war sie bei den Joniern vom Okeanos um-
flossen. Die von ithm umgebene Landmasse zerfiel in vier
Sektoren, die durch Wassergrenzen getrennt waren, und
zwar der nordliche und siidliche Halbkreis von Westen
nach Osten durch das Mittelmeer und dessen Fortsetzung
iiber Hellespont-Propontis-Bosporos durch das Schwarze
Meer und eine konstruierte Wasserverbindung (Phasis) zum
Kaspischen Meer, das die Jonier sich als eine Bucht des
Okeanos dachten. Der siidliche Halbkreis bestand aus den
Sektoren Asien im Osten und Libyen im Westen, die durch
den Nil voneinander getrennt waren. Der nordliche Sektor
umfasste Europa, das durch den Ister (Donau) in 2 Sektoren
geteilt wurde.

Dieses Weltbild hat im 5. Jahrhundert ausser bei Herodot
vor allem in den geographisch-ethnographischen Ausfiih-
rungen der hippokratischen Schrift tiber die Umwelt wei-
tergewitkt (CMG 1 1, 67 fI.). Auch hier finden wir
die Welt in die grossen geographischen Komplexe Asien

' Vorsokr. 12 B 1 (DK I8 81, 19 mit Anm.). 2 Vgl. F. Jacosy, RE
VII, 1912, 2690 f.



6o H. DILLER

und Buropa aufgeteilt, als deren Anhingsel die Linder im
Siiden und im Notden, Libyen-Agypten und das Skythen-
land, erscheinen. Abgesehen von geographischen Verschie-
bungen, die aus der Nord-Siud-Gegeniiberstellung eine
solche zwischen Ost und West machen, ist fiir unsere
Fragestellung besonders wichtig, dass die Antithese zwischen
Hellenen und Barbaren noch mehr als bei Herodot hinter
detjenigen zwischen Asien und Europa zuriicktritt. An der
einzigen Stelle, wo von Hellenen und Barbaren die Rede ist,
sind beide der gleichen Gesetzlichkeit unterworfen: die
politische Despotie macht sie feige, die politische Freiheit
lisst sie tapfer sein (Kap. 16, S. 71, 3 f.). Politische Lebens-
form, Volkscharakter und Volkszugehorigkeit sind also
nicht wie in der Demarat-Rede bei Herodot eindeutig nach
einem bestimmten Schema festgelegt, sondern nach den
jeweiligen realen Gegebenheiten aufteilbar. Andererseits
ist in der Schrift von der Umwelt nicht nur die somatische,
sondern auch die psychische Eigenart der Bevilkerung von
der klimatischen und physikalischen Beschaffenheit des
Landes abhingig gemacht. Die Folgerungen fallen in
physischer Hinsicht ebenso giinstig fiir Asien wie in psy-
chischer positiv fiir Europa aus: denn das gleichmissige Klima
Asiens erzeugt schone, grosse und gesunde Menschen, abet
Feigheit und Lissigkeit, das unausgeglichene Klima Euro-
pas bringt physisch weniger gut ausgestattete, aber aktive,
tapfere und unabhingige Menschen hervor (Kap. 12;16; 23).
Damit ist zum ersten Mal eine naturwissenschaftliche Theorie
iiber die Griinde der Superioritit und Inferioritdt bestimmter
Volker und Rassen entwickelt, wie sie dann im 4. Jahr-
hundert, etwa in Aristoteles’ Politik, eine so wichtige Rolle
spielt 1. Dort wird bekanntlich—im Anschluss an platonische

1 Vgl. auch JuruNERr, Hellenen und Barbaren, 16. 26 f. F. HEINIMANN,
Nomos und Physis, 1945, der Aer. noch vor 430 datiert, lehnt die An-
nahme einer Abhingigkeit der Schrift von Herodot ab (172 ff. 206).
Auch wenn man eine solche nicht annimmt (vgl. auch Verf., Wander-



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 61

Psychologie (Resp. 435 e f.) — eine Dreiteilung durchge-
fithrt, indem die Griechen in die richtige Mitte zwischen
asiatischen und europiischen Barbaren gestellt werden (Pol.
IV 7. 1327 & 20 ff).

Dass das jonische Weltbild, das einem strengen geometri-
schen Konstruktivismus entsprang, immer wieder mit den
Tatsachen in Konflikt kommen musste, ist klar. Herodot
iibt schirfste Kritik an ihm und seinen Konstruktionen, z.B.
an der Teilung Asiens und Afrikas durch den Nil, die die
Zugehorigkeit und Einheit Agyptens problematisch macht
(11, 16), oder an der Vorstellung vom Okeanos, der die Erde
wie ein Kreis umfliesst (IV,36,2), und daran, dass Asien
(einschliesslich Libyen) ebenso gross sein soll wie Eutopa
(IV, 42,1; 45,1).

Wichtiger als diese wenn auch noch so grossen Ab-
weichungen ist die Feststellung, dass Herodots Weltbetrach-
tung dem Geist, der jenes Weltbild schuf, verwandt und
verpflichtet ist. Dieser Geist der griechisch bewohnten klein-
asiatischen Kiiste, der ja auch Herodot entstammt, hat auf
die Eroberung durch die Perser nicht durch Abschliessung
geantwortet, sondern sich durch dieses Ereignis die Welt
noch weiter offnen lassen, als sie schon dutch die Bezie-
hungen nach Lydien und Agypten offen gestanden hatte.

Von Anaximanders Leben wissen wir zu wenig, um be-
haupten zu konnen, dass schon beim Entwurf seines Welt-
modells die Einbeziehung Joniens in die Sphire des persi-
schen Weltreichs Pate gestanden hitte. Fir Hekataios’
Qraxpifwotg ist es sicherl. Herodot berichtet, wie Heka-
taios die Jonier vor dem geplanten Aufstand warnte, indem
er ihnen alle Volker aufzihlte, die der Grosskonig be-

argt und Aitiologe, Phil. Suppl. 26, 3, 1934, 88), witd man die Schrift
mit ihrer grosseren Eantfernung von der Hellenen-Barbaren-Antithese
der Perserkriege und als ersten Versuch einer naturwissenschaftlichen
Begriindung empirisch festgestellter Volkseigentiimlichkeiten einer
spiteren geistigen Entwicklungsstufe zuweisen. * Vgl. F. Jacosy,
RE VII 1912, 2688 f.



62 H. DILLER

herrschte (V,36,2). In seiner Ilepiodogc v%¢ hat er diese
Volker des Perserreichs beschrieben, aber auch alle anderen
in BEuropa und Afrika, tiber die er etwas erfahren konnte.
Ihre Gewohnheiten, etwa ihre Ttrachten, hat er sich und
anderen dadurch klar zu machen versucht, dass er sie mit
anderen Volkern verglich, die weniger bekannten moglichst
mit bekannteren (FGH 1 F 284. 287). Viele seiner Mitteilun-
gen werden auf indirekter Kunde beruhen, aber ganz sicher
ist er auch selbst gereist und hat Erfahrungen gesammelt.

Durch Herodot wissen wir, dass et in Agypten war und
dass er dort erfahren musste, dass die griechische Geschichte,
die sich innerhalb von wenigen Generationen an die mytho-
logische Ara ankniipfte und damit vom Menschlichen auf
das Gottliche zuriickging, unglaubhaft kurzlebig war im
Vergleich zu den geschichtlichen Erfahrungen der Agypter
(I, 143) 1. Wer Augen und Ohren auftat, konnte Erfah-
rungen sammeln, die seine iiberkommenen Vorstellungen
vom Miteinanderleben der Menschen in der Welt und in der
Geschichte véllig umgestalteten. Denn die kleinasiatischen
Griechen waren nun Biirger eines Weltreichs geworden, das
die Welt fiir sie tiberschaubar und zuginglich machte, und
diese Zuginglichkeit blieb fur die Willigen auch bestehen,
nachdem ihre Heimat wieder vom Perserreich abgetrennt
worden war. Herodot jedenfalls war ebenso bereit, von
diesen Moglichkeiten Gebrauch zu machen, wie vor ihm
Hekataios, und, wie wir am Anfang formulierten, das
Unverstindliche, die Barbarenwelt, zu verstehen.

Herodot ist viel gereist. Er hat viele Volker inner- und
ausserhalb des Perserreichs gesehen und von vielen anderen
durch Forschung und Fragen (istopeiv) erfahren. Bei det
Darstellung dieser Vélkerkunde ist auch fiir ithn der Ver-

! Platon (Zim. 22 b) lisst bekanntlich die dgyptischen Priester schon
dem Solon bei seinem Besuch in Agypten (bezeugt durch Solon
Fr. 6 D.) diese Einsicht vermitteln; aber er diirfte diese zeitliche Riick-
projektion selbst etfunden haben.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 63

gleich ein wichtiges Mittel, — einmal, wie bei Hekataios,
zur Orientierung. Er vergleicht etwa fremde Sitten (oder
auch geographische Gegebenheiten) mit hellenischen, die
seinen Lesern bekannt sein konnen. Aber dariiber hinaus
kann der Vergleich auch der kritischen Uberpriifung der
eigenen Situation gelten, indem hellenische Sitten an den
fremden gemessen werden. Solche kritischen Vergleiche
finden sich z.B. verschiedentlich in den Ausfithrungen tber
petsische Sitten (I,131 ff.) 1. Gern nimmt solche Kritik die
Form der Spiegelung in fremden Augen an, so wenn etwa
die Perser die griechischen Essgewohnheiten kritisieren
(I,133,2), odetr wenn Kyros den Spartanern erklirt, er wolle
nichts mit Menschen zu schaffen haben, die in der Mitte ihter
Stidte einen Platz hitten, wo sie sich gegenseitig mit
Schwiiten betriigen (I,153,1/2). Die kritische Ausserung
kleidet sich also in die Form der naiven Beschteibung eines
von aussen gesehenen Vorgangs, dessen Problematik dem-
jenigen, der ihn sonst ohne Nachdenken vollzieht, dutch
diese unvoreingenommene Beschreibung deutlich gemacht
werden soll. Man legt sie daher gern den Angehérigen
solcher Volker in den Mund, die ganz gewiss ausserhalb der
kritisierten Gewohnheiten stehen, und das sind vor allem
die am weitesten entfernten.

Die Volker am Rande der Welt haben fiir den Fot-
scherdrang natiirlich immer einen besonderen Reiz, und also
gar fiir so wissbegierige Menschen wie die Griechen. Fabel-
hafte Menschen werden gern am Rand der Welt angesiedelt,
aber auch solche, die in ihrem Gliicks- und Moralzustand
der menschlichen Unvollkommenheit mdglichst weit ent-
riickt sind, Gewaltlose, die Gerechtesten der Menschen,
schon in der Ilias (XIII, 6), oder gliickselige Hyperboreer
auch schon frith im Mythos. Kritische Beurteilung des
tblichen menschlichen Getriebes aus dem Munde solcher

1 Vgl. K. TRUDINGER, Studien zur griechisch-romischen Ethnographie,
1918, 209.



64 H. DILLER

Menschen wird daher mit besonderem Interesse aufgenom-
men. Schon Herodot spricht von der Kritik des nérdlichen
Randvolks der Skythen an griechischen Kultbriuchen
(IV,79,3), und die Spartaner quittieren gern, dass der Sky-
thenkonig Anarcharsis, der Griechenland bereist haben
sollte, ihnen allein von allen Griechen Weisheit bescheinigte.
Gerade Anacharsis war auch spiter ein beliebter Kronzeuge
der philosophischen, etwa der kynischen Kulturkritik bei
den Griechen, aber die Anfinge dazu sind schon ganz deut-
lich bei Herodot greifbar 1.

Und da ist es besonders interessant festzustellen, dass bei
ihm die Randvolker keineswegs nur an den Griechen Kritik
iiben, sondern auch ebensogut an den Persern, die ja mit
ihnen in Berithrung zu kommen Gelegenheit hatten, so
die Massageten (I,212,2) und die Athiopen (III,21 f.). Was
dort aber kritisiert wird, sind eigentlich keine Sitten, die den
Persern speziell eigen sind, sondern Gewohnheiten der dama-
ligen « zivilisierten » Welt iberhaupt. Diese ist also schon so
weit im Bewusstsein Herodots eine Einheit geworden, dass
er die Vertreter des persischen Weltreichs als ihre Reprisen-
tanten der Kritik der naiven Randvélker aussetzen kann.
Die Bestitigung fiir diesen Schluss finden wir darin, dass
schon Herodot den Ausdruck Oikumene fiir die bewohnte
Welt braucht, und zwar gerade in ihrem Verhiltnis zu ihren
Randregionen und -volkern (I11,106,1). Der Uberblick iiber
die eine Welt, die grosse Zahl der Volker, die Ver-
schiedenheit ihrer Brauche und ihre Anhinglichkeit an diese
fuhrt zu einer grossen Liberalitit, die davor warnt, die
Alleingtiltigkeit der eigenen Briuche anzunehmen und die
Sitten anderer Volker zu missachten, eine Anschauung, die
ihren drastischen Ausdruck findet in jenem Experiment, das

1 Vgl. R. Hewnze, Philologus 50, 1891, 458 ff. Selbstverstindlich be-
deutet das nicht, dass die Ansdtze schon in allen Einzelheiten dem
spiater von der Philosophie ausgefiihrten Bild gleichen; vgl. dazu
HEemNze, 465.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 6 5

Dareios machte, als er Hellenen und Vertreter eines indischen
Stamms nach ihren Bestattungssitten fragte und ihnen be-
wies, dass die Inder die Feuerbestattung ebenso abscheulich
fanden wie die Griechen die Gewohnheit, die verstorbenen
Viter zu verzehren (1I1,38,3/4). Man hat diese Geschichte
gern « sophistisch» genannt!; ich weiss nicht, ob sie nicht
aus derselben breiten und tiefen Schicht herausgewachsen
ist, aus der auch sonst die Menschenbetrachtung Herodots
stammt.

Wie stehen nun nach Herodot die Griechen in dieser
grossen und reichen Welt, aus der soviel neue und korri-
gierende Erfahrung zu schopfen ist? Geographisch setzt sie
das jonische Weltbild in die Mitte. Das war eine den Griechen
wie anderen Volkern von altersher vererbte Anschauung. Ge-
geniiber mutterlindischen Anschauungen, dass Delphi den
Nabel der Welt bilde, hatte sich das Zentrum jetzt nach
Jonien verschoben, was vor allem ein besonders giinstiges,
« gemissigtes» Klima zur Folge hatte (I,142,1/2) 2. Sonst
wird aus der Mittellage von den Joniern vor allem die Folge-
rung gezogen, die sie durch die Tat bewidhrten, dass ein
grosser Teil der Oikumene von dort aus iiberschaubar und
erreichbar war,

Wichtiger ist fiir Herodot die Auffassung, die er von der
Stellung der Griechen im Ablauf der Geschichte, d.h. in

1 In sehr ausfiihrlicher Argumentation hat das zuletzt HEINIMANN,
a. O, 80 f. begriindet, Mit W. NestLE, Philologus 70, 1911, 250 f. und
HemivaNN 80 Anm. 2 mochte ich annehmen, dass die Exemplifika-
tion mit den xaxd, aus denen jeder Mensch, vor die Wahl gestellt,
sich wieder die eigenen aussuchen wiirde (Herodot VII, 152), volks-
tiimlich und somit ilter ist als die Beziehung auf die vépor. Aber da
Herodots persdnliche Weltansicht auf Duldsamkeit fithrte, so konnte
er den Gedanken seht wohl ohne sophistische Hilfe auf die vépor
ibertragen, auch wenn der sophistische Verfasser der Dialexeis (2, 18;
26) unabhingig von ihm das Gleiche getan haben sollte. 2 Auch
hier ist bei Hipp. Aer. 12 eine schematisierende Weiterbildung
erkennbar, wenn an der Stelle von Jonien dem ganzen mittleren
(Klein-)Asien ein besonders giinstiges Klima zuerkannt wird.



66 H. DILLER

erster Linie von ihrem Alter hatte. Hier hat er konsequent
die Erkenntnis weiter verfolgt, die schon Hekataios ge-
wonnen hatte, dass die Griechen mit ihrer geschichtlichen
Erfahrung keineswegs besonders weit zuriickreichten, son-
dern vor allem wesentlich jiinger als die Agypter waren.
Das Agyptenbuch Herodots ist ja voll von all den « Et-
findungen », die die Griechen von den Agyptern iibernom-
men haben sollen, von den Goéttern und ihren Kulten bis zur
Nachweisung eines ehrlich erworbenen Lebensunterhalts,
einem Gesetz, das Solon dem Agypterkénig Amasis nach-
gebildet haben soll (II,177,2). Herodot glaubt an eine
chronologisch erheblich voneinander abweichende Ent-
stehung der verschiedenen Vélker, und wenn die Agypter
eins der dltesten (IL,2 ff.), so sind die Skythen nach ihrer
eigenen Uberzeugung das jiingste (IV,5,1).

Aber auch die Griechen sind ein relativ junges Volk.
Diese Uberzeugung geht auf die Ubetlieferung von den
Pelasgern zuriick, die vor den Hellenen Griechenland be-
wohnten. Diese Tradition enthilt ja ohne Zweifel ganz rich-
tige Vorstellungselemente von der vorgriechischen Be-
volkerung, die das 4dgiische Gebiet bewohnte. Sie ist, nach
vereinzelten Ansitzen bei Homer, in der mutterlindischen
genealogischen Ubetlieferung nachzuweisen und liegt z.B.
auch im dschyleischen Hiketidendrama vor, wo der Argiver-
konig Pelasgos heisst und iiber ein grosses Reich regiert, das
bis nach Thrakien und Epirus reicht (S#pp/. 252 f1.). Diesen
Pelasgern als « Urgriechen» ist ebenso wie den herodotei-
schen dgyptisches Wissen auf dem Gebiet der Religion zuge-
kommen (S#ppl. 220. Hdt. II,51). Das Zentrum der pelas-
gisch-hellenischen Utrreligion ist Dodona (vgl. /. XVI, 233.
Hes. Fro212 Ra, Hdt H 57.1/2).

Die uns am meisten interessierenden Nachrichten Hero-
dots tber die Pelasger stehen im ersten Buch, Kap. 56/8.
Danach war der jonische Stamm urspriinglich ein pelas-
gisches, der dorische ein hellenisches Volk. Wihrend die



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 67

Jonier sesshaft blieben, sind die Dorer viel gewandert und
aus Thessalien allmidhlich in die Peloponnes gelangt. Dieses
hellenische Volk hat sich einmal als ein kleiner Stamm von
den Pelasgern abgespalten und muss bei dieser Abspaltung
sogleich die hellenische Sprache ausgebildet haben. Die
Pelasger dagegen redeten eine barbarische Sprache?! und
nahmen die hellenische Sprache etst bei der Umwandlung
in Hellenen an, was durch die Beriihrung mit den schon
vother hellenischen Dorern geschehen sein muss. Gedacht
ist bei diesen « pelasgischen» Joniern natiitlich vor allem an
die Athener, die ja grossen Wert auf ihr Autochthonentum
legten (vgl.Hdt. 1,57,9). Wie sich Herodot den Prozess der
Abspaltung det Doter von den Pelasgern und die spitere
Umwandlung der Jonier in Hellenen im einzelnen vorge-
stellt hat, wird leider nicht ganz deutlich 2. Dass die Et-
innerung an die dorische Wanderung und ihte Zusammen-
stosse mit der vordorischen, in Wahrheit aber auch schon
hellenischen Bevolkerung hier sich niedergeschlagen und
gegeniiber ihrer sonst vorherrschenden Mythisierung einen
rationalisierten Ausdruck gefunden hat, ist klar.

Wichtig ist fiir Herodot vor allem der Schluss, den er aus
diesen Voraussetzungen auf die relative Jugend des helleni-
schen Volkes zieht, und die Uberzeugung, die et nicht weiter
ableiten kann, aber um so sicherer ausspricht, dass « das
hellenische Volk sich von dem ilteren barbarischen ge-
trennt habe als ein geschickteres und torichter Einfalt fer-
nerstehendes ». Der geschichtliche Prozess hat also ein Volk

1 Schon die Kommentare haben bemerkt, dass diese Ansicht Herodot
nicht daran hindert, in seinem Exkurs iiber die pelasgischen Anfinge
der griechischen Religion die angeblich pelasgische Bezeichnung 0Ocot
gut philosophisch aus dem Gtiechischen zu etymologisieren (871 xéopo
Oévreg T mhvrta meypete xol mwhoug vopdg elyov II, 52, 1). 2% Vgl
How-WeLLs, @.0. 1 442 ff. F. ScumacHErMEYR RE XIX 1937,
252 ff. Herodot trigt I, 57, 3 seine These, soweit sic die Athener
angeht, selbst mit der Einschrinkung vor « wenn tatsichlich das gange
Pelasgervolk so beschaffen war», d. h. urspriinglich barbatisch sprach.



68 H. DILLER

hervorgebracht, das sich durch besondere Intelligenz aus-
zeichnet (I,60,3); das ist gewissermassen die differentia spe-
cifica der Hellenen. Diese Charakterisierung ist es auch,
die die Gegentiberstellung von Hellenen und Barbaren durch
Demarat bei Herodot VII,102,1 von der sonst dhnlichen bei
Aischylos unterscheidet. Bei Herodot kommt nimlich unter
den Utsachen der griechischen Arete zum « Gesetz» noch
die cogpty hinzu: wihrend das Gesetz den Griechen hilft, die
Despotie abzuwehren, ist die copin das Mittel gegen die
Armut: sie ist also etwa die erfinderische Intelligenz. Diese
Intelligenz und Einsicht ist es auch, die die Griechen soviel
Gutes von ilteren Vélkern, besonders den Agyptern, iibet-
nehmen liess. Die Skythen dagegen z.B., die noch jinger als
die Griechen sind, haben ihre Konige, die von den Griechen
lernen wollten, umgebracht und verleugnet (Anacharsis und
Skyles: IV,76/80).

In bewusstem Unterschied zu einer derartigen Selbstab-
schliessung stehen die Griechen der vorklassischen und
klassischen Zeit der Welt und dem Fremden in ihr offen ge-
geniiber. Sie verstehen sie — auch nach der geschichtlichen
Erfahrung der besonderen Stellung der Griechen unter den
anderen Volkern — als eine Finheit, in der alles Mensch-
liche grundsitzlich der gleichen Gesetzlichkeit untetliegt,
die zu erkennen nur der unvoreingenommene Blick in diese
Welt ermdoglicht.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 69

DISCUSSION

M. Baldry: Perhaps I may begin the discussion by raising a
question which is connected with Herr Diller’s final point, the
importance of intelligence as the mark by which the Greeks
believed they were distinguished from non-Greek — even older
non-Greek — peoples. On the one hand we have the word
BapPapog in the sense «speaking another language»; on the
other hand, in a sense which has other implications — inferiority,
lack of political or moral order, failure to recognise the proper
limit set for man or the divine order of the cosmos. The ques-
tion I would like to raise is how far there is a gap between these
two senses of the word; or to put the same point in another way,
why did a word which originally referred to the use of language
become the term distinguishing Greeks from non-Greeks, with
all the implications I have mentioned ?

As 1 see the matter, it was not by chance that this develop-
ment of the use of the word BdpBapog took place: the seeds of
the later meaning were present in the word from the first. For
the Greeks, more than for any other people, the use of language,
of articulate and intelligible speech, was the basis of all man’s
understanding of the order of things, whether in moral and
political life or in the cosmos as a whole. It is because man is a
talking animal that he is an intelligent animal. The point is made
clear in the double sense (as we see it) of the word Aéyog— both
the spoken word and reason, both intelligible speech and
realisation of order. The fdpPapog, I suggest, was the man
who lacked Aéyog in both these senses: from the idea that his
language did not make sense it was easy to move to the view
that there was no sense, no proper order, in his outlook or his
way of life either.

The fragment of Heraclitus — xaxol pdprupes dvlpdmalst
dpOadpol xal drta, PapPapovg Yuyac Exovrewy — is of great
significance here: souls which are « barbarous» not only do not



70 DISCUSSION

understand the language of the senses, but cannot grasp the
Aéyog, the orderly principle or arrangement, in human life and
in the cosmos. To my mind the later implications of the word
BdpPapog ate already present in this fragment of Heraclitus, and
it was easy and natural for the transition to take place from the
early use of the word to the later antithesis with all its implications
of the superior intelligence of the Greeks.

M. Diller : M. Baldrys Hinweis, dass die Bezeichnung des
Barbaren als eines Menschen mit mangelnder Sprachbeherrschung
von vornherein eine negative Wertung in sich schliesst, ist ohne
Zweifel richtig. Fiir den Griechen ist der Mensch ein {dov
Abyov Eyov, auch in einer Zeit, wo diese Definition noch nicht
formuliert ist. Heraklits Aussage tiber die Menschen, die BapBapot
Juyat haben (T7ors. 22 B 107), ist dafiir in det Tat sehr charakter-
istisch.

M. Kwapong : 1 think that Professor Baldry’s point about the
nature of the Advyoc is fundamental for our understanding of
how BapBapog changed in meaning from someone who did not
speak the Greek tongue to a foreigner whose mode of living
and very nature were inferior and contrary to all that the Greeks
stood for. One factor must be given due weight in considering
the process of this change and that is the peculiar relationship
which developed between the Greek colonies abroad and their
mother countries in Greece. These sought to reproduce them-
selves in the image of their puntpombdieig — but as independent
entities. Adyog was the essential feature of the Polis in
Greece and the Greek colonies jealously sought to recreate the
Polis with its characteristic way of life abroad. Hence language,
political institutions and social organisation and culture as inter-
preted by Adyog served to accentuate the difference between the
characteristic Greek state and the foreigners outside. And it was
not difficult to make the transition from difference to hostility.

M. Peremans: M. Diller a eu raison de souligner, dans le
développement de I’histoire grecque, l'importance du conflit
qui opposait les Grecs aux Perses dans les guerres médiques.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE T

§’il fallait une preuve, il suffirait de se rappeler le passage des
Perses (vers 405) ol Eschyle insiste sur la portée de cette lutte en
écrivant 2 propos de la bataille de Salamine: viv dmep mavTewv
aywv. Nous nous permettons cependant de faire remarquer que
les guerres médiques étaient loin d’étre inévitables, comme le
fut quelques dizaines d’années plus tard la guerre du Pélo-
ponnése. Quant aux conséquences du conflit en question, elles
furent moins importantes que celles de la nouvelle intervention
des Perses en Gréce a partir de 411 av. J.-C.

Dans le passage cité, Eschyle attire ’attention non seulement
sur Popposition entre Grecs et Barbares, mais aussi sur tout ce
que les Hellenes, notamment les Athéniens, avaient a défendre
contre ’envahisseur. Ils voulaient protéger et conserver ce qu’ils
avaient acquis au cours d’une évolution de plusieurs siécles,
durant lesquels les Etats grecs s’étaient développés d’une fagon
trés différente les uns des autres. Loin de constituer, 2 1’aube
du ve siecle av. ].-C., une unité politique, ils s’affaiblissaient par
des rivalités internes qui continuérent a se manifester méme
pendant les guerres médiques.

L’attention des Grecs, celle des Athéniens en particulier, se
concentrait donc en grande partie sur des problémes d’organisa-
tion interne de I’Etat. Il en sera de méme au cours de la Penté-
contaétie, §’il faut en juger d’aprés I’épitaphios de Péricles
(Thuc. II, 35-46) ou d’apres la loi de 451 sur le droit de cité, qui
ne favorisa nullement, semble-t-il, le rapprochement ou I'unité
des Grecs (Plut. Per., XXXVII, 3).

M. Diller : Dass die Antithese Hellenen - Barbaren im Zeit-
alter der Perserkriege eine geschichtlich wirksame Tatsache war,
lisst sich meines Erachtens nicht bestreiten. Sie hat in zwei
grossen Werken der folgenden Zeit, in den Persern des Aischylos
und im Geschichtswerk des Herodot, ihren Niederschlag gefunden
und taucht in den sophistischen Reden im letzten Drittel des
s. Jahrhunderts immer wieder auf. Selbst Thukydides, der in
seinem Werk durchblicken lisst, dass die Vorstellung vom Frei-
heitskampf der Hellenen gegen die Barbaren unter athenischer



72 DISCUSSION

Fihrung in der Zeit des peloponnesischen Krieges unter den
Griechen nicht viel galt, lisst den Spartaner Lichas dagegen
protestieren, dass seine Landsleute durch Verhandlungen mit
Tissaphernes einer Mederherrschaft iiber Griechenland die Wege
ebnen wollten (Thuc. VIII, 43, 3).

M. Peremans : M. Diller fait observer qu’Eschyle et Hérodote
ont souligné I'importance des guerres médiques. Cette attitude
se comprend. Les Perses d’Eschyle se situent dans les convulsions
de la période d’apres guerre, lorsque les combattants de Salamine,
encore trés nombreux a4 Athénes, ne demandaient pas mieux que
de revivre leur glorieuse victoire.

Quant 2 Hérodote, il décrit I'opposition entre les Grecs et
les Perses au moment ol Périclés est devenu le maitre incontesté
d’Athénes. On comprend dés lors que son intérét se porte en
premier lieu sur ’antagonisme entre Sparte et Atheénes et sur la
rivalité, 2 Athénes méme, des Philaides et des Alcméonides.
Quant a Thucydide, mentionné lui aussi par M. Diller, on
constate que dans son introduction a la guerre du Péloponnése,
il résume la période antérieure 2 la guerre de Troie et celle de la
Pentécontaétie, mais non pas celle des guerres médiques. Con-
cernant celles-ci il se contente de dire: Tév 3¢ TpdTEPOV EpywY
péytotov Empayln t6 Mndwév (I, 23), sans en donner le récit.
Est-il d’avis que les exposés de ses prédécesseurs suffisent puisque
ceux-ci ) T& 7wpd TV Mnduedv ‘EAnvina Evverifecay 9 adra ta
Mndwa (I, 97) ? Ou s’intéresse-t-il davantage 2 I’évolution interne
de IEtat athénien, a celle de la Grece plutdt qu’a leurs rapports
avec des puissances étrangeres ?» Au cours de son exposé, con-
sacré a la Pentécontaétie, il a soin de signaler la différence de
race entre les Athéniens et les Spartiates (I, 102).

M. Dible: Sicherlich ist es richtig, dass die Athener in der
archaischen Zeit vorwiegend mit sich selbst beschiftigt gewesen
sind und im ausgehenden 5. u. 4. Jh. vorwiegend mit der Ausein-
andersetzung innerhalb Griechenlands. Trotz ihrer bedeutsamen
Rolle bei der Besiedlung Joniens (Sol. Fr. 4, 2 D) haben sie nicht
an der grossen Kolonisationsbewegung seit dem 8. Jh. teilgehabt.



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 753

Indessen muss man doch immer mit dem gleichzeitigen
Vorhandensein verschiedener Bestrebungen rechnen, von denen
nur jeweils eine dominiert. So gibt es unter Peisistratos
ganz plotzlich eine athenische Kolonisationsbewegung, die dann
nach dem Sturz der Tyrannis wieder verebbt und hinter den
inneren Auseinandersetzungen zuriicktritt, die zur kleisthenischen
Reform fithren. Die Seepolitik des Themistokles besass also
Ankniipfungspunkte in der dlteren Zeit. Ganz entsprechend muss
man also doch wohl auch im mittleren und spiten 5. Jh., als
die Tagespolitik dem inneren Kampf der Griechen stirker
zugewandt war als dem Verhiltnis zum petsischen Osten, mit
einem Fortleben der Vorstellungen aus der Zeit des Persersturmes
rechnen. Die attischen Grabreden zeigen das tiberdies deutlich
genug. Sie operieren mit der Antithese Hellenen-Barbaren, wie
sie in der Zeit der Perserkriege entstanden war, als mit einer
festen Grosse. In welchem Umfange der diplomatische und
kommerzielle Austausch mit dem Osten dieses Klischee all-
mahlich verinderte, dariiber werden wir sicherlich im weiteren
Verlauf unserer Tagung etwas erfahren.

M. Reverdin: Noublions pas que la grande confrontation
entre Grecs et Barbares que furent les guerres médiques a eu son
pendant occidental: la lutte des Grecs de Sicile et d’Italie contre
la double menace étrusque et punique. Dans la 7¢r¢ Pythique,
Pindare établit entre les deux événements un paralltle saisissant.
D’un co6té, Salamine et Platée, de ’autre, Himéra et Cumes. Ce
parallele, soit dit en passant, satisfait le gott inné qu’ont les
Grecs de la symétrie — gotit que reflete, on vient de le voit, la
fameuse carte d’Anaximandre.

Que les Grecs, menacés a ’Est et 4 I’Ouest, aient rassemblé
leurs énergies comme ils 'ont fait, qu’ils aient donné un contenu
et une force nouvelle au panhellénisme traditionnel ne saurait
nous étonner. Il s’agissait pour eux, comme I’a dit Eschyle,
d’une lutte mettant en cause tout ce qu’ils étaient (Pers. 4o05:
viv UTtEp TTAVTOY &YmY).

Dans ces' conditions, on peut s’étonner que les réactions



74 DISCUSSION

contre ceux des Grecs — les Thessaliens, les Béotiens, d’autres
encore — qui firent cause commune avec les Perses n’aient pas
été plus violentes; et aussi que la cohésion entre les principaux
alliés, entre Sparte et Athénes, ait paru un moment ébranlée. Le
fait est certain: méme une fois le danger passé, les Grecs qui
avaient fait défection n’ont pas été I'objet de représailles violentes
et massives.

M. Baldry : 1 would like to make a further point affecting the
question how far the authors quoted by Herr Diller are typical
of the general view held in their time, how far the antithesis
between Greek and barbarian was present in the mind of the
ordinary Greek or entered into his life. It must not be forgotten
that the chief means whereby the Greek made contacts with the
barbarian was slavery. For the most part the Greeks met the
barbarian not on the frontiers of the Greek world, not in Petsia
or in the Carthaginian West, but as a slave in his own home, or
on the land, or in the workshop. There is a parallel here with
the position of the white man in Southern Africa, who probably
never meets the coloured man or the black man on equal terms,
but knows him only as a servant, and so easily forms a picture
of him as someone by nature inferior, lacking in intelligence and
enterprise. There may be little reference to this contact between
Greek and non-Greek in the surviving literature, but I suggest
that it must have played a large part in determining the ordinary
Greek’s idea of the barbarian and in encouraging his contempt
for him as an inferior being.

M. Kwapong: 1 would only add a qualification to the analogy
from slavery in later times. The ordinary slaves the Greeks
encountered in their daily lives were only different in language
and culture (logos) and not in colour. Hence they could, and
did, acquire this Greek culture by long residence in Greece. It
was very difficult to distinguish the domestic slave at least from
the ordinary Greek in clothes, language etc., at any rate in
Athens, if the Old Oligarch’s complaints about the arrogance
of slaves in Athens may be taken as a guide. But of course the



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 75

slave was still a slave and inferior, as the example of the many
runaway slaves during the Decelean war testifies and the theories
of Plato and Aristotle on natural slavery illustrate.

M. Diller: Aus der ganz richtigen Beobachtung von Herrn
Baldry, dass die meisten Griechen Barbaren in ihrem privaten
Beteich als Sklaven kennen lernten, erkliren sich solche Ausse-
rungen wie die der Aulischen Iphigenie, dass den Hellenen das
Herrschen, den Barbaren das Dienen zukomme (1400 f.). Auch die
Aussagen des Aristoteles iiber den sklavischen Charakter der
Barbaren haben ihren ersten Ursprung in diesen einfachen
Tatsachen.

M. Kwapong : It would appear that the further outwards one
proceeds from Greece, the better the possibilities for friendly
relations between the Greek colonies and the peoples among
whom they settled became. An example may be taken from
the situation in Cyrene in the fourth century B.C. where we learn
from the Diagramma of Ptolemy 1 (§.£.G. IX, I) that children of
a Greek father and a Libyan mother were to be regarded as
citizens and included in the Politeuma of Cyrene. We learn
from Aristotle’s Politics (V1, 2 1319 b 2) that here the democtatic
members had departed from the strict orthodox Greek practice
and had flooded the citizen body with these half-castes (vofou
Tpds unTEoS) to secure their own ends. And it was this situation
to which Ptolemy gave recognition in his Diggramma.

The law introduced by Pericles in 451 restricting the citizen-
ship to only people who had both Athenian mothers and fathers
was mote in accord with the normal Greek practice and, as we
see in Cyrene, it was remoteness from the mother-country and
the shortage of women in the colonies which led to intermarriage
and hence a relaxation of Greek exclusiveness. These factors
would support the view, then, that relations tended to be better
the further one proceeded from the Greek mainland.

M. Baldry : 1 would add one qualification to what Mr. Kwapong
has said. It is true that contact between Greek and non-Greek
on equal terms was more common on the fringes of the Greek



76 DISCUSSION

world, and that often the result must have been a weakening of
the antithesis between them. But of course the opposite could
also happen: where the Greeks in such areas felt themselves or
their way of life threatened by the power of their barbatrian neigh-
bours, they were likely to draw together in defence of their
Hellenism and to become more rigidly Hellenic in their ways
and ideas than the Greeks of central Greece. To draw a parallel
again with Africa, they could develop a «settler mentality».
This certainly seems to have been a common phenomenon in
Hellenistic times.

M. Dible : Ich glaube, dass man zeigen kann, wie Herodot die
Eigenart von Hellenen und Barbaren nicht nur im Sinne der
jonischen Ethnographie naturwissenschaftlich, sondern dartiber
hinaus historisch-soziologisch zu erkliren vermag. Im Demarat-
dialog fithrt Demarat zunichst aus, dass Griechenland seinen
Bewohnern eine drmliche Umwelt biete und sie darum zur
klugen Findigkeit und zur Bewahrung ihrer Freiheit anleite, den
Voraussetzungen griechischer Tiichtigkeit. Weshalb denn die
Spartaner es mit jedem, auch dem zahlenmissig weit {iberlegenen
Gegner aufnehmen koénnten. Xerxes versteht das im Sinne
jonisch-naturwissenschaftlicher Anthropologie, denn er sagt,
der einzelne Spartaner konne doch trotz dieser Bedingungen
unmoglich so tiichtig sein, dass er es mit zehn Soldaten der
persischen Konigsgarde aufnehme. Xerxes versteht also die
zwar nicht naturgegebene aber doch durch die natiitliche Umwelt
bedingte Tichtigkeit als Eigenschaft des Individuums, das
« besser als seine Natur» wird — ganz wie der Autor Ilepl gépwv...
Diese Auffassung des Xerxes wird von Herodot-Demarat
korrigiert: Nicht als FEinzelkimpfer, sondern nur in der
Formation sind die Spartaner derart iibetlegen. Die durch den
vopog herbeigefiithrte Steigerung menschlicher Leistungsfihigkeit
ist kein natiirliches sondern ein soziales Phinomen und kann
darum nicht am Individuum beobachtet werden.

M. Diller : Glauben Sie wirklich, dass in der Demaratrede
schon eine naturwissenschaftliche Theorie vorausgesetzt wird ?



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE T

M. Dible: Ich glaube in der Tat, dass Herodot hier
eine bereits vorliegende naturwissenschaftlich-anthropologische
Theorie korrigiert. Schneidet man nimlich die letzte Replik
des Demarat ab, ergibt sich ein durchaus verstindlicher Dialog
im Sinne einer solchen Theorie. Damit ist natiirlich nicht be-
wiesen, dass gerade die Schrift von der Umwelt dlter ist als
Herodot. Dass aber Herodot tberhaupt auf ethnographisch-
anthropologische Theorien aus dem Bereich der jonischen
Wissenschaft zuriickgreift, ist wohl nicht unwahrscheinlich.

Die Ansicht, dass die griechische cogie und éievfepla
ursichlich mit der Armut des Landes zusammenhingt, wiirde
ich aus dem Ausdruck meviy del EOvrpopog herauslesen, wobei
ich zugebe, dass diese Interpretation vielleicht durch Ausdriicke
der philosophischen Anthropologie des Hellenismus wie @lotg
ouvnlete cuvrelpaypévy u.d. suggeriert sein mag.

M. Diller : Ich habe nach wie vor Bedenken dagegen, dass
die Armut hier (VII, 1oz, 1) als Ursache der cogin angesehen
werden soll. Ich wiirde eher eine einfache Feststellung der
Phinomene annehmen: Die Griechen leben zwar in einem armen
Land, aber sie verfiigen iiber cooly), mit deren Hilfe sie die Armut
abwehren konnen. Vielleicht koénnte man zur Unterstiitzung
Threr Ansicht IX, 122, 3 heranziehen, wo Kyros dem Vorschlag
des Artembares ablehnt, die Perser in ein reicheres Land umzu-
siedeln: Dann werde ohne Zweifel ihre Kriegstiichtigkeit nach-
lassen: o0 yap Tt THE adTig YNg elvaw xapmov te HopacTov
poety %ol &vdpag dyabods Ta mworewto.

Aber auch in diesem Fall bin ich nicht sicher, ob man eine
naturwissenschaftliche Theorie voraussetzen datf, trotz gewisser
Ahnlichkeiten mit dem letzten Kapitel der Schrift von der
Umwelt. Und wenn wirklich an beiden Stellen verwandte Theo-
rien vorliegen sollten, wiirde ich eine direkte literarische Be-
ziehung jedenfalls ausschliessen.

M. Dible : Wie im Denken Herodots die gewiss entscheidend
wichtige Antithese Hellenen-Barbaren in einer iibergreifenden,
alle Menschen umfassenden Ordnung aufgehoben ist, zeigt sich



78 DISCUSSION

auch darin, dass er Barbaren wie Kroisos oder Xerxes mit volliger
Selbstverstindlichkeit die Probleme diskutieren lisst, die fiir die
Griechen seiner Zeit fundamentale Bedeutung besassen und als
schlechthin menschlich erkannt wurden. So erscheint zum
Beispiel in der Adrastos-Geschichte die ganze Stufenfolge, die
griechisches Denken im Ringen um den Schuldbegriff bis hin
zur Tragodie durchlaufen hat: Am Anfang die alte, Schuld und
Haftung nicht unterscheidende Vorstellung, nach der der land-
flichtige Totschliger nur der rituellen Entsithnung bedartf, in
der Mitte die von Kroisos ausdriicklich getroffene moderne
Unterscheidung zwischen Vorsitzlichkeit und Unvorsitzlichkeit
(vgl. Plut. Per. 36; Ps. Antiph. Tetr, 2), am Schluss die « tra-
gische» Sithne des Adrastos, den die juristische Exkulpierung
nicht befriedigt und der darum freiwillig in den Tod geht. Das
alles spielt sich im barbarischen Milieu ab.

M. Reverdin: 11 0’y a rien la d’étonnant si I'on songe que la
tragédie a si souvent mis en scéne des Barbares, parfois caracté-
risés comme tels par leur costumes, exprimant des sentiments
grecs, réagissant comme des Grecs devant ’événement. Cela est
vrai surtout pour Euripide. Affublé a 'orientale — a la perse
semble-t-il —, ses Troyens raisonnent et s’expriment comme
des Grecs! La chose est vraie également, mais a un moindre
degré, pour Sophocle, et méme pour Eschyle. Pourquoi, dés
lots, Hérodote n’aurait-il pas prété a Adraste et a Crésus, un
langage, une vue du monde, une pensée plus helléniques que
batbares ?

M. Diller: In der Atys-Adrestos-Geschichte frappiert
vor allem die formale Verwandtschaft mit der Tragodie. Kroisos
ist wihrend der ganzen Geschichte sozusagen « auf der Biithne».
Wihrend seines Gesprichs mit dem Boten der Myser kommt sein
Sohn dariiber zu (Emecépyerar) wie in einem tragischen érmeio-
édwov. Als der Bote mit der Meldung des Unheils eingetroffen
ist, flucht Kroisos dem Zeus xalOdpctioc und érarptiog als dem
Gott, der das Unbheil hitte verhindern miissen und es doch her-
beigefiihrt hat. Das erinnert an die aischyleische Thetis, die in



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 79

Apollon den Gott anklagt, der ihrer Ehe Gliick prophezeite und
nun den dieser Ehe entsprossenen Sohn erschlug (Plat. Resp.
383 a— ). Und als zuletzt der unschuldig-schuldige Adrestos
wieder vor Kroisos steht, spricht dieser ihn mit Worten von der
Verantwortung frei, die freilich nicht an die Tragodie, sondern
an den Priamos der //ias erinnern (III, 162 f1.): nicht du bist mir
fiir dieses Unheil verantwortlich, sondern einer von den Gottern.
Es liesse sich noch auf vieles andere hinweisen, vor allem natiitlich
auf die triigerische menschliche Klugheit, die in Kroisos dem
vorausgesagten Ungliick zu entgehen versucht, in Atys es
missdeutet. Es wire sehr reizvoll, das weiter auszufithren. Hier
miissen diese Andeutungen gentgen.

M. Dible: Sie hatten, Herr Diller, gelegentlich mit vollem
Recht auf die besondere Offenheit der kleinasiatischen Griechen
gegeniiber den fremden Volkern hingewiesen und dann hinzu-
gefiigt, dass diese Offenheit auch nach den Perserkriegen bewahrt
blieb, wobei Sie wohl an Herodot und seine Reiselust gedacht
haben. Nun erleidet die kommerzielle Position der anatolischen
Griechenstidte wohl schon bald nach den Perserkriegen infolge
der Abriegelung vom Osten erhebliche Beeintrichtigungen.
Und wenn Herodots Reisen nach Syrien und Agypten auch zeigen
konnen, dass es offenbar leicht war, dorthin zu gelangen, so
haben wir doch eigentlich keine Anzeichen dafiir, dass viele
Jonier oder andere Griechen in der Zeit Herodots wie er aus
Interesse an der Fremde solche Reisen auch tatsichlich unter-
nahmen. Es fragt sich also, wie weit Herodots ausgeprigtes
Interesse an der Fremde in mancher Hinsicht nicht doch ein
Anachronismus ist, wie weit wir ihn unter diesem Aspekt als
Nachfahren der alten Jonier betrachten miissen. Nicht zufillig
setzt er sich in ethnographischen und geographischen Fragen
hiufig mit Hekataios auseinander, also einem Autor, der immer-
hin etwa zwei Generationen ilter ist als er. Gehort nicht deshalb
die extreme Aufgeschlossenheit Herodots gegeniiber det fremden
Welt eher ihm personlich als seiner Zeit ?

M. Diller : Ich gestehe, dass ich selbst nur zogernd davon



8o DISCUSSION

sprach, dass die Moglichkeiten des Zugangs zu einem grossen
Teil der Welt, die das Perserreich bot, auch nach den Perser-
kriegen von den Griechen noch ebenso wie vorher ausgenutzt
wurden. Vielleicht war Herodot wirklich eine spite Ausnahme-
erscheinung.

M. Baldry: There is a point in this connexion on which I
would be grateful for some clarification from Herr Diller. It
is in Herodotus that we find some of our main evidence for the
development of Greek hostility towards the barbarian; and yet
Herodotus also presents the barbarian peoples alongside the
Greeks as part of the whole human world. Is there any inconsis-
tency between these two sides of Herodotus’ outlook ? Is
there any conflict here ?

M. Diller: Ich wiirde bei Herodot keinen Widerspruch
zwischen seiner Weltoffenheit und seiner Einsicht in die Not-
wendigkeit des Gegensatzes Hellenen-Barbaren sehen. Dieser
Gegensatz gehort fiir ihn ebenso in die Weltordnung wie in
Aischylos’ Persern, und die Weltordnung wird durch ihn ebenso
wenig aufgehoben wie durch andere tiefe Gegensitze in aischy-
leischen oder sophokleischen Tragddien.

M. Baldry: 1 agree; and I suppose this means that we must
say that the antithesis between Greek and barbarian was never
strong enough, at any rate in the mind of Herodotus, to overcome
ot break down that wider sense of the unity of the human lot
which we find in Homer and which Herodotus retains.

M. Reverdin: M. Baldry remarque que les guerres médiques,
et 'antithése Grecs-Barbares ne paraissent pas avoir ébranlé chez
Hérodote la conviction que I’humanité est une. On pourrait
ajouter, en guise de paralléle, que le microcosme grec, a I’époque
ou écrivait Herodote, était lui aussi divisé, que des cités hostiles
se dressaient les unes contre les autres, et que pourtant, jamais
Phellénisme n’a douté de son unité.

M. Diller : Ich darf hierzu nur noch einmal an die beiden
Schwestern im Traum der Atossa erinnern, die Xerxes frevelnd
unter ein Joch zu spannen trachtet. '



HELLENEN-BARBAREN-ANTITHESE 31

M. Reverdin: Sans doute. Mais ni Hérodote, ni Eschyle n’ont
une vue profane des choses. Le conflit entre Grecs et Barbares
s’inscrit pour eux dans 'ordre universel tel que 'ont voulu les
dieux. Leur vision et leur explication des événements est encore
religieuse. On peut méme affirmer, je crois, que sous ce rapport
Hérodote est en retard sur son temps.

M. Peremans : M. Reverdin souligne a bon droit la tendance
théocentrique d’Hérodote et d’Eschyle. Car ces auteurs insistent
4 de nombreuses reprises sur 'intervention divine, se distinguant
ainsi clairement d’un historien comme Thucydide, dont linter-
prétation des événements en anthropocentrique.

Cette nouvelle tendance semble déja s’annoncer dans certains
textes d’Eschyle, par exemple dans un passage fameux des
Perses (vers 361-2), ou il fait dire par le messager a2 Atossa en
parlant de Xerxés:

6 & e00bg ¢ Hrovoey od Euvelg d6Aov
“EXmvog avdpoc 008 tov Oedv @Odvov.

La ruse de Thémistocle et la jalousie des dieux sont mises
sur le méme pied. Eschyle semble tenir compte aussi bien de
I’élément humain que de Pintervention divine pour expliquer le
résultat final. Les dieux ne sont pas seuls; I’homme collabore
avec eux, en attendant que son role devienne de plus en plus
important.

M. Diller : Ich kann Herodot keinesfalls stirker theologisch
orientiert finden als Aischylos. Es finden sich doch auch viele
ausgesprochen rationalistische Erklirungen in seinem Werk. Im
Botenbericht der Perser, 353 ff., spielt Aischylos auf die List des
Themistokles an, der den Sikinnos zu den Persern schickte, um
sie zum Angriff auf die Griechen zu veranlassen (vgl. Hdt. VIII,
75). Diese List war natiitlich in Athen allgemein bekannt, und
wenn der Bote bei Aischylos sie so deutet, dass mit dem Unheil
ein dAdoTwp %) xaxds daip.wv begann, so ist das doch viel mehr
eine Dimonisierung und Theologisierung als eine Vermensch-



82 DISCUSSION

lichung. Dass der Gott sich des Menschen als Mittel zur
Verwirklichung seiner Pline bedient, gilt als selbstverstindlich
und hat gerade bei Aischylos seine Parallelen (vgl. etwa Klytaim-
nestra in Agamemnon, 1500 fL.).



	Die Hellenen-Barbaren-Antithese im Zeitalter der Perserkriege

