
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 8 (1962)

Artikel: Das Bild der Fremden Welt bei den Frühen Griechen

Autor: Schwabl, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661071

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661071
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I
HANS SCHWABL

Das Bild der Fremden Welt
bei den Frühen Griechen





DAS BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN
FRÜHEN GRIECHEN

Das herodotische Geschichtswerk beginnt mit einer
historischen Interpretation der Entführungssagen, die angeblich
persischen Erzählern in den Mund gelegt wird. Io, Europa,
Helena bezeichnen hier Stationen der Auseinandersetzung
zwischen Europa und Asien. Die Erdteile sind einander
entgegengestellt, und es wird fraglos vorausgesetzt, dass es eine

Einheit gibt, in der Troia, Phönikien und Aegypten von
allem Anfang an gegen die Welt der Griechen stehen. Die
Welt der « Barbaren», Asien, ist hier im Sinne der Weltreichsidee

des Ostens zusammengefasst. Die Perser haben sie von
ihren Vorgängern ererbt, und sie impliziert den Anspruch
der Souveränität des Grosskönigs über alle Völker. Erst
dieser Anspruch — und seine erfolgreiche Abwehr — führen
die Griechen dazu, sich in anderer Weise als bisher gegen
die « Barbaren» als Gesamtheit abzuheben und ihre
politische und menschliche Existenz auch geistig durch den

Gegensatz zu bestimmen.
Indem wir dies andeuten, haben wir den Punkt gewonnen,

bis zu dem unsere Untersuchung gehen muss. Wir fragen,
wie die Griechen vorher fremde Völker, mit denen sie

Kontakt hatten, vor allem die Völker des Ostens angesehen
haben. Es gibt dafür nicht allzuviele direkte Zeugnisse, aber
eine kurze Skizze mag doch versucht werden.

Als Ausgangspunkt bietet sich das Ende des 2. und der

Anfang des 3. Buchs der Iltas an, der Bundesgenossenkatalog

und die Schilderung vom Aufmarsch der beiden
Heere. Der Katalog der troianischen Bundesgenossen geht
deutlich über den Rahmen dessen hinaus, was der Dichter
sonst über Kämpfer auf troianischer Seite zu sagen weiss.
Es sieht so aus, als ob hier im Grunde einfach alle
Völkerschaften zusammengefasst wären, mit denen die Griechen



4 H. SCHWABL

vor der Zeit des Iliasdichters Krieg zu führen hatten oder

von deren Existenz in Kleinasien sie eine Ahnung besassen.

So sind auch die Pelasger hier, dann die Thraker und Päonen,
und unter den Völkern Kleinasiens fehlen die Phryger nicht.
Da ist ferner in II. XVIII, 288 ff. so etwas wie eine Andeutung

ihrer Reichsbildung, denn nach Phrygien und Mäonien
geht der Besitz der Stadt des Priamos, verkauft in der Not
des Kriegs (vgl. auch XVI, 718 f.). Dass diese Völker alle
nicht griechisch sprechen und sich auch untereinander nicht
verstehen, das ist deutlich bewusst. Einmal sehen wir es von
der troischen (II. II, 803 ff.), ein andermal gewissermassen
von der griechischen Seite (II. IV, 433 ff.). An der einen
Stelle fordert Iris-Poütes Hektor auf, zum Kampfe rüsten
zu lassen, und dabei wird unser Blick auf die vielen
Hilfsvölker hingewiesen, die in der Stadt des Priamos sich
befinden; es heisst: ahkr\ 8' aXAcov yAwacra TOAuarcspecov äv0pd>-

TCCOV.

Wer jeweils der Anführer ist, der möge die Anweisungen
geben und seine Leute hinausführen. Es folgt der Katalog.
Und dann kommt mit dem Beginn des dritten Buches der
Aufmarsch der beiden Heere: dem Geschrei und Gelärme
der Troianer, das mit dem Kreischen von Vögeln verglichen
wird, stellt sich das Schweigen der Griechen gegenüber.
Dieselben Motive kommen im 4. Buch wieder, aber hier ist
der Blickwinkel verändert. Zunächst wird das Herankommen
der Griechen mit dem Gleichnis von der hereinbrechenden

Meereswoge verdeutlicht. Dann: nur die Anführer sprechen,
ihre Leute schweigen. Dagegen die Troer. Der Vergleich ist
jetzt der von Schafen im Stalle eines reichen Mannes, die den
Lämmern blökend Antwort geben. Und dann wird wieder
das Geschrei im Troerheer hervorgehoben und als Begrün-
dung gegeben:

ou yap TiavTCOv fjev o[ioc, 0poo<; 008' 1«. yrjpup
äAAa yXwtra1 ep.sp.iXTO ttoAÜxXtjtoi, 8' euav avSpe?.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 5

Man gewinnt den Eindruck x, dass das Bild mit einem
Male nicht mehr die Kontingente verschiedener Völker
betrifft, sondern dass bunt durcheinandergewürfelte Scharen

wild durcheinanderschreien. Jetzt ist von den crYjfxavropei;
auf der Griechenseite die Rede, während auf der Gegenseite
nur das Durcheinander der vielen Sprachen in Erscheinung
tritt.

Es ist möglich, dass in den Gleichnissen auch der
Eindruck, den ganz unverstandene Sprachen erwecken,
mitwirkt. Wenn wir dies annehmen, so hätten wir hier sozusagen
eine Illustration des Begriffes ßdpßapo?, und dass der Begriff
existiert, das zeigt das Epitheton der Karer, die ßapßapocpcovoi
heissen {II. II, 867). Dass die Karer in einer Reihe von
Fremdvölkern allein diese Bezeichnung erhalten, muss freilich zu
denken geben, vielleicht auch, dass der Begriff in unseren
Quellen erst wieder bei Heraklit auftaucht, in dessen Spekulation

das Phänomen der Sprache eine bedeutende Rolle
spielt. Es ist also im Grunde nicht möglich, etwas Genaueres
über die Konnotationen des Begriffs bis zur Zeit der Perserkriege

anzugeben. Bei Heraklit sind die Menschen mit den

ßapßapcov solche, die die Zeichen der Sinne nicht zu
deuten und zu verstehen wissen. Das ßapßapoocovcx; Homers
charakterisiert die Sprache der Karer, und zwar kaum bloss
als Fremdsprache 3. Der Affekt des Ablehnens und Wertens

schwingt in beiden Fällen wohl mit. Und man versteht es

im Hinblick auf die Karer auch, wenn man hört, dass sie

Milet besitzen. Dagegen stellt der Ausdruck dAAoöpoot

avÖpwTrot, den die Odyssee kennt, nichts anderes als die
fremde Sprache fest. Er fällt, wenn vom Handel in der Ferne

1 Zu 7toX6xX7)toc, ygl. H. Kronasser, Die Sprache III 1956, 172 f.
2 Vgl. auch Od. VIII, 294: Hephaistos geht nach Lemnos ps-nx Elv-uai;
äyptocpövou?. Anders als bei ßapßccpitptovoi ist hier ein eindeutiges
Charakteristikum der Sprache und des Volks gegeben. Das zunächst nur
Lautmalende an ßapßapo? zeigt wohl auch die NtjI? 'Aßapßapli) (//. VT, 22),
und es kann kaum Zufall sein, dass der eine ihrer Söhne (Aisepos) einen
Flussnamen trägt (Euryalos tötet ihn).



6 H. SCHWABL

die Rede ist (I, 183) oder vom Sklavenmarkt, zu dem jemand
verschleppt wird (XV, 453).

Die Griechen haben also, wie nicht anders möglich, die

Grenzen, die die Sprache zieht, von allem Anfang an
empfunden. Sie haben freilich auch die Unterschiede, die
Griechen von Griechen trennten, stark empfunden. Aber sie

haben zugleich, und das sollte man daneben nicht vergessen,
in einer sehr intensiven Weise um die Gemeinsamkeit aller
Menschen gewusst. Dieses Wissen ist nicht zuletzt mit ihren
allgemeineren religiösen Anschauungen aufs engste
verknüpft. Zeus, um nur dies eine zu sagen, bindet sich nicht
an eine Stadt oder ein Volk.

Im Epos verschwinden die Grenzen zwischen den
Völkern, die uns der Dichter selbst gezeigt hat, in dem Augenblick,

da wir den Kämpfern und ihren Schicksalen selbst

begegnen. Die Sage hat Begebenheiten der Vergangenheit
ins Griechische verwandelt, und das ist ihr Recht. Aber es

kommt damit doch wohl auch eine Mentalität zum
Ausdruck. Finden wir vielleicht auch hier schon — in der Art,
wie die Sage sich erinnert und gestaltet wird — die Mentalität,

die es Aischylos später gestattete, seine Perser ohne jede
gehässige Feindschaft auf die Bühne zu bringen? In das

Antlitz des Xerxes ist da kein Zug der Fratze gezeichnet.
Odysseus mag uns hier vielleicht etwas weiterhelfen. Er

ist ja am weitesten herumgekommen, unfreiwillig genug,
und bis an die Grenzen der Welt verschlagen worden. Auch
hier sind wir fern von der Darstellung wirklicher
Begegnungen. Aber etwas von den Erwartungen drückt sich hier
aus, mit denen die Griechen der Zeit in die noch weitgehend
unbekannte weite Welt hinausblicken. Immerhin heisst es

von Odysseus, dass er 7ioÄA«v avOpcoraav l'Ssv aorEoc xal voov

syvG).
Was mit dem vouc; gemeint ist, sagen uns vor allem

Motivverse der Odyssee, die auch Alkinoos, als er Odysseus
zu seinen Erzählungen auffordert, in den Mund nimmt:



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN J

aXX' aye pot xo§£ sots xal txrpsxsax; xaxaXE^ov,

OTvnvj <x7ce7tXayy07)<; x£ xat olc, xlvoc? txso x<*>Pa?

avöpcoTcov, aüxou? x£ tzoKixq x' e5 vaisxaoucra?,

7)[iev oo101 yaXsTioi xs xal ayptoi ooSe SbcatoL,

OL X£ CpiXo^ELVOL XOCL CTCpiV V00<; ECTXL OeOuSt)?

Götterferne oder Götternähe, Wildheit oder «

Gerechtigkeit», Achtung oder Verachtung der Ordnung des Zeus,
das sind dann auch die Motive, die etwa die Gestaltung der
Phäaken- oder der Kyklopenepisode (um zwei Gegenbilder
zu nehmen) massgeblich bestimmen 1. Hier tauchen so etwas
wie Bilder der zivilisierten und der (in unserem Sinne des

Worts) barbarischen Existenz auf.
Wir wollen daneben nun einen geographisch lokalisierten

Mythos halten, der ohne Zweifel einer historischen Erfahrung

entspringt. Wir meinen den Mythos vom Aegypter-
könig Busiris, der Fremde zu opfern pflegt, bis ihm Herakles
schliesslich das Handwerk legt. Es ist ein Schreckbild aus
der Ferne, das uns, wenn wir uns fragen, was ihm zugrundeliegen

mag, vielleicht auch hilft, eine der Wurzeln der

griechischen Offenheit gegenüber dem Fremden etwas
deutlicher zu bestimmen.

Wir können die Ueberlieferung des Busirismythos nicht
analysieren, wollen aber feststellen, dass wenig darauf
ankommt, ob die schon in der Antike geäusserten Zweifel an
der Historizität der Menschenopfer bei den Aegyptern

1 Odysseus spricht diese Motivverse auch beim Land der Kyklopen
(IX, 174 ff.; bei den Phaiaken VI, 119), und dass Phaiaken und Kyklopen
auch fur den Dichter Gcgenbilder sind, zeigt neben motivischen
Querverbindungen (Achtung bzw. Nichtachtung der Götter und
Fremden) wohl auch schon der einstige Auszug der Phaiaken aus der
Nahe der gewalttätigen Kyklopen (VI, 3 ff.), was umso signifikanter
ist als nach VII, 206 die Giganten (vgl. VII, 59 f.; die Laistrygonen
werden in X, 120 mit ihnen verglichen) und Kyklopen in gleicher
Götternähe wie die Phaiaken wohnen, auch in der Schilderung des

Kyklopenlandes die positiven Züge der Götternähe nicht fehlen.



8 H. SCHWABL

zurecht bestehen 1. Es liegen dem Mythos jedenfalls
Erfahrungen einer Fremdenfeindlichkeit zugrunde, und es ist
kaum zu weit hergeholt, wenn man dabei besonders auch

an Osirisfeste denkt, an denen Menschen «typhonischer»
Haut- und Haarfarbe, im Grunde also Nichtägypter, immer
in Gefahr standen, in einer Reihe mit anderen Abbildern des

Seth angegriffen, verhöhnt und wohl auch getötet zu werden.
Fremdland, das ist der Herrschaftsbereich des Seth. Fremde

Göttinnen, soweit sie in Aegypten Einlass finden, werden
zu seinen Konkubinen. Taten fremder Götter werden zu
Taten Seths. Kultisch ist der Sieg des Pharao der Sieg des

Guten gegen das Böse, der siegreiche Kampf des Horus

gegen Seth. Das Fremde ist so in vielfacher Hinsicht in
Gefahr, « typhonisiert» zu werden, auf der Seite des Bösen

zu stehen.
Es Hegt uns ferne, das aUes als die einzig mögHche

Haltung des Aegypters zu verabsolutieren. Aber es ist gut, sich

klarzumachen, dass in der Vorstellungswelt der Griechen
auch nicht die geringsten Ansätze 2 zu einer solchen rehgiös
begründeten Xenophobie vorHegen, und man darf das

wiederum nicht einfach als selbstverständfich hinnehmen.

1 Zur Frage der Menschenopfer bei den Aegyptern vgl. Hopfner zu
Plut., De Isid. 380 d (Bd. II, S. 268). Kritik am Busirismythos Hdt. II,
45 (möglicherweise mit Spitze gegen Hekataios, vgl. L. Pearson,
Early Ionian Historians, Oxf. 1939, S. 98 u. 103). Vgl. auch Hiller
v. Gärtringen RE III 1074, wo das aus Theon Prog. 6 Geschlossene

Hes. Fr.falsum n Rz.2) hinfällig ist. Ob der Herakles dieses Mythos
zunächst überhaupt griechisch ist, mag offen bleiben (ein Indiz dagegen
wäre etwa der Herold Chalbes nach der Version des Pherekydes; wenn
er semit. klb Hund ist, dann dürfte sich zuletzt dahinter der
«latrator Anubis» verstecken). 2 Etwas anderes ist Exklusivität der
Kulte, die sich durch Stammesbindungen ergibt. Aber das betrifft oft
schon Menschen derselben Stadt. Der Fall des Isagoras, der in Athen
als Rivale des Kleisthenes eine bedeutende Rolle spielt, obwohl seine
Verwandtschaft noch dem karischen Zeus opfert, oder der Gephyräer,
die eigene Kulte haben, ist lehrreich für die Duldung und das Weiterleben

des Andersartigen gerade in der kultischen Sphäre. Vgl. dazu
etwa Radermacher, Mythos und Sage (1938), S. 160 f.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 9

Die menschliche Ansicht des anderen, selbst als Feind, ist
wesentlich darin begründet und ergibt den Aspekt, der die

Erinnerungen der Sage an den trojanischen Krieg wie auch
die Darstellung der Perser und des Xerxes bei Aischylos
miteinander verbindet.

Wie kommt es zu dieser Haltung? Dass sie nicht auf
Unkenntnis fremder Völker beruht, wird man behaupten
dürfen, auch schon für das Epos. Aus ihm erfahren wir ja
durchaus noch einiges von dem Umkreis der Kenntnisse,
die man von fremden Ländern hat. Sie beschränken sich im
wesentlichen auf das östliche Mittelmeer, während im Westen
deutlich sehr bald das Niemandsland des Mythos beginnt.
Jedenfalls sind Kontakte zu Fremdvölkern da, und es ist
wichtig, dass diese kein Bild des Fremden auslösen, das ihn
zu etwas wesentlich anderem machte als die Griechen. Es

gilt das im Grunde für alle Schilderungen, die irgendwo im
östlichen Mittelmeer spielen. Darüber hinaus beginnt einfach
das Fabelland, und mit seinen Einwohnern treten uns
freundliche und schreckliche Bilder im Wechsel vor Augen.

Wir wollen uns dazu drei Fragen stellen:
1. Welche Kontakte lösen das bezeichnete, im Grunde

so griechische Bild des Fremden aus?

2. Wie weit ist die Grenze zwischen dem Fabelland und
dem geographisch Bekannten im Epos selbst bewusst?

3. Wie weit sind ungenauer bekannte Völker, wenn ich
so sagen darf, idealisiert oder dämonisiert?

1. Es liegt auf der Hand, dass die Völker im Bereich
des kleinasiatischen Küstengebiets am besten bekannt sind.
Die Ilias setzt Verhältnisse der Sage voraus, was bedeutet,
dass in den Kampf um Troia zugleich Erinnerungen an
Kontakte und Kämpfe mitverwoben sind, die nicht im
Raum von Troia stattgefunden haben. Das gilt besonders
deutlich für die Lykier als Bundesgenossen der Troianer1.
1 Zu den Lykiern als Bundesgenossen der Troianer vgl. Nilsson,
Mycen. orig. Gr. myth. (1932), 57 ff.

2



IO H. SCHWABL

Der Bundesgenossenkatalog1 gibt dann, wie schon gesagt,
überhaupt eine Summe von Feinden, mit denen die Griechen

gekämpft haben. Hierin spiegeln sich vor allem auch
Verhältnisse bei der Landnahme in Kleinasien. Erinnerungen
aus der mykenischen Zeit und der Zeit der Kolonisation in
Kleinasien bestimmen denn auch ohne Zweifel zunächst das

Bild des Fremden. Die Auseinandersetzungen bei der
Landnahme müssen erbarmungslos gewesen sein und in vieler
Hinsicht den Beutezügen der Ilias vergleichbar, nur dass die
Absicht bestand, dazubleiben. Von Gnade oder Besitzrecht
des anderen konnte da nicht die Rede sein, aber nie erscheint
der andere als seinem Wesen nach barbarischer oder
grundsätzlich anders als die Griechen. Das eigentlich Barbarische
bzw. Exotische gehört einer Ferne an, die die des Mythos
ist. Soweit der Gesichtskreis aber reicht, sind die Menschen
nicht wesentlich voneinander verschieden. Und diese

Anschauung bleibt, auch wenn der Kontakt der des Krieges
ist. Man scheut in ihm vor keiner Grausamkeit zurück. Bei
der Einnahme einer Stadt werden die Männer getötet, Frauen
in die Sklaverei verkauft oder behalten. Dass es dabei kaum
eine Rolle spielt, ob es sich um Leute dreht, deren Sprache
man versteht, wird man dazufügen dürfen. Soll man sich die
Einnahme von Smyrna durch die Joner2 viel anders vorstellen
als die von Milet? Hinsichtlich Milets haben wir die Nachricht,

dass die alten Milesier, die ein Gemisch von Karern
und später gekommenen « Kretern » gewesen wären, soweit
männlich, getötet wurden, die Frauen und Töchter aber von

1 Näheres bei W. Kullmann, Die Quellen der llias (Hermes
Einzelschriften 14, i960), S. 169 ff. 2 Mimnermos Fr. 12 D. ist ziemlich
eindeutig ((Ep\!>pv»]v eD.op.ev AloXlSa. Vgl. Tyrt. Fr. 4,2 und Paus. VII,
5,1); die Rahmenstelle (Strabon) bietet eine Rückkehrlegende. Vgl.
auchHdt. I, 150, der von einem Handstreich der in die Stadt zunächst
aufgenommenen Joner berichtet. Ebda 151: auf Lesbos 'Aplctßav
7]vSpaTc6Staav MrjOupvoüot, eovrap 6p.cdp.auq.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN II
den Jonern geheiratet1. Das ist wahrlich grausam genug,
aber wir sehen an diesem Beispiel auch, wie da von
vornherein die Sitte der Nachbarvölker ins Haus kommt, wie
unter diesen Umständen die Grenze zwischen Griechen und
Nichtgriechen, nicht so sehr in der Sprache, sondern in der
Lebensart verschwimmen musste. Wichtig ist da vor allem
dann auch noch das Vorgehen gegen die einheimischen
Kultstätten und ihre Priester, vor allem das Gebiet grosser
Heiligtümer. Die Chryse-Episode aus Homer ist das

Beispiel der Achtung, die ein Priester sich erzwingt, und für die

Verehrung des « gemeinsamen» Gottes durch die Griechen.
Nehmen wir dazu die Tradition über das Heiligtum in
Ephesos: Im Lande hätten (mit den Karern verwandte)
Leleger und Lyder gewohnt; sie werden daraus und aus der
Stadt vertrieben. Das Heiligtum und seine Umwohner
werden geschont (Paus. VII, 2,7).

Wir brauchen und können die hier geschilderten
Verhältnisse nicht auf ihre exakte Geschichtlichkeit prüfen; dass

sie die Situation der Landnahme in Kleinasien einigermassen

genau wiedergeben, das dürfte man kaum bezweifeln, und
wir dürfen allein aus diesen Gegebenheiten festhalten, was
ja durch die geographische Situation der kleinasiatischen
Griechen von vornherein klar ist, dass das Zusammenkommen

und teilweise auch Zusammenleben mit fremden
Völkern einfach zur alltäglichen Erfahrung dieser Griechen
gehört haben muss, und so dürfen wir uns auch in den

sprachlichen Verhältnissen des Gebiets eine Situation denken,
die die Verständigung mit dem anderssprachigen Nachbar

1 Zur gemischten Herkunft der «sogenannten» Joner (zuerst Horn.
IL XIII, 685 'Momzq eXxexitövci;) und den karischen Frauen in
Milet Hdt. I, 146, vgl. Paus. VII, 2,5 f. (Didyma existiert schon vor
dem Kommen der Joner). Milet in den Händen der Karer: IL II, 867 f.
(das kretische Milet II, 647. Dazu die Miletossage: Apollod. Bibl. III,
1,2. Antonin. Lib. 30). Eine Mäonierin oder Karerin, die Elfenbein
färbt IL IV, 141 f.



12 H. SCHWABL

kein Problem sein liess. Vor allem hinsichtlich der Sitte kann
es keine scharfen Grenzen gegeben haben.

Das Gesagte muss besonders für den religiösen Bereich
gelten. Natürlich bleiben da lokale und Stammestraditionen
stark. Aber die lokale Zersplitterung der kultischen
Traditionen ist ein Phänomen, das den Griechen überall entgegentrat

und das allgemeinere Anschauungen über die Götter
nicht hindert. Diese allgemeineren Anschauungen sind es

auch, die ein Band herstellen zwischen den nur lokalen
Erscheinungen des Götterkults; und es sind vor allem sie, die
in Erscheinung treten, wo die Berührung mit fremdländischen

Traditionen einsetzt. Wir sehen, dass da überall
Götter geglichen, dass überall die Präsenz der griechischen
Götter vorausgesetzt wird, dass vor allem nirgendwo die
Götter der Fremden auf die Seite des Bösen treten. Eine der
Voraussetzungen dabei ist wohl, dass bereits im zweiten
Jahrtausend hinsichtlich der allgemeinen Vorstellungen über
die Götter und die grossen Götterbildungen Verhältnisse
entstanden sind, die das Wiedererkennen des Eigenen im
Fremden ermöglichen. Etwa im Hinblick auf die Tbeogonie 1

ist das nunmehr ganz deutlich geworden und man darf nicht
verkennen, dass damit das Ordnungsgerüst des Pantheons
und die Stellung des obersten Gottes in ihm gegeben ist.
Die Uebernahme wesentlicher Elemente gerade der grossen
Götter aus dem Orient tritt dazu. Für uns ist dabei wesentlich,

dass sich daraus eine Haltung ergibt, die hier wie dort

1 Eine Zusammenfassung habe ich RE Suppl. Bd. IX s.v. «

Weltschöpfung» versucht. — Wie der Fremdeinfluss im griechischen
Mythos durch Uebersetzung und Gleichung immer wieder unkenntlich
werden musste, dafür scheint ein Beispiel lehrreich, in dem der
fremdsprachige und der griechische Name noch nebeneinanderstehen:
Learchos und Melikertes (Apollod. Bibl. I, 9, 1-2. Das sonst. Mat. bei
Lesky RE XV 514 ff.); da ist der eine doch wohl Uebersetzung des
anderen und der « Honigschneider» M. kaum mehr als ein Notbehelf.
Zeitpunkt und Art der Uebernahme bedürfen natürlich in jedem Falle
genauester Untersuchung.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 13

dieselben Götter wirksam sein lässt, und wir werden dies
nicht allein aus den Verhältnissen einer Naturreligion uns
erklären dürfen, sondern aus einer vorliegenden Annäherung
der Anschauungen, die nicht nur dem einmaligen Kontakt
entsprungen sein kann.

Vielleicht dürfen wir es so ausdrücken. Die Fremde, in
die die Griechen zunächst eintreten, ist ihnen nicht ganz
fremd. Es gibt in ihr Gemeinsamkeit in vielen Dingen der
Sitte und der materiellen Kultur. Man wird sagen dürfen,
dass das Epos etwas davon spiegelt. Und diese Erfahrung
dürfte zum guten Teile die Erwartungen und Vorstellungen
mitbestimmt haben, mit denen man auch an die Fremden
in grösserer Ferne heranging.

2. Mit dem 8. Jahrhundert beginnt der eigentliche
Ausbruch der Griechen in die Weite. Das Epos freilich setzt noch
einen Zustand voraus, der vorherliegt. Wir haben gesagt,
dass der Osten des Mittelmeers einigermassen bekannt ist,
während sich der Westen ins Fabelland verliert. Wenn wir
von Bekanntheit sprechen, so kann dies zum Teil nicht mehr
besagen, als dass hier eine Kunde vorliegt, die anders ist als

die Kunde vom Fabelland. Man darf diese Unterscheidung
auch für das Epos selbst in Anspruch nehmen, insofern
nämlich, als Odysseus in den Lügengeschichten, die er
auftischt, nie etwas von dem Bereich erzählt, in den er nach der
Geschichte tatsächlich verschlagen wurde, sondern sich mit
Aegypten und sidonischen Händlern begnügt. Das zeigt,
dass für den Dichter und seine Hörer zwischen den Gegenden,

wo einer wohl hingekommen sein mag, und den
Landschaften, die Odysseus befährt, durchaus ein Unterschied
besteht. Damit soll dem 8. Jahrhundert nicht ein Zweifel an
der Existenz der Landschaften des Mythos in die Schuhe

geschoben werden, aber es liess sich wohl auch damals nicht
so bald jemand von einem Dahergelaufenen im Ernst
erzählen, er sei bei den Kyklopen oder den Phäaken gewesen.
Das sollte gegenüber den späteren Lokalisierungsversuchen



14 H. SCHWABL

nicht ganz ausser Acht bleiben. Dass es aber auch nach

Aegypten weit genug ist, das zeigen die Irrfahrten des

Menelaos. Sie stellen zugleich einen Kontrast zu den
Irrfahrten des Odysseus dar und beweisen damit auch ihrerseits,

was wir zu diesen sagen durften. Auch Menelaos bleibt
im wesentlichen in dem Bereich1, den der unerkannte
Odysseus mit seinen Lügengeschichten bezeichnet. Und
dieser Kontrast soll offenbar die Abenteuer des Odysseus
steigern und in dem so gut wie unbetretbaren Land der

öaufxaaia lokalisieren. Dort draussen sind dann Licht und
Schatten streng verteilt: da sind die Lockungen eines seligen,
sorglosen Daseins, gewissermassen auf den Inseln der

Seligen, mit den Lotophagen, der Insel des Aiolos, den
Göttinnen und der Insel der Phäaken — und da sind auch
die Schrecken der Barbarei und gigantischen Urtümlichkeit
mit den Laistrygonen und Kyklopen. Diese werden wie
Hirten geschildert, denen die Natur (« Zeus ») fern von jeder
Zivilisation alles von selber gibt, ein nicht uninteressanter

Zug, weil hier die Motive des goldenen Zeitalters da sind

(z.B. auch: keine Schiffe), zugleich aber mit den negativen
Zeichen einer barbarischen Existenz (das sine lege ist hier

1 Dass auch Menelaos die Grenzen zum Fabelland überschritten hat,
soll damit nicht bestritten werden. Auch er kommt in der Aufzählung
Od. IV 83 ff. mit den Aithiopen und doch wohl auch den Erembern
in im Grunde rein mythisches Gebiet. Aber davon wird nichts ausgeführt

und alles bleibt doch ganz anders geographisch orientiert als die
Fahrten des Odysseus (an unserer Stelle wird Wunderbares nur von
Libyen erzählt: der dortige Viehsegen). Vgl. im übrigen A. Lesky,
Aithiopika, Hermes 87, 1959, (27 ff.), 34 und W. von Soden, Wien.
Stud. 72, 1959, 26 ff., der die Sidonier und Erember auf das Westgebiet
("ereb, Abend), in dem die Phoiniker kolonisieren, deutet und die
Aufzählung als Periplus, als erträumte Umseglung Afrikas, auffassen
möchte. Dass dem Dichter der Odyssee die Küstenbeschreibung « in
ihrer inhaltlichen und formalen Ausprägung» schon bekannt ist, hebt
R. Güngerich, Die Küstenbeschreibung in der ant. Literatur (Orbis ant. 4),
Münster 1950, S. 7 mit Recht hervor (besonders auch im Hinblick
auf die Beschreibung der Insel Pharos Od. IV, 334 ff.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN IJ

Verachtung des Zeus) verbunden werden. Es sind dieselben

Motive, die später bei der Verherrlichung des einfachen
Lebens primitiver Völker wieder aufklingen. Wie denn

überhaupt die mythischen Motive von der seligen Existenz
im Wunderland am Weltrand nie ganz verstummen.

Die eigentlich faszinierende Ferne bleibt für die frühe
Zeit vor allem die des Mythos. In sie fahren bis zu einem

gewissen Grad die Kolonisten hinaus, deren Wege freilich
vorher schon durch den Handel erkundet sein mussten. Ihr
Weg ist ein Weg der Gefahr, und so ist es deshalb vielleicht
nicht ganz Zufall und wie ein Symbol, dass Odysseus gerade
die Insel vor dem Kyklopenland so eindringlich, wie mit
dem Blick des Kolonisten betrachtet (IX, 116 ff.).

Mit Odysseus und seinen Abenteuern bringt man dann
natürlich vieles im Westen in Verbindung. So steht in der
hesiodischen Tbeogonie (ioii ff.) Telegonos als Sohn des

Odysseus und der Kirke mit Agrios und Latinos zusammen
an einer Stelle, an der auch die Tyrrhener genannt sind

(wenn man auch für die Stelle nicht gern den alten Böoter
verantwortlich macht).

Wir wenden uns wieder dem Osten zu, denn hier sind
die Griechen nicht allein die Gebenden, sondern vor allem
auch die Nehmenden. Das Epos und Hesiod verraten es

schon am Bestand der Mythen. Auch gibt es Sagen über

Stadtgründungen durch Heimkehrer aus dem troischen

Krieg. In der Orontesmündung ist Posideion (Herodot III,
91, aller Wahrscheinlichkeit nach identisch mit dem
ausgegrabenen AI Mina), ein griechischer Umschlagsplatz nördlich
des Kasion Oros, während das alte Ugarit-Ras Schamra, das

starke mykenische Einflüsse erfahren hatte, im Süden liegt,
beides Punkte, auf die man bei der Debatte um die Ueber-
nahme orientalischen Mythenguts durch die Griechen
nachdrücklich hingewiesen hat. Im Epos ist dann vor allem,
wenn wir weiter nach Süden der Küste folgen, von Sidon
und dem Kunstgeschick seiner Einwohner sowie von



i6 H. SCHWABL

phönikischen Händlern 1 die Rede. Einer dieser Händler hat

Odysseus angeblich aus Aegypten weggebracht, eine an sich

ganz plausible Geschichte, aber echte Kunde von diesem
Lande ist den Erwähnungen im Epos nicht anzumerken.
Daraus kann man keine absolut sicheren Schlüsse ziehen,
aber Aegypten liegt jedenfalls sehr fern, und man sieht es

schon daran, dass die Aegypter allesamt als ein Volk von
zaubermächtigen Medizinmännern dargestellt werden, die
die wunderbarsten pharmaka in ihrem Besitz haben. Hier mag
etwas von einer Erinnerung an das wahre Aegypten
mitschwingen, vielleicht auch das tatsächlich vorhandene
Prestige seiner Aerzte. Jedenfalls werden dem Aegypter mehr
oder weniger übermenschliche Gaben zugeschrieben — -?j yap
Yla.vqov6q elai yEve0X7]<; (Od. IV, 232). Das bringt uns zu
dem, was wir als Punkt 3 unserer Fragen formulierten. Wir
sehen hier ein ganzes Fremdvolk, die Aegypter, nahe daran,
«dämonisiert», mit übermenschlichen Kräften begabt zu
werden 2 — wie dies anders auch für die Aethiopen gilt, die

ganz in einer mythischen Funktion aufgehen und zunächst
wohl überhaupt ein mythisches Volk sind. Sie sind eines der
Völker vom Rande der Erde und tauchen ganz ein in den

1 Dass man wusste, wie phoinikische Namen zu klingen hatten, zeigt
der König Arybas der Odyssee, XV, 426. Wie sollte das auch anders
möglich sein bei einem Volk, von dem das Alphabet samt den
Buchstabenbezeichnungen übernommen ist. Die phoinikischen Händler, deren
Ware man offenkundig bewundert, bekommen die wenig schmeichelhafte

Charakterisierung Tpüxroa (XV, 416; vgl. XIV, 289),« Gauner».
2 Nicht ganz gleichgültig scheint in diesem Zusammenhang die
Bereitschaft, im Fremden, der (in jedem Falle als Schutzbefohlener des

Zeus) daherkommt, zunächst einmal einen Gott zu vermuten (z.B. Od.

VII, 198 ff.; I 105 der Taphierfürst Mentes Athena in der Darstellung
des Dichters). Vergleichbar ist eine «Dämonisierung» wie die des
Spähers Polites (des « Bürgers») als Iris; sie erfolgt, weil von seiner
Botschaft eine « übermenschliche» Wirkung ausgeht. Die Venediger-
sagen des Alpengebiets (auch wenn sie zunächst mit der Stadt Venedig
nichts zu tun haben) bieten eine Analogie für das Unheimliche des
überlegenen Fremden. Zu den Aithiopen vgl. die S. 14 Anm. 1 zit.
Arbeit Leskys.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 17

Bereich der Götter und des Gottesdiensts. Zu ihnen führt
im Grunde kein Schiff, sondern nur die Phantasie oder der

Weg der Götter. Sonst sei — zu den Aegyptern — nochmals
an den Busirismythos erinnert, dessen ägyptischen Aspekt
wir oben herauszustellen suchten und der jetzt, als ein
Schreckbild aus der Fremde, nocheinmal dastehe.

Kehren wir zu den Jonern zurück. Der homerische Hymnus

auf Apollon schildert sie uns in ihrem Glänze und Reichtum

beim Fest in Delos. Und er preist vor allem den Chor
der Deliaden. Dabei fällt eine eigenartige Aussage, die freilich
nicht ganz eindeutig interpretiert werden kann (162 ff.):

toxvtwv 8' ävOpcoiuov cpcovac; xal ßapißaAtaariv (xpspß.. al.)
puisicrO' lAamv cpodv) 8e xsv aurcx; sxacrroi;
cp0eyy£cr0' * outco a<piv xaAv] awapijpsv ioi8~r}.

Dass es um Sprache geht, zeigt deutlich das « ein jeder
könnte meinen, er selber spräche, bildete die Laute», und
wenn das auch in erster Linie auf griechische Dialekte gehen

mag 1, so wird man sich doch fragen müssen, ob die Aussage
unseres Dichters darauf beschränkt werden darf. Sind diese

Deliaden alle Delierinnen, sind sie alle Griechinnen? Man
wird es fragen dürfen bei einem Heiligtum, das religiöses
Zentrum der Inselwelt ist und einem Gotte gilt, der im
Westen wie im Osten Fuss gefasst hat und sicher nicht allein
bei Griechen verehrt wird: 179 ff.

d> ava, xal Auxlijv xal Myjovf/jv cpaTEivqv
xal MIAtjtov ex21? svaXov ttoXiv Iptsposaa-av,

aÜTÖ? §' aü At)Xoio 7rspixXü(jTou pisy' avacKTsi.?.

Natürlich ist Apoll nicht einfach ein Gott des Ostens,
der in den Westen gewandert ist, aber er schlägt als Gott

1 Allen-Halliday-Sikes entscheiden sich in ihrem Kommentar
(Oxf. 1936) für Dialekte, fügen allerdings hinzu, dass «religious centres
appear to have been polyglot». Zu ßsSu xva^ßt als «liturgischer
Formel» in Didyma: Wilamowitz, Glaube der Hellenen I2 78



i8 H. SCHWABL

eine der Brücken von Kleinasien über die Inseln zum
griechischen Festland, und diese Brücke bezieht auch die
einheimische Bevölkerung Kleinasiens zu einem Teile mit ein.
Wie der Apoll von Delphi und Didyma ausstrahlt, das zeigen
dann die Weihgeschenke lydischer Könige L Natürlich hat
ein berühmtes Orakel — aus leicht ersichtlichen Gründen —•

eine besondere Anziehungskraft, aber die Verehrung des

Apoll von Delphi durch Nichtgriechen zeigt doch auch

deutlich, wie dieser Gott, dem soviel von seinem Wesen

aus dem Osten zugekommen ist, nun in seiner griechischen
Form eine mächtige Wirkung hat. Und diese Wirkung ihrerseits

ist ein Zeichen inniger Verbindungen.
Damit haben wir uns dem einigermassen geschichtlich

Fassbaren genähert. Archilochos von Paros stellt uns
Verhältnisse der Kolonisation vor Augen. Von Paros aus war
Thasos kolonisiert worden und man kämpft dort und am
Festland immer wieder gegen die Thraker 2. Der Dichter
selbst war allem Anschein nach der Sohn einer thrakischen
Sklavin. Thraker sind die Gegner, gegen die er als Söldner

kämpft. Von dem Saier, der den Schild hat, redet das

berühmte Gedicht (Fr. 6 D.) und bei Salmydessos schilfbrüchig
ans Land geschwemmt und von Thrakern mit dem hohen
Schopf (©p^ixe? äxpoxoptot, vgl. IL IV, 533) gefangen zu
werden, zu einem Sklavenlos, das wünscht er einem, der
einst sein Gefährte war (in dem freilich zweifelhaften Fr.
79 D.). Auf Thasos selbst haben es die Kolonisten nicht
immer leicht, sich zu behaupten. Wer da zu ihnen stiess,

1 Die Stiftungen des Kroisos nach Delphi und anderswohin Hdt. I, 92
(abschliessend). Nach Didyma Hdt. V, 36,3 (der Schatz genügt in der
Meinung des herodotischen Hekataios zur Sicherung der Seeherrschaft
Milets). Auch die Familienverhältnisse des Alyattes sind charakteristisch:

Kroisos ist Sohn einer Karerin, Pantaleon Sohn einer Jonerin
(Hdt. I, 92,3). Karer, Myser und Lyder haben in Mylasa als «Brüder»
Kultgemeinschaft (Hdt. I, 171,6). Dazu sei an die Lyxes (Vater des

Herodot), Panyassis und Examyes (Vater des Thaies) erinnert.
2 Vgl. H. Frankel, Dichtung und Philosophie, S. 187.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 19

davon scheint Fr. 54 zu sprechen: «Alles Elend von ganz
Hellas findet sich auf Thasos ein» (H. Fränkel) 1. Ein Fragment

geht, wie es scheint, auf einen Versuch mit den
Einheimischen gemeinsame Sache zu machen; und das hat, wie
Archilochos es sieht, nur allgemeines Unglück gebracht. Hier
steht das böse Wort von den «thrakischen Hunden». {Fr.
51 I A 40 ff.). Interessant ist auch Fr. 19, das das Unglück
von Thasos nach dem Motto « das Hemd ist uns näher » dem

von Magnesia gegenüberstellt. Nicht uncharakteristisch für
die Griechen, und wir dürfen dazufügen, dass Archilochos
nicht von der Hand eines Thrakers, sondern im Kampf der
Parier gegen Naxos, von der Hand eines Griechen, gefallen
ist. Fr. 22 nennt Gyges in einem ganz persönlichen Gedicht
als Beispiel, sein immenser Reichtum und die gewaltige
Macht ist's, was hervorgehoben wird; er ist der Herr des

schafenährenden Asien {Fr. 23).
Damit sind wir wieder nach Kleinasien verwiesen, und

wir dürfen hervorheben, dass in der Vorstellung des
Archilochos ein Mann in Asien gebietet, der Herr des Lyder-
reiches. Das Phrygerreich2 ist den Erschütterungen des

Kimmerersturms erlegen, und Kallinos erinnert uns daran,
dass der Krieg auch zum Alltag der ostgriechischen Städte

gehört.
Was wir vor allem festhalten müssen, ist die Faszination,

die dieses Reich der Lyder ausübt. Der König, der darüber
herrscht, gilt ohne Zweifel als der Inbegriff der menschlichen
Machtfülle und menschlichen Glücks, als ein Tyrannos
grossen Stils. Auf toc Tuyscd tou 7toXuyp>jaoi> folgen bei
Archilochos die Gswv spyoc. Für den glücklichsten Menschen

1 Archil. Fr. 54: navEXXvjvcov oiCJjc, £5 ©ixcrov auvs&papsv. Vgl.
dagegen noch II. II, 530 und Strabon VIII, 6,6 p. 370, der Archil, und
Hesiod als Zeugen für den Gesamtnamen anführt. Dazu Thuc. I, 3 mit
der wesentlichen Erkenntniss, dass wo der Gesamtbegriff « Hellenen »

fehlt auch sein Gegensatz (« Barbaren») fehlen muss. 2 T. J. Dunba-
bin, The Greeks and their Eastern neighbours, London 1957, S. 31, 63 f.
A. Götze, Kleinasien2 1957, S. 201 ff.



20 H. SCHWABL

hält sich denn auch der Kroisos, den die Legende, die
Herodot wiedergibt, mit Solon konfrontiert. Man wird
annehmen dürfen, dass das Wunschbild der Tyrannis (...nach

grosser Herrschaft zieht's mich nicht... sagt Archilochos in
unserem Kontext, sich dahingehend bescheidend, keineswegs

abwertend) dadurch mit bedingt ist.
Eines ist sicher: Lydien fasziniert und ist für das Be-

wusstsein der Griechen kaum Fremdland. Natürlich wehren
sich die Städte, in Abhängigkeit zu geraten 1, aber dieser
Widerstand hätte einem jeden gegolten, und es gibt kaum
Anzeichen, dass die Griechen gegen etwas anderes als gegen
die politische Abhängigkeit an sich Bedenken hatten. Der
Kampf gegen die Lyder ist denn auch in keiner Weise mit
einem Kampf gegen die Kimmerer vergleichbar, auch nicht
mit dem, was sich bei der Eroberung Smyrnas durch die
Ioner einst begeben hatte oder mit dem, was Tyrtaios über
die Knechtung der Messenier durch die Spartaner zu sagen
weiss. Wer Tyrtaios liest, wird die Verhältnisse unter den

Lydern (und auch unter den Persern) in Kleinasien wohl zu
schätzen wissen.

Alkman lässt uns den Glanz der Hauptstadt des Lyder-
reiches ahnen, und es ist sehr gut möglich, dass der Mann
aus dem hohen Sardes, von dem er spricht, er selber ist 2.

Es wäre wichtig, das zu entscheiden, aber klar ist, dass ihn

1 Vgl. etwa Mimn. Fr. 13,3 f., Paus. IX, 29,4 (Kampf in der Hermos-
ebene gegen Gyges und die Lyder) und dazu Hdt. I, 14. Den lydischen
Einfluss auf eine ion. Stadt wie Kolophon zeigt sehr schon Xeno-
phanes Fr. 3 äßpocrüva? 84 paOovTE? £vco<psX£a£ 7rapcli AuSöv (dazu
C. M. Bowra, Class. Quart. 35, 1941, 119 ff.). Zu lydischer Lebensart
vgl. auch Hdt. I, 155,4. Aehnliche Bewaffnung wie die Griechen
(Hdt. VII, 74). Für vulgäre « Sprachmischung » sei auf Hipponax
verwiesen (z.B. mxXpui; Fr. 3; 34; 35; 41. Als Eigenname schon II. XIII
792. In lydischen Texten mehrfach belegt; vgl. J. Friedrich, Kleinas.
Sprachdenkmäler, 1932, S. 109 (Nr. 1, Z. 1, u. ö). Vgl. auch die RE XIII
2155 f. zusammengestellten Glossen). 2 Zur Frage der Herkunft
des Alkman: D. L. Page, Alcman, The Partheneion (Oxf. 1951),
S. 169.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 21

eine Herkunft aus Sardes noch nicht zum Lyder macht, und
in jedem Falle ergibt sich aus dem Fr. 13 das hohe Ansehen,
dessen sich Sardes im Sparta des 7. Jahrhunderts erfreut:

Oux <xvi)p aypotxo? ou8&

uxaibq ouSs Tuapa aocpoimv
oüSs ©eairaXcx; yevoi;
ou8' 'EpuCTi/aüoq oü8e TOxpcqv,
äXAa SapSlwv axpäv.

Der Hirt1 steht wohl auch hier als Gegenbild zu einer
zivilisierten Existenz, konkret: zum Leben der grossen Stadt.
Nicht wenige Griechen müssen in Sardes gelebt haben, und
von dort kam manches, Musik mit ihren Instrumenten
(damit wesentliche, wenn auch nicht im einzelnen aufzeigbare,

Einflüsse auf die Lyrik 2), Mode und eine die
Ostgriechen weitgehend mitbestimmende Lebensart. Die lydi-
sche Mitra gilt als etwas Wunderschönes bei Alkman (Fr. 1,

67 f.), und Sappho drückt ihre Unzufriedenheit mit
politischen Verhältnissen, die zur Verarmung geführt haben,

1 Der Wilde als Hirt Od. IX, 187.215 (vom Kyklopen); «Hirten, in
der Wildnis lebend, Schandkerle, nichts als Bäuche» (Hes. Theog. 26);
die wie Tiere gesetzlos ausserhalb der Stadt lebten (Theognis 54 ff.,
vgl. H. Frankel, Dichtung u. Philosophie, S. 512). — Die Aufzahlungen
weniger renommierter Herkunft zusammen mit dem übrigen zeigen
wie in erster Linie der Glanz der grossen Stadt mit ihrem Leben
fasziniert. Dass eine Stadt wohlverwaltet sein muss, liefert die Motive in
der Gegenrichtung, wobei Phokylides Fr. 4 D. uns in den Orient
weist: Nlvoi; dc<ppatvo>icn) gegenüber der winzigen Stadt am Berge
(wozu Apul. Met. I, 10,5), die wohlgeordnet ist. Ninive ist allerdings
da schon gefallen (612), und es spiegelt sich datin etwas vom einst
allgemeinen Hass gegen die Assyrer (vgl. Hdt. I, 102 f.). Kontakt mit
der assyrischen Macht hatte es (abgesehen von Zypern) in Kilikien
gegeben (FHG II, 504, Berossos Fr. 12, dazu Dunbabin a.a.O. 31).
Im Epos IL VI, 395 ff. Achills Unternehmung gegen die Kiliker im
hypoplakischen Theben (wozu Nilsson, The Mycenaean origin of Gr.
myth. 61). 2 Es genügt auf das (pptiyiov piX09 (z.B. Alkman Fr. 97,
Stesich. Fr. 14) oder ein Instrument wie die payaSic; (Alkman Fr. 99)
hinzuweisen. Vgl. auch Pindar Fr. 125 Sn. (Terpander und die
lydische Pyktis) und dazu A. Lesky, Gesch. d. griech. Lit. 122.



22 H. SCHWABL

damit aus, dass sie ihrer Tochter den Wunsch nach einer
solchen Mitra verweist: so etwas Schmuckes gibt es jetzt
nicht mehr für uns, sagt sie dazu (Fr. 98 a b). Bei Sappho
(ihr Name ist so wenig griechisch wie der des Myrsilos, den

man von dem Namen hethitischer Könige von einst,
Mursiiis, nicht trennen kann), bei Sappho ist Lydien ganz
nah: die Pracht seines Militärs mit den Streitwagen und dem
Fussvolk erscheint im Gegenbild einer Beispielreihe und
macht die Sehnsucht nach Anaktoria deutlich (Fr. 27 a D.),
denn diese hat, gleich der Freundin der Atthis, fort nach
Sardes geheiratet (Fr. 98 D.). Ueberhaupt gibt uns auch das

Wenige, das wir von der Dichtung der Lesbier haben,

einige Hinweise auf die Selbstverständlichkeit, mit der diese

Griechen Kontakt mit der weiteren Welt haben und ins
Weite hinausgehen. Die Lyder unterstützen mit sehr viel
Geld die Aktion gegen eine Stadt, an der Alkaios (Fr. 42 D.

69 L.-P.) beteiligt ist. Antimenidas, der Bruder des Alkaios,
hat sich als Söldner des Königs von Babylon ausgezeichnet
und hat als Beweis für seine Erzählungen ein kostbares
Schwert mit heimgebracht. Er kommt allerdings, wie
Alkaios es ausdrückt, von den Grenzen der Welt (Fr. 50 D.

350 L.-P.). Das ruft uns zugleich die griechischen Söldner
in Aegypten in Erinnerung, die sich in Abu Simbel verewigt
haben 1, zu einer Zeit, da Naukratis schon besteht. Naukratis,
gegründet wohl ganz am Ende des 7. Jahrhunderts, das

bedeutet eine griechische Handelsstadt auf ägyptischem
Boden, zugleich auch den Versuch der Aegypter, den
Griechenhandel unter ihre Kontrolle zu bringen, keineswegs
den Beginn der Kontakte. Nach Naukratis fährt Sapphos
Bruder als Handelsmann, und wir hören von seiner Liebe
zu einer Hetäre, die dort ihr Glück macht.

1
591 v. Chr. — Vgl. A. Bernard, O. Masson, Les inscriptionsgrecques

d'Abou-Simbel, REG 70, 1957, 3ff. In der Inschrift, die die Umstände
des Zugs angibt, findet sich der Ausdruck dcXXoyXcoactoi für die Söldner
im Gegensatz zu den AE-fiWurot.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 23

Bedenkt man nur diese paar Angaben, die einem im
Grunde sehr geringen Material entstammen, so muss deutlich

werden, dass Nachrichten über Reisen der frühen
Lyriker und der ersten Philosophen als solche durchaus

glaubhaft sind, wenn auch nicht in jedem Fall, besonders in
dem, was sich daran knüpft, historisch. Was in jedem Falle

zutrifft, ist eine geistige Atmosphäre, in der die Kenntnis
der weiten Welt ihre Rolle spielt.

Wir können nicht mehr versuchen, die Anregungen zu
skizzieren, die die Griechen dabei empfangen haben 1. Wir
wollten versuchen, sofern dies überhaupt möglich ist, ein
Bild davon zu geben, wie die weite Welt den Griechen
immer näher rückt und was ihren Blick dabei bestimmte.
Die Quellen reichen im Grunde nicht aus, um darüber allzu
Bestimmtes zu sagen. Aber etwas von der Haltung dürfte
aus ihnen doch deutlich werden, die den Griechen dazu

befähigte, für das Fremde offen zu sein. Und Motive ergaben
sich, die auch später wichtig sind. Mythische, wie die vom
seligen Leben irgendwo draussen in der Welt. Und
politische: die Pracht des Lyderreichs mit seinem Reichtum.
Noch nicht taucht der Gedanke auf, dass die Verhältnisse
eines solchen Reiches den Griechen unangemessen wären.
Es ist das Sinnbild einer grossen Herrschaft, ganz im
positiven Sinn. Nichts ist noch da von den Begriffsverbindungen
Tyrannis/Freiheit Barbaren /Griechen. Nichts von den
Gedanken, die den Barbaren als in seinem Wesen
grundsätzlich anders als den Griechen bestimmen wollen. Die
grosse Auseinandersetzung, die durch die Persergefahr sich

ergibt, hat noch nicht begonnen.

1 Erinnert sei an die Ausbildung der Grossplastik, die Bildwelt des
« orientalisierenden» Stils sowie die Uebernahme wissenschaftlicher
und technischer Kenntnisse.



24 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Dihle: Darf ich mit einer kleinen Beobachtung beginnen:
Homer, der doch — wie Herr Schwabl gezeigt hat — deutlich
den Eindruck des fremdartigen Sprachengewirrs in der Beschreibung

der troischen Verbündeten zu erwecken sucht, gibt nur den

Karern das Beiwort ßapßapocptüvoi. Die Karer aber sind von
allen anatolischen Völkern diejenigen, die sich den Griechen am
meisten genähert haben. Schon zu Psammetich kamen jonische
und karische Söldner, die karischen Dynasten wie Artemisia und
Maussolos standen den Griechen besonders nahe, und die

Gründungsgeschichten jonischer Städte beweisen eine innige
Verschmelzung der Karer und Griechen. Offenbar fällt also bei

diesem Volk die fremdartige Sprache besonders ins Gewicht.
M. Diller: Man scheint als ßapßapo<p(ovoi. nicht nur Fremde

bezeichnet zu haben, die ihre eigene, den Griechen unverständ-
lische Sprache redeten, sondern auch solche Ausländer, die nur
gebrochen griechisch sprachen, etwa in der Art, wie Aristophanes
den skytischen Polizisten am Ende der Thesmophoria^usai reden

lässt. Strabon (XIV 662) sagt, Homer habe die Karer allein von
allen Nichtgriechen deshalb ßocpßapocpwvoi genannt, weil sie mit
den Griechen besonders engen Kontakt hatten, vor allem als

Söldner. Deshalb hatten sie etwas Griechisch sprechen gelernt,
aber nur schlecht und unvollkommen. Eben diese Sprachweise

nenne man ßapßapi^eiv.
M. Dihle: Strabon bedient sich hier einer Klassifikation der

Sprachfehler, welche die stoische Sprachlehre entwickelt hat

(ßapßapiCTpop, (7oAoixmp.6?. Er findet sie bei Homer vorgebildet
(vgl. Varro, de ling. lat. XI, 1, 599).

M. Peremans: Les Cariens, mentionnes par MM. Dihle et

Diller, se retrouvent ä Memphis sous le nom de Caromemphites
(Steph. Byz. s.v. Kapixov). Comme on y rencontre egalement des

Hellenomemphites (voir P.S.I. V. 5 31 1. 8), il est permis de noter



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 25

la distinction faite entre Cariens et Grecs. Voir aussi une etude de

Mlle A. Swiderek dans Eos 51, 1961, pp. 55-63.

M. Reverdin: Permettez-moi une remarque de caractere

general, qui me parait de nature ä eclairer notre discussion. Ce

que nous savons des relations entre Grecs et Barbares avant les

guerres mediques, nous le savons par le truchement d'auteurs

qui sont presque tous originaires des zones du monde hellenique
dans lesquelles Grecs et Barbares cohabitaient ou entretenaient
de constants rapports. C'etait le cas des villes d'Ionie, de Milet
notamment. C'etait le cas de Lesbos. Une eleve au moins de

Sappho a ete donnee en mariage ä un Lydien, et c'est cotu 2ap§lcov

qu'elle songe ä ses compagnes. S'il est bien originaire de Sardes,

comme il y a tout lieu de le croire, Alcman n'en est pas moins

un Grec. Prenons encore le cas d'Archiloque. Enipo, sa mere,
etait-elle une Thrace C'est probable. Ce qui parait etabli,
c'est que le contingent parien qui colonisa Thasos etait forme
d'hommes, et que ces hommes prirent pour femmes des Thraces

qu'ils trouv£rent sur place ou qu'ils firent venir du continent.
La situation n'est done pas sans analogie avec celle de Milet. La

prosopographie des siecles posterieurs nous montre ä Thasos

l'element grec et l'element thrace etroitement meles, et nous

pouvons nous demander si les Bpev-reco TtatScp qui eleverent ä

Glaueos, l'ami d'Archiloque, le cenotaphe retrouve il y a quelques
annees en bordure de l'agora sont ou non des Grecs. De meme,
le culte de l'Heracles thasien ne parait pas d'origine hellenique.
Et si, au dire d'Archiloque, toute la misere de la Grece s'est jetee

sur l'ile, c'est peut-etre parce que les Pariens etaient heureux
de consolider par d'autres apports grecs l'hellenisme un peu
precaire de leur jeune colonie.

On pourrait citer bien d'autres faits. Tous, ils concourraient
ä montrer que dans leur cite meme, les auteurs mentionnes par
M. Schwabl vivaient en commerce constant avec des Barbares.

Cela a necessairement influence leurs reactions, conditionne leur
attitude. Ces Barbares etaient pour eux des etres familiers. Ce ne

sera plus le cas au meme titre quand, ä partir surtout des guerres

3



z6 DISCUSSION

mediques, des auteurs continentaux, atheniens en particulier,
seront nos sources principales d'information.

M. Diller: Die frühen griechischen Dichter, deren Aussagen
über die fremden Völker uns erhalten geblieben sind, hatten,
wie Herr Reverdin mit Recht bemerkt, meist persönlich engen
Kontakt mit den Fremden. Sie haben aber ihrerseits eine starke

Wirkung im griechischen Mutterland ausgeübt, wo man den

fremden Völkern ferner stand, etwa Alkman in Sparta oder
selbstverständlich die homerischen Gedichte. So wurde auch

im Mutterland eine vorurteilsfreie Anschauung über fremde
Völker verbreitet.

M. Dihle: Was Homer angeht, so muss man hier wohl doch

folgendes bedenken: Im Epos gibt es auch noch Informationen
über fremde Völker, die aus mykenischer Zeit stammen und
durch die Formelsprache der oral poetry bis in die historische
Zeit erhalten sind. Dahin gehört das Beiwort l7t7t6Sapo?, das die

Troer als einziges Volk erhalten und das vorzüglich zu der

archäologisch nachweisbaren Bedeutung der trojanischen Pferdezucht

passt, wohl auch die euxv^piSsq 'A^atoL Letzterer
Ausdruck erinnert an die ebenfalls archäologisch nachweisbare

Tatsache, dass im 2. Jahrtausend vor Chr., nur die mykenischen
Griechen Beinschienen kannten, die den Hettitern, Mitanni,
Ägyptern usw. unbekannt waren. Page (History and the Homeric

Iliad 218 ff) hat noch andere vergleichbare Stellen gesammelt.
Weitere Informationen aus der Fremde im Homer-Text stammen

demgegenüber aus der geometrischen und der beginnenden
Kolonialzeit, so die reitenden Phryger ((Dpüye«; vKTzö\iayo\) oder
die phoinikischen Händler der Odyssee. Auch bei Hesiod stellt
sich die Frage, ob die eindeutig aus dem Orient stammenden

Mythen (Ugarit 1) den Griechen erst in der beginnenden Kolonial-
zeit bekanntgeworden sind, oder ob es sich um Entlehnungen
aus der mykenischen Zeit handelt, die im Mutterland erhalten

blieben. Angesichts der Emphase, mit der Hesiod Neues und
Wahres zu berichten beansprucht, spricht viel für die erste

Möglichkeit.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 27

M. Peremans: Etant donne le point de depart des recherches

de M. Schwab], nous n'avons ä nous prononcer ni sur les

premiers contacts des Grecs avec les Prehellenes, ni sur la periode
mycenienne, etudiee recemment encore par M. F. Hampl dans

Die Chronologie der Einwanderung der griechischen Stämme und das

Problem der Nationalität der Träger der Mykenischen Kultur, in Museum

Helveticum, 17 (i960), 57-86.

M. Baldry: There are no doubt many reflections, many traces

of the memory of Mycenaean times in the Iliad and the Odyssey.
But I find it difficult to believe that the attitude of the poems
towards foreign peoples is the result of any memory of the

extent or the unity of the Mycenaean world. Surely in this matter
the Homeric epic must derive its attitude from the conditions
and the outlook of the time. If the poems see the human race

as a unity, the poetical imagination has more to do with this than

any memory of Mycenaean days.

A problem linked with this point is the difficulty of deciding
how far the picture of foreign peoples in early Greek literature
is based on information about such peoples, and how far it is

the result of the projection into remote lands of the Utopian
desires and fancies of the Greeks themselves. It is significant
that some of the main characteristics attributed to remote peoples,
such as long life, superior stature or strength, freedom from
strife, and the like are equally ascribed to the golden age, so that
those remote in space resemble those remote in time. It seems

to me that much of what is said in early literature about foreign
peoples is really a reflection of what the Greeks lacked or desired

themselves.

M. Diller: Herr Schwabl hat sich in seinem Referat an die
verbreitete Ansicht angeschlossen, dass die homerischen
Gedichte in erster Linie über das östliche Mittelmeer gute
geographische und ethnographische Kenntnisse bezeugen, während
sie bezüglich des Westens sehr schnell ins Fabulose abgleiten.
Es wäre darauf hinzuweisen, dass es Ansichten gibt, wonach die
Kenntnisse der Odyssee sich schon recht weit in den Westen des



28 DISCUSSION

Mittelmeers erstrecken, während im Osten das Schwarze Meer
noch nicht durch die milesische Kolonisation erschlossen war.
Ohne dass ich mich dieser Meinung anschliessen möchte, meine

ich doch, dass man diese Frage diskutieren sollte.

M. Peremans: Ne faudrait-il pas souligner que l'Orient n'est

pas seul ä avoir retenu l'attention des Grecs Pour voir l'interet
qu'ils portent ä la connaissance de 1'Occident, par exemple, il
suffit de consulter l'etude de E. Wiken: Die Kunde der Hellenen

von dem Lande und den Völkern der Apenninenhalbinsel bis joo v. Chr.

(Lund, 1937).

M. Reverdin: Une chose etrange, dans le recit des voyages
d'Ulysse, c'est la combinaison d'une geographie tres precise avec
des donnees ethniques fantastiques. Sans peut-etre aller aussi

loin dans le detail des identifications qu'un Victor Berard, on
doit en effet reconnaitre que la description que donne l'Odyssee
des mers, des cotes, des passes, des lies, est etonnamment exacte.

Et ces regions, qui paraissent fort bien connues, le poete les

peuple de Cyclopes, de Lestrygons, de Sirenes; on y rencontre
Calypso, Circe la magicienne, Eole; les Pheaciens eux-memes

appartiennent ä un monde merveilleux et revolu.
Bref, cette disparate entre une geographie reelle et une

ethnographic fabuleuse me semble exceptionnelle; en effet, ordinaire-

ment, c'est aux confins du monde, au delä des regions connues,
qu'on situe les etres merveilleux. Ainsi les p,6pp,7]X£i; de l'Inde,
les Pygmees, les Sciapodes...

M. Dihle: Selbst wenn man sich zutrauen könnte, den

Reiseweg des Odysseus mit irgendwelchen tatsächlich im 8. oder

7. Jahrhundert vorhandenen geographischen Vorstellungen in
Beziehung zu setzen, würde man doch nur der homerischen

Geographie, nicht aber der homerischen Ethnographie näher
kommen. Kyklopen und Phäaken sind Wundervölker am Rande

der Welt, nicht aber Spiegelbilder solcher Völker, mit denen

Griechen tatsächlich in Beziehung kamen. Herrn Schwabls

hinweis darauf, dass sich des Odysseus Lügenerzählungen bei
Eumaios im Rahmen des Verifizierbaren halten, während der



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 29

« wahre» Bericht am Hofe des Aikinoos mitten in die mythische
Welt hineinführt, erscheint mit in diesen Zusammenhang besonders

wichtig.
M. Baldry: How clearly can a dividing line be drawn between

the peoples who have a place in Greek geography and those

which are mythical At the beginning of Iliad XIII we seem

to have both together — if the word Abioi there is a proper name
and represents a separate people.

M. Reverdin: Mais encore: comment expliquer cette combi-
naison d'une geographie reelle et de peuples fabuleux, sinon en
admettant une sorte de stratigraphie entre elements anciens et

recents des poemes homeriques
M. Dihle: Die von Herrn Reverdin beschriebene Mischung

aus vergangener und gegenwärtiger Realität, aus Mythos und
Fabel ist unauflöslich, weil es sich bei der Welt des epischen
Dichters ebenso um ein Artefakt handelt wie bei der epischen

Sprache, die mit keinem gesprochenen Dialekt zu identifizieren
ist. Auch jener Umstand, auf den ich mir vorhin hinzuweisen

gestattete, lässt sich hier einfügen: Die Realien aus der my
kenischen Zeit, welche die oral tradition bewahrte, konnte der
Dichter eines Grossepos in der Fabelwelt genau so gut
unterbringen wie innerhalb des geographischen Horizontes des 8.

oder 7. Jahrhunderts.
M. Baldry: One point which seems to be of some importance

is the question when the Greeks first formulated the idea of the

foreign world as a whole, bringing together their conceptions of
particular peoples into a more systematic picture of the non-
Greek world. I believe Bowra has suggested that such a picture
was to be found in the Arimaspea attributed to Aristeas. Can

this be as early as the seventh century B.C. and is it the first trace
of such a picture

M. Diller: Die erste systematische Zusammenfassung dessen,

was man von unserer Erde zu wissen glaubt, gibt in geographischer

Hinsicht die Weltdarstellung des Anaximander, in ethnographischen

Beziehung die IlepLoXoi; yrj<; des Hekataios.



3° DISCUSSION

Auch das Arimaspenepos des Aristeas wird man kaum über
das 6. Jh. hinaufrücken dürfen. Aber es ist klar, dass die von
Herrn Baldry mit dem Hinweis auf die Abioi angedeutete

«Randvölker-Ideologie» älter ist, was man am Beispiel der

Äthiopier zeigen kann.

M. Dihle: Die älteste Form einer ausdrücklich der Länderkunde

gewidmeten Literatur wird der Periplus gewesen sein,

mit dem wir ins hohe 6. Jh. kommen (Euthymenes von Massalia,

Skylax von Karyanda). Periploi enthalten zunächst einfach
nützliche Informationen über Land und Leute in den

Hafenplätzen und ihrem Hinterland. Hekataios Leistung liegt dann

darin, dass er das in den zahlreichen Periploi aufgespeicherte
und das zum Teil wohl auch von ihm selbst gesammelte Material
nach einem geographischen System (Weltkarte des Anaximander)
als ganzes anordnet.

M. Baldry: What I had in mind was the importance of the

change of attitude involved in turning from separate notions of
this or that particular people to the conception of a non-Greek
world as a whole. Such a conception must underly the first
world-maps, and no doubt arose as part of the emergence of a

rational and scientific outlook.
M. Kwapong: The Ethiopians mentioned during this early

period of Greece were most probably the people of Eastern

Africa, south of Egypt, and the Greeks most probably gained
their knowledge of the Ethiopians from Egypt rather than from
the lands to the West. It may be recalled that Ethiopians had

succeeded some two centuries or so ago in establishing their own
dynasty in Egypt (e.g. Sheshonk I, Pharaoh in 945 B.C.) and it
is not unreasonable to suppose that the greater contacts which
developed between the Aegean world and the kingdom of Egypt
in the succeeding centuries should have given rise to a greater
awareness of the peoples south ofEgypt. In the absence, however,
of more positive knowledge, the poet could and did mingle myth
and reality together in his imagination to produce the idealised

« blameless Aethiopians» with whom Poseidon went to feast.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 31

Here perhaps I may anticipate: The meaning of the term
« Aethiopian» is not always clearly defined in the sources. It is

Herodotus who makes the fundamental and accurate distinction
between the inhabitants of Libya (or Africa) in his day. These

comprised the Immigrants or Epelydes who had settled on the

coast of North Africa — the Greeks in Cyrenaica and the Phoenicians

in the West — and the Autochthones or indigenous peoples
who were made up of Libyans (ancestors of the modern Berbers)
and the Ethiopians. The former lived in the North along the

coast and the latter in the unknown South of the continent. But
the dividing line between these peoples is not always easy to
draw. The difficulty is to know when Libyans or darker Berbers

end and where true black peoples or Ethiopians begin.
In general, however, the two-fold division between Eastern

and Western Ethiopians would appear to be a reflection of the

fact that the Greeks were excluded from the Western half of the

Mediterranean basin by the Carthaginians and therefore knew
this less. Hency the mythical element increases the further
West one proceeds in the accounts of the early writers — with
repetitions of the same name in similar forms — like the Atarantes
and Atlantes — and fabulous stories of dog-headed monsters and

sexual promiscuity and other strange customs.
M. Baldrj: In Homer however the picture of the Ethiopians

is largely imaginary. The division into Eastern and Western is

there, and seems unlikely to be a Greek invention; but the rest
is an example of the projection of Greek Utopian ideas. And
to a large extent the Ethiopians and other remote peoples are

brought into epic as a convenient device for getting the gods out
of the way. Again the account of the remote people, such as it
is, is derived mainly from the imagination of the poet himself
and the needs of his story.

M. Reverdin: Oui: ces Ethiopiens sont bien un peuple fabuleux,

pendant austral des Hyperboreens, relegues comme eux aux
confins du monde, et vivant dans la familiarite des dieux.

M. Peremans: Sur les Hyperboreens, un memoire est en pre-



32 DISCUSSION

paration ä l'Universite de Louvain. L'auteur recherche les

influences de la Thrace sur le monde grec dans le domaine reli-
gieux. En ce qui concerne Hecatee de Milet, rappelons-nous le texte
du premier fragment (Jacoby, F.G.H. I, Fr. i": 'Exaraioi;
MiXfjaicx; cbSe pufletTai' tqcSs ypacpw, &c, pot Soxst dcXvjOsa

elvar ot yap 'EXXfjvenv Xoyot TtoXXot ts xoct ysXotot, to? spot
9atvovrat, etatv. Hecatee pretend done que les recits des Grecs

sont nombreux et ridicules. Mais quel est le contexte de ce

fameux fragment et quel est le sens de Xoyot; dans ce passage
M. Diller: Diese Äusserung von Hekataios Fr. i über die

«lächerlichen Aussagen» der Hellenen gehört ohne Zweifel in
die Genealogien. Sie bezieht sich also auf die Katalogdichtung
und kann nicht als Kritik ethnographischer Anschauungen
gedeutet werden.

M. Reverdin: Admettons — la chose est meme presque cer-
taine — que ces Xoyot sur lesquels ironise Hecatee sont des

mythes. Eux aussi conduisent chez les Barbares. Aux sources de

la mythologie, n'y a-t-il pas Cadmos et sa Phenicie, Europe,
Pelops le Tantalide, fils d'un roi de Phrygie, Danaos et ses Egyp-
tiens. De trouver ainsi les peuples etrangers comme ä la source
de leurs mythes nationaux a bien du exercer une certaine influence

sur l'opinion que les Grecs se faisaient de ces peuples.
M. Peremans: Pourrions-nous reprendre une autre idee

importante, traitee par M. Schwabl, celle de la liberte
II est bien vrai qu'avant les guerres mediques on ne retrouve

pas encore les « BegrifFsverbindungen Tyrannis-Freiheit
Barbaren-Griechen». Cependant l'idee de liberte occupe dejä une

place de choix dans l'histoire grecque ä l'epoque preclassique.
Au cours de cette periode les luttes sociales et politiques ont
comme enjeu d'assurer la liberte tant ä l'individu qu'äl'Etat. Les

origines de l'Etat grec ainsi que l'evolution des formes de gou-
vernement chez les Grecs en temoignent. Inutile d'ajouter que
sous des aspects differents, la meme idee de liberte continue ä se

manifester, ä partir du ve siecle, au cours des phases successives

de l'histoire grecque.



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 33

M. Diller: Die Idee der sozialen Freiheit wurde am eindrucksvollsten

wohl in Solons Rechenschaftsbericht (Fr. 24 D.).
dargestellt, wo er von der « schwarzen Erde» spricht, deren an
vielen Stellen eingerammte Grenzsteine er beseitigte: 7tp6a0ev Sc

SouXeuouaoc, vüv sAsuGspa.

M. Reverdin: S'il n'est pas question de liberte dans Ylliade,

on y voit tout de meme opposes l'ordre, la discipline, le silence

de l'armee grecque, et le desordre, le vacarme de l'armee des

Troyens et de leurs allies.

Ne serait-ce pas au contact de l'Empire perse, representant
une forme organisee, methodique de domination, que les Grecs

ont pleinement compris que la liberte etait un des traits distinctifs
de leur civilisation. Le royaume des Mermnades parait avoir ete

trop liberal, si je puis dire, pour que le contraste s'impose.
M. Dihle: Dass die Perserherrschaft — im Gegensatz zur

Lyderherrschaft — schon vor den grossen Perserkriegen mindesten

bei einigen Griechen den Begriff der staatlichen Freiheit
bewusst werden liess, zeigt etwa die Auswanderung der Phokäer,
die Auswanderung des Xenophanes und endlich auch der grosse
jonische Aufstand. Das Jahr 546 ist insofern auch für die Griechen
ein Epochenjahr.

M. Reverdin: L'Egypte me semble un cas ä part. Elle se pre-
sentait comme un monde stable, oü regnait une forme d'euxocrpia

qui la distinguait du grouillement confus des peuples de l'Asie
mineure.

Autre chose: la connaissance du monde, avant Hecatee et les

premiers geographes dont l'ceuvre nous est fragmentairement

connue, reposait, tout au moins en partie, sur les necessites de la

colonisation. II serait surprenant que Delphes n'ait pas dispose
d'indications assez precises sur les regions qui se pretaient ou ne

se pretaient pas ä l'etablissement d'une colonie. On en peut dire

autant des Milesiens, des Eubeens...

M. Dihle: Zur Frage nach der Sonderstellung, die Ägypten
in der älteren Literatur einnimmt, darf ich vielleicht an das

erinnern, was Herr Schwabl über die Busiris-Sage gesagt hat.



34 DISCUSSION

Ihre enge Beziehung zu den mit Osiris bzw. Horus verbundenen

Kultsagen erweist, wie auch der Name der Hauptperson, ihre

genuin ägyptische Herkunft. Aber sie ist im griechischen Bereich

meines Wissens zuerst durch eine Caeretaner Hydria aus dem

letzten Drittel des 6. Jhs bezeugt, deshalb also erst nach der

Gründung von Naukratis. Das Ägypten des Epos, der Irrfahrt
des Menelaos, ist demgegenüber nicht spezifisch ägyptisch. Das

bedeutet aber doch wohl, dass erst die Zeitumstände, die zur
Gründung von Naukratis führten, auch jenen breiten Strom

ägyptischer Einflüsse in Bewegung setzten, der vor allem das

religiöse Leben der archaischen Zeit Griechenlands so nachhaltig
bestimmt hat (Jenseitsvorstellungen u.ä.).

M. Peremans: Le manque de renseignements nous empeche
de nous faire une idee exacte et complete de la fagDn dont les

Grecs se figuraient le monde etranger. Ainsi, dans le domaine de

la civilisation, nous voudrions connaitre les rapports qui ont
existe entre le monde grec et l'Orient au cours de la periode de

transition entre noo et 800 av. J.-C.
Nous savons que les Grecs ont repris l'ecriture des Pheniciens

au ixe ou au vuie siecle av. J.-C., mais nous ignorons les cir-
constances dans lesquelles cet evenement capital pour l'histoire
de la civilisation s'est produit.

M. Lichtenthaeler: L'historien de la medecine hippocratique
re$oit de cette discussion pleine et diverse plus qu'il ne peut lui
apporter. Du moins se doit-il d'en tirer la legon pour la critique
hippocratique: nous avons ä nuancer nos jugements sur les

rapports entre les Grecs et les non-Grecs, en medecine.

Ne prenons que trois exemples. La collection hippocratique
cite souvent des produits ou des remedes egyptiens; les relations

entre Grecs et Barbares sont dans ce cas avant tout commerciales.

Elles sont plus profondes, doctrinales, lorsque nous confrontons
les Epidemics hippocratiques avec certains textes medicaux baby-
loniens; des que la premiere theorie hippocratique authentique
sera reconstitute, nous pourrons entreprendre l'etude de ses

sources orientales. Elle promet d'etre fructueuse. Dernier



BILD DER FREMDEN WELT BEI DEN FRÜHEN GRIECHEN 35

exemple: l'opposition caracterisee entre les Europeens et les

Asiatiques, dans le traite classique Des airs, des eaux et des lieux.

Elle n'exclut ni les emprunts intellectuels, ni les emprunts
materiels.

M. Diller: Ich bin sicher, dass wir starke Einflüsse orientalischer

Medizin auf die griechische annehmen dürfen. Zum
Beispiel mag die Schule von Knidos, die sich ja auf dem Boden
des Perserreichs entwickelte, solche Einflüsse erfahren haben.

Allerdings ist noch nicht sicher, aus welchen Teilen des

persischen Reichs diese Einwirkungen gekommen sind.

M. Dihle: Unter allen Möglichkeiten der Übernahme fremden

Kulturgutes sind die durch den Handel vermittelten fraglos die

wichtigsten. H. Hommel hat gezeigt, wie höchstwahrscheinlich
das dem Wort ßapßapo? etwa synonyme xapßavo? aus dem

Phoenikischen stammt und auf Grund kommerzieller Erfahrungen
mit den Phoenikern zu seiner griechischen Bedeutung gekommen
ist (Atti del VIII Congresso Internationale di Studi Bitantini, Roma,

1953, 1, 300 ff.).
M. Reverdin: Permettez-moi une question. Je ne crois pas

avoir jamais rencontre de texte permettant de supposer que les

Grecs avaient conserve le souvenir de leur lointaine parente avec
les Barbares de souche indo-europeenne, si ce n'est, peut-etre,
dans les Perses d'Eschyle, le songe d'Atossa, oü les deux femmes

qui symbolisent la Grece et la Perse sont dites xacn.YVV]Ta ysvouc,
(vers 185). Me trompe-je

M. Dihle: Das Bewusstsein einer näheren Verwandtschaft zu
anderen indogermanischen Völkern, darin wird jedermann mit
Herrn Reverdin übereinstimmen, fehlt den Griechen völlig. Dass

unter den einwandernden Dorern sich illyrische Elemente
befanden, hat erst die neuere Sprachwissenschaft erkannt und des

Anspruch der Makedonen, den Griechen stammverwandt zu
sein beschränkte sich ursprünglich auf das früh hellenisierte und
sich darum am griechische Mythos orientierende Herrscherhaus.
Andererseits aber hat man mythische Repräsentanten der
vorgriechischen aegeischen Kultur wie den Kreter Minos als Griechen



36 DISCUSSION

empfunden (anders wäre seine Rolle im Mythos kaum verständlich),

und dies, obwohl die Griechen sich stets der Tatsache,
dass sich unter ihren Vorfahren Einwanderer befanden, mehr
oder weniger deutlich bewusst gebheben sind. Das Bewusstsein
ethnischer Verschiedenheit oder Verwandtschaft bildet sich
eben an Hand aktueller Erfahrungen hinsichtlich der sprachlichen
und kulturellen Verhältnisse. Die Überlieferung von vergangenen
Geschehnissen lässt sich immer den gegenwärtigen Verhältnissen

anpassen. Die Verwandschaft der beiden Frauen im Traum der
Atossa symbolisiert wohl mehr die gleiche Würde der Griechen
und Perser im Rahmen der göttlichen Weltordnung als ihre reale

Stammesverwandtschaft.


	Das Bild der Fremden Welt bei den Frühen Griechen

