Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 7 (1962)

Artikel: Esiodo nella cultura e nella poesia di Virgilio
Autor: La Penna, Antonio
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v
ANTONIO LA PENNA

Esiodo nella cultura e nella poesia di Virgilio






ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA
DI VIRGILIO

E’ opportuno, # limine primo, richiamare alcune conside-
razioni che proprio in questa sede svolse, nell’agosto del 53,
il Klingner!: dopo duemila anni che si disserta de furtis
Vergilii non c’¢ grande speranza di accrescere ’elenco dei
loci similes (si aggiunga che Virgilio & stato, fino all’inizio
del nostro secolo, uno degli autori pitt e meglio commentati
e che, per quanto riguarda i rapporti con Esiodo, posse-
diamo una raccolta quasi esauriente dei Joci similes nello
apparato dell’editio maior dello Rzach); ma, se dalla catalo-
gazione del materiale passiamo ad esaminare il come Virgilio
abbia interpretato e ricreato i suoi autori prediletti, il campo
della ricerca pud presentarsi ancora interessante.

Non solo le considerazioni del Klingner ¢ utile richia-
mare, ma un po’ tutti gli interessanti Ewntretiens di quello
anno: gilacché da essi ¢ evidente quanto lontani siamo
ormai da quella impostazione meccanicistica che alla Quellen-
forschung troppo spesso fu data fino agli inizi di questo
secolo: ficcando l’occhio nella Werkstatt del poeta, lo si
riduceva ad un artigiano pitt o meno abile, ad un ricucitore
di pezze di vario colore: dove portasse un simile procedi-
mento, si pud vedere, per esempio, in certe analisi spietate
che un filologo pur acutissimo e di grande statura quale
lo Jacoby condusse su qualche elegia di Properzio nei suoi
rapporti con Tibullo. Sed haec prius fuere: 11 Klingner mos-
trava giustamente come anche la metafora dell’«influsso »
fosse inadeguata; oggi credo che dobbiamo guardarci anche
da un altro pericolo, che si ¢ affacciato specialmente da noi
in Ttalia, in certa critica di ispirazione idealistica e che
pur si dice storicistica, dal pericolo, cio¢, di considerare
la cultura del poeta come semplice S7#ff, come materia
inerte a cui il poeta ha dato vita, come presupposto indiffe-

1 FonDATION HARDT, Entretiens sur I antiquité classique, 11, 131 ss.



216 A. LA PENNA

rente che, in fondo, ¢ superfluo indagare per capire e valu-
tare il poeta. Non c’¢ dubbio che cid sia vero in certi casi:
sard stato vero, petr esempio, € non sempre, per 1 rapporti
tra le Georgiche e 1 trattati di agricoltura; ma in altri casi
il Bildungserlebnis ¢ gia esso vita, da cui fiorisce faticosamente
la poesia; la lettura infonde una vita che il poeta arricchisce
e continua, e costituisce cosi uno stimolo indispensabile:
ognuno sente che, se per lo pitt Catone o Varrone o anche
Arato (ma vedremo che qualche riserva ¢ necessaria) sono
stati per Virgilio materiale grezzo, ben diversamente stanno
le cose con Omero o Esiodo o Apollonio Rodio o Catullo;
il culto del genio dall’intuizione folgorante & inevitabile,
ma serve poco a capire l'arte: oggi noi sentiamo nel genio
non il creatore ex wihilo, ma Pinterprete di grandi forze
storiche (e direi che vi ¢ nell’interpretazione una inevitabile
umiltd) che egli ravviva, arricchisce e piega per nuove vie.

1. L’accostamento di Virgilio ad Esiodo non ha, nella
vita letteraria latina del tempo, niente di rivoluzionario o
di sorprendente; ispirarsi ad Esiodo non ¢, di per sé,
neppure indizio di «classicismo». Del resto fino a qual
punto la semplice scelta degli aucrores fosse segno di orien-
tamento classicistico ¢ questione da rivedere. Delimitavano
i poeti augustei nella letteratura greca delle epoche in modo
tale che mantenersi fedeli ad esse significasse adesione ai
poetae novi o indirizzo classicista? Se qualche cosa del genere
vi fu certamente nell’epoca ciceroniana nelle battaglie delle
scuole di retorica, difficilmente si puo dire lo stesso per i
poeti, e specialmente per quelli augustei: Catullo si ispira
a Omero, a Saffo, ad Archiloco come a Callimaco; Virgilio
si ispira ad Omero come ad Apollonio Rodio; per Orazio
sappiamo ormai, dopo le ricerche di Richard Reitzenstein
e del Pasquali, che egli si ispira a letteratura ellenistica quanto
e forse pitt che ad Atchiloco o Alceo o Pindaro (e non ¢
stata messa abbastanza in rilievo I'importanza che ha, per



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 217

intendere il suo gusto e la sua poetica, un riecheggiamento,
e forse voluta citazione, di Mosco, proprio nella chiusa
dell’ode dove ricusa I’emulazione di Pindaro); Propetzio
celebra tra i suoi ispiretori Callimaco e Filita, ma anche
Mimnermo: dunque per i poeti neoterismo e classicismo
significano molto pitt gusto e stile che scelta di auctores.
Per Virgilio, poi, la questione ¢ pitt semplice (e, per altro
verso, pit complessa), perché egli mai ha voluto staccarsi
dal neoterismo con taglio netto, mai si ¢ rivoltato, come
Orazio, contro le scimmie di Catullo e di Calvo (e anzi
deve aver nutrito per Catullo un culto del tutto estraneo
al gusto di Orazio, in questo caso del tutto iniquo), perché,
insomma, se di «classicismo » si puo parlare per Virgilio,
esso cresce molto lentamente.

E’ superfluo ricordare quanto caro fosse Esiodo, consi-
derato quale un tesoro di miti, ai poeti alessandrini e, di
conseguenza, ai poetae novi e come egli alimentasse in loro,
nel rinnovato amore per erudizione peregrina, il gusto
sciagurato per 1 Kataloggedichte (secondo I’espressione coniata
da Franz Skutsch ed ormai divenuta usuale). Dei legami
di Virgilio con questa lunga tradizione abbiamo un docu-
mento letterario ben noto, oggetto di discussioni infinite,
Pecloga sesta. Non staro, naturalmente, a fare la rassegna,
che sarebbe ben lunga, delle interpretazioni proposte per
ritrovare in quest’ecloga il filo che conduca dal caos origina-
rio ai miti di passione e di tragedia di Pasifae, di Atalanta,
di Scilla, di Filomela *: chi ha voluto vedere nel « catalogo »
una rassegna di opere di Gallo, chi una rassegna di opere
di Euforione, chi una rassegna di temi neoterici, gia svolti
o solo proposti a Gallo, chi una rapida antologia di letture

1 TLa rassegna si potra seguire nello Scuanz-Hoisus, nella RE VIIT A,
col. 1219 ss. (ampio articolo del Biichner), nell’articolo dello Jacu-
MANN in Hermes, 58 (1923), 288 ss., ¢ infine in J. B. Evexnuis, De Ver-
gilii ecloga sexta commentatio, Diss. Groningen 1955, dissertazione molto
mediocre che svolge una lunga polemica, ormai inopportuna ed inutile,
con lo Skutsch.

15



218 A. LA PENNA

virgiliane. Nel caos di tante interpretazioni i confronti
pitt sicuri restano quelli con Esiodo, nel quale il vecchio
Ribbeck 1, a mio parere giustamente, trovava la chiave per
capire I’ecloga: il caos era dopo il proemio della 7eogonia;
di Deucalione e Pirra si parlava nel Catalogo delle donne
(Fr. 3 Rzach?®); 1 Saturnia regna erano negli Erga (109 ss.);
Prometeo ricorreva sia nella 7eogomia (510 ss.) sia negli
E'rga (47 ss.) sia nel Catalogo, dove Deucalione era dato come
figlio di Prometeo e di Pronoe (Fr. 3 Rzach 3); un accenno
ad Ila poteva trovarsi nella narrazione della leggenda degli
Argonauti (Fr. so ss. Rzach 3); oggi sappiamo che anche
il mito dell’amore mostruoso di Pasifac era svolto nel
Catalogo (Fr. 45 dell’ed. Traversa, Napoli, 1951 = Fr. L, Mer-
kelbach in Archiv f. Papyrusforschung 16 (1956), 63 s.); nel
Catalogo si narrava pure della follia delle Pretidi che non
vollero accogliere il culto di Dioniso (£7. 27 Rzach 3), di
Atalanta e dei pomi d’oro (F7. 20 ss. Rzach ® ed ora Fr. 14-
15 Traversa = Fr. Q—R Merk., p. 72 ss.); forse si trovavano
i anche le sorelle di Fetonte (Fr. 199 Rzach?® = T7est. 79
Traversa). Ammessa Porigine esiodea di questi miti, si
spiega bene cid che appare strano allo Jachmann: egli non
arriva a dire, per fortuna, che il richiamo di Gallo sia un’in-
terpolazione, ma lo sente come un’intrusione inspiegabile,
come un Fremdkirper . Lungi dall’essere un’intrusione, il
richiamo di Gallo & essenziale: in Gallo, a cui Lino offre
da parte delle Muse la zampogna gid donata un giorno ad
Esiodo, Virgilio esalta ’alter Hesiodus, colui che oggi ri-
prende o porta a nuova gloria la grande tradizione di una
certa poesia mitologica. E’ probabile che il richiamo ad
Esiodo fosse in un’elegia proemiale o all’inizio di un’elegia
di Gallo: tra le tante ipotesi di Franz Skutsch ormai cadute
questa & ancora accettabile: ed ¢ inutile dire che Gallo si
sard riattaccato ad Esiodo attraverso Euforione, indagatore

L Romische Dichtung, 112, 28, 2 Art. cit., 299.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 219

sottile di miti, autore persino di un poemetto su Esiodo
(Fr. 22 Powell). Certo, ¢ difficile seguire lo Skutsch nel
supporre che Gallo si gloriasse di esser salito dalle rive
del Permesso alla cima dell’Eliconal: pili probabilmente
Gallo avra ritessuto il solito motivo della recusatio e, in una
cornice che era data dal proemio esiodeo della 7eggonia,
ma in cui la dottrina talora pedante di poeti alessandrini,
forse di Euforione, aveva introdotto distinzioni sottili,
raffigurava sé stesso errante sulle rive del Permesso, simbolo
di poesia umile, e non salito ancora sull’Elicona, riservata
ai poeti grandi: proprio come fara Properzio, in un’elegia
certamente destinata, in un primo momento, a servire da
proemio (II, 1o, 25 s. Nondum etiam Ascraeos norunt mea
carmina jfontis, Sed modo Permessi flumine lavit Amor), riecheg-
giando, forse, non Virgilio, ma direttamente Gallo 2;
Vitgilio, come nell’ecloga 10 cerchera di consolare in Arcadia
la disperazione dell’amico, cosi cerca qui di vincerne la
convenzionale modestia e le esitazioni: l’elegia mitologica
di Gallo, che rielabora gli epilli di Euforione (oggi si puod
ritenere probabile che né Gallo abbia scritto epilli né Eu-
forione elegie), si riattacca ad una tradizione gloriosa che
ha come suo 7mwentor Esiodo ed ¢, quindi, gia degna di stare
accanto alla poesia elevata: anzi oggi, lascia intendete
Virgilio, la poetica di Gallo ¢ quella viva, mentre la tradi-
zione del poema epico-storico, alla quale Virgilio si sottrae,
con elegante e un po’ ironica recusatio, al principio della
ecloga, ¢ logorata.

Con la consacrazione della poesia esiodea di Gallo si
chiude il canto di Sileno e finiscono, probabilmente, anche
i miti esiodei: una Scilla figlia di Forbante e di Ecate com-
pariva nelle Grandi Eée (Fr. 150 Rzach 3), e sara stata pro-
babilmente la Scilla mutata in mostro marino; ma la Scilla

v Aus Vergils Frihgeit, 37 s. 2 Probabilmente Gallo, non Vitgilio
Properzio richiama anche in I 8, 5 ss., notoriamente paralleli a Bue.,
10, 46 ss.



220 A. LA PENNA

dell’ecloga in cui, com’¢ ben noto, si confondono quella
mutata in mostro e quella mutata in ¢/ris, non ha a che fare
con Esiodo; né appariva, probabilmente, in Esiodo, il
mito di Filomela, anche se in un punto delle opere esiodee
o pseudoesiodee si parlava dell’usignuolo e della rondine
(Fr. 203 Rzach3).

Con questo, petrd, non € ancora spiegato come siano
unite la cosmogonia dell’inizio, seguita da accenni alla
storia delle origini dell’'umanita, con il catalogo delle eroine:
si avevano poemi teogonici € cosmogonici, specialmente
orfici, come quello che, in un passo presente alla memoria
di Virgilio qui nell’ecloga, Apollonio Rodio (I, 496 ss.)
immaginava cantato da Otfeo, ed esistevano raccolte di
elegie e di epilli che potevano considerarsi come cataloghi
di 2pwtind mabfparte; ma un poema che vada dal Caos
alle storie d’amore, che segua il filo di questa ecloga e quello
dei racconti con cui Virgilio immagina la ninfa Climene
diletti le altre ninfe, mentte nella favolosa dimora fluviale
tessono la lana milesia (Ge., IV 345 ss. warrabat inanem 1 ol-
cani Martisque dolos et dulcia furta Aqgue Chao densos divom
numerabat amores)t, non sappiamo indicarlo con sicutezza.
Ma ¢ facile suppozrre che nell’antichita si credesse di trovare
un poema del genere gia nell’opera di Esiodo. Si sa che la
Teogonia, se non quale 1a scrisse Esiodo, quale gia certamente
la leggevano al tempo di Virgilio e anche alcuni secoli
prima, finisce con un catalogo di dee che si unirono a
mortali. Nel codice F’ (Parisinus Graecus 2833) alla fine
di questo catalogo troviamo appiccicati due versi di una
nuova invocazione alle Muse, con cui si annunzia un nuovo
catalogo, quello delle donne: il codice ¢ del sec. XV e in £
(Laut. conv. suppt. 158 del sec. XIV), suo parente stretto,
i due versi sono scritti da una mano piu recente: pareva
quindi difficile che risalissero all’antichita e potevano

1 11 passo fu molto opportunamente richiamato, per l’interpretazione
dell’ecloga, dallo JACHMANN, art. ¢it., 296.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 221

sembrare frutto di un’interpolazione del tardo Medioevo;
ma oggi quei versi sono venuti alla luce in un papiro?,
il 2354 di Ossirinco, e sappiamo che essi erano effettiva-
mente I’inizio del Cuatalogo delle donne, che cosi veniva stretta-
mente legato alla 7eqgonia 2.

Da Esiodo, dunque, o da quello che si titeneva Esiodo,
Virgilio prendeva un ampio schema generale e, richiamando
alcuni miti da lui svolti, confermava ad una certa tradizione
alessandrino-neoterica la sua nobiltd asctea; ma dentro
quello schema riversava esperienze culturali e gusti del
tutto nuovi: la cosmogonia civetta con terminologia e
stile di Lucrezio e, se, al contrario di quanto parecchi hanno
sostenuto, non puo dirsi epicurea, € perd una contamina-
zione di Epicuro con Empedocle, un filosofo gia amato e
venerato negli ambienti colti romani e dallo stesso Lucrezio;
nella rassegna dei miti Virgilio tralascia il filo (del resto
tenue) che li univa in Esiodo e che passava probabilmente,
a quanto pare dal frammentario proemio ora tornato alla
luce, non da donna a donna, bensi da dio a dio che si fosse
unito con una o pitt mortali 3 (con lo stesso criterio seguito
alla fine della 7eogonia, dove appunto si passano in rassegna
le dee unitesi ad uomini 4; e pud darsi che in dwow ... amores
di Ge.,1V, 347 vi sia una traccia del filo del Catalogo): non
degli excerpta Virgilio voleva fornire e neppure le linee
di un sistema, che avrebbero appesantito ’ecloga intollera-
bilmente, ma celebrare in Esiodo un tesoro di miti, da cui
si poteva scegliere, ma che si doveva anche rinnovare ed

1 Fr. A Merk. Cfr. M. Treu, « Das Proomium der hesiodischen
Frauenkataloge» in Rbein. Mus., 100 (1957), 170 s. % Mettendo
all’inizio dello Sexdo di Eracle il brano del Catalogo relativo ad Alcmena,
si cetco, io credo, di appiccicare questo poemetto al Catalogo stesso.
3 Max TREU, art. cit., 172. 4 1l Catalogo delle dee unitesi a mortali
nella Teogonia (965-1020), ¢ certamente spurio: tra 'altro ¢ assurdo che
in 963-964 il poeta dica addio alle divinita per invocare poi le Muse a
parlare di dee (965): dunque il proemio del Catalogo si riattaceava a
963-964, passando dagli immortali alle mortali: ’interpolatore dell’ul-
timo pezzo della Teogonia presuppone il Catalogo.



222 A. LA PENNA

arricchire: nuova ¢ la cosmogonia, nuovi, rispetto ad Esio-
do, 1 miti di Scilla e di Filomela. Ma nuovo ¢ soprattutto
il criterio della scelta, che ¢ il gusto neoterico degli amori
appassionati, non raramente perversi e mostruosi: non pet
niente il mito pitt ampiamente svolto ¢ quello di Pasifae,
con allusione probabile alla /o di Calvo (Fr. 9 M.); e accanto
a questo gusto la curiosita erudita: tale curiosita, pit che
vero e proprio dubbio nella scelta tra versioni differenti,
va sentita nella serie di interrogazioni di 78 ss. (## ... narra-
verit ..., quas ... dapes, qguae dona, quo cursu, quibus ... alis):
anche qui maniera alessandrino-neoterica, anche se un tale
procedimento poteva farsi forte di un’autorita grande come
quella di Omero, che proprio con un’interpretazione del
genere dava inizio al racconto, nientedimeno, dell’//iade:
Tic tap opwe Ociv Epdt Euvenue payeolon; Cosi il vasto sche-
ma esiodeo serviva ad accogliere le esigenze della nuova
filosofia e della nuova poesia.

Se nell’ecloga non era riprodotto veramente un sistema,
si puo dire, pero, che in essa si affacciasse la tentazione di
un sistema. Questa tentazione doveva esserci nella cultura
dell’epoca: e ad essa risponderanno, in fondo, le Mesa-
morfosi di Ovidio: senza rinunziare all’eleganza neoterica
né al gusto per la psicologia complicata e perversa creare
una grande architettura poetica, che andasse dal Caos alle
storie dilettose d’amore, che fosse nello stesso tempo
vasta e¢ leggera, ¢ disegno che gia prima di Ovidio avra
attratto 1 letterati romani: e la tentazione doveva venire
innanzi tutto da Esiodo.

Ma di Esiodo, per questa via, andava perduto ’essen-
ziale, cio¢ il senso religioso della missione poetica: Esiodo
non vuol essere un narratore di favole dilettose, ma un
rivelatore di verita: tra gli altri lo ha messo in rilievo, e
con vigore, alcuni anni fa, Kurt Latte!; forse Esiodo
reagiva ad una frivolezza narrativa in cui si era infiacchita

! « Hesiods Dichterweihe» in Antike und Abendland, 11 (1946), 152 ss.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 223

’epica della Tonia. Nell’ecloga di Virgilio non domina il
senso della rivelazione religiosa, ma il fascino del canto:
Sileno, col gusto della poetica nuova natrra eddex ... Erdpotory
6uola, non gli éinbéa che le Muse esiodee sanno proclamare.
E tuttavia anche questo fascino del canto & esiodeo: Esiodo
conosce la dignita della poesia, che mette i cantori accanto
ai Pactifies, ma anche la sua magia consolatrice: «Beato
colui che le Muse amano: dolce a lui scorre dalla bocca
la voce: ché, se uno porta una pena nell’animo nuovo al
dolotre ed ha il cuore disseccato dal tormento, ma un can-
tore servo delle Muse gli celebri i fatti gloriosi degli uomini
dei tempi passati e gli dei beati che abitano ’Olimpo, subito
egli oblia le sue molestie, non si ricorda piti dei suoi dolori:
presto 1 doni delle dee lo hanno rivolto altrove » (7., 96 ss.).

2. Ho cominciato dall’ecloga 6, perché in essa I’Ascreo
¢ menzionato e perché ivi la sua presenza ¢ importante
per capire 'intera ecloga; ma non ¢ detto che essa sia la
pit antica in cui la presenza di Esiodo si avverta: giacché
¢ incerto se la sesta preceda la quarta o viceversa. In ogni
modo la distanza fra le due ecloghe dedicate a Pollione
¢ tutt’al pitt di pochi mesi, e non entreremo, quindi, nel
ginepraio della cronologia delle ecloghe. E’ noto che Virgilio
nell’ecloga quarta, nel descrivere ’eta dell’oro il cui avvento
coincide con quello del p#er miracoloso, si serve di alcuni
spunti esiodei: le querce che portano in cima ghiande, 2
mezzo del tronco alveari (Op., 2325.), e questo tratto Virgi-
lio carica favolosamente colla raffigurazione delle querce
che trasudano miele e affina mediante il contrasto fra le
durae quercus e 1 roscida mella, che accentua il miracolo (Bu.,
4, 30); la fine della navigazione e la produzione spontanea
dei frutti da parte della terra (Op., 236 s. e Buc., 4, 38 s.).
Una delle fasi che precederanno la pienezza del nuovo
saeculum, sara caratterizzata da imprese analoghe alla spedi-
zione degli Argonauti e alla guerra di Troia (Bw., 4, 34 $8.):



224 A. LA PENNA

¢ press’a poco il modo in cui Esiodo (Op., 161 ss.) caratte-
rizza la quarta eta, quella degli eroi (richiamo della guerra
tebana e della guerra troiana). Pochi témer erano tanto
diffusi quanto la descrizione dell’eta dell’oro: descrizioni
del genere Virgilio trovava negli oracoli sibillini, ma ne
trovava anche in Arato (100 ss.), un poeta senza dubbio
gia presente in quell’ecloga, poiché da lui proviene la 177,
cio¢ la Dike, che caratterizza i Saturnia regna; ma con due
o tre leggere allusioni Virgilio ha voluto dare alla sua
descrizione un’impronta di nobilta piu alta e nello stesso
tempo ha evitato quella traccia di razionalismo che & in
Arato, per cui all’eta dell’oro, se ¢ estranea la navigazione,
non ¢ estraneo il lavoro dei campi (110 ss.). A questo pro-
posito il confronto di Virgilio, e di Arato, con Esiodo
richiede qualche sottile considerazione. I tratti favolosi a
cui ho accennato, querce che trasudano miele, fine della
navigazione, spontaneita della terra donatrice di frutti,
ricorrono in Esiodo non proprio nella descrizione dell’eta
dell’oro (Op., 109 ss.), ma nella descrizione di quello stato
di pace e di prosperita a cui arriva la citta di coloro « che
agli stranieri e ai cittadini danno sentenze rette e mai violano
la giustizia» (Op., 225 ss.). In questa descrizione Esiodo,
non senza una certa raffinatezza letteraria, riecheggia in 237
nopmov O¢ épet Leldwpog dpovpa un verso della descrizione
dell’eta dell’oro, 117 xapmdv 8 Epepe Letdwpog &pouvpa: egli
vuol mostrare che la giustizia umana, sotto ’occhio vigile
di Zeus, riporta sulla terra qualche cosa di simile all’eta
dell’oro (e vedremo presto quale valore avra nelle Georgiche
questa corrispondenza); ma, mentre per eta dell’oro &
chiaro che il lavoro della terra non esiste (Esiodo precisa
nel verso successivo a 117 che la terra advopdty produce
frutti in abbondanza), questa precisazione manca nel quadro
della prosperitd dei giusti: probabilmente la terra risponde
generosa al lavoro, ma il lavoro c’¢: Virgilio integra con
la prima descrizione, Arato, invece, nel descrivere con



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 22§

ispirazione stoica Deta dell’oro, sembra accostarsi alla
seconda descrizione esiodea. Questa sottigliezza un po’ pe-
dante ci porta a sentire una differenza fondamentale tra la
speranza virgiliana e la speranza esiodea: qui nell’ecloga
il ricorso dell’eta dell’oro & una speranza di carattere sote-
riologico, diffusa nell’eta tormentata del tramonto della
repubblica, ¢ un miracolo divino, in Esiodo & frutto del
lavoro umano nella giustizia: il culto del lavoro nella giu-
stizia, che sara ’apporto fondamentale di Esiodo alle
Georgiche, qui & ancora assente. Ma anche nell’attesa sote-
riologica, che, particolarmente viva nell’eta di Virgilio, non
era un fenomeno effimero e, alimentata dal dolore di masse
oppresse, veniva di lontano e andava lontano, la grande
speranza esiodea, anche se fondamentalmente distorta, agi
in misura notevole: oltre le poche allusioni virgiliane ce
lo dicono gli echi numerosit di Esiodo negli oracoli sibillini,
che lo Rzach, ottimo conoscitore sia di Esiodo sia di quegli
oracoli, annotd esaurientemente 1,

3. Nonostante il potente soffio dell’inizio I’ecloga 4 e,
pitt che lespressione poetica di una religiosita di Virgilio,
Ieco letteraria e un po’ artificiosa di una grande speranza
diffusa nell’epoca (e sotto questo riguardo conserva una
importanza che non puo essere diminuita con I’ironia sugli
interpreti ierofanti); ognuno sente, invece, che I’accosta-
mento ad Esiodo nelle Georgiche & piti profondo ed autentico
perché presuppone esigenze etico-religiose nuove maturate
in Virgilio. Tali esigenze non hanno origine libresca: ché,
a parte i trattati tecnici, la cultura di Virgilio nelle Georgiche
non ¢ molto diversa da quella delle Bucoliche: senza contare

! Non credo che la presenza di Esiodo sia certa al di fuori delle ecloghe 4
e 6. R. Hansvik (Wien. St., 68 (1955), 16 ss.) crede di avvertirla in
Buc., 1, 42 ss., che dipendetebbero dal proemio della Teogonia (22 ss.);
ma, se il wpdtiota di 7h., 24 sembra spiegare abbastanza bene il primus
di Buc., 1, 44, 'analogia dei due passi ¢ troppo scarsa e, soprattutto,
tale da non rientrare nella maniera « allusiva» di Virgilio.



226 A. LA PENNA

Lucrezio ed Esiodo, Arato ¢ presente non solo nell’ecloga 4,
ma in un verso famoso dell’ecloga 3: Ab Iove principium,
Musae : Iovis omnia plena; e, nella stessa ecloga, su coppe
si immaginano raffigurati Conone e un altro astronomo,
che &, se dobbiamo credere a Setvio, Eudosso di Cnido;
si & visto persino che in Bue., 7, 61-68 compare quasi esatta-
mente la stessa serie di piante che in Ge.,II, 63-72 1. Pro-
babilmente, dunque, mentre elaborava le Bucoliche, Virgilio
preparava gia il materiale per lopera successiva. Queste
considerazioni da una parte convergono con la nota ipotesi
di Jean Bayet che fa risalire sino al 39 I’inizio della stesura
delle Georgiche 2, dall’altra possono indutrre a dubitare della
cronologia corrente dell’ecl. 3 (e, per conseguenza, della s
in cui essa ¢ citata), considerata in genere tra le pit antiche.
Ma la sostanziale identita di cultura letteraria e filosofica
che scorgiamo dietro le due opere, non elimina la novita
di ispirazione delle Georgiche; solo ci invita a cercare le radici
molto meno nei libri che nella vita terribile ed intensa di
quegli anni, nello sforzo del circolo di Ottaviano e di Mece-
nate di rispondere al bisogno di ricostituire la classe media
agricola quale uno dei fulcri sociali e morali dell’impero.
Forse gli hand mollia iussa di Mecenate riguardarono solo
Paspetto piu scopertamente etico-politico dell’opera e in
ogni modo sollecitarono un temperamento poetico senza
torzarlo (del resto tale fu sempre il metodo di Mecenate,
mutato in peggio da Augusto dopo la morte di Virgilio);
ma si mutilano e si impoveriscono le Georgiche, quando si
vuol farne un poema di pura contemplazione della natura:
non gia che Virgilio si proponesse veramente di propinare
in versi amabili precetti utili agli agricolae (per carita, nessuno
pensa a questo!); ma egli volle rispondere e rispose ad un

1 Un rapido e felice esame della questione si puo vedere nel commento
alle Georgiche di WiLrL RicuTER, Monaco, 1957, 193. % « Les pre-
mieres « Géorgiques» de Virgilen in Revue de Philologie, 56 (1930),
128 ss.; 227 ss.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 227

orientamento ideale del tempo, che dalla crisi sociale e
politica passo alla cultura, dopo tanto culto neoterico
dell’carte per Darte», anzi della «vita per Parte »: senza
questo presupposto il nuovo accostamento ad Hsiodo non
avrebbe potuto essere quale esso fu nelle Georgiche.

Se nell’ecloga 6 compariva un grande schema esiodeo,
qui nelle Georgiche non solo nello schema esiodeo bisognava
versare una cultura letteraria, filosofica, tecnica quasi del
tutto nuova, ma lo schema stesso delle Opere ¢ 7 Giorni
andava enormemente ampliato. Questo grosso problema si
pose a Virgilio subito o dobbiamo credere all’ipotesi svi-
luppata brillantemente da Jean Bayet, delle « prime Geot-
giche » esiodee stese fra il 39 e il 37 e comprendenti il libro I,
senza, naturalmente, il proemio? Nell’ipotesi acuta del
Bayet resta parecchio di vero, ma proprio il centro della
costruzione, I’isolamento, cio¢, delle « prime Georgiche »
esiodee, non regge. Che la stesura delle Georgiche inco-
minciasse nel 39 ¢ probabile, ed ¢ questo il risultato piu
notevole dello studio memorabile del Bayet; ma a quello
anno deve risalire, oltre I'inizio della stesura del libro I,
anche la concezione generale dell’opera, la sua architettura
o0, almeno, lo stile di questa architettura. So bene che sulla
architettura delle Georgiche e di tante opere latine sono state
imbastite ipotesi tanto artificiose e complicate quanto fragili,
che molto lavoro ¢ stato sprecato; ma chi pud negare, per
esempio, che alla digressione sui prodigi seguiti alla morte
di Cesare, con cui si chiude il libro I, corrisponda, per
architettura e per analogia di tono, la digressione sulla
peste degli animali, con cui si chiude il libro III 21, II libro
primo ha tre digressioni, quella esiodea sulla teodicea del
lavoro (117-159), quella eratostenica sulle zone terrestri

1 Non resta perd niente del tentativo artificioso di D. L. DREw ten-
dente a legare le due digressioni per il loro riferimento al periodo
seguito alla morte di Cesare (American Journal of Philologv, 50 (1929),
246 ss.).



228 A. LA PENNA

(231-251), quella sui prodigi seguiti all’assassinio di Cesare
(468-514); il libro II ha anch’esso tre digressioni di tono
ben diverso da quelle del libro precedente, cioe la digressione
delle lodi d’Italia (136-176), quella delle lodi della primavera
(323-345) e quella delle lodi della vita campestre (458-542);
in ambedue i libri le prime due digressioni sono meno
ampie della terza. E’ inutile ripetere che uno stile archi-
tettonico del genere presuppone una raffinata tecnica lette-
raria dei poeti didascalici ellenistici e presuppone in una
certa misura anche Lucrezio, che, ovviamente, non ¢ neppur
lui del tutto fuori dell’ellenismo. Il primo libro delle Geor-
giche nasce gia come elemento di un’architettura pit com-
plessa, che nel 39 non sara stata in tutto la stessa di dieci
anni dopo, ma che, come ampiezza e come stile, doveva
rassomigliarle molto: difficilmente al tempo di Virgilio,
dopo Lucrezio, ci si poteva proporre di scrivere un poema
didattico sfuggendo ai problemi architettonici presenti nelle
Georgiche. Come gia nell’ecloga 6, nel I delle Georgiche accanto
ad Esiodo si avverte Lucrezio; e, se le Georgiche sono state
sin dall’inizio un poema tanto lucreziano quanto esiodeo,
molto difficilmente si immagina che esse non avessero sin
dal primo concepimento un’ampiezza di respiro diversa
dalla attuale. E infine, fosse uscita o no I'opera di Varrone,
chi poteva pensare di scrivere per I’Italia un poema sulla
agricoltura senza trattare ampiamente della vite e dell’
ulivo? !

Fin dall’inizio, dunque, Virgilio ha concepito un disegno
ben pit ampio di quello esiodeo; ma in questo disegno
era il primo libro quello che doveva portare I'impronta
della nobilta ascrea, della nobilta dell’zmentor. E tuttavia,
per quel che riguarda la struttura e il materiale tecnico,

1 Anche il rappotto, a cui ho accennato, fra Bue., 7, 61-68 e Ge., 11,
63-72, se si ammette che il passo dell’ecloga presupponga la prepara-
zione per le Georgiche, contraddice all’ipotesi del Bayer: Virgilio si
prepara fin dall’inizio a trattare anche degli alberi.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 229

Esiodo ¢ presente solo in pochissime linee generali, in
qualche spunto, in qualche dettaglio: Virgilio ha voluto
mostrare che da Esiodo prendeva gli auspici, ma che,
poeta latino, seguiva un corso suo proprio.

Nella struttura Esiodo ¢ riconoscibile solo con molto
sforzo, ma, tutto considerato, resta di lui pitt di quanto gli
interpreti di Virgilio non abbiano scorto. Io non posso
entrare qui nel turbine delle discussioni sulla struttura del
libro I; molto mi sembra inutile dopo che Erich Burck,
in uno studio la cui utilita per I’interpretazione delle Geor-
giche va al di 1a del tema trattato !, ha offerto un buon filo
per seguire la trattazione del libro. Il pezzo da 351 alla fine
sta a sé, anche se ben legato con cid che precede, come
trattazione del progmostica: si svolge sotto I’insegna di Arato
e i versi 351-355, ispirati dallo stoicismo arateo, ne sono
Pintroduzione 2. Il pezzo precedente va da 204 a 350: il
filo ¢ qui il tempo, la distribuzione cronologica dei lavori,
guidata dalle conoscenze astronomiche; resta, oltre il proe-
mio, il pezzo 43-203, dove il filo, in veritd non molto
visibile, ma importante, & il Jabor inprobus, la fatica assidua,
la lotta accanita e 1 mezzi con cui condurla. E’ evidente
che la seconda parte del libro, quella sulla distribuzione
cronologica dei lavori, corrisponde strutturalmente alla
parte delle Opere e 7 giorni che va da 383 alla fine, nella quale,
perd, a Virgilio non interessavano né il pezzo sulla naviga-
zione (617-694) né la serie di consigli di saggezza pratica
che vien dopo (695-764). Questa corrispondenza & anche
sottolineata da qualche opportuno richiamo: il consiglio di
attendere il tramonto mattutino delle Pleiadi prima di
seminare frumento e farro (219 ss.) richiama, io credo, il
consiglio esiodeo di cominciare la mietitura al sorgere delle

1 « Die Komposition von Vergils Geotrgica» in Hermes, 64 (1929),
279 ss. 2 Il RICHTER, op. ¢it., 78 ss., che segue il Burck nelle linee
essenziali, fa incominciare il tetzo pezzo da 311, ma non mi convince;
il Burck ¢ seguito dal Bucuner, RE, VIII A, col. 1267 ss.



230 A. LA PENNA

Pleiadi, I’aratura per la seminagione al loro tramonto (Op.,
383 s.) (solo che qui la molto maggiote precisione astrono-
mica di Virgilio oscura la corrispondenza, trascurata per
lo pit dai commentatori); un particolare del calendario
lunare (276 s.) richiama certamente il calendario esiodeo
(802 ss.), anche se Virgilio ha corretto Esiodo con qualche
lunario pitt moderno . Ma riesce molto meno evidente la
corrispondenza tra la prima parte di Ge. I (cioe 43-203) e
la prima parte degli Erga (cioé¢ la parte che precede 383);
eppure la corrispondenza sussiste, poiché il brano di Virgi-
lio ¢ dominato proprio dal motivo della necessita e della
giustificazione del lavoro che ¢ svolto in quel pezzo degli
Erga. La corrispondenza vi & oscurata, perché Virgilio
voleva scrivere, se non un poema tecnico, tuttavia un
poema limitato all’agricoltura, mentre Esiodo vuol regolare
nella giustizia e nell’operosita zu#tfa la vita di un piccolo
proprietario della Beozia, dalla coltivazione della terra al
commercio, dalla venerazione degli dei ai rapporti coi
vicini e al matrimonio; Virgilio ha destinato anche la prima
parte al tema suo proprio, a cominciare dalla preparazione
del terreno per la semina, introducendo in essa anche spunti
provenienti dalla seconda parte degli Ergs: procedimento
che ¢ la causa prima delle pene degli interpreti. Altra causa
di queste pene ¢ la speranza di trovare anche nelle linee
particolari un ordine da trattato. Ora gia le linee generali,
asprezza ed assiduita del lavoro, astronomia e calendario,
sono molto tenui; dentro queste linee il poeta procede ad
una scelta secondo il proprio gusto, non secondo un siste-
ma; anzi, ad un certo punto rinunzia alla sistematicita
anche esplicitamente e, tra i molti precetti che potrebbe
enumerare, sceglie pochissimi interessanti (176 s.):

1 Per la difficile questione cft. discussione e bibliografia nel commento
del Richter, 156 s. Lo scambio di Oreus petr “Opxog puod essere dovuto
a Virgilio stesso, se non ad una etimologia proposta prima.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 231

Possum mmulta tibi veterum praecepta referre,
INi refugis tenuisque piget cognoscere curas.

E’ un procedimento che non doveva essere raro nella lette-
ratura didattica, gnomica, diatribica antica: la prima epistola
di Orazio, per esempio, non &, da un certo punto in poi
(27 ss.), una serie di precetti sparsi, anche se una ¢&, si capisce,
la morale ispiratrice? L’epistola seguente, dopo le allegorie
ometriche, non procede allo stesso modo (32 ss.)? Per la
poesia didattica questo metodo eclogistico ¢ stato illustrato
nella maniera migliore, per quel che io so, da Otto Immisch
nel suo commento all’Ars di Orazio: di la si potrebbe
trarre qualche frutto, io credo, anche per le Georgiche :
specialmente con gli autori di trattati Virgilio si ¢ compor-
tato come Orazio con Neottolemo di Pario, secondo la
famosa testimonianza di Porfirione: Congessit praecepta
Neoptolemi ©ob apravel de arte poetica non quidems omnia, sed
eminentissima. Ora 1o sospetto che un tale procedimento
eclogistico Virgilio, o poeti ellenistici prima di lui, cre-
dessero di ritrovare, al di la dei trattati in prosa pili 0 meno
sistematici, nell’antico vate ascreo: una serie di precetti
spiccioli senza sistema precede in Esiodo i consigli sul
lavoro della terra (342-380) e una serie analoga segue i
consigli sulla navigazione, prima del calendario (695-764).
Siccome il procedimento eclogistico porta ad eliminare cio
che ci appare pit ovvio, Esiodo tralascia due momenti
importanti come la semina e la mietitura: e in cid Virgilio
lo segue.

Ad un altro procedimento compositivo esiodeo Virgilio
puod essersi ispirato, pitt 0 meno consapevolmente: quello
dei passaggi per associazione di idee. Diamo un’occhiata
a Ge.,1, 259-350, cio¢ ad un buon pezzo della seconda parte.
Virgilio descrive (259-267) 1 lavori leggeri che il conta-
dino puo sbrigare nei giorni di pioggia, quando non puod
uscire; per associazione passa ai lavori leggeri che si possono



232 A. LA PENNA

sbrigare nei giorni festivi (268-275), ma per sapere quali
sono 1 giorni propizi ai diversi lavori, bisogna conoscete
il calendario (276-287). Altri lavori non pesanti si fanno
bene di notte (287-296), altri nell’inverno, anche se I’inverno
¢ fatto soprattutto per godersi la vita (297-310). L’inverno
richiama per associazione le tempeste di altre parti dello
anno (311-334), ¢ il bisogno di evitare il pericolo delle
tempeste consiglia ’osservazione astronomica (335-337),
col che si preannunzia la terza parte del libro, la parte
aratea; solo che, prima di chiudere la seconda parte, Virgilio
non puod fare a meno di ricordare che I'osservazione scien-
tifica non deve stare senza la piefas, anzi ¢ pit importante
di essa (338-350).

Dunque, se il riferimento del lavoro al tempo da la
cornice, entro la cornice 'ordine & dato non dalla succes-
sione cronologica, ma dall’associazione di idee. Non ho
bisogno di illustrare questo procedimento associativo presso
Esiodo, petrche esso risulta gia chiaro dall’ampia analisi
svolta uno dei giorni passati dal Prof. Verdenius.

Tali procedimenti lasciano alle esigenze liriche del
poeta tutta la libertd necessaria: si pud ben affermare col
Bayet ® che la formula letteraria del primo libro delle Geor-
giche & «un lyrisme pittoresque qui force a faire chatoyer
les impressions et les observations du poéte... sans grande
recherche de composition et avec, souvent, un exces d’atta-
chement au détail, au petit »: solo che né essa ¢ del tutto
particolare al primo libro né coincide veramente colla
formula delle Bueoliche.

Io sento la presenza di Esiodo piti in questi procedi-
menti che nella tendenza a dare al primo libro la comple-
tezza di un trattato indipendente come quello esiodeo:
questa tendenza in realtd non esiste: I’accenno all’utilita
dell’astronomia per i naviganti (204 s.) sara dovuto al

ToARt et 259,



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 233

ricordo di Esiodo, ma prova troppo poco in questo
senso.

La composizione delle Georgiche (e potremmo dire lo
stesso per Lucrezio) ¢ esiodea in un senso pit importante.
E’ oggi evidente agli interpreti di Virgilio che le cosiddette
digressioni non sono ornamenti retorici dell’opera né
stupendi pezzi lirici estranei al corpo dell’opera: in essi
diviene solo piut splendido e pil intenso quell’zgrens vigor
che percorre quasi tutta ’opera. Ora questo ¢, consciamente
o inconsciamente, esiodeo: il mito compare nelle Opere e i
giorni non come digressione, ma come l’espressione pil
naturale allo spirito del poeta del suo afflato etico-religioso.
La tecnica delle digressioni era ellenistica, il senso della
unita organica dell’opera era esiodeo e lucreziano.

4. Ma la patina ascrea ¢ data soprattutto, ¢ superfluo
dirlo, dai riecheggiamenti che Virgilio ha sparsi nelle prime
due parti del libro, con molta liberta rispetto alla struttura,
senza curarsi del posto che gli spunti esiodei avevano
nell’opera originaria. Oggi noi sappiamo che i furta Vergilii
erano precisamente il contrario del furto: lungi dal celare
la propria fonte Virgilio ne suppone la conoscenza nel
lettore dotto e raffinato e richiede il confronto del passo
otiginario con l’elaborazione stilistica che egli ne da: i
riecheggiamenti, cio¢, sono «allusioni» Giorgio Pasquali
si soffermo soprattutto sulle Georgiche in un breve articolo
sull’arte allusiva'; e a lui era sfuggito (ai grandi filologi,
come sappiamo dal caso del Wilamowitz, non bisogna
chiedere la completezza bibliografica) che alcuni anni
prima studiosi anglosassoni erano giunti a conclusioni
molto simili 2; Jacques Perret qualche anno dopo pensera

L [talia che scrive, 25 (1942), 185 ss., ora nel vol. Stravaganze quarte e
supreme, Venezia, 1951, 11 ss. (per le Ge., 16 ss.). 2 E. E. KeELLETT,
Literary Quotation and Allusion, Cambridge, 1933, 17ss.; W. A. EDWARDs,
Plagiarism, Cambridge, 1933, 45 ss.; E. K. Ranp, The Magical Art of

x5



234 A. LA PENNA

non molto diversamentel. L’arfe allusiva, naturalmente,
non nacque, e non mori, con Virgilio: Pasquali in quello
articolo risaliva ad Eschilo e, in qualche conversazione con
me, sino a Pindaro; ma fu l’arte ellenistica che diffuse il
diletto di quel procedimento e fu forse Virgilio che lo
portd ad una raffinatezza suprema. Non si tratta solo di
lusus : 10 penso innanzi tutto a quel lavoro di gusto e anche
di riflessione critica che ¢ dietro la poesia colta: il poeta
si forma una specia di antologia interiore e nel fissare questa
antologia elabora il suo ideale di bellezza. D’altro canto
oggi sappiamo abbastanza anche sulla aemulatio dei poeti
augustei.

Esiodo non era poeta che potesse offrire molto quanto
ad immagini ed espressioni raffinate. Tuttavia come un’im-
magine audace Virgilio deve aver sentito la wetpaly) ... oxuy
di Op., 589, che rende con saxea ... umbra in Ge., 111, 145;
altra espressione particolarmente felice, rielaborazione felice
di una formula omerica, gli ¢ parso pévog 6Eéog fetowo di
Op., 414, che egli ha ancora affinato in Ge., I, 92 rapidi ...
potentia solis; caso analogo quello di Ge., I, 111 gravidis pro-
cumbat culmus aristis in rapporto con Op., 473 d&dpocivy
otdyveg vebotey Epale. Altra volta ¢ la felicita della formula
precettistica che seduce Virgilio: Nudus ara, sere nudus
(Ge., 1, 299), che riecheggia e abbrevia Op., 391 s. Talora
trascura dettagli dell’originale e ne perde la vivacita reali-
stica per fissare una propria espressione nuova ed audace:
in Esiodo un piccolo schiavo, con una vanga, nasconde
dietro I’aratore i semi sotto il terreno procurando fatica
agli uccelli (Op., 469 ss.); ed ecco Virgilio (Ge., I, 104 s.):

Vergil, Cambridge (U.S.A.), 1931, 10 s.; 269 s. Traggo queste citazioni
da W. F. Jackson Kwicur, Virgilio Romano (trad. ital.), Milano, 1949,
118. Interessante € a questo proposito una polemichetta del Croce
contro il Pasquali, perché ancora una volta linterpretazione della
poesia senza storia, posta al di fuori della cultura, cozzava contro I'in-
terpretazione filologico-storica della poesia. 1 Virgile, Parigi, 1952,
36 s.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 235§

.. acto qui semine COMMINUS arva
Insequitur cumnlosque ruit male pinguis arenae:

Virgilio ¢ teso nella ricerca della metafora audace, arva
insequi, che sostituisce alla vivacita un po’ comica di Esiodo
un’animosa dinamicita di battaglia. Quanto condensa la
materia, tanto Virgilio sa indugiare a volte su un tratto
del suo autore che ha stimolato la sua fantasia: un tratto
di descrizione di tempesta ¢ in Esiodo (Op., 508) il muggito
della terra e della selva: Virgilio (Ge., I, 334) amplia (Nune
nemora ingenti vento, nunc litora plangunt), inseguendo 1’amore
pet quella sua musica fondata sui suoni cupi e nasali, che
crea un’impressione di vastitd indefinita: musica in cui ha
qualche parte Ennio e che sara cara al piu virgiliano dei
poeti moderni, Torquato Tasso. Altrove un rapporto di
dinamica vitale si stabilisce dove in Esiodo era un’immagine
statica: se gli dei non avessero nascosto i beni necessati
pet vivere e non cifosse, quindi, bisogno di faticare e trafficare,
dice Esiodo, «presto tu appenderesti sul fumo il timone
della nave» (Op., 45); Virgilio si ricorda di quest’immagine
in tutt’altra occasione, a proposito dell’aratro il cui legno
dev’essete provato sul fumo, ed ecco come si animano le
cose nel rapporto (Ge., I, 175):

Et suspensa focis explorat robora fumaus.

Non mancano casi in cui Esiodo ¢ stato per Virgilio inerte
materia. Esiodo consiglia (Op., 462) di arare in primavera e
poi di arare di nuovo d’estate 1, se non si vuol essere delusi
dal raccolto; ma I’accenno alla primavera, collocato da
Virgilio proprio all’inizio della trattazione (Ge., I, 43 ss.),
diviene in lui una descrizione di liricita intensa e costituisce
un bellissimo inizio musicale:

1 Sono le due atature di cui Vitrgilio in 47 s., versi che, se si fosse tenuto
presente Esiodo, non avrebbero dovuto dare luogo a tante discussioni.



236 A. LA PENNA

Vere novo, gelidus canis cum montibus umor

Liguitur, et Zephyro putris se glacha resolyit,
Depresso incipiat iam tum mihi taurds aratro
Ingemere, et sulco adtritus splendescere vomer.

Anche lo splendore del vomere sembra intonato allo slancio
vitale della nuova stagione. Virgilio ha intonato proprio
al principio quel Jeitmotiv della primavera, che sard cosi
importante nell’opera: la materia arida di Esiodo & stata
investita da un soffio potente, che proviene da quello che
chiamerei il wvitalismo dell’atomista Lucrezio. A questo
proposito ¢ Interessante notare che Virgilio sposta alla
primavera, precisamente al periodo degli Awmbarvalia,
exctremae sub casum hiemis, iam vere sereno, un tratto che Esiodo
riferiva all’estate: Zwm pingues agni et tum mollissima vina
(Ge., I, 341 da Op., 585): anche qui libero adattamento alle
proprie esigenze liriche; ma in questo caso qualche cosa
della sana gioia rustica di Esiodo (¢ questo forse I'unico
punto in cui il contadino di Beozia, cosi preoccupato della
fatica e dell’economia, apre il cuore alla bellezza della natura
e alla gioia della vita) ¢ passato nella letizia festosa della

descrizione di Virgilio.

Sed fugit interea, fugit inreparabile tempus,
Singula dum capti circumvectamur amore :

a voler immergersi nell’indagine del lavoro stilistico attra-
verso cui Virgilio ha creato i fiori della sua poesia, non si
finirebbe mai: qui basti aver indicato con qualche esempio
la maniera e la complessita del lavoro e la liberta creativa
di Virgilio.

s. Con le indagini strutturali e stilistiche non si tocca
ancora il significato essenziale di Esiodo per Virgilio:
questo si manifesta soprattutto nella celebre teodicea del
lavoro di Ge., I, 117-159. Nel meditare sull’importantissimo
problema della ragione per cui la vita dell'uomo ¢ lavoro



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 237

aspro, lotta accanita, Virgilio era certo dominato dal V libro
di Lucrezio molto pitt di quanto non possa apparire dai
pochi riecheggiamenti annotati dai commentatori: "uomo
della concezione epicurea doveva provvedere ai suoi bisogni
in una natura spietata e, spinto dal bisogno, costruiva la
civilta, senza la vigile cura degli dei. Che la teodicea di
Esiodo agisca su Virgilio in senso antilucreziano, ¢ stato
ben visto 1, ed ¢ inutile insistervi: basti sottolineare che qui
Iinflusso di Esiodo va accostato a quel grande ritorno
verso la filosofia presocratica e platonica che caratterizza
Peta di Cicerone e prepara eta augustea, ritorno eccellente-
mente illustrato dal Gigon negli Entretiens del 1955 2. E> un
Esiodo che, senza perdere il suo venerando arcaismo, &
filtrato attraverso lo stoicismo di Arato: al proemio di
Arato rimanda il rilievo dato a Giove, il Pater ipse (in
Esiodo, Op., 42, sono gli dei in genere a nascondere i beni
agli uomini, anche se dopo domina sulla scena Zeus), al
proemio di Arato (nonché a 373 ss.) rimanda I’accenno
all’astronomia (137 s.), che sembra preannunciare Iintrodu-
zione alla terza parte del libro (351 ss.), dove naturalmente
¢ ancora Vipse Pater a fissare le leggi del cosmo. Ricercare,
almeno per il passo che interpretiamo, altre fonti stoiche
in prosa, ¢ supetrfluo: qui Arato basta a spiegare cio che di
stoicheggiante affiora in Virgilio 3. Il filtro stoico eliminava
quelle tracce di «invidia degli dei» che ancora possono
trasparire nell’arcaico Esiodo.

V’¢ nell’eta augustea un altro esempio di influsso esio-
deo filtrato attraverso lo stoicismo (bencheé in questo caso
lo stoicismo abbia maggior peso), che va qui segnalato non
per curiosita filologica, ma perche ¢ indicativo della tendenza
1 Cfr., per es., A. M. GuiLLemiN, Wirgile, Parigi, 1951, 117 Sss.
® FonpaTioN HARDT, Enfretiens sur [’antiquité classique, 111, 25 ss.
8 11 passo della teodicea e 351 ss. sono i soli in cui Arato abbia dato a
Virgilio qualche cosa piu del materiale grezzo; per il resto si pud ben

essere d’accordo con G. Perrotta, Virgilio e Arato in « Atene e Romay,
n.s., 5 (1924), 3 ss., che conduce un’analisi di finezza esemplare.



238 A. LA PENNA

culturale nel regime di restaurazione: 1’ode I, 34 di Orazio.
Qui Diespiter & rappresentato secondo il proemio degli Erga :

Valet ima summis
Mutare et insignem attenuat dens
Obscura promens.

Questo Diespiter & identificato con la Fortuna o almeno
la Fortupa ¢ suo agente: lidentificazione, o quasi, pre-
suppone I’assorbimento della tiyy in Zeus concepito come
Fato e come Provvidenza, assorbimento operato dagli
stoici: e questi, come si puo indurre da fonti tarde che
citano il passo di Esiodo a proposito della tbyx, si erano
ritatti ad Esiodo 1.

Dungque, teodicea esiodea ed aratea in funzione anti-
lucreziana; ma ¢ del tutto vero? Se si guarda attentamente,
la giustificazione provvidenziale in Virgilio o non c’¢ o ¢
molto debole. Per Esiodo Zeus nasconde il fuoco e gli altri
beni, rendendo necessario illavoro, perché ¢ stato ingannato da
Prometeo: si tratta di una condanna che punisce una colpa;
anche la decadenza funesta dell’umanitd nell’eta del ferro
(Op., 174-201) ¢ causata da una degenerazione morale di
cui 'uomo ¢ responsabile. Ma Virgilio tralascia il mito di
Prometeo e non introduce, almeno in questo passo, l’ele-
mento importante della colpa: Giove rende difficile la vita,
aguzza con le preoccupazioni le menti dei mortali e li
costringe alle arti, perché non vuole che il suo regno affondi
nel torpore: non si riesce a vedere perché 'nomo decada
dall’etd aurea e che cosa di meglio porti la civilta. Lo sforzo
umano per il progresso ¢ voluto certamente dalla divinita,
ma come esso si giustifichi in una teodicea non si vede, e
quindi non si vede veramente in che cosa consista questa
provvidenzialita di Giove, che da il veleno ai serpenti,

1 1l problema ¢ affrontato con acume da E. FRAENKEL, Horace, 254 n. 2,
che perd non ne vede tutta 'importanza.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 239

impone ai lupi di predare, distrugge la felicita favolosa
dell’eta dell’oro. Il progresso in Virgilio si giustifica ancora
meno che in Lucrezio, il quale, pur non credendo all’eta
dell’oro, constata l'infelicita umana dopo i secoli di pro-
gresso. B’ vero che, se manca la colpa e manca quindi vera-
mente la teodicea, neppure si esprime chiaramente una
pieta per 'uomo vittima della divinita, una protesta contro
la storia voluta da Giove (qualcosa del genere affiora tutt’al
pilt in duris urgens in rebus egestas): forse nel fondo dell’ani-
ma virgiliana v’¢ quel dubbio velato tra I’accettazione del
volere divino e la pieta per 'uomo che ¢ I'ispirazione pit
profonda e piu segreta dell’ Eneide.

Draltra parte io credo che resti nelle Georgiche uno
hiatus, malgrado i non pochi tentativi artificiosi che si son
fatti e si fanno per colmarlo, tra il senso del Jabor inprobus,
della lotta accanita contro la natura, e la visione arcadica
della vita contadina che domina [ultima digressione del
libro II o il famoso brano sul vecchio coricio. Cio era quasi
inevitabile dopo secoli di letteratura bucolica che celebrava
la felicita campestre, una letteratura in cui il sogno della
quiete e la contemplazione della natura avevano creato
pagine di alta poesia, ma che aveva quasi sempre falsato
la vita dura del contadino; lo huatus, perod, si apriva, oltre
che per Pinfluenza della poesia bucolica, per Pinfluenza
profonda delle filosofie ellenistiche, le quali ponevano al
centro delle loro aspirazioni P'edtdpxei e PedOupic del
saggio, per il raggiungimento delle quali la fatica del pro-
gresso €, a rigore, inutile e rispetto alle quali il lavoro &
manifestazione inferiore dell’'uomo: credo di non dire
niente di nuovo, se ricordo che le filosofie antiche da Pla-
tone in poi non riuscirono a dare un fondamento serio alla
storia, al progresso, tanto meno al lavoro. Per esaltare la
vita dei campi Virgilio la mette subito dopo la vita contem-
plativa del saggio e vede in essa molto dell’adrapxsia e
dell’edfupio del saggio. Non interessa a questo proposito



240 A. LA PENNA

T

che l'ideale del saggio esaltato da Virgilio all’inizio delle
lodi della campagna sia pitagorico, come vuole Pierre
Boyancé 1, piuttosto che lucreziano: quello che interessava
pit Virgilio, e molte altre persone colte della sua epoca,
era, anche nell’epicureismo, non I’aspetto scientifico e
illuministico, ma la ricerca della quiete contemplativa (a
questa, non all’entusiasmo scientifico, si riduce la fortuna
di Lucrezio nell’etd augustea, in una cultura di «restaura-
zione »). Non era facile conciliare con questo orientamento
la vita dura del contadino di Beozia, minacciata spesso dal
pericolo della fame, quale aveva sperimentata e rappre-
sentata Esiodo. L’economia del contadino di Beozia era
chiusa in sé stessa, sufficiente a sé stessa, autarcica ?; ma
questo ben poco aveva a che fare, almeno prima di Seno-
fonte, con Padtdpxeix beata e contemplativa del filosofo.
Il contrasto si manifesta in un caso anche con una punta
polemica. Esiodo ha paura della miseria: egli esorta ad
arricchirsi: arricchirsi col lavoro onesto ed assiduo, ma,
insomma, arricchirsi: il contadino liba e sacrifica agli dei
perché gli conservino il loro favore e possa un giorno
comprare il pezzo di terra di un altro, non un altro il suo
(Op., 338 ss.). Lavori il contadino in tempo, perché in tempo
vengano i frutti e non abbia a mendicare, tornandosene,
per di pit, a mani vuote (Op., 391 ss.); e in questo caso
Virgilio, con un adattamento di cui vedremo poi il valore,

glifa eco (G, 1, 195 88.)2

Quod nisi et assiduis herbam insectabere rastris...
Hen! magnum alterius frustra spectabis acervam
Concussaque famem in silvis solabere quercu.

1 « Sur quelques vers de Virgile (Géorgigues, 11, vv. 490-492)», in Revue
archéologique, V série, 25 (1927), 361 ss. Nel passo non manca la presenza
di Esiodo, come poi vedremo. 2% Cfr. A. Aymarp, « Hiérarchie du
travail et autarcie individuelle dans la Grece archaique», in Revue
d’ Histoire de la Philosophie et d’ Histoire générale de la Civilisation, n. s.,

11 (1933), 124 ss.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 241

C’¢ molta distanza tra questo contadino che guarda con
invidia alla ricchezza del vicino, e il mercante messo in
caricatura dalla diatriba (cfr. Orazio, Saz., I, 1, 38 ss.), che
affronta qualsiasi pericolo, dum ne sit... ditior alfer, ma c’¢
pure qualche somiglianza: ed ¢ questo I’animo del contadino
di Beozia, del contadino italico, como del resto, dopo tanti
secoli di cristianesimo, del contadino e del piccolo borghese
di oggi. Ma, quando Esiodo esorta apertamente al lucro,
Virgilio polemizza con lui: «Loda la nave piccola», consiglia
Esiodo, «ma metti il tuo carico su una nave grossa; pili grosso
sara il carico, pit grosso il guadagno»; ma Virgilio,a proposito
dei campi, ribatte (Ge., 11, 412 s.): Laudato ingentia rura,
Exignum colito 1: il lavoro sarebbe eccessivo. C’¢ nella mas-
sima un’eco della polemica contro il latifondo, che ha di-
strutto 1 piccoli proprietari italici, polemica che, su un piano
puramente moralistico e, quindi, innocuo, & ancora viva
nell’etd augustea: ma cid non esclude Pinfluenza della filo-
sofia spicciola, giacché proprio in nome dell’adrdpxete
veniva condotta la polemica contro la ricchezza eccessiva.
Diversita di problemisociali e di cultura fanno sentire a Virgilio
un po’ angusta e gretta la mentalita del contadino ascreo 2.

Sia per questa ragione sia per la spinta della fantasia a
rappresentare le cose, a contemplare la natura e il lavoro
Virgilio si sbarazza di quella tendenza al prontuario di
massime che appesantisce alquanto il pur breve poema
esiodeo. Le considerazioni di carattete universale non man-
cano (anzi la suggestione di Lucrezio & cosi forte da solle-
citare Virgilio verso il poema cosmico in tutta la sua opera),

1 11 RICHTER, 243, ritiene improbabile I’allusione: la formula sarebbe
proverbiale. In un autore che conosce Esiodo a menadito, 1’allusione
polemica a me sembra certa. 2 Una polemica contro Esiodo (o
Pseudo-Esiodo) si potrebbe supporre la dove Virgilio (Ge., I1, 420 ss.)
mostra la facilita e lutilitd della cultura dell’olivo: Esiodo (fr. 227
Rzach %) metteva in rilievo quanto tempo ci vuole per ricavare profitto
da un olivo. Suppongo che il frammento appartenesse ai peydie Epya,
che Virgilio poteva conoscere. Ma non si pud provare nulla.



242 A. LA PENNA

ma egli le riserva a qualcuna delle sue digressioni; e qui per
tortuna lo slancio lirico vince la tentazione della gnomicita:
il pericolo di Virgilio ¢, se mai, nel colore troppo carico,
retorico, non nella banalita delle sentenze. I precetti sono
quasi sempre circoscritti ad una precisa operazione; se in
qualche raro caso sconfina nella gnome, questa ha un pathos
ed un’intensita lirica che innalza la poesia invece di appesan-
tirla: do qualche esempio:

mitte in Venerem pecsaria primus
Atque aliam ex alia generando suffice prolem.
Optima quaeque dies miseris mortalibus aevi
Prima fugit... 1
Ommne adeo genus in terris hominumaque ferarumaque
Et genus aequorenm, pecudes pictaeque volucres
In furias ignemaue ruont : amor ommnibus idem. 2

(quoniam casus apz’kw guogue nostros
Vita tulit) ®

Questo pathos del poema didascalico viene da Luctezio, non
da Esiodo.

6. Come la teodicea del lavoro cosl la Giustizia esiodea
in generale serba in Virgilio qualche traccia del passaggio
attraverso Arato: 'immagine della Giustizia che, abbando-
nando la terra, imprime le sue ultime orme tra gli agricoltori
presuppone, com’¢ noto, Arato (cfr. Ge., II, 473 s. con
Arato, 133 ss.)4, il quale rielabora immagini di Esiodo,
tonde, cio¢, 'immagine di Nemesis e Aidos, che, «avvol-
gendo il bel corpo nei loro bianchi veli », fuggono dalla terra
verso I’Olimpo dopo la denegerazione spaventosa dell’eta
del ferro (Op., 197 ss.) con 'immagine della vergine Dike

(Op., 256).

LoGegdH, 64 88 2 Ge, I 242 S8 % Geg IV 251 8. 4 Le
conferma la derivazione, in questo stesso brano, di Ge., 11, 537 s., da
Arato, 132.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 243

In tutta la tematica dell’eta dell’oro e del suo ritorno la
presenza di Esiodo ¢ essenziale. Abbiamo gia visto come in
Esiodo la descrizione della prosperita dei giusti sia sentita,
anche se su un piano puramente umano, non soteriologico o
escatologico, quasi come un ritorno alla perduta eta dell’oro;
ma ¢ gia stato notato felicemente che Virgilio pensa all’eta
dell’oro o wvi si riferisce esplicitamente quando celebra le
lodi dell’Italia o le lodi della vita campestre o, nell” Eneide,
esalta la pace di Augusto o rievoca I'Italia primitiva. Niente
si spiega solo coi libri: Virgilio e 1 poeti augustei hanno
adottato questa tematica, perché il regime augusteo voleva
presentarsi come la realizzazione di attese messianiche delle
masse: la grande speranza veniva in realtd elusa, ma, nella
ricerca del consenso, il nuovo regime ne teneva il massimo
conto. Che in questa tematica di viva attualita agisse Esiodo
¢ confermato, per es., da una reminiscenza oraziana: quando
Orazio canta la restaurazione augustea, esalta, fra P’altro,
la fine degli adultetl: Laudantur simili prole puerperae (Carm.,
1V, 5, 23): ¢ un tratto preso da Esiodo, anche se non inteso
esattamente 1, e proprio dalla descrizione della prosperita
dei giusti (Op., 235).

Tuttavia la vergine Dike non ha in Virgilio un rilievo
paragonabile a quello che le da Esiodo. Certo, la vita dello
agricola, pura, giusta, laboriosa, & contrapposta alla scellera-
tezza senza scrupoli di altri Biot (Ge., II, 503 ss.): ma il
contrasto con lingiustizia si puo dire secondario rispetto al
contrasto fondamentale, che ¢ quello tra la felicita della vita
campestre e I’inseguimento, tanto tormentoso quanto vano,
di altri beni che agita la vita cittadina. L’agricola di Virgilio
non ¢ il povero contadino oppresso dalle iniquita dei Basthies,
non ¢ scosso dalla protesta e dalla rivolta; della protesta di
origine graccana si sente qualche eco meno fievole in Orazio,
il quale ancora addita (Carm., 11, 18, 23 ss.) il latifondista che

1 Vedi una discussione dei due passi in E. FRAENKEL, Horace, 444 0. 1.



244 A. LA PENNA

avido strappa i confini ai campi dei clienti e il contadino che
¢ scacciato insieme con la moglie e porta nel grembo gli dei
della casa e i figlioletti. Virgilio conosce ’effusione elegiaca
o il pathos tragico, non lo sdegno; la sua poesia dopo le
Bucoliche si puo dire, se mi si permette un termine alla moda,
engagée; e tuttavia egli non ¢, come il fiero contadino di
Beozia, un combattente.

In Virgilio ha radici piu vive la pefas, che si pone anche
essa sotto insegna di Esiodo: In primis venerare deos atgue
annna magnae Sacra refer Cereri... (Ge., 1, 338 s.) & raccoman-
dazione che prende lo spunto dal vate ascteo (Op., 465):
solo che lo spunto cresce nel quadro grandioso e gioioso di
una festa italica.

Forse una lieve eco esiodea non manca nel celebre e
discusso poxapropde dell’agricola:

Felixe qui potuit rerum cognoscere causas...
Fortunatus et ille deos qui novit agrestes,

lontano dal lusso e dalle scelleratezze della citta: a me pare
sia qui presente, benché non richiamata per « allusione », la
conclusione degli Erga:

/ 3 14 \ 3 A} / !
Tawy eddatpwyv te xal 6ABlog O¢ tade mavra
3 \ 3 / 3 / > /
eldwg gpyalntot avattiog dbavartoioLy,
a 7 e / 3 I
bpvilag nptvev xal OrepPactag dheelvomv.

Naturalmente ’eco ¢ appena riconoscibile per la pre-
ponderante influenza della filosofia e della diatriba: eppure
¢ ancora la religiosita esiodea che agisce.

L’ispirazione esiodea si incontrava felicemente con la
religiosita delle umili masse italiche, come la teodicea del
lavoro si incontrava col culto romano tradizionale della
industria, del labor, della cura; nella ripresa di contatto con
le remote tradizioni latine, nella « restaurazione » augustea
Esiodo acquistava un significato di attualita prima mai avuto
in Roma.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 245§

7. La lettura degli Erga poteva essere per Virgilio una
scuola di realismo poetico: di realismo, innanzi tutto, in quel
senso supetficiale in cui si parla di realismo alessandrino,
cioe¢ di amore per 1 quadretti vivaci e graziosi di ambienti
non eroici, per i dettagli bene illuminati e accarezzati. Non
si sarebbe trattato, dopo il neoterismo, di una novita: il
testo che pil ispird un realismo di questo genere fu la fHecale
di Callimaco, cio¢ di un poeta prediletto dai poeti nuovi;
tuttavia lo sviluppare quel realismo invece delle astruserie
mitologiche e della psicologia morbosa avrebbe potuto
caratterizzare in qualche misura una letteratura nuova. Non
c’¢ dubbio che da Esiodo Virgilio ricevette una spinta verso
il realismo molto pit sensibile che da Teocrito: nelle Buco-
Jiche ’incanto, contemplativo e musicale insieme, della cam-
pagna e l’effusione elegiaca lasciano poco spazio al realismo
vivace; da Teocrito Virgilio attinge la gioia della musica e
del paesaggio, ma cura poco la tendenza al quadretto reali-
stico e alla caricatura colorita dall’ironia-simpatia del cittadino
verso la gente semplice di campagna (un tono che richiama,
accanto a forti differenze, la poesia beceresca del Quattro-
cento italiano); qui nelle Georgiche Esiodo invitava alla
descrizione minuta di lavori e di strumenti, all’amore del
dettaglio preciso. C’¢ appena bisogno di ricordare la des-
crizione minuta della fattura dell’aratro (Ge., I, 169 ss.), che,
se ¢ diversa da quella di Esiodo (Op., 422 ss.) per brevita,
eleganza ed anche per i dati tecnici, certamente la emula;
ricorderd petr analogia solo la descrizione della giovenca
(Ge., 111, 51 ss.) e del puledro da scegliere per la procreazione
(Ge., 111, 72 ss.). Ma, per es., alla descrizione del puledro
Virgilio imprime un movimento alacre di ¢/an vital, infonde
una musica che va molto al di 1a del quadretto realistico; e
movimento e musica analoghi si sentono nella ricca des-
crizione dei lavori che il contadino pud compiere quando &
trattenuto in casa dalla pioggia o nei giorni di festa (Ge., I,
259 ss.), descrizione in cui I’alacrita festosa del lavoro con-



246 A. LA PENNA

trasta col peso della fatica sottolineato altrove. Abbiamo
avuto occasione di vedere come allo schiavetto che dietro
I’aratore si affretta a coprire 1 semi (Op., 469 ss.), Virgilio
tolga la vivacitd comica per sottolinearne I’alacrita operosa
(Ge., I, 104 ss.). Nei quadri minuti (e del resto sempre sobri)
di Virgilio ¢’¢ quasi sempre, per lo piu alla fine, una pen-
nellata che stacca dalla realta e ferma il lettore in un incanto
quasi inaspettato, trasfigurando anche i dettagli precedenti:
la descrizione minuta dell’innesto (Ge., II, 73 ss.) termina
con quel tratto dell’albero che lancia verso il cielo i suoi rami
e guarda meravigliato le foglie novelle e i frutti non suoi;
altrove (Ge., 1, 287 ss.) Virgilio descrive qualcuno dei lavori
che I’agricoltore puod pitt opportunamente sbrigare di notte;
ebbene, su questa fatica si leva il canto della sposa che fila
(Interea longum cantu solata laborem Arguto coninnx percurrit
pectine telas...): per misurare qui la trasfigurazione si noti che
Virgilio ha voluto richiamare questo passo delle Georgiche,
con una delle sue solite allusioni a sé stesso, in quella des-
ctizione, degna di Saffo, della calma della notte lunare in cui
risuona il canto di Circe (Aen., VII, 8 ss.). Siamo dunque
ormai lontani dal realismo «alessandrino» che poteva
suggerirgli Esiodo.

Ma Esiodo conosce anche un realismo piu serio di quello
degli alessandrini: ¢ quello che svela, dopo le imprese degli
eroi, le fatiche e le sofferenze degli uomini in lotta contro la
fame e oppressi dalle iniquita dei PBosidfec; ma di questo
neppure in Virgilio resta niente; e quanti secoli dovranno
passare perché I’ Arcadia scompaia dalla letteratura ! Abbiamo
visto che Esiodo (Op., 394 s.) esorta a lavorare per evitare
la situazione spaventosa della mendicita; Virgilio, riecheg-
giando questo passo (Ge., I, 158), rappresenta il contadino
affimato che guarda con invidia il mucchio altrui e va
a procurarsi ghiande nel bosco (forse immagine del tutto
letteraria), ma evita I'immagine sordida del pitocco. Esiodo
ha un lungo, celebte pezzo sull’inverno spietato per gli



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 247

uomini e gli animali e da numerosi consigli per difendersi
dal freddo e dalla fame (Op., 493-563): Virgilio ne attinge
uno o due tratti per una descrizione grandiosa di una tem-
pesta (Ge., I, 322 ss.), sollevando ad un tono epico un
particolare realistico di Esiodo (cfr. Op., 529 ss. con Ge., 1,
330 s., dov’¢ eliminato il digrignar dei denti delle fiere); ma
alla rovina del contadino, alla sofferenza che lo attende, si
accenna appena. Dell’inverno Virgilio canta, in un brano
bellissimo (Ge., I, 300-304), la gioia conviviale, con un
abbandono alla vitalita che Esiodo conosce appena nell’estate
(Op., 582 ss.). Per intendere il senso di questa diversita
bisogna rifarsi a cid che poco fa si ¢ detto sulla Giustizia di
Esiodo e di Virgilio: la letteratura di Virgilio non ¢ piu una
letteratura di denuncia e di protesta. Dietro agricola di
Virgilio vediamo la natura, ora bellissima ora spietata, ma
non la vita familiare e sociale coi suoi problemi, che scor-
giamo, sia pure incompletamente, dietro il piccolo proprie-
tario di Esiodo: nello sfondo cosmico di Virgilio questi
problemi sono scomparsi.

8. Dopo le Georgiche la presenza di Esiodo si fa, ovvia-
mente, molto piu tenue; e non tanto conta il fatto che la
frequenza dei riecheggiamenti si fa molto minore, quanto il
fatto che essi non sono, come nelle Georgiche, indizi di pit
profonde consonanze etico-religiose: I’aver adornato di
alcune reminiscenze della 7eogonia la catabasi del libro VI
non significa nulla per la complessa cultura filosofica e
religiosa di quel libro; tutta’al piti si pud notare il significato
letterario di quelle allusioni, il desiderio di Virgilio di non
rinunziare del tutto a qualche tratto di patina ascrea sul suo
grande edificio: per la stessa ragione esiodeo, oltre che
omerico, vuol essere il catalogo delle ninfe, ripreso, del
resto, dal IV delle Georgiche. Una curiosita interessante per
il filologo ¢ che ancora nell’Eneide Vitgilio si serva del
Catalogo delle donne: un confronto attento di Aen., VII, 808 s.



248 A. LA PENNA

Illa (Camilla) vel intactae segetis per summa volaret Gramina nec
teneras cursu laesisset aristas con Iliade, X VIII, 227 € col. fr. 117
Rzach 3 porta a concludere, io credo, che Virgilio ha tenuto
presente Esiodo oltre che Omero: /aesisses, infatti, mi pare
presupporre il ouwéoxeto del passo esiodeo.

Ma per valutare pienamente la portata dell’esperienza
esiodea di Virgilio bisogna considerare come motivi e pro-
blemi etico-religiosi delle Georgiche siano ripresi e maturino
nell’ Eneide: il ritorno dell’eta dell’oro e, problema forse
centrale nel poema epico, la teodicea. Sull’unita delle tre
opere virgiliane si ¢ forse ecceduto, ma nell’insieme la
tendenza della critica di questi ultimi decenni a cogliere in
tutte e tre le opere 1 medesimi motivi continuati e arricchiti
¢ giustal. La missione eroica di Enea ¢, come il lavoro
umano nelle Georgiche secondo lispirazione esiodea, voluta
¢ decisa da Giove: una medesima religione induce ad assu-
mere il compito affidato dalla divinita. Lo stoicismo con cui
Arato accentua il motivo esiodeo, & naturalmente nell’ Eneide
pitt complesso e pitt profondo. Parlo di stoicismo, s’intende,
solo come di stimolo culturale: la S#Zmmung ¢ romana e vir-
giliana ed essa stempera I'intellettualismo stoico: si possono
accettare, circa il personaggio di Enea, le riserve di Viktor
Poschl 2 allo Heinze, senza con questo negare il fermento
stoico. Sarebbe stato opportuno accostare, ma non mi pare
che sia stato ancora fatto, il senso che Enea ha del suo com-
pito a quel motivo della szatio principis che fu caro ad Augusto:
il compito del principe ¢ come un turno di guardia affidatogli
dalla provvidenza: anche in questo motivo sentimenti tra-
dizionali romani e tendenze stoiche si fondono felicemente 3.

L Cfr., per es., A. M. GuiLLEMIN in Revue des Etudes latines, 26 (1948),
189 ss., e poi nel volume, gia cit., su Virgilio; F. KLINGNER, Rémische
Geisteswelt, Monaco, 1956 3, 256 ss. (I’articolo risale al 1930); K. Bucu-
NER, RE, VIII, A,, col. 1459 s. 2 Die Dichtkunst Virgils, Wiesbaden,
1950, 89 ss. 3 Sul motivo cfr. E. K&stErRMANN in Philologus, 87

(1932), 358 ss.; 430 ss.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 249

Ma anche per I’ Eneide io atriverei a conclusioni non lon-
tane da quelle a cui sono giunto per la teodicea del lavoro
nelle Georgiche: Virgilio non accusa il fato, ma neppute
possiede saldamente una giustificazione della vita. Negli
ultimi decenni un po’ dappertutto, ma specialmente in Get-
mania, Virgilio ¢ stato sentito come il poeta che raggiunge
un’armonia al di sopra del contrasto di luce e ombra, che
celebra la vittoria del divino sul demonico, dell’ordine sulle
tforze dissolvitricil, e la realizzazione di quest’ordine & stata
vista soprattutto nell’impero di Augusto: sembra che il
recente neoumanesimo tedesco abbia rivalutato la letteratura
latina per meglio alimentare il culto tedesco dello Stato. In
realta tutto questo ¢ cio che Virgilio ha voluto, non cid che
ha effettivamente sentito e cantato: resta nella sua poesia un
contrasto fra ’innocenza dell’'uvomo e I’ingiustizia del destino,
da cui scaturisce il suo pathos pil alto. Didone non ¢ giusti-
ficata, ma neppure condannata dalla pieta di Virgilio: e vir-
giliana, come gia euripidea, ¢ la pieta per i giovani stroncati
ante diems. Quando leggo quei pochissimi versi sulla morte
di Rifeo nel II dell’Ewneide : cadit et Ripheus, iustissimus unus
Qui fuit in Teucris et servantissimus aequi (diis aliter visum),
non posso fare a meno di accostare Virgilio a Sofocle: come
Sofocle, Virgilio accetta piamente 1’ordine divino, ma la sua
giustificazione resta un mistero. Neppure nell’oltretomba il
destino di Enea e il destino di Didone si conciliano in un
ordine cosmico. Il personaggio di Enea vuol essere il per-
sonaggio ideale della restaurazione augustea: ma poetica-
mente Virgilio ha creato in lui solo alcuni bei frammenti di
un personaggio, non un personaggio vero e proprio, mal-
grado 1 molteplici sforzi che si son fatti e si fanno per affer-
matlo. Accadde a Virgilio cio che satebbe accaduto, in altra
misura, al virgiliano Torquato Tasso: volle essere il poeta
1 Cftr., pet es. F. KLINGNER, Rimische Geisteswelt, 239 ss.; V. PoscHL,
op. cit., 282; K. BucuNER, RE, VIII, A2 col. 1462; per la Francia vedi

il libro della GUILLEMIN.

17



250 A. LA PENNA

del rinnovamento religioso della Controriforma, e fu in
realta il poeta di Erminia e di Tancredi.

Vi prego di scusarmi se ci siamo allontanati troppo da
Esiodo: volevo dire che quella spinta verso la giustificazione
della vita proveniente da Esiodo, dallo stoicismo, dalla tra-
dizione romana non elimino il contrasto inconciliabile di
vitalismo e pessimismo da cui era scaturita, nella grande
crisi della repubblica romana e di tutto un ordine morale, la
poesia di Lucrezio. Da cid non st deve concludere che quella
spinta fu un elemento insignificante, trascurabile nella
cultura e nella poesia di Virgilio: senza di essa, anzi, la
poesia di Virgilio o non satebbe stata o sarebbe stata molto
diversa: impossibilita di giustificare il mondo non sarebbe
stata drammatica, se non avesse urtato contro il profondo
bisogno religioso della giustificazione; la storia di Didone
sarebbe stata una bellissima storia d’amore, secondo il gusto
di Apollonio Rodio, non sarebbe stata, come ¢ stato detto
eccellentemente, la sola tragedia latina degna di stare accanto
alle tragedie attiche. Ed ¢ ovvio, d’altra parte, che la poesia
per nascere non ha bisogno di aspettare che il pensiero con-
cili in sistemi armoniosi 1 contrasti del mondo, ma nasce gia,
per lo pit, dalla sofferenza di quei contrasti. Né si diminuisce
Virgilio facendone un poeta dell’inquietudine umana piuttosto
che il vate dell’impero di Roma.

9. Vorrei aggiungere, per finire, qualche parola sull’im-
portanza che Esiodo puo aver avuto per Virgilio nel dargli
il senso della missione poetica, nel rivendicare la dignita della
poesia. Si sa come muti, sotto questo riguardo, l’atteggia-
mento della letteratura romana dal neoterismo all’eta augus-
tea: dal disinteresse o disprezzo del poeta per la vita pubblica
si passa all’impegno di proclamare gli ideali del rinnovamento
politico e morale, dalla figura del puro artista a quella del
poeta sacerdote o vate. Il mutamento € importante ed anche
sincero, benché non poco vi sia di sinceramente forzato,



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 2351

quando non addirittura di fittizio e di convenzionale. Si sa
anche quale importanza abbia avuto in questo processo la
poesia classica greca, soprattutto Pindaro, la cui influenza,
alquanto diffusa, fu in veritd piuttosto nefasta (fra tanti
scrittori augustei perduti non rimpiangeremo certamente i
poeti pindarici). Ma ebbe qualche influsso in questo senso,
come gia su Ennio, il proemio della 7eggonia? In verita di
questo proemio vi ¢ in Virgilio una sola eco sicura, in quel
punto dell’ecloga 6 dove Lino consegna a Gallo la zampogna
di Esiodo, come le Muse avevano consegnato ad Esiodo un
ramo di alloro e gli avevano ispirato il canto. Tuttavia non
ci sara qui inutile segnalare 'influsso che il proemio della
Teogonia ha avuto su Orazio, in cui il problema della
dignita e della funzione della poesia ¢ stato abbastanza vivo.
Non parlo della derivazione da Esiodo, 7%., 81 ss., all’inizio
di Carm., IV, 3: qui la voce esiodea ¢ passata probabilmente
attraverso Callimaco; ma credo che il verso precedente del
proemio (8o “H (Calliope) yop xal Bacirebow &y’ aiotoiowy
6mndetl) e tutto il brano che segue fino a 103, siano nella
memoria di Orazio nella quarta ode romana, quella che piu
in alto mette la funzione delle Muse presso il principe (Car.,

I, 4, 37 8s.)

Vos Caesarem altum...
Finire quaerentem labores
Pierio recreatis antro,

Vos lene consilium et datis et dato
Gaundetis almo

(e si noti che segue la Titanomachia). In Virgilio, se non
abbiamo un legame esplicito col proemio della Zeogonia
(anche perche Virgilio, come Lucrezio e al contrario di
Esiodo, patla poco di s¢: e cido dovrebbe fare riflettere quanti
gonfiano il carattere soggettivo della letteratura latina in
confronto colla greca), abbiamo un legame implicito col senso
esiodeo della missione poetica: quando il poeta canta nelle



252 A. LA PENNA

Georgiche la necessita del lavoro voluto dalla provvidenza
divina o in Enea disegna un ideale di piezas e di giustizia, egli
non ¢ piu il cantore di miti affascinanti, ma il cantore di
grandi verita.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 253

DISCUSSION

M. Wasgink: Je me demande si la meilleure méthode ne
serait pas de procéder point par point, et de commencer par la
V'Ie Eglogue, puis de passer a I'Enéide et aux Géorgiques. Apres
quoi, si c’est nécessaire — mais je pense qu’en connexion avec
les Géorgiques, les questions générales auront déja été débattues —
nous pourrions réserver quelques instants aux problémes plus
généraux. Tournons-nous donc vers la 17/¢ Eglogue.

Si j’ai bien suivi et bien compris M. La Penna, aprés une
excellente introduction dans laquelle il nous a mis en garde contre
le mot « influence» en se référant a ce qu’en a dit M. Klingner
dans le deuxieme volume des Eniresiens (C’est naturellement 1a
une question fondamentale, qui sera sous-jacente tout au long de
notre discussion), il a souligné les quelques influences (je ne peux
éviter le mot, mais pris alors cum plurimis granis salis) qui montrent
qu’au temps de Virgile, on lisait la Théogonie au moins combinée
avec le Catalogne des Femmes, ajoutant que, lorsqu’on regarde le
chant de Silene, dans la 17/¢ Eglogne qui commence au v. 31,
Pinfluence de Lucreéce est peut-étre plus importante encore. Ai-je
bien compris?

M. La Penna : L’influenza di Lucrezio sulla cosmogonia & pitt
nella lingua che nella dottrina: nell’epicureismo gli atomi ven-
gono prima degli elementi e non si puod patlare di atomi degli
elementi. Virgilio contamina teorie diverse.

M. Waszgink: Je crois en effet que, quand les poétes latins
ont fait des emprunts a la cosmogonie et a I’histoire de la civili-
sation du Ve livre de Lucrece, ils ont été enclins a oublier que
cette cosmogonie et cette histoire de la civilisation étaient épi-
curiennes. J’ai toujours le sentiment que pour Virgile, le fait que
cela se trouvait dans Lucrece, qui était sous plus d’un rapport
le digne successeur de pater Lnnius, était beaucoup plus important
que le fait que Lucréce avait mis en vers le systéme épicurien.
Je trouve un cas analogue dans I’admiration de Lucréce pour



254 DISCUSSION

Empédocle — Lucréce ne s’intéresse pas tellement a la doctrine
d’Empédocle, mais Empédocle lui donne I'exemple d’un philo-
sophe qui est aussi un poéte et qui, pour cette raison méme, peut
étre un modele et un garant pour un poéme en latin sur la doctrine
d’un homme qui lui-méme condamnait la poésie.

M. La Penna: Tout a fait d’accord.

M. Solmsen: 1 would say that when we find a cosmogonia in
poetry, whether it be in Apollonius of Rhodes or in Ovid, or
here the Zclogues of Vergil, we may speak of a w#lgata, which
occasionally has slightly more affinities with Epicurianism, occa-
sionally with other systems. I would not attach too much impoz-
tance to these aflinities.

M. Grimal: Vous avez dit que cette [7/¢ Eglogne avait été
considérée par certains comme une anthologie. Mais plutdt qu’une
anthologie de ce qui a été écrit, je me demande si Virgile n’a pas
voulu faire 1a une espéce de « programme» poétique, indiquer
une voie nouvelle, et le Prologue de cette 17/¢ Eglogne me semble
bien aller dans ce sens, tout en exprimant les réticences de Virgile
a s’engager dans cette voie. Mais, il ya un poéte qui s’est fait une
spécialité¢ de s’engager dans toutes les voies qui avaient été indi-
quées par ses prédécesseurs: c’est Ovide. Et je me demande s’il
ne serait pas concevable que la cosmogonie d’Ovide fat la mise
a exécution systématique de ce programme virgilien, tout en se
référant a Hésiode, puisque les AMétamorphoses d’Ovide doivent
tellement a la Théogonie d’Hésiode ! Et je me demande si cette
espece d’orientation qu’Ovide a acceptée de la part de Virgile ne
nous ramenerait pas au probleme fondamental de cet entretien,
qui est 'influence d’Hésiode sur la 177¢ Eglogue. En d’autres
termes: si Ovide, en tant que disciple de Virgile, n’a pas été plus
sensible peut-étre que nous ne le sommes a aspect hésiodique,
authentiquement hésiodique, de ce poéme. Virgile aurait donc
demandé a Hésiode un modele pour engager la poésie latine dans
une voie nouvelle.

M. La Penna: Je n’oserais pas dire que la 177 Eglogne a inspiré
Ovide. Je n’en suis pas str. Pour supposer des rapports entre



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 25§

Ovide et Hésiode, la aussi, il faut étre prudent, il faut voit ce qu’il
y a d’autre qu'ovidien dans les Mézamorphoses. Nous sommes 1a
dans une culture assez diflérente. Je n’oserais pas dire qu’Ovide
se soit attaché a Hésiode a travers Virgile. D’ailleurs, pour Ovide,
il faut compter aussi que plus d’un sujet des Métamorphoses avait
été traité par des poetes hellénistiques. Mais, en ce qui concetne
le programme poétique en général, vous avez tout a fait raison.
Virgile a stirement, dans la [V/¢ Eglogue, indiqué une voie nou-
velle.

M. Grimal : Et alors, ce qui serait intéressant, c’est que Virgile
aurait consciemment uni a I'influence d’Hésiode, qui est le modéle,
le garant de cette poésie, des influences philosophiques plus
récentes, comme celles d’Empédocle et de Lucréce. Ce serait
donc une volonté de syntheése dont 1’élément fondamental serait
Hésiode. Ne le croyez-vous pas?

M. La Penna: Je suis tout a fait d’accord.

M. Waszink : 1l serait 2 mon avis trés important — M. La
Penna en a parlé plusieurs fois — de distinguer toujours I'inspi-
ration directe d’Hésiode et une inspiration indirecte. Quand
Hésiode est mentionné dans 'apothéose de Gallus de la [77¢
Eglogne, on repére inspiration hellénistique — il suffit de nommer
Euphorion. Mais il en va autrement dans les Géorgigues. Je suis
d’accord avec M. La Penna quand, 2 la fin de sa conférence, il
releve 'unité de ’ceuvre poétique de Virgile, mais cela ne m’em-
péche pas de trouver d’étroits rapports entre les Géorgiques, avec
leur motif central du labor inprobus, et les labores du pins Aeneas.
Or, je suis stir que, quand il commengait 2 faire le plan général
des Gléorgiques, Virgile a été impressionné et influencé par les
Erga, et cela pas seulement de « maniére littéraire », mais vraiment
quant au fond de la pensée morale et religieuse. Pour revenir
aux Fglogues, i’ai constaté avec beaucoup de plaisir que vous avez
insisté sur le caractere littéraire de la 717¢ Eglogue plutdt que sur
la religio Romana qu’on a coutume d’y chercher. Cela m’encourage
a maintenir I'idée d’une importante césure entre les Eglogues et
les Géorgigues.



256 DISCUSSION

M. La Penna : Ritengo anch’io che tra le Georgiche e 1’ Eneide
vi sia una maggiore continuita di « Stimmung» e di problemi
religiosi che tra le Bucoliche e le Georgiche, benche nell’ Eneide vi
sia, rispetto all’opera precedente, una cultura pitt complessa. 1l
senso della vita come compito affidato dalla Provvidenza e il
tentativo di giustificare la vita e il male costituiscono sopratutto
la base della continuitad. Mi fa piacere che il Prof. Waszink cerchi
anche lui il Virgilio autentico nella sua inquietudine morale e
religiosa piuttosto che nella sua celebrazione di Roma e di
Augusto.

M. Grimal : Je pense tout de méme que le théme de ’Age d’or
dans la 717¢ Eglogne a une importance beaucoup plus considérable
qu’a intérieur du poeme d’Hésiode, et cela a cause de tout ce
que M. Carcopino a souligné comme le caractere astral, le retour
de la Grande Année, etc. L’¢lément purement hésiodique de
IPAge d’or dans la /17¢ Eglogne n’est qu’un élément dans une
composition beaucoup plus vaste. Et c’est peut-étre la-dessus que
j’insisterais: les éléments orphiques, si vous voulez (bien que le
terme soit extrémement délicat a employer), ou pythagoriciens,
si 'on veut employer la terminologie de M. Carcopino. Le pro-
bléeme semble étre du méme ordre que celui que nous traitions
hier 2 propos de Platon: 'utilisation faite par Platon du theme
hésiodique de ’Age d’or se place dans un concept philosophique,
dans une évolution de pensée infiniment plus complexe que chez
Hésiode. Aussi, la encore, je me demande — et, ce faisant, je
reviens a ce que disait M. Waszink — si 'utilisation d’Hésiode
dans les Eglognes n’est pas purement littéraire et pas du tout
philosophique. La « philosophie» de Virgile lui vient d’ailleurs,
et non d’Hésiode.

M. La Penna: V¢ nell’ecloga certamente un programma ed
una sintesi: Esiodo ¢ indicato come tesoro da cui attingere
soggetti degni di essere trattati; nella cornice esiodea sono fuse
e sintetizzate le nuove tendenze poetiche e filosofiche.

M. Grimal: Ce qui me frappe, c’est la fagon différente dont
Virgile a utilisé Hésiode dans la /17¢ Eglogue et dans les Géor-



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 2§57

giques. Bn effet, dans la 717€ Eglogue, I’ Age d’or se fera sans travail;
or cela est absolument contraire a tout 'esprit des Géorgigues.
Est-ce qu’il n’y a pas eu, dans Pesprit de Virgile, une véritable
révolution par rapport a Hésiode?

M. La Penna: Oui, mais de cela aussi j’ai traité. J’ai dit que
cette ambiance sotériologique de la /17¢ Eglogue se retrouve bien
pat la suite, mais trés affaiblie.

M. Grimal: Entre Octave et Antoine, il y a eu tout le mouve-
ment politique, toute la révolution tendant a éloigner progres-
sivement Antoine, qui cherchait, lui, précisément, le retour du
neos Dionysos, tandis qu’Octave restait en Italie et préchait la loi
du travail | Bt 1a il est trés intéressant, je crois, de voir comment
Vitgile s’est trouvé entrainé dans cette espéce de scission qui
s’est produite a 'intérieur de la pensée romaine entre les années
40 et 30 avant J.-C.

M. La Penna : Evidemment. Mais je n’ai pas pu approfondir.
Il ne faut pas opposer d’une fagon trop absolue Antoine et
Octave. Chez Octave aussi, il y avait la recherche d’une atmos-
phere religieuse; il se présentait comme I’Apollon. Seulement
cette attente messianique, si 'on peut s’exprimer ainsi, s’affaiblit
quand méme: on donne a entendre que ce nouvel Age d’or est
déja, en une certaine maniére, réalisé !

M. Solmsen: Auch ich wiirde in den Eklogen, sogar in der
sechsten, die Beziehung zu Hesiod als rein literarisch ansehen
und ich wiirde sogar sagen, dass sie ziemlich schwach ist. Die
Katalog-Motive gehen meiner Meinung nach nicht direkt auf
Hesiod zuriick, sondern auf die épwrtixa malfuete oder auf
andere hellenistische Kataloge. Franz Skutsch hat die Bedeutung
der Katalogform tberschitzt, Jachmann in seinem Hermesauf-
satz (58, 1923, 288 fl.) sie auf das rechte Mass reduziert. Auch
in der vierten Ekloge scheint mir die Nihe zu Hesiod nicht
besonders gross. Ich habe mich noch nicht {iberzeugt, dass die
Beschreibung des goldenen Zeitalters von Hesiod mit der Be-
schreibung der gerechten Stadt irgendwie zusammengebracht ist.
Auch bin ich nicht sicher, dass Vergil in der gerechten Stadt, wie



258 DISCUSSION

Hesiod sie beschreibt, eine Wiederkehr des Goldenen Zeitalters
sieht. Die Anakyklosis diirfte ganz anderen Ursprungs sein,
ebenso der Mythos vom Ende des Saeculums.

M. La Penna: Si sa che sull’eta dell’oro esisteva una topica
diffusissima: Virgilio avra conosciuto altre descrizioni ellenis-
tiche. Ma nei passi da me segnalati o almeno in 39 s. ’eco diretta
di Esiodo ¢ probabile.

Quant a la sixieme Eglogue, je ne doute point qu’il y ait 1a
une influence hellénistique, que j’ai d’ailleurs mise en relief. Mais
le schéma général qui méne du chaos aux histoires de femmes
ne se trouve pas ailleurs. La Virgile remonte a Hésiode. Natu-
rellement il n’a pas voulu donner des extraits d’Hésiode. Il a
voulu simplement indiquer que dans ce grand poeme d’Hésiode,
qui comprenait la Théogonie et le Catalogne, il y avait comme un
« Thesaurus» ol I'on pouvait puiser beaucoup de thémes de
pocémes.

M. Waszink: Nous avons discuté les divers aspects de l'in-
fluence d’Hésiode dans les Eglognes, surtout dans la [77¢; il nous
la faut maintenant rechercher dans les Géorgigues, et peut-étre
aussi dans 1’ Enéide. Permettez-moi une bréve observation: M. La
Penna a parfaitement raison, a mon avis, quand, pour Ge., I,
117-119, il n’accepte pas la formule « théodicée hésiodique et
aratéenne en fonction anti-lucrétienne», et aussi quand il souligne
le fait qu’une justification de la Providence ou bien ne se trouve
pas chez Virgile, ou bien n’y est que trés faible. Si je ne me
trompe, nous avons la une combinaison de motifs d’origines tres
différentes: le Zgmem... removit est sans doute une réminiscence
d’Hésiode qui évoque l'atmosphére du mythe et de I'ancienne
poésie épique; mais le vets 133 (# varias usus meditando extunderet
artes) vient directement de Lucrece, tandis que le labor inprobus,
notion qui domine tout le passage, ainsi que le vers 124 (nec
torpere gravi passus sua regna veterno) me semblent plutdt d’inspi-
ration stoicienne. Certainement, le vers « lucrétien» que je viens
de citer, ou plutét I’idée lucrétienne, n’est pas dominante: les
progres du Jabor sont attribués, mais autrement que chez Lucréce,



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 259

a la volonté de Jupiter. Dans cette perspective, on pourrait, je
crois, tout de méme patler d’une théodicée, mais d’une théodicée
stoicienne plutdt qu’hésiodique, qui aurait emprunté a Lucréce
un détail relatif aux progres du /labor.

M. La Penna : Lei ha ragione nel sostenere che zgnem... removit
di 131 rimanda il lettore al mito di Prometeo; ma per me rimane
strano che il motivo della colpa e della condanna sia ridotto ad
un oscuro sottinteso. In 124 la fine dell’eta dell’oro non avviene
per una colpa di Prometeo o degli uomini, ma perché Giove non
vuole che gli uomini poltriscano. Forse qui si avverte influenza
di una concezione simile a quella illustrata dal Solmsen nel
Politico di Platone: I'abbondanza dell’eta dell’oro realizza un
ideale inferiore, non l'ideale del vero uomo, che presuppone
I’educazione. Tendenze varie agiscono su Virgilio senza che egli
riesca a dominarle ed a fonderle in un pensiero coerente. Le
contraddizioni poi crescono, se ci riferiamo ad altri passi di
Virgilio sull’eta dell’oro, dove essa ¢ vista come regno della
giustizia.

M. Solmsen: 1 agree with this last point—indeed in this pas-
sage of the Georgics and in the section of the Politikos we find
the two most remarkable criticisms of the Golden Age. The idea
that Jupiter had the intention of educating man and of making
things difficult so that there should be a challenge (to use the
modern word) and a need for mankind to develop its abilities,
is, in my opinion, a very important one and Mr. La Penna should
not minimize it; although he is certainly right in saying that it
does not solve every problem for Virgil, and that there are quite
other attitudes to be found in him. But it remains a very important
conception. It somehow looks Stoic, and it has the element of
« pronoia». I dare say there are only two other thoughts about
Zeus’ ordinance ot his law for mankind, which I could compare
in the whole of ancient thought: the one is Hesiod’s idea that
Zeus has given to mankind Jdixy as its specific characteristic,
whereas among the animals there is the law of the stronger; the
other is Aeschylus’ wafer pdbog (Ag. 177). Hesiod preaches the



260 DISCUSSION

necessity of work, but it is never suggested that Zeus established it
as a law for mankind; what he established for mankind is Sixy. Now
Virgil has the Hesiodic €pyov-motif but he embeds it in a scheme
of the divine plan, of the divine « pronoian.

M. Waszgink: 1 fully agree with Mr. Solmsen’s observations
and, for that reason, I would not say that, in contrast to Hesiod,
Virgil does not have a theodicy but rather that he substituted
the idea of an education of mankind by Jupiter for Hesiod’s idea
of a punishment of mankind by Zeus.

M. von Fritg: Ich bin mit den Herren Solmsen und Waszink
ganz einig, mochte bloss noch einen kleinen Punkt zur Bekrif-
tigung hinzufiigen. Die Abweichung von Hesiod, und zwar die
ganz bewusste Abweichung, scheint mir vor allem darin offenbar
zum Ausdruck zu kommen, dass Vergil vom Feuerraub des
Prometheus gerade nichts sagt, sondern ihn durch die Worte
ut silicis venis abstrusum excuderet ignem (V. 135) ersetzt; das heisst
also, der Mensch soll gerade das tun, was Prometheus getan hat
und wofiir er bestraft worden ist, und darin zeigt sich ja vollig
die entgegengesetzte Theodizee.

M. Grimal: Je voudrais dire que I'allusion a Hésiode et au
mythe de Prométhée, du fait que Jupiter enléve le feu, est cer-
taine, mais que Virgile donne a ce mythe, auquel il fait allusion,
une autre signification. Chez lui, le dieu dissimule le feu non pas
dans le ciel, mais dans les veines des cailloux, pour faire en sorte
que I’homme ait la possibilité et le devoir d’aller le chetrcher, et
développe ainsi les arts. Cette idée d’un Jupiter qui exerce la
patience et la sagacité des hommes est probablement stoicienne.
Aussi me semble-t-il que nous avons ici une glose, une interpré-
tation stoicisante du mythe d’Hésiode. Et cela me semble tout
a fait dans la ligne non seulement du stoicisme, mais en général
de la pensée philosophique ancienne. De la méme fagon, nous
avons déja vu Virgile se servir du mythe pour le charger d’une
pensée philosophique et d’une pensée humanitaire qui n’est pas
chez Hésiode. C’est pour cela que je crois que cette observation
est trés importante pour établir cette filiation de I'un a lautre.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 2061

M. von Fritg: Ich mochte noch einen kleinen Zusatz dazu
machen. Es scheint mir, dass hier nicht nur eine Beziehung zu
Hesiod vorliegt, die ja ganz offenkundig ist, und eine Abweichung
von Hesiod im Sinn einer neuen Theodizee, sondern auch eine
gewisse Beziehung zu Lukrez, denn Lukrez schildert ja, in wel-
chem Zustand die Menschen zuerst gewesen sind, und wie sie
dann dadurch gezwungen worden sind, durch ihre Erfindungs-
kraft sich allmihlich ein besseres Leben zu schaffen. Das ist auch
sehr interessant. Was bei Lucrez gegeniiber Vergil fehlt, ist
natiitlich Zeus. Bei ihm kommt daher alles durch Zufall zustande.
Bei Vergil dagegen erscheint an dieser Stelle der pater divom, det
Juppiter heisst, aber eigentlich Zeus ist, und der die Bedingungen,
welche bei Lucrez das Ergebnis des Zufalls sind, absichtlich
schafft, damit die Menschen durch Arbeit und Anstrenguﬁg sich
vervollkommen sollen.

M. Grimal: La description du phénomene est lucrétienne,
mais Pintention, par lintervention de la Providentia, devient stoi-
cienne. Il y a transposition.

M. La Penna: Je voudrais dire qu’il n’y a de véritable conci-
liation ni dans la pensée, ni dans la S#mmung de Virgile. Ces
¢léments ne sont pas fondus chez lui.

M. Grimal: Je ne serai pas aussi catégorique. Je crois que
Pintention stoicienne, I’idée de la virtus et du travail est le principe
unificateur de tous ces éléments littéraires et philosophiques que
Virgile prend partout, chez Hésiode comme chez Lucrece.

M. La Penna: Oui, mais 'effort de la civilisation ne peut
s’expliquer que si une faute humaine a provoqué la fin de ’'Age
d’or. Il est bizarre que, dans tant de vers, Virgile ne dise rien
sur cette question, ni de la responsabilité et de la corruption
humaines.

M. Grimal: Mais je pense que c’est une idée qui n’est pas
virgilienne, ni méme romaine, que la nécessité du travail soit le
résultat d’une malédiction. Je crois au contraire que loriginalité
de Virgile et de Rome est de dire que la nécessité du travail est
une fin en soi, un téloc.



262 DISCUSSION

M. La Penna: En ce cas, vous arrivez 4 la méme conclusion
que moi, 4 savoir qu'un élément fondamental de la morale épi-
curienne est perdu! Je voulais aussi dire que, si cette théodicée
est assez cohérente chez Hésiode, elle ne 'est pas chez Virgile.

M. Gigon: J’estime cependant que, dans la lighe de M. La
Penna, on peut encore voir comment I’idée a laquelle nous avons
a faire s’est développée a partir d’Hésiode. J’ai lu les scholies
de ce passage. On y constate que le {ftnpa existe déja; une faute
originelle, qui n’est pas a strictement parler celle des hommes,
mais celle de Prométhée, peut avoir d’incalculables conséquences
pour toutes les générations a venir, en imposant aux hommes
Pobligation de travailler. Malgré ’état lamentable des scholies,
on voit déja se dessiner 'idée qu’a ’origine, ce n’est pas seulement
la faute de Prométhée qui a provoqué cela, mais le dessein de
Zeus qui, par cette difficulté (xpbdavreg yap Eyovoty), veut faire
surgir la yewpyte et la voautidie dans les véyver de ’homme
aux prises avec la nécessité. Je pense donc qu’il y a la une part
d’ancienne exégese philosophique, si vous voulez, d’Hésiode, et
ensuite une pensée, assez répandue (elle apparait ici dans les
Géorgiques, et nous la retrouvons plus tard et ailleurs), alors que
le theme de la faute de Prométhée et la perspective d’'un Age d’or
absolument parfait sont absents. J’admets volontiers qu’il y a
contradiction dans d’autres passages ou, en effet, pour Virgile,
I’Age d’or a une qualité morale que ne peuvent compenser la
téyvar et Pépydleslor. Mais cette contradiction s’explique.

M. La Penna: 1l faudrait en eflet voir comment Hésiode a été
interprété par les scholies. Je dois ajouter qu’une incohérence
entre le mythe de ’Age d’or et la doctrine du progres n’est pas
particuliere aux Stoiciens: on la retrouve dans beaucoup de
traditions de la pensée antique. Sous ce rapport, I’épicurisme
était plus cohérent.

M. Gigon: En effet, par exemple, I'idée que 'imperfection de
I’homme est voulue par Dieu afin de l'inciter a développer ses
TEY VoL Se trouve, avec certains éléments virgiliens, chez Lactance,
De opificio Dei, dont une grande partie traite des nombreuses



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 2.65

imperfections de ’homme, comparé aux animaux, et affitme que
ces imperfections physiques 'obligent a4 exercer son zngeninm, a
créer les artes, etc.

M. von Fritz: It seems to me that Virgil’s theodicy is well
expressed in vs. 121 ff.:

wo Pater ipse colendi

haut facilem esse viam voluit, primusque per artem

movit agros curis acuens mortalia corda

nec torpere gravi passus sua regna veterno.
There it is said in the clearest words that Jupiter did not wish
mankind to get rest but that he forced them to work; and when
he gives a very short description of the Golden Age, it is obvious
that not the Golden Age is the ideal, but the other thing.

M. Wasgink: Ces vers rendent évidente la différence avec
Lucrece, chez qui ce sont les carae elles-mémes qui acuunt mortalia
corda, tandis que pour Virgile, C’est Dieu qui curis acuit mortalia corda.

Je voudrais ajouter une bréve observation en marge de 'affir-
mation de M. La Penna: « Il progresso in Virgilio si giustifica
ancora meno che in Lucrezio, il quale, pur non credendo all’eta
dell’oro, constata Iinfelicita umana dopo i secoli di progresso».
Je dirais plutot que le progres trouve chez 'un et l'autre sa jus-
tification, mais de maniere fort différente. Virgile, comme nous
venons de le constater, emprunte sa théorie du progrées a Lucrece,
mais il la situe dans une théodicée, tandis que Lucrece la justifie
par sa nécessité inévitable. Il n’est donc pas juste de dire, comme
on le fait souvent, que Lucréce condamne le progres a cause des
conséquences néfastes du progres technique et du luxe: il accepte
le progrés comme une nécessité naturelle et ne condamne que
ceux qui I’emploient mal — mais ceux-la pourront étre guéris
par la doctrine d’Epicure.

M. La Penna: Non dico che ci sia in Lucrezio, a proposito
del progresso, una vera contraddizione di dottrina, ma c’¢ un
contrasto tra la teoria del progresso e la sfiducia nelle sorti
dell’'umanita, causata sopratutto dagli sconvolgimenti politici
del tempo.



264 DISCUSSION

M. von Fritz : Ich mochte in diesem Zusammenhang auf den
bekannten Aufsatz von Reinhardt tiber Kulturentstehungstheo-
rien (im Hermes, 1912) hinweisen, der zuerst einen grossen Fin-
druck gemacht hat und dann wohl zu heftig angegriffen worden
ist. Was bei Lukrez zunichst im Vordergrund steht, das ist, dass
die Menschen durch die Not, die ypela, dazu getrieben werden,
ihre Lage zu verbessern; nun spielt aber diese ypeia in einigen
der Traktate, die Reinhardt ans Licht gezogen hat, eine grosse
Rolle. Hier scheint mir nun etwas interessant zu sein, worauf,
wie ich glaube, nicht geniigend aufmerksam gemacht worden
ist, und das mit dieser Entwicklung, die wir bei Epikur und
Lukrez vorfinden, sehr stark zusammenhingt, und zwar das
Fragment B 256 von Demokrit: Afxn uév éotiv Epdetv T YN
ebvTa, adixin Ot Wi €pdewv T YY) Ebvra, aAAG TtapatpEmeshat.
Hier witd ja, im Gegensatz zu den sonstigen Auffassungen der
Moral, die sich so schén mit dem Satz aus Busch illustrieren ldsst,
« Das Gute, dieser Satz steht fest, ist stets das Bose, das man
lisst», eine vollig andere und positive Moral gepredigt: die Ge-
rechtigkeit besteht darin, dasjenige zu tun, was notwendig ist, und
die Ungerechtigkeit ist, Nichts davon zu tun. Ich glaube, man
muss das zu der ganzen Schilderung der Entstehung eines besseren
menschlichen Zustandes durch die ypeia in Beziehung setzen.
Wenn die ypeto aus eigentlicher Lebensnot wegfillt, dann muss
sozusagen die Moral an ihre Stelle treten: wenn man sieht was
notwendig ist, muss man es auch tun. Wenn man Lukrez sich
dariiber beklagt, dass die Menschen jetzt dem Luxus verfallen
sind, so steht meines Erachtens die demokriteische Auffassung
(@duxin 8¢ pmn Epdewv Ta ypv €bvra) dahinter.

M. La Penna: Democrito ha avuto senza dubbio un’influenza
notevole nella teoria delle origini della civilta, anche al di fuori
dell’epicureismo. Le contraddizioni nascono in gran parte pro-
prio dal tentativo di assorbire impostazioni democritee ed epi-
curee in una concezione dominata dalla Provvidenza.

M. Grimal: 1l y a un petit probléme — une question — que
je voudrais soulever a propos de ce qu’a dit M. La Penna sur



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 265

Pattitude d’Hésiode et celle de Virgile en face de la terre et de la
culture des champs. Je suis frappé par le fait qu’Hésiode, qui
chante la culture de la terre dans ses Erga, déteste son pays. Il
dit qu’Ascra est un petit canton sec et désagréable. Et Virgile,
au contraire, dit que I'Italie est la plus belle de toutes les terres.
Il y a 12 une espéce de contradiction profonde entre Hésiode et
Virgile. Pour Hésiode, on cultivera la terre, mais c’est une terre
maudite, et on trouvera le bonheur — ou, tout au moins, les
apparences du bonheur — sur un territoire qui n’a aucun charme.
Pour Virgile au contraire, le paysan italien est dans une position
bien meilleure que tous les autres paysans du monde, puisqu’il
a la terre la plus agréable que 'on puisse réver, la plus fertile,
celle ou il n’y a pas de serpents, etc. Vous vous rappelez les Jaudes
lialiae. N’illustrent-elles pas l'opposition entre le pessimisme
profond d’Hésiode et l'optimisme de Virgile. Et, en passant
d’Hésiode aux Géorgigues, il ne faut pas oublier ce changement
profond de S#mmung, de tonalité. Je me demande donc encore
une fois si Virgile ne s’est pas livré 2 une espeéce de distorsion
consciente de son modele, et §’il n’y a pas en lui infiniment plus
de vérité humaine, de richesse, qu’il n’y en a dans Hésiode ou
on a 'impression que 'amour de la terre vient, en quelque sorte,
malgré le poete. Le poete déteste son pays, mais, malgré lui, il
s’intéresse aux travaux des champs, et cette espeéce de mauvaise
conscience, de malédiction qu’Hésiode porte en lui fait place,
chez Virgile, a une espéce d’épanouissement, a une espéce de
bonheur qui, chez Hésiode, est toujours latent. Croyez-vous,
M. La Penna, que cela soit vrai ?

M. La Penna: 11 contrasto da Lei segnalato tra Virgilio ed
Esiodo & del tutto giusto. Si aggiunga che Esiodo conosce diretta-
mente la dura lotta con la terra, Virgilio molto meno: egli viene
da una famiglia di proprietari molto agiati: fra tanti paradossi
del Perret questa ipotesi ¢ giusta. Ma bisogna aggiungere che c’¢
un contrasto in Virgilio stesso, tra il sentimento del lavoro come
duro sforzo e il sentimento idilliaco della vita di campagna. Nelle
lodi dell’Ttalia bisogna anche tener conto del movente politico,

18



266 DISCUSSION

in qualche punto anche troppo evidente. A parte tutto questo,
c’¢ in Virgilio un contatto vitale e gioioso con la natura e la vita
di campagna, quello che ho chiamato vitalismo, quasi assente in
Esiodo. Indubbia la maggior ricchezza umana di Virgilio.

M. Grimal: Je suis frappé par le fait que Virgile, quand il
parle d’Hésiode, dit qu’il veut chanter les travaux du vieillard
d’Ascra per oppida, dans les petites villes de I'Italie ! Cela aussi
est important. Virgile essaie de donner la dignité poétique 2 la
population de ces villes. Pour ce faire, il recourt a Hésiode qui
est son garant. Exactement comme Homere sera son garant pour
I'instauration du régime monarchique. Seulement, il part d’Hé-
siode et le dépasse infiniment. Exactement comme il part
d’Homere qui est pour lui simplement un point de départ et non
pas un modele.

M. Solmsen : Die Bemerkung von Prof. Grimal iiber das ver-
schiedene Verhiltnis zur #erra hat auf mich einen erheblichen
Eindruck gemacht und ich glaube, etwas Achnliches vielleicht
lisst sich bemerken im Verhiltnis zur Natur. Bei Vergil hat doch
die Natur ihr eigenes, sehr starkes, reiches und géttliches Leben,
wovon bei Hesiod sehr wenig zu merken ist. Gewiss gibt es die
berithmte Schilderung des Winters, aber da ist alles auf den
Menschen bezogen, und der Sommer mit seiner Hitze ist auch
auf den Menschen bezogen: es ist hauptsichlich eine Beschrei-
bung, wie der Mensch in der Sommerhitze leidet. Gerade das
sind grosse Unterschiede, die natiirlich geschichtliche Griinde
haben und ihren wesentlichsten Grund in Vergils eigenem spon-
tanen, sehr viel lebhafterem Gefiihl und lebhafteren Sympathie
fiir die Natur; da ist sympatheia und symphonia in der Natur. Sehr
deutlich ist auch in den Georgica die Vorstellung von einer td&:c,
die die ganze Natur durchwaltet. Das hat viel zu tun mit der
Ordnung des Jahres und der Jahreszeiten. Von dieser tafig
weiss auch Hesiod etwas; nur was bei Hesiod ganz embryonal
ist, ist bei Vergil voller und klarer entwickelt. In diesem Zusam-
menhang ist der berithmte Passus des Aratos (V. 5-18) sehr
wichtig: da findet man schon etwas von der Ordnung der Jahres-



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 267

zeiten usw., und auch von der Ordnung der Gestirne, die so
wichtig sind fiir die Menschen.

M. Kirk: 1 was just going to add that Virgil’s optimism partly
derives from the fact that he is influenced by the purely literary
motive, derived from Hellenistic poetry, of the happy peasant.
In other words, there intervened between Hesiod and Virgil the
townsman’s optimistic view of the country.

M. Gigon: Nous touchons la un point ou la différence entre
Hésiode et Virgile devient trés profonde. Chez Hésiode, me
semble-t-il, nous avons en quelque sorte deux plans: le plan
général de I’gpyalechut qui doit aboutir a2 un ABog ou a une
richesse réelle, a laquelle on aspire trés directement, sans arriere-
pensée, et, d’autre part, ce pessimisme autobiographique — si
je puis user de cette expression trés concise — qui est une chose
fort curieuse. Cela commence déja avec ce que lui disent les
Muses; puis il y a les vers sur son pére et sur Ascra. Cela n’est
pas sans rapports, me semble-t-il, avec certains passages d’Archi-
loque et avec d’autres manifestations de la poésie archaique ou
se marque la volonté de peindre avec cruauté sa propre situation.
Or, on ne trouve ni 'un ni "autre chez Virgile. D’une part, pout
Virgile, il n’est plus possible de justifier de la sorte ’'6ABog du
paysan; d’autre part, un Romain saurait difficilement envisager ce
genre de pessimisme concernant sa propre personne. Il y a vrai-
ment incompatibilité entre I’dge archaique et une civilisation
riche, spiritualisée, raffinée et romantique.

M. La Penna: Certamente cid che voi chiamate senso roman-
tico della campagna o ottimismo idilliaco presuppone secoli di
letteratura ellenistica, che stride con Esiodo. Ma questo ottimismo
non ¢ che un lato di Virgilio: dall’altro vi ¢ il pessimismo cosmico
lucreziano, che domina sopratutto nella digressione sulla peste
degli animali: senza questo pessimismo il ritratto di Virgilio ¢
gravemente mutilato.

M. Verdenius : Au sujet de ce contraste si marqué que M. Gri-
mal a signalé entre Hésiode et Virgile, il convient, ce me semble,
de ne pas oublier deux faits: d’abord qu’Hésiode ne parle pas de la



268 DISCUSSION

Grece, ni de la Béotie, mais seulement du village d’Ascra, et
ensuite, qu’il ne parle pas du sol, mais seulement du climat.

M. Grimal: Evidemment. Mais les travaux des champs sont
tout de méme dominés par le climat, par les conditions générales
et il est certain qu’Hésiode n’aime pas, ou fait semblant de ne pas
aimer Ascra.

M. Verdenius : Sans doute, mais c’est en raison du climat qu’il
ne ’aime pas. Et je me demande si 'on en peut déduire un pes-
simisme qui se rapporte au travail des champs et au sol.

M. Kirk: Though the geographical identification of Ascra
presents certain difficulties, we know roughly where it was, and
in fact it does not appear likely to have been in ancient times a
particularly ghastly place. There seems to be an element of exa-
ggeration in Hesiod’s description of it, and I would say that the
exaggeration is a literary exaggeration of some kind.

M. Grimal : Hesiod may also remember the country of Asia
where his father was before coming to Greece, and he may
regret, in a way, those richer countries.

M. Kirk: This, 1 think, is certainly a motive which increases
the exaggeration.

M. La Penna: Analyser les causes du pessimisme d’Hésiode
ne manque pas d’intérét. L’important, toutefois, c’est de cons-
tater que ce pessimisme existe, et que le climat moral d’Hésiode
est tres différent de celui de Virgile.

M. Wasgink: 1 think it is time we should now turn to the
Aeneid. In my opinion, it is too often forgotten that there, too,
Hesiod has had a certain influence; for instance, nothing about
this point is said by Heinze in Vergils epische Technik. As 1 have
observed already in this discussion, the /abores of the pius Aeneas
are not to be disconnected from the /labor inprobus and the curis
acuens mortalia corda of the Georgics. At all events, Mr. La Penna
will, I hope, agree with me when I say that in the .4enesd the
influence of this %fog, which we find already in the Georgics, is
at least as important as those notions which are usually put in
the foreground, like « the justification of the imperium», etc.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 269

M. La Penna: 1l y a certainement dans I’ Ewéide une culture
beaucoup plus complexe que dans les Géorgigues. J’admets, certes,
avec vous, qu’entre les deux poémes il n’y a pas une différence
de climat moral bien nette. Je me garde toutefois d’en conclure
qu’Hésiode lui-méme a directement influencé I Enéide; je préfere
dire que, pour I'Enéide, tout se déduit de la conception selon
laquelle ’'homme accomplit une tiche assignée par la divinité,
conception trés proche de la doctrine hésiodique du travail. Au
demeurant, je suis tout a fait d’accord avec vous: il faut cesser
de mettre exclusivement ’accent sur I’aspect politique de I’ Enéide.
C’est en effet négliger le coté le plus profondément humain et
religieux de Virgile.

M. Verdenius : Revenons aux Géorgiques. Vous avez cité Op.,643,
N7’ OAlymv aively peyddy 8 évi pdptiae BEshan et Iallusion a ce
passage dans Ge., [, 412-413: Laundato ingentia rura, exiguum
colito. Or, il ne me semble pas nécessaire, ni méme heureux, de
patler d’une allusion polémique. Ne s’agit-il pas d’occupations
tout 2 fait diflérentes: la navigation et Pagriculture ?

M. La Penna: La polemica ¢ molto velata. In ogni modo esiste
una grande distanza tra lo spirito di Esiodo, pet cui il guadagno
non ¢ un male, che, anzi, esorta pitt di una volta al guadagno, e
quello di Virgilio, che sul lucro non insiste. Il riferimento ad
Esiodo mi pare certo.

M. Verdenius: Ce passage souleve aussi un petit probleme
linguistique: Quelle est la signification de alivelv chez Hésiode
et de Jaudare chez Virgile ? Sinclair, dans son commentaire, cite
un fragment de Sophocle dans lequel on trouve le verbe emouvetv
dans le sens de « refuser» (Fr. 28 & pév Sixon’ émouvel, Tob d¢
xepdatvely €yov). Il me semble intéressant de déterminer si Jaudare
peut aussi avoir ce sens de « refuser», ou si Virgile a simplement
traduit machinalement le verbe grec.

M. La Penna: Questo uso di /laudare ¢ rarissimo, e la singo-
larita di Jawdo con quella sfumatura ironica dell’ aivelv mi con-
ferma nella certezza che qui si trova un referimento ad Esiodo.

M. Wasgink: Is there also irony in the verse of Sophocles ?



270 DISCUSSION

M. Verdenius: This is very difficult to say, because it is a
fragment.

M. Solmsen: In that passage of Sophocles, if I have taken it
in correctly, we have just a case of hypocrisy. Wilamowitz
repeatedly made the point, that in Greek, but especially in Attic,
one does say aivéd (and émawvéd) if one means: « danke, neiny,
« sehr schon, ich will es nicht haben». So this use is well esta-
blished in Attic; but may we assume that the verb was already
used by Hesiod in the same sense ? His use of aivelv here seems
more spontaneous, not due to a « fagon de parler» but to his
own peculiar sense of humour (cf. Wilamowitz in his commen-
taries on Eur. Heracles 275 and on Op., 643).

M. Waszink : Should we not rather say that the use of aivd
described by Wilamowitz has arisen from such contrasts between
aivelv and another verb as we find in both Hesiod and Sophocles?
Then we need not quote this later Attic usage to explain Hesiod:
the contrast which he has in Op., 643 provides a sufficient
explanation. In the case of Virgil, I would propose the same
explanation.

M. Verdenius: 1 think this is cotrect, because /audare usually
does not have this meaning.

M. La Penna: Ma questo conferma la derivazione del verso
di Virgilio dal verso di Esiodo.

M. Verdenius: Certainly.



	Esiodo nella cultura e nella poesia di Virgilio

