
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 7 (1962)

Artikel: Esiodo nella cultura e nella poesia di Virgilio

Autor: La Penna, Antonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V
ANTONIO LA PENNA

Esiodo nella cultura e nella poesia di Virgilio





ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA
DI VIRGILIO

E' opportuno, in limine primo, richiamare alcune conside-
razioni che proprio in questa sede svolse, nell'agosto del 53,
il Klingner1: dopo duemila anni che si disserta de jurtis
Vergilii non c'e grande speranza di accrescere l'elenco dei
loci similes (si aggiunga che Virgilio e stato, fino all'inizio
del nostro secolo, uno degli autori piü e meglio commentati
e che, per qnanto riguarda i rapporti con Esiodo, posse-
diamo una raccolta quasi esauriente dei loci similes nello
apparato dell'editio maior dello Rzach); ma, se dalla catalo-

gazione del materiale passiamo ad esaminare il come Virgilio
abbia interpretato e ricreato i suoi autori prediletti, il campo
della ricerca puo presentarsi ancora interessante.

Non solo le considerazioni del Klingner e utile richiamare,

ma un po' tutti gli interessanti Entretiens di quello
anno: giacche da essi e evidente quanto lontani siamo
ormai da quella impostazione meccanicistica che alia Quellen-

jorschung troppo spesso fu data fino agli inizi di questo
secolo: ficcando l'occhio nella Werkstatt del poeta, lo si

riduceva ad un artigiano piü o meno abile, ad un ricucitore
di pezze di vario colore: dove portasse un simile procedi-
mento, si puö vedere, per esempio, in certe analisi spietate
che un filologo pur acutissimo e di grande statura quale
lo Jacoby condusse su qualche elegia di Properzio nei suoi

rapporti con Tibullo. Sed haec prius juere: il Klingner mos-
trava giustamente come anche la metafora dell'« influsso »

fosse inadeguata; oggi credo che dobbiamo guardarci anche
da un altro pericolo, che si e affacciato specialmente da noi
in Italia, in certa critica di ispirazione idealistica e che

pur si dice storicistica, dal pericolo, cioe, di considerare
la cultura del poeta come semplice Stopp, come materia
inerte a cui il poeta ha dato vita, come presupposto indiffe-

1 Fondation Hardt, Entretiens sur l'antiquite classique, II, 131 ss.



2l6 A. LA PENNA

rente che, in fondo, e superfluo indagare per capire e valu-
tare il poeta. Non c'e dubbio che ciö sia vero in certi casi:

sari stato vero, per esempio, e non sempre, per i rapporti
tra le Georgiche e i trattati di agricoltura; ma in altri casi

il Bildungserlebnis e gia esso vita, da cui fiorisce faticosamente
la poesia; la lettura infonde una vita che il poeta arricchisce
e continua, e costituisce cosl uno stimolo indispensabile:
ognuno sente che, se per lo piü Catone o Varrone o anche
Arato (ma vedremo che qualche riserva e necessaria) sono
stati per Virgilio materiale grezzo, ben diversamente stanno
le cose con Omero o Esiodo o Apollonio Rodio o Catullo;
il culto del genio dall'intuizione folgorante e inevitabile,
ma serve poco a capire l'arte: oggi noi sentiamo nel genio
non il creatore ex nihilo, ma l'interprete di grandi forze
storiche (e direi che vi e nell'interpretazione una inevitabile
umilta) che egli ravviva, arricchisce e piega per nuove vie.

i. L'accostamento di Virgilio ad Esiodo non ha, nella
vita letteraria latina del tempo, niente di rivoluzionario o
di sorprendente; ispirarsi ad Esiodo non e, di per se,

neppure indizio di «classicismo». Del resto fino a qual
punto la semplice scelta degli auctores fosse segno di orien-
tamento classicistico e questione da rivedere. Delimitavano
i poeti augustei nella letteratura greca delle epoche in modo
tale che mantenersi fedeli ad esse significasse adesione ai

poetae novi o indirizzo classicista? Se qualche cosa del genere
vi fu certamente nell'epoca ciceroniana nelle battaglie delle
scuole di retorica, difficilmente si puo dire lo stesso per i
poeti, e specialmente per quelli augustei: Catullo si ispira
a Omero, a Saffo, ad Archiloco come a Callimaco; Virgilio
si ispira ad Omero come ad Apollonio Rodio; per Orazio
sappiamo ormai, dopo le ricerche di Richard Reitzenstein
e del Pasquali, che egli si ispira a letteratura ellenistica quanto
e forse piü che ad Archiloco o Alceo o Pindaro (e non e

stata messa abbastanza in rilievo l'importanza che ha, per



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 21 7

intendere il suo gusto e la sua poetica, un riecheggiamento,
e forse voluta citazione, di Mosco, proprio nella chiusa
dell'ode dove ricusa l'emulazione di Pindaro); Properzio
celebra tra i suoi ispirrteri Callimaco e Filita, ma anche
Mimnermo: dunque per i poeti neoterismo e classicismo

significano molto piü gusto e stile che scelta di auctores.

Per Virgilio, poi, la questione e piü semplice (e, per altro
verso, piü complessa), perche egli mai ha voluto staccarsi
dal neoterismo con taglio netto, mai si e rivoltato, come
Orazio, contro le scimmie di Catullo e di Calvo (e anzi
deve aver nutrito per Catullo un culto del tutto estraneo
al gusto di Orazio, in questo caso del tutto iniquo), perche,
insomma, se di « classicismo » si puö parlare per Virgilio,
esso cresce molto lentamente.

E' superfluo ricordare quanto caro fosse Esiodo,
considerate quale un tesoro di miti, ai poeti alessandrini e, di

conseguenza, ai poetae novi e come egli alimentasse in loro,
nel rinnovato amore per l'erudizione peregrina, il gusto
sciagurato per i Kataloggedichte (secondo l'espressione coniata
da Franz Skutsch ed ormai divenuta usuale). Dei legami
di Virgilio con questa lunga tradizione abbiamo un docu-
mento letterario ben noto, oggetto di discussioni infinite,
l'ecloga sesta. Non starb, naturalmente, a fare la rassegna,
che sarebbe ben lunga, delle interpretazioni proposte per
ritrovare in quest'ecloga il filo che conduca dal caos origina-
rio ai miti di passione e di tragedia di Pasifae, di Atalanta,
di Scilla, di Filomela1: chi ha voluto vedere nel « catalogo »

una rassegna di opere di Gallo, chi una rassegna di opere
di Euforione, chi una rassegna di temi neoterici, giä svolti
0 solo proposti a Gallo, chi una rapida antologia di letture

1 La rassegna si poträ seguire nello Schanz-Hoisus, nella RE VIII A,
col. 1219 ss. (ampio articolo del Büchner), nell'articolo dello Jach-
mann in Hermes, 58 (1923), 288 ss., e inline in J. B. Evenhuis, De Ver-
gilii ecloga sexta commentatio, Diss. Groningen 1955, dissertazione molto
mediocre che svolge una lunga polemica, ormai inopportuna ed inutile,
con lo Skutsch.

15



A. LA PENNA

virgiliane. Nel caos di tante interpretazioni i confronti
piü sicuri restano quelli con Esiodo, nel quale il vecchio
Ribbeckl, a mio parere giustamente, trovava la chiave per
capire l'ecloga: il caos era dopo il proemio della Teogonia\

di Deucalione e Pirra si parlava nel Catalogo delle dorne

(Fr. 3 Rzach3); i Saturnia regna erano negli Erga (109 ss.);
Prometeo ricorreva sia nella Teogonia (510 ss.) sia negli
Erga (47 ss.) sia nel Catalogo, dove Deucalione era dato come
figlio di Prometeo e di Pronoe (Fr. 3 Rzach 3); un accenno
ad IIa poteva trovarsi nella narrazione della leggenda degli
Argonauti (Er. 50 ss. Rzach3); oggi sappiamo che anche

il mito dell'amore mostruoso di Pasifae era svolto nel
Catalogo (Fr. 45 dell'ed. Traversa, Napoli, 1951 Fr. L
Merkelbach in Archiv j. Papyrusjorschung 16 (1956), 63 s.); nel
Catalogo si narrava pure della follia delle Pretidi che non
vollero accogliere il culto di Dioniso (Fr. 27 Rzach 3), di
Atalanta e dei pomi d'oro (Fr. 20 ss. Rzach 3 ed ora Fr. 14-

15 Traversa Fr. Q—R Merk., p. 72 ss.); forse si trovavano
Ii anche le sorelle di Fetonte (Fr. 199 Rzach 3 Test. 79
Traversa). Ammessa l'origine esiodea di questi miti, si

spiega bene ciö che appare strano alio Jachmann: egli non
arriva a dire, per fortuna, che il richiamo di Gallo sia un'in-
terpolazione, ma lo sente come un'intrusione inspiegabile,
come un Fremdkörper2. Lungi dall'essere un'intrusione, il
richiamo di Gallo e essenziale: in Gallo, a cui Lino offre
da parte delle Muse la zampogna giä donata un giorno ad

Esiodo, Virgilio esalta Valter Hesiodus, colui che oggi ri-
prende o porta a nuova gloria la grande tradizione di una
certa poesia mitologica. E' probabile che il richiamo ad

Esiodo fosse in un'elegia proemiale o all'inizio di un'elegia
di Gallo: tra le tante ipotesi di Franz Skutsch ormai cadute

questa e ancora accettabile: ed e inutile dire che Gallo si

sarä riattaccato ad Esiodo attraverso Euforione, indagatore

1 Römische Dichtung, II2, 28. 2 Art. cit., 299.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 219

sottile di miti, autore persino di un poemetto su Esiodo
(.Fr. 22 Powell). Certo, e difficile seguire lo Skutsch nel

supporre che Gallo si gloriasse di esser salito dalle rive
del Permesso alia cima dell'Elicona1: piü probabilmente
Gallo avrä ritessuto il solito motivo della recusatio e, in una
cornice che era data dal proemio esiodeo della Teogonia,

ma in cui la dottrina talora pedante di poeti alessandrini,
forse di Euforione, aveva introdotto distinzioni sottili,
raffigurava se stesso errante sulle rive del Permesso, simbolo
di poesia umile, e non salito ancora sull'Elicona, riservata
ai poeti grandi: proprio come farä Properzio, in un'elegia
certamente destinata, in un primo momento, a servire da

proemio (II, 10, 25 s. Nondum etiam A.scraeos norunt mea

carmina jontis, Sed modo Permessi flumine lavit A.mor), riecheg-
giando, forse, non Virgilio, ma direttamente Gallo 2;

Virgilio, come nell'ecloga 10 cercherä di consolare in Arcadia
la disperazione dell'amico, cost cerca qui di vincerne la

convenzionale modestia e le esitazioni: l'elegia mitologica
di Gallo, che rielabora gli epilli di Euforione (oggi si puö
ritenere probabile che ne Gallo abbia scritto epilli ne
Euforione elegie), si riattacca ad una tradizione gloriosa che

ha come suo inventor Esiodo ed e, quindi, giä degna di stare
accanto alia poesia elevata: anzi oggi, lascia intendere

Virgilio, la poetica di Gallo e quella viva, mentre la tradizione

del poema epico-storico, alia quale Virgilio si sottrae,
con elegante e un po' ironica recusatio, al principio della

ecloga, e logorata.
Con la consacrazione della poesia esiodea di Gallo si

chiude il canto di Sileno e finiscono, probabilmente, anche

i miti esiodei: una Scilla figlia di Forbante e di Ecate com-
pariva nelle Grandi Eee (Fr. 150 Rzach 3), e sarä stata
probabilmente la Scilla mutata in mostro marino; ma la Scilla

1 Aus Vergils Friih^eit, 37 s. 2 Probabilmente Gallo, non Virgilio
Properzio richiama anche in I 8, 5 ss., notoriamente paralleli a Buc

10, 46 ss.



220 A. LA PENNA

dell'ecloga in cui, com'e ben noto, si confondono quella
mutata in mostro e quella mutata in ciris, non ha a che fare

con Esiodo; ne appariva, probabilmente, in Esiodo, il
mito di Filomela, anche se in un punto delle opere esiodee

0 pseudoesiodee si parlava dell'usignuolo e della rondine
{Fr. 203 Rzach3).

Con questo, perö, non e ancora spiegato come siano
unite la cosmogonia dell'inizio, seguita da accenni alia
storia delle origini dell'umanitä, con il catalogo delle eroine:
si avevano poemi teogonici e cosmogonici, specialmente
orfici, come quello che, in un passo presente alia memoria
di Yirgilio qui nell'ecloga, Apollonio Rodio (I, 496 ss.)

immaginava cantato da Orfeo, ed esistevano raccolte di
elegie e di epilli che potevano considerarsi come cataloghi
di epomxa 7ta67)fj.aTa; ma un poema che vada dal Caos
alle storie d'amore, che segua il filo di questa ecloga e quello
dei racconti con cui Virgilio immagina la ninfa Climene
diletti le altre ninfe, mentre nella favolosa dimora fluviale
tessono la lana milesia (Ge., IV 345 ss. narrabat inanem Vol-
cani Martisque dolos et dulcia jurta A.que Chao densos divom

numerabat amores)1, non sappiamo indicarlo con sicurezza.
Ma e facile supporre che nell'antichitä si credesse di trovare
un poema del genere giä nell'opera di Esiodo. Si sa che la

Teogonia, se non quale la scrisse Esiodo, quale giä certamente
la leggevano al tempo di Virgilio e anche alcuni secoli

prima, finisce con un catalogo di dee che si unirono a

mortali. Nel codice F (Parisinus Graecus 2833) alia fine
di questo catalogo troviamo appiccicati due versi di una
nuova invocazione alle Muse, con cui si annunzia un nuovo
catalogo, quello delle donne: il codice e del sec. XV e in E
(Laur. conv. suppr. 158 del sec. XIV), suo parente stretto,
1 due versi sono scritti da una mano piu recente: pareva
quindi difficile che risalissero all'antichitä e potevano
1 II passo fu molto opportunamente richiamato, per l'interpretazione
dell'ecloga, dallo Jachmann, art. cit., 296.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 221

sembrare frutto di un'interpolazione del tardo Medioevo;
ma oggi quei versi sono venuti alia luce in un papiro 1,

il 2354 di Ossirinco, e sappiamo che essi erano effettiva-
mente l'inizio del Catalogo delle donne, che cos! veniva stretta-
mente legato alia Teogonia 2.

Da Esiodo, dunque, o da quello che si riteneva Esiodo,
Virgilio prendeva un ampio schema generale e, richiamando
alcuni miti da lui svolti, confermava ad una certa tradizione
alessandrino-neoterica la sua nobiltä ascrea; ma dentro
quello schema riversava esperienze culturali e gusti del

tutto nuovi: la cosmogonia civetta con terminologia e

stile di Lucrezio e, se, al contrario di quanto parecchi hanno

sostenuto, non puo dirsi epicurea, e perd una contamina-
zione di Epicuro con Empedocle, un filosofo giä amato e

venerato negli ambienti colti romani e dallo stesso Lucrezio;
nella rassegna dei miti Virgilio tralascia il filo (del resto

tenue) che Ii univa in Esiodo e che passava probabilmente,
a quanto pare dal frammentario proemio ora tomato alia

luce, non da donna a donna, bensl da dio a dio che si fosse

unito con una o piü mortali 3 (con lo stesso criterio seguito
alia line della Teogonia, dove appunto si passano in rassegna
le dee unitesi ad uomini 4; e puo darsi che in divom amores

di Ge., IV, 347 vi sia una traccia del filo del Catalogo): non
degli excerpta Virgilio voleva fornire e neppure le linee
di un sistema, che avrebbero appesantito l'ecloga intollera-
bilmente, ma celebrate in Esiodo un tesoro di miti, da cui
si poteva scegliere, ma che si doveva anche rinnovare ed

1 Fr. A Merk. Cfr. M. Treu, « Das Proömium der hesiodischen
Frauenkataloge» in Rhein. Mus., too (1957), 170 s. 2 Mettendo
all'inizio dello Scudo di Eracle il brano del Catalogo relativo ad Alcmena,
si cercö, io credo, di appiccicare questo poemetto al Catalogo stesso.
3 Max Treu, art. cit., 172. 4 I] Catalogo delle dee unitesi a mortali
nella Teogonia (965-1020), e certamente spurio: tra l'altro e assurdo che
in 963-964 il poeta dica addio alle divinitä per invocare poi le Muse a

parlare di dee (965): dunque il proemio del Catalogo si riattaceava a

963-964, passando dagli immortali alle mortali: l'interpolatore dell'ul-
timo pezzo della Teogonia presuppone il Catalogo.



222 A. LA PENNA

arricchire: nuova e la cosmogonia, nuovi, rispetto ad Esio-
do, i miti di Scilla e di Filomela. Ma nuovo e soprattutto
il criterio della scelta, che e il gusto neoterico degli amori
appassionati, non raramente perversi e mostruosi: non per
niente il mito piü ampiamente svolto e quello di Pasifae,

con allusione probabile alia Io di Calvo (Fr. 9 M.); e accanto
a questo gusto la curiositä erudita: tale curiositä, piü che

vero e proprio dubbio nella scelta tra versioni differenti,
va sentita nella serie di interrogazioni di 78 ss. (ut narra-
verit quas dapes, quae dona, quo cursu, quibus alis):
anche qui maniera alessandrino-neoterica, anche se un tale

procedimento poteva farsi forte di un'autoritä grande come
quella di Omero, che proprio con un'interpretazione del

genere dava inizio al racconto, nientedimeno, dell'IHade:

Tic, rap orpwe 0scov epi&t. i;uvs7]xe ga^scrOca; Cost il vasto schema

esiodeo serviva ad accogliere le esigenze della nuova
filosofia e della nuova poesia.

Se nell'ecloga non era riprodotto veramente un sistema,
si puo dire, perö, che in essa si affacciasse la tentazione di
un sistema. Questa tentazione doveva esserci nella cultura
dell'epoca: e ad essa risponderanno, in fondo, le Meta-
morjosi di Ovidio: senza rinunziare all'eleganza neoterica
ne al gusto per la psicologia complicata e perversa creare
una grande architettura poetica, che andasse dal Caos alle
storie dilettose d'amore, che fosse nello stesso tempo
vasta e leggera, e disegno che gia prima di Ovidio avrä
attratto i letterati romani: e la tentazione doveva venire
innanzi tutto da Esiodo.

Ma di Esiodo, per questa via, andava perduto l'essen-

ziale, cioe il senso religioso della missione poetica: Esiodo
non vuol essere un narratore di favole dilettose, ma un
rivelatore di veritä: tra gli altri lo ha messo in rilievo, e

con vigore, alcuni anni fa, Kurt Latte1; forse Esiodo
reagiva ad una frivolezza narrativa in cui si era infiacchita
1 « Hesiods Dichterweihe» in Antike und Abendland, II (1946), 152 ss.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 223

l'epica della Ionia. Nell'ecloga di Virgilio non domina il
senso della rivelazione religiosa, ma il fascino del canto:
Sileno, col gusto della poetica nuova narra i^suSea e-nigoiaiv
oyioZa, non gli äXyjGsa che le Muse esiodee sanno proclamare.
E tuttavia anche questo fascino del canto e esiodeo: Esiodo
conosce la dignitä della poesia, che mette i cantori accanto
ai ßaanX^s?, ma anche la sua magia consolatrice: «Beato
colui che le Muse amano: dolce a lui scorre dalla bocca
la voce: che, se uno porta una pena nell'animo nuovo al

dolore ed ha il cuore disseccato dal tormento, ma un can-

tore servo delle Muse gli celebri i fatti gloriosi degli uomini
dei tempi passati e gli dei beati che abitano l'Olimpo, subito

egli oblia le sue molestie, non si ricorda piü dei suoi dolori:
presto i doni delle dee lo hanno rivolto altrove»(Th., 96 ss.).

2. Ho cominciato dall'ecloga 6, perche in essa l'Ascreo
e menzionato e perche ivi la sua presenza e importante
per capire l'intera ecloga; ma non e detto che essa sia la

piü antica in cui la presenza di Esiodo si awerta: giacche
e incerto se la sesta preceda la quarta o viceversa. In ogni
modo la distanza fra le due ecloghe dedicate a Pollione
e tutt'al piü di pochi mesi, e non entreremo, quindi, nel
ginepraio della cronologia delle ecloghe. E' noto che Virgilio
nell'ecloga quarta, nel descrivere l'etä dell'oro il cui awento
coincide con quello del puer miracoloso, si serve di alcuni

spunti esiodei: le querce che portano in cima ghiande, a

mezzo del tronco alveari {Op., 232 s.), e questo tratto Virgilio
carica favolosamente colla raffigurazione delle querce

che trasudano miele e affina mediante il contrasto fra le
durae quercus e i roscida mella, che accentua il miracolo (.Buc.,

4, 30); la fine della navigazione e la produzione spontanea
dei frutti da parte della terra (Op., 236 s. e Buc., 4, 38 s.).
Una delle fasi che precederanno la pienezza del nuovo
saeculum, sarä caratterizzata da imprese analoghe alia spedi-
zione degli Argonauti e alia guerra di Troia (Buc., 4, 34 ss.):



224 A. LA PENNA

e press'a poco il modo in cui Esiodo {Op., 161 ss.) caratte-
rizza la quarta etä, quella degli eroi (richiamo della guerra
tebana e della guerra troiana). Pochi totoi, erano tanto
diffusi quanto la descrizione dell'etä dell'oro: descrizioni
del genere Yirgilio trovava negli oracoli sibillini, ma ne
trovava anche in Arato (100 ss.), un poeta senza dubbio
giä presente in quell'ecloga, poiche da lui proviene la Virgo,
cioe la Dike, che caratterizza i Saturnia regna\ ma con due

o tre leggere allusioni Virgilio ha voluto dare alia sua
descrizione un'impronta di nobiltä piü alta e nello stesso

tempo ha evitato quella traccia di razionalismo che e in
Arato, per cui all'etä dell'oro, se e estranea la navigazione,
non e estraneo il lavoro dei campi (no ss.). A questo pro-
posito il confronto di Virgilio, e di Arato, con Esiodo
richiede qualche sottile considerazione. I tratti favolosi a

cui ho accennato, querce che trasudano miele, fine della

navigazione, spontaneitä della terra donatrice di frutti,
ricorrono in Esiodo non proprio nella descrizione dell'etä
dell'oro {Op., 109 ss.), ma nella descrizione di quello stato
di pace e di prosperitä a cui arriva la cittä di coloro « che

agli stranieri e ai cittadini danno sentenze rette e mai violano
la giustizia » {Op., 225 ss.). In questa descrizione Esiodo,
non senza una certa raffinatezza letteraria, riecheggia in 237

xapxov Se (pepei ^eiSopot; apoupa un verso della descrizione
dell'etä dell'oro, 1x7 xap7rov S' scpeps (^slScopo? apoupa: egli
vuol mostrare che la giustizia umana, sotto l'occhio vigile
di Zeus, riporta sulla terra qualche cosa di simile all'etä
dell'oro (e vedremo presto quale valore avrä nelle Georgiche

questa corrispondenza); ma, mentre per l'etä dell'oro e

chiaro che il lavoro della terra non esiste (Esiodo precisa
nel verso successivo a 117 che la terra auTopdr/) produce
frutti in abbondanza), questa precisazione manca nel quadro
della prosperitä dei giusti: probabilmente la terra risponde

generosa al lavoro, ma il lavoro c'e: Virgilio integra con
la prima descrizione, Arato, invece, nel descrivere con



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 225

ispirazione stoica l'eta dell'oro, sembra accostarsi alia
seconda descrizione esiodea. Questa sottigliezza un po' pe-
dante ci porta a sentire una differenza fondamentale tra la

speranza virgiliana e la speranza esiodea: qui nell'ecloga
il ricorso dell'etä dell'oro e una speranza di carattere sote-
riologico, diffusa nell'etä tormentata del tramonto della

repubblica, e un miracolo divino, in Esiodo e frutto del
lavoro umano nella giustizia: il culto del lavoro nella giu-
stizia, che sarä l'apporto fondamentale di Esiodo alle
Georgiche, qui e ancora assente. Ma anche nell'attesa sote-

riologica, che, particolarmente viva nell'etä di Virgilio, non
era un fenomeno effimero e, alimentata dal dolore di masse

oppresse, veniva di lontano e andava lontano, la grande

speranza esiodea, anche se fondamentalmente distorta, agi
in misura notevole: oltre le poche allusioni virgiliane ce

lo dicono gli echi numerosi di Esiodo negli oracoli sibillini,
che lo Rzach, ottimo conoscitore sia di Esiodo sia di quegli
oracoli, annoto esaurientemente 1.

3. Nonostante il potente soffio dell'inizio l'ecloga 4 e,

piü che l'espressione poetica di una religiosita di Virgilio,
l'eco letteraria e un po' artificiosa di una grande speranza
diffusa nell'epoca (e sotto questo riguardo conserva una
importanza che non puo essere diminuita con l'ironia sugli
interpreti ierofanti); ognuno sente, invece, che l'accosta-

mento ad Esiodo nelle Georgiche e piu profondo ed autentico
perche presuppone esigenze etico-religiose nuove maturate
in Virgilio. Tali esigenze non hanno origine libresca: che,
a parte i trattati tecnici, la cultura di Virgilio nelle Georgiche

non e molto diversa da quella delle Bucoliche\ senza contare

1 Non credo che la presenza di Esiodo sia certa al di fuori delle ecloghe 4
e 6. R. Hanslik {Wien. St., 68 (1955), 16 ss.) crede di avvertirla in
Buc., 1, 42 ss., che dipenderebbero dal proemio della Teogonia (22 ss.);
ma, se il icpcoTicrnx di Th., 24 sembra spiegare abbastanza bene il primus
di Buc., 1, 44, l'analogia dei due passi e troppo scarsa e, soprattutto,
tale da non rientrare nella maniera « allusiva» di Virgilio.



226 A. LA PENNA

Lucrezio ed Esiodo, Arato e presente non solo nell'ecloga 4,
ma in un verso famoso dell'ecloga 3: Ab love principium,
Musae: Iovis omnia plena-, e, nella stessa ecloga, su coppe
si immaginano raffigurati Conone e un altro astronomo,
che e, se dobbiamo credere a Servio, Eudosso di Cnido;
si e visto persino che in Buc., 7, 61-68 compare quasi esatta-
mente la stessa serie di piante che in Ge., II, 63-72 1. Pro-
babilmente, dunque, mentre elaborava le Bucoliche, Virgilio
preparava gia il materiale per l'opera successiva. Queste
considerazioni da una parte convergono con la nota ipotesi
di Jean Bayet che fa risalire sino al 39 l'inizio della stesura
delle Georgiche 2, dall'altra possono indurre a dubitare della

cronologia corrente dell'ecl. 3 (e, per conseguenza, della 5

in cui essa e citata), considerata in genere tra le piü antiche.
Ma la sostanziale identitä di cultura letteraria e filosofica
che scorgiamo dietro le due opere, non elimina la novitä
di ispirazione delle Georgiche-, solo ci invita a cercare le radici
molto meno nei libri che nella vita terribile ed intensa di
quegli anni, nello sforzo del circolo di Ottaviano e di Mece-
nate di rispondere al bisogno di ricostituire la classe media

agricola quale uno dei fulcri sociali e morali dell'impero.
Forse gli baud mollia iussa di Mecenate riguardarono solo

l'aspetto piü scopertamente etico-politico dell'opera e in
ogni modo sollecitarono un temperamento poetico senza
forzarlo (del resto tale fu sempre il metodo di Mecenate,
mutato in peggio da Augusto dopo la morte di Virgilio);
ma si mutilano e si impoveriscono le Georgiche, quando si

vuol fame un poema di pura contemplazione della natura:
non giä che Virgilio si proponesse veramente di propinare
in versi amabili precetti utili agli agricolae (per carita, nessuno

pensa a questo!); ma egli voile rispondere e rispose ad un

1 Un rapido e felice esame della questione si puo vedere nel commento
alle Georgiche di Will Richter, Monaco, 1957, 193.

2 « Les
premieres «Georgiques» de Virgile» in Revue de Philologie, 56 (1930),
128 ss.; 227 ss.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 227

orientamento ideale del tempo, che dalla crisi sociale e

politica passö alia cultura, dopo tanto culto neoterico
dell'« arte per l'arte», anzi della «vita per l'arte»: senza

questo presupposto il nuovo accostamento ad Esiodo non
avrebbe potuto essere quale esso fu nelle Georgiche.

Se nell'ecloga 6 compariva un grande schema esiodeo,

qui nelle Georgiche non solo nello schema esiodeo bisognava
versare una cultura letteraria, filosofica, tecnica quasi del

tutto nuova, ma lo schema stesso delle Opere e i Giorni
andava enormemente ampliato. Questo grosso problema si

pose a Yirgilio subito o dobbiamo credere all'ipotesi svi-
luppata brillantemente da Jean Bayet, delle «prime Georgiche

» esiodee stese fra il 39 e il 37 c comprendenti il libro I,
senza, naturalmente, il proemio? Nell'ipotesi acuta del

Bayet resta parecchio di vero, ma proprio il centro della
costruzione, l'isolamento, cioe, delle «prime Georgiche »

esiodee, non regge. Che la stesura delle Georgiche inco-
minciasse nel 39 e probabile, ed e questo il risultato piü
notevole dello studio memorabile del Bayet; ma a quello
anno deve risalire, oltre l'inizio della stesura del libro I,
anche la concezione generale dell'opera, la sua architettura

o, almeno, lo stile di questa architettura. So bene che sulla
architettura delle Georgiche e di tante opere latine sono state
imbastite ipotesi tanto artificiose e complicate quanto fragili,
che molto lavoro e stato sprecato; ma chi pub negare, per
esempio, che alia digressione sui prodigi seguiti alia morte
di Cesare, con cui si chiude il libro I, corrisponda, per
architettura e per analogia di tono, la digressione sulla

peste degli animali, con cui si chiude il libro III P1. II libro
primo ha tre digressioni, quella esiodea sulla teodicea del
lavoro (n 7-15 9), quella eratostenica sulle zone terrestri

1 Non resta perö niente del tentativo artificioso di D. L. Drew ten-
dente a legare le due digressioni per il loro riferimento al periodo
seguito alia morte di Cesare (American Journal of Philologe, 50 (1929),
246 ss.).



228 A. LA PENNA

(231-251), quella sui prodigi seguiti all'assassinio di Cesare

(468-514); il libro II ha anch'esso tre digressioni di tono
ben diverso da quelle del libro precedente, cioe la digressione
delle lodi d'ltalia (136-176), quella delle lodi della primavera
(323-345) e quella delle lodi della vita campestre (458-542);
in ambedue i libri le prime due digressioni sono meno
ampie della terza. E' inutile ripetere che uno stile archi-
tettonico del genere presuppone una raffinata tecnica lette-
raria dei poeti didascalici ellenistici e presuppone in una
certa misura anche Lucrezio, che, owiamente, non e neppur
lui del tutto fuori dell'ellenismo. II primo libro delle Geor-

giche nasce giä come elemento di un'architettura piü com-
plessa, che nel 39 non sarä stata in tutto la stessa di dieci
anni dopo, ma che, come ampiezza e come stile, doveva

rassomigliarle molto: difficilmente al tempo di Virgilio,
dopo Lucrezio, ci si poteva proporre di scrivere un poema
didattico sfuggendo ai problemi architettonici presenti nelle
Georgiche. Come giä nell'ecloga 6, nel I delle Georgiche accanto
ad Esiodo si avverte Lucrezio; e, se le Georgiche sono state
sin dall'inizio un poema tanto lucreziano quanto esiodeo,
molto difficilmente si immagina che esse non avessero sin
dal primo concepimento un'ampiezza di respiro diversa
dalla attuale. E inline, fosse uscita o no l'opera di Varrone,
chi poteva pensare di scrivere per l'ltalia un poema sulla

agricoltura senza trattare ampiamente della vite e dell'
ulivo? 1

Fin dall'inizio, dunque, Virgilio ha concepito un disegno
ben piü ampio di quello esiodeo; ma in questo disegno
era il primo libro quello che doveva portare l'impronta
della nobiltä ascrea, della nobiltä dell 'inventor. E tuttavia,
per quel che riguarda la struttura e il materiale tecnico,

1 Anche il rapporto, a cui ho accennato, fra Buc., 7, 61-68 e Ge., II,
63-72, se si ammette che il passo dell'ecloga presupponga la prepara-
zione per le Georgiche, contraddice all'ipotesi del Bayet: Virgilio si

prepara fin dall'inizio a trattare anche degli alberi.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 229

Esiodo e presente solo in pochissime linee generali, in
qualche spunto, in qualche dettaglio: Virgilio ha voluto
mostrare che da Esiodo prendeva gli auspici, ma che,

poeta latino, seguiva un corso suo proprio.
Nella struttura Esiodo e riconoscibile solo con molto

sforzo, ma, tutto considerato, resta di lui piü di quanto gli
interpreti di Virgilio non abbiano scorto. Io non posso
entrare qui nel turbine delle discussioni sulla struttura del
libro I; molto mi sembra inutile dopo che Erich Burck,
in uno studio la cui utilitä per l'interpretazione delle Geor-

giche va al di la del tema trattato 1, ha offerto un buon filo
per seguire la trattazione del libro. II pezzo da 3 51 alia fine
sta a se, anche se ben legato con ciö che precede, come
trattazione dei prognostica-. si svolge sotto l'insegna di Arato
e i versi 351-355, ispirati dallo stoicismo arateo, ne sono
l'introduzione 2. II pezzo precedente va da 204 a 350: il
filo e qui il tempo, la distribuzione cronologica dei lavori,
guidata dalle conoscenze astronomiche; resta, oltre il proe-
mio, il pezzo 43-203, dove il filo, in veritä non molto
visibile, ma importante, e il labor inprobus, la fatica assidua,
la lotta accanita e i mezzi con cui condurla. E' evidente
che la seconda parte del libro, quella sulla distribuzione
cronologica dei lavori, corrisponde strutturalmente alia

parte delle Opere e igiorni che va da 383 alia fine, nella quale,

pero, a Virgilio non interessavano ne il pezzo sulla naviga-
zione (617-694) ne la serie di consigli di saggezza pratica
che vien dopo (695-764). Questa corrispondenza e anche

sottolineata da qualche opportuno richiamo: il consiglio di
attendere il tramonto mattutino delle Pleiadi prima di
Seminare frumento e farro (219 ss.) richiama, io credo, il
consiglio esiodeo di cominciare la mietitura al sorgere delle

1 «Die Komposition von Vergils Georgica» in Hermes, 64 (1929),
279 ss. 2 II Richter, op. cit., 78 ss., che segue il Burck nelle linee
essenziali, fa incominciare il tetzo pezzo da 311, ma non mi convince;
il Burck e seguito dal Büchner, RE, VIII A, col. 1267 ss.



230 A. LA PENNA

Pleiadi, l'aratura per la seminagione al loro tramonto (Op.,
383 s.) (solo che qui la molto maggiore precisione astrono-
mica di Virgilio oscura la corrispondenza, trascurata per
lo piu dai commentatori); un particolare del calendario
lunare (276 s.) richiama certamente il calendario esiodeo

(802 ss.), anche se Virgilio ha corretto Esiodo con qualche
lunario piu moderno L Ma riesce molto meno evidente la

corrispondenza tra la prima parte di Ge. I (cioe 43-203) e

la prima parte degli Erga (cioe la parte che precede 383);

eppure la corrispondenza sussiste, poiche il brano di Virgilio
e dominato proprio dal motivo della necessita e della

giustificazione del lavoro che e svolto in quel pezzo degli
Erga. La corrispondenza vi e oscurata, perche Virgilio
voleva scrivere, se non un poema tecnico, tuttavia un
poema limitato all'agricoltura, mentre Esiodo vuol regolare
nella giustizia e nell'operositä tutta la vita di un piccolo
proprietario della Beozia, dalla coltivazione della terra al

commercio, dalla venerazione degli dei ai rapporti coi
vicini e al matrimonio; Virgilio ha destinato anche la prima
parte al tema suo proprio, a cominciare dalla preparazione
del terreno per la semina, introducendo in essa anche spunti
provenienti dalla seconda parte degli Erga: procedimento
che e la causa prima delle pene degli interpreti. Altra causa
di queste pene e la speranza di trovare anche nelle linee

particolari un ordine da trattato. Ora giä le linee generali,
asprezza ed assiduitä del lavoro, astronomia e calendario,
sono molto tenui; dentro queste linee il poeta procede ad

una scelta secondo il proprio gusto, non secondo un siste-

ma; anzi, ad un certo punto rinunzia alla sistematicitä
anche esplicitamente e, tra i molti precetti che potrebbe
enumerare, sceglie pochissimi interessanti (176 s.):

1 Per la difficile questione cfr. discussione e bibliografia nel commento
del Richter, 156 s. Lo scambio di Orcus per "Opxo<; puö essere dovuto
a Virgilio stesso, se non ad una etimologia proposta prima.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 2} I

Possum multa tibi veterum praecepta rejerre,

Ni rejugis tenuisque piget cognoscere curas.

E' un procedimento che non doveva essere raro nella lette-
ratura didattica, gnomica, diatribica antica: la prima epistola
di Orazio, per esempio, non e, da un certo punto in poi
(27 ss.), una serie di precetti sparsi, anche se una e, si capisce,
la morale ispiratrice? L'epistola seguente, dopo le allegorie
omeriche, non procede alio stesso modo (32 ss.)? Per la

poesia didattica questo metodo eclogistico e stato illustrato
nella maniera migliore, per quel che io so, da Otto Immisch
nel suo commento all'A.rs di Orazio: di la si potrebbe
trarre qualche frutto, io credo, anche per le Georgiche:

specialmente con gli autori di trattati Yirgilio si e compor-
tato come Orazio con Neottolemo di Pario, secondo la

famosa testimonianza di Porfirione: Congessit praecepta
Neoptolemi tou IlapLavou de arte poetica non quidem omnia, sed

eminentissima. Ora io sospetto che un tale procedimento
eclogistico Virgilio, o poeti ellenistici prima di lui, cre-
dessero di ritrovare, al di la dei trattati in prosa piü o meno
sistematici, nell'antico vate ascreo: una serie di precetti
spiccioli senza sistema precede in Esiodo i consigli sul
lavoro della terra (342-380) e una serie analoga segue i
consigli sulla navigazione, prima del calendario (695-764).
Siccome il procedimento eclogistico porta ad eliminare ciö
che ci appare piü owio, Esiodo tralascia due momenti

importanti come la semina e la mietitura: e in ciö Virgilio
lo segue.

Ad un altro procedimento compositivo esiodeo Virgilio
puö essersi ispirato, piü o meno consapevolmente: quello
dei passaggi per associazione di idee. Diamo un'occhiata
a Ge.,1, 259-350, cioe ad un buon pezzo della seconda parte.
Virgilio descrive (259-267) i lavori leggeri che il conta-
dino puo sbrigare nei giorni di pioggia, quando non puö
uscire; per associazione passa ai lavori leggeri che si possono



232. A. LA PENNA

sbrigare nei giorni festivi (268-275), ma per sapere quali
sono i giorni propizi ai diversi lavori, bisogna conoscere
il calendario (276-287). Altri lavori non pesanti si fanno
bene di notte (287-296), altri nell'inverno, anche se l'inverno
e fatto soprattutto per godersi la vita (297-310). L'inverno
richiama per associazione le tempeste di altre parti dello
anno (311-334), e il bisogno di evitare il pericolo delle

tempeste consiglia l'osservazione astronomica (335-337),
col che si preannunzia la terza parte del libro, la parte
aratea; solo che, prima di chiudere la seconda parte, Virgilio
non puö fare a meno di ricordare che l'osservazione scien-
tifica non deve stare senza la pietas, anzi e piü importante
di essa (338-350).

Dunque, se il riferimento del lavoro al tempo da la

cornice, entro la cornice l'ordine e dato non dalla succes-
sione cronologica, ma dall'associazione di idee. Non ho

bisogno di illustrare questo procedimento associativo presso
Esiodo, perche esso risulta giä chiaro dall'ampia analisi
svolta uno dei giorni passati dal Prof. Verdenius.

Tali procedimenti lasciano alle esigenze liriche del

poeta tutta la liberta necessaria: si puö ben affermare col

Bayet1 che la formula letteraria del primo libro delle Geor-

giche e « un lyrisme pittoresque qui force a faire chatoyer
les impressions et les observations du poete... sans grande
recherche de composition et avec, souvent, un exces d'atta-
chement au detail, au petit»: solo che ne essa e del tutto
particolare al primo libro ne coincide veramente colla
formula delle Bucoliche.

Io sento la presenza di Esiodo piü in questi procedimenti

che nella tendenza a dare al primo libro la comple-
tezza di un trattato indipendente come quello esiodeo:

questa tendenza in realtä non esiste: l'accenno all'utilitä
dell'astronomia per i naviganti (204 s.) sara dovuto al

1 Art. cit., 239.



ESXODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 2 J 3

ricordo di Esiodo, ma prova troppo poco in questo
senso.

La composizione delle Georgiche (e potremmo dire lo
stesso per Lucrezio) e esiodea in un senso piü importante.
E' oggi evidente agli interpreti di Yirgilio che le cosiddette

digressioni non sono ornamenti retorici dell'opera ne

stupendi pezzi lirici estranei al corpo dell'opera: in essi

diviene solo piü splendido e piü intenso quell'igneus vigor
che percorre quasi tutta l'opera. Ora questo e, consciamente

0 inconsciamente, esiodeo: il mito compare nelle Opere e i
giorni non come digressione, ma come l'espressione piü
naturale alio spirito del poeta del suo afflato etico-religioso.
La tecnica delle digressioni era ellenistica, il senso della

unitä organica dell'opera era esiodeo e lucreziano.

4. Ma la patina ascrea e data soprattutto, e superfluo
dirlo, dai riecheggiamenti che Virgilio ha sparsi nelle prime
due parti del libro, con molta libertä rispetto alia struttura,
senza curarsi del posto che gli spunti esiodei avevano
nell'opera originaria. Oggi noi sappiamo che i jurta Vergilii
erano precisamente il contrario del furto: lungi dal celare
la propria fonte Virgilio ne suppone la conoscenza nel
lettore dotto e raffinato e richiede il confronto del passo
originario con l'elaborazione stilistica che egli ne da: i
riecheggiamenti, cioe, sono «allusioni». Giorgio Pasquali
si soffermö soprattutto sulle Georgiche in un breve articolo
sull'arte allusiva 1; e a lui era sfuggito (ai grandi filologi,
come sappiamo dal caso del Wilamowitz, non bisogna
chiedere la completezza bibliografica) che alcuni anni

prima studiosi anglosassoni erano giunti a conclusioni
molto simili2; Jacques Perret qualche anno dopo penserä

1 Italia che serine, 25 (1942), 185 ss., ora nel vol. Stravagan^e quarte e

supreme, Venezia, 1951, 11 ss. (per le Ge., 16 ss.). 2 E. E. KEI.LETT,
Literary Quotation and Allusion, Cambridge, 1933,17 ss.; W. A. Edwards,
Plagiarism, Cambridge, 3933, 45 ss.; E. K. Rand, The Magical Art of

i5



234 A. LA PENNA

non molto diversamente1. L'arte allusiva, naturalmente,
non nacque, e non mori, con Yirgilio: Pasquali in quello
articolo risaliva ad Eschilo e, in qnalche conversazione con
me, sino a Pindaro; ma fu l'arte ellenistica che diffuse il
diletto di quel procedimento e fu forse Virgilio che lo
portö ad una raffinatezza suprema. Non si tratta solo di
lusus: io penso innanzi tutto a quel lavoro di gusto e anche
di riflessione critica che e dietro la poesia colta: il poeta
si forma una specia di antologia interiore e nel fissare questa
antologia elabora il suo ideale di bellezza. D'altro canto
oggi sappiamo abbastanza anche sulla aemulatio dei poeti
augustei.

Esiodo non era poeta che potesse offrire molto quanto
ad immagini ed espressioni rafhnate. Tuttavia come un'im-
magine audace Virgilio deve aver sentito la raxpcd?) axirj
di Op., 589, che rende con saxea umbra in Ge., Ill, 145;
altra espressione particolarmente felice, rielaborazione felice
di una formula omerica, gli e parso pivo<; h^koq tjeAlcho di
Op., 414, che egli ha ancora affinato in Ge., I, 92 rapidi
potentia soils', caso analogo quello di Ge., 1,1 x 1 gravidis pro-
cumbat culmus aristis in rapporto con Op., 473 aSpocruvT)

aiaeynszc, vsüoisv epochs. Altra volta e la felicitä della formula
precettistica che seduce Virgilio: Nudus ara, sere nudus

(Ge., I, 299), che riecheggia e abbrevia Op., 391 s. Talora
trascura dettagli dell'originale e ne perde la vivacita reali-
stica per fissare una propria espressione nuova ed audace:

in Esiodo un piccolo schiavo, con una vanga, nasconde
dietro l'aratore i semi sotto il terreno procurando fatica

agli uccelli (Op., 469 ss.); ed ecco Virgilio (Ge., I, 104 s.):

Vergil, Cambridge (U.S.A.), 1931, 10 s.; 269 s. Traggo queste citazioni
da W. F. Jackson Knight, Virgilio Romano (trad, ital.), Milano, 1949,
118. Interessante e a questo proposito una polemichetta del Croce
contro il Pasquali, perche ancora una volta l'interpretazione della
poesia senza storia, posta al di fuori della cultura, cozzava contro
l'interpretazione filologico-storica della poesia. 1 Virgile, Parigi, 1952,
36 s.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 2 3 5

iacto qui semine comminus arva

Insequitur cumulosque ruit male pinguis arenae:

Virgilio e teso nella ricerca della metafora audace, arva
insequi, che sostituisce alia vivacitä un po' comica di Esiodo
un'animosa dinamicita di battaglia. Quanto condensa la

materia, tanto Virgilio sa indugiare a volte su un tratto
del suo autore che ha stimolato la sua fantasia: un tratto
di descrizione di tempesta e in Esiodo {Op., 508) il muggito
della terra e della selva: Virgilio {Ge., I, 334) amplia (Nunc
nemora ingenti vento, nunc litora plangunt), inseguendo l'amore

per quella sua musica fondata sui suoni cupi e nasali, che

crea un'impressione di vastitä indefinita: musica in cui ha

qualche parte Ennio e che sarä cara al piü virgiliano dei

poeti moderni, Torquato Tasso. Altrove un rapporto di
dinamica vitale si stabilisce dove in Esiodo era un'immagine
statica: se gli dei non avessero nascosto i beni necessari

per vivere e non ci fosse, quindi, bisogno di faticare e trafficare,
dice Esiodo, «presto tu appenderesti sul fumo il timone
della nave» (Op., 45); Virgilio si ricorda di quest'immagine
in tutt'altra occasione, a proposito dell'aratro il cui legno
dev'essere provato sul fumo, ed ecco come si animano le

cose nel rapporto (Ge., I, 175):

Et suspensa jocis explorat robora jumus.

Non mancano casi in cui Esiodo e stato per Virgilio inerte
materia. Esiodo consiglia (Op., 462) di arare in primavera e

poi di arare di nuovo d'estate 1, se non si vuol essere delusi
dal raccolto; ma l'accenno alia primavera, collocato da

Virgilio proprio all'inizio della trattazione (Ge., I, 43 ss.),
diviene in lui una descrizione di liricitä intensa e costituisce

un bellissimo inizio musicale:

1 Sono le due arature di cui Virgilio in 47 s., versi che, se si fosse tenuto
presente Esiodo, non avrebbero dovuto dare luogo a tante discussioni.



236 A. LA PENNA

1'/ere novo, gelidus canis cum montibus umor

Liquitur, et Zephyro putris se glaeba resolvit,

Depresso incipiat iam tum mihi taurus aratro
Ingemere, et sulco adtritus splendescere vomer.

Anche lo splendore del vomere sembra intonato alio slancio
vitale della nuova stagione. Virgilio ha intonato proprio
al principio quel leitmotiv della primavera, che sarä cosl
importante nell'opera: la materia arida di Esiodo e stata
investita da un soffio potente, che proviene da quello che
chiamerei il vitalismo dell'atomista Lucrezio. A questo
proposito e interessante notare che Virgilio sposta alia

primavera, precisamente al periodo degli A.mbarvalia,
extremae sub casum hiemis, iam vere sereno, un tratto che Esiodo
riferiva all'estate: tum pingues agni et tum mollissima vina

(Ge., I, 341 da Op., 585): anche qui libero adattamento alle

proprie esigenze liriche; ma in questo caso qualche cosa
della sana gioia rustica di Esiodo (e questo forse l'unico
punto in cui il contadino di Beozia, cosi preoccupato della
fatica e dell'economia, apre il cuore alia bellezza della natura
e alia gioia della vita) e passato nella letizia festosa della
descrizione di Virgilio.

Sed jugit interea, jugit inreparabile tempus,

Singula dum capti circumvectamur amore:

a voler immergersi nell'indagine del lavoro stilistico attra-
verso cui Virgilio ha creato i fiori della sua poesia, non si

finirebbe mai: qui basti aver indicato con qualche esempio
la maniera e la complessita del lavoro e la liberta creativa
di Virgilio.

5. Con le indagini strutturali e stilistiche non si tocca

ancora il significato essenziale di Esiodo per Virgilio:
questo si manifesta soprattutto nella celebre teodicea del

lavoro di Ge., I, 117-15 9. Nel meditare sull'importantissimo
problema della ragione per cui la vita dell'uomo e lavoro



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGXLXO 237

aspro, lotta accanita, Virgilio era certo dominato dal V libro
di Lucrezio molto piü di quanto non possa apparire dai

pochi riecheggiamenti annotati dai commentatori: l'uomo
della concezione epicurea doveva prowedere ai suoi bisogni
in una natura spietata e, spinto dai bisogno, costruiva la

civiltä, senza la vigile cura degli dei. Che la teodicea di
Esiodo agisca su Virgilio in senso antilucreziano, e stato
ben visto x, ed e inutile insistervi: basti sottolineare che qui
l'influsso di Esiodo va accostato a quel grande ritorno
verso la filosoha presocratica e platonica che caratterizza
l'eta di Cicerone e prepara l'eta augustea, ritorno eccellente-

mente illustrato dal Gigon negli Entretiens del 1953 2. E' un
Esiodo che, senza perdere il suo venerando arcaismo, e

filtrato attraverso lo stoicismo di Arato: al proemio di
Arato rimanda il rilievo dato a Giove, il Pater ipse (in
Esiodo, Op., 42, sono gli dei in genere a nascondere i beni

agli uomini, anche se dopo domina sulla scena Zeus), al

proemio di Arato (nonche a 373 ss.) rimanda l'accenno
all'astronomia (137 s.), che sembra preannunciare 1'introdu-
zione alia terza parte del libro (351 ss.), dove naturalmente
e ancora I'ipse Pater a fissare le leggi del cosmo. Ricercare,
almeno per il passo che interpretiamo, altre fonti stoiche
in prosa, e superfluo: qui Arato basta a spiegare cid che di
stoicheggiante affiora in Virgilio 3. II filtro stoico eliminava
quelle tracce di «invidia degli dei» che ancora possono
trasparire nell'arcaico Esiodo.

V'e nell'etä augustea un altro esempio di influsso esio-
deo filtrato attraverso lo stoicismo (benche in questo caso
lo stoicismo abbia maggior peso), che va qui segnalato non
per curiosita filologica, ma perche e indicativo della tendenza

1 Cfr., per es., A. M. Guillemin, Virgile, Parigi, 1951, 117 ss.
2 Fondation Hardt, Entretiens sur l'antiquite classique, III, 25 ss.
3 II passo della teodicea e 3 51 ss. sono i soli in cui Arato abbia dato a

Virgilio qualche cosa piü del materiale grezzo; per il resto si puö ben
essere d'accordo con G. Perrotta, Virgilio e Arato in « Atene e Roma »,
n.s., 5 (1924), 3 ss., che conduce un'analisi di finezza esemplare.



238 A. LA PENNA

culturale nel regime di restaurazione: l'ode I., 34 di Orazio.
Qui Diespiter e rappresentato secondo il proemio degli Erga:

Valet ima summis

Mutare et insignem attenuat deus

Obscura promens.

Questo Diespiter e identificato con la Fortuna o almeno
la Fortuna e suo agente: l'identificazione, o quasi, pre-
suppone l'assorbimento della tx>yy\ in Zeus concepito come
Fato e come Prowidenza, assorbimento operato dagli
stoici: e questi, come si puö indurre da fonti tarde che

citano il passo di Esiodo a proposito della tsi erano
rifatti ad Esiodo h

Dunque, teodicea esiodea ed aratea in funzione anti-
lucreziana; ma e del tutto vero? Se si guarda attentamente,
la giustificazione provvidenziale in Virgilio o non c'e o e

molto debole. Per Esiodo Zeus nasconde il fuoco e gli altri
beni, rendendo necessario il lavoro, perche e stato ingannato da

Prometeo: si tratta di una condanna che punisce una colpa;
anche la decadenza funesta dell'umanita nell'eta del ferro
(Op., 174-201) e causata da una degenerazione morale di
cui l'uomo e responsabile. Ma Virgilio tralascia il mito di
Prometeo e non introduce, almeno in questo passo, l'ele-
mento importante della colpa: Giove rende difficile la vita,
aguzza con le preoccupazioni le menti dei mortali e li
costringe alle arti, perche non vuole che il suo regno affondi
nel torpore: non si riesce a vedere perche l'uomo decada

dall'etä aurea e che cosa di meglio porti la civiltä. Lo sforzo
umano per il progresso e voluto certamente dalla divinitä,
ma come esso si giustifichi in una teodicea non si vede, e

quindi non si vede veramente in che cosa consista questa
prowidenzialita di Giove, che da il veleno ai serpenti,

1 II problema e affrontato con acume da E. Fraenkel, Horace, 254 n. 2,
che perö non ne vede tutta l'importanza.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 239

impone ai lupi di predare, distrugge la felicita favolosa
dell'etä dell'oro. II progresso in Virgilio si giustifica ancora
meno che in Lucrezio, il quale, pur non credendo all'etä
dell'oro, constata l'infelicita umana dopo i secoli di

progresso. E' vero che, se manca la colpa e manca quindi vera-
mente la teodicea, neppure si esprime chiaramente una
pietä per l'uomo vittima della divinitä, una protesta contro
la storia voluta da Giove (qualcosa del genere affiora tutt'al
piü in duris urgens in rebus egestas): forse nel fondo dell'ani-
ma virgiliana v'e quel dubbio velato tra l'accettazione del
volere divino e la pietä per l'uomo che e l'ispirazione piü
profonda e piü segreta dell'Eneide.

D'altra parte io credo che resti nelle Georgiche uno
hiatus, malgrado i non pochi tentativi artificiosi che si son
fatti e si fanno per colmarlo, tra il senso del labor inprobus,
della lotta accanita contro la natura, e la visione arcadica
della vita contadina che domina l'ultima digressione del
libro II o il famoso brano sul vecchio coricio. Cio era quasi
inevitabile dopo secoli di letteratura bucolica che celebrava
la felicita campestre, una letteratura in cui il sogno della

quiete e la contemplazione della natura avevano creato
pagine di alta poesia, ma che aveva quasi sempre falsato
la vita dura del contadino; lo hiatus, pero, si apriva, oltre
che per l'influenza della poesia bucolica, per l'influenza
profonda delle filosofie ellenistiche, le quali ponevano a]

centro delle loro aspirazioni 1'airrdpxei.a e 1'euOupia del

saggio, per il raggiungimento delle quali la fatica del

progresso e, a rigore, inutile e rispetto alle quali il lavoro e

manifestazione inferiore dell'uomo: credo di non dire
niente di nuovo, se ricordo che le filosofie antiche da Pla-

tone in poi non riuscirono a dare un fondamento serio alia

storia, al progresso, tanto meno al lavoro. Per esaltare la

vita dei campi Virgilio la mette subito dopo la vita contem-
plativa del saggio e vede in essa molto dell'ai>Tapxs(.a e

dell'euGupioc del saggio. Non interessa a questo proposito



240 A. LA PENNA

che l'ideale del saggio esaltato da Yirgilio all'inizio delle
lodi della campagna sia pitagorico, come vuole Pierre
Boyance x, piuttosto che lucreziano: quello che interessava

piu Virgilio, e molte altre persone colte della sua epoca,
era, anche nell'epicureismo, non l'aspetto scientifico e

illuministico, ma la ricerca della quiete contemplativa (a

questa, non all'entusiasmo scientifico, si riduce la fortuna
di Lucrezio nell'eta augustea, in una cultura di «restaura-
zione »). Non era facile conciliare con questo orientamento
la vita dura del contadino di Beozia, minacciata spesso dal

pericolo della fame, quale l'aveva sperimentata e rappre-
sentata Esiodo. L'economia del contadino di Beozia era
chiusa in se stessa, sufficiente a se stessa, autarcica 2; ma

questo ben poco aveva a che fare, almeno prima di Seno-

fonte, con l'aurapxeia beata e contemplativa del filosofo.
II contrasto si manifesta in un caso anche con una punta
polemica. Esiodo ha paura della miseria: egli esorta ad

arricchirsi: arricchirsi col lavoro onesto ed assiduo, ma,
insomma, arricchirsi: il contadino liba e sacrifica agli dei

perche gli conservino il loro favore e possa un giorno
comprare il pezzo di terra di un altro, non un altro il suo

(Op., 338 ss.). Lavori il contadino in tempo, perche in tempo
vengano i frutti e non abbia a mendicare, tornandosene,

per di piu, a mani vuote (Op., 391 ss.); e in questo caso

Virgilio, con un adattamento di cui vedremo poi il valore,
gli fa eco (Ge., I, 155 ss.):

Quod nisi et assiduis herbam insectabere rastris...
Heu! magnum alterius jrustra spectabis acervum

Concussaque jamem in silvis solabere quercu.

I « Sur quelques vers de Virgile (Georgiques, II, vv. 490-492)», in Revue

archeologique, V serie, 25 (1927), 361 ss. Nel passo non manca la presenza
di Esiodo, come poi vedremo. 2 Cfr. A. Aymard, « Hierarchie du
travail et autarcie individuelle dans la Grece archalque», in Revue

d'Histoire de la Philosophie et d'Histoire generale de la Civilisation, n. s.,
II (1933), 124 ss.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 241

C'e molta distanza tra questo contadino che guarda con
invidia alia ricchezza del vicino, e il mercante messo in
caricatura dalla diatriba (cfr. Orazio, Sat., I, i, 38 ss.), che

affronta qualsiasi pericolo, dum ne sit... ditior alter, ma c'e

pure qualche somiglianza: ed e questo l'animo del contadino
di Beozia, del contadino italico, como del resto, dopo tanti
secoli di cristianesimo, del contadino e del piccolo borghese
di oggi. Ma, quando Esiodo esorta apertamente al lucro,
Virgilio polemizza con lui: «Loda la nave piccola », consiglia
Esiodo, «ma metti il tuo carico su una nave grossa; piü grosso
sarä il carico, piü grosso il guadagno »; maVirgilio, a proposito
dei campi, ribatte (Ge., II, 412 s.): Laudato ingentia rura,
Exiguum colito1-. il lavoro sarebbe eccessivo. C'e nella mas-
sima un'eco della polemica contro il latifondo, che ha di-
strutto i piccoli proprietari italici, polemica che, su un piano
puramente moralistico e, quindi, innocuo, e ancora viva
nell'etä augustea: ma cio non esclude l'influenza della filo-
sofia spicciola, giacche proprio in nome dell'airc-apxeta
veniva condotta la polemica contro la ricchezza eccessiva.

Diversitä di problemi sociali e di cultura fanno sentire aVirgilio
un po' angusta e gretta la mentalitä del contadino ascreo 2.

Sia per questa ragione sia per la spinta della fantasia a

rappresentare le cose, a contemplare la natura e il lavoro
Virgilio si sbarazza di quella tendenza al prontuario di
massime che appesantisce alquanto il pur breve poema
esiodeo. Le considerazioni di carattere universale non man-
cano (anzi la suggestione di Lucrezio e cost forte da solle-
citare Virgilio verso il poema cosmico in tutta la sua opera),

1 T1 Richter, 243, ritiene improbabile l'allusione: la formula sarebbe
proverbiale. In un autore che conosce Esiodo a menadito, l'allusione
polemica a me sembra certa. 2 Una polemica contro Esiodo (o
Pseudo-Esiodo) si potrebbe supporre lä dove Virgilio {Ge., II, 420 ss.)
mostra la facilitä e l'utilitä della cultura dell'olivo: Esiodo (fr. 227
Rzach 3) metteva in rilievo quanto tempo ci vuole per ricavare profitto
da un olivo. Suppongo che il frammento appartenesse ai geydXa spycc,
che Virgilio poteva conosce re. Ma non si puo provare nulla.



242 A. LA PENNA

ma egli le riserva a qualcuna delle sue digressioni; e qui per
fortuna lo slancio lirico vince la tentazione della gnomicitä:
il pericolo di Virgilio e, se mai, nel colore troppo carico,
retorico, non nella banalitä delle sentenze. I precetti sono
quasi sempre circoscritti ad una precisa operazione; se in
qualche raro caso sconfina nella gnome, questa ha un pathos
ed un'intensitä lirica che innalza la poesia invece di appesan-
tirla: do qualche esempio:

mitte in Venerem pecmria primus
A.tque aliam ex alia generando suffice prolem.

Optima quaeque dies miseris mortalibus aevi

Prima jugit... 1

Omne adeo genus in terris hominumque jerarumque
Et genus aequoreum, pecudes pictaeque volucres

In jurias ignemque ruont: amor omnibus idem. 2

(quoniam casus apibus quoque nostros

Vita tulit) 3

Questo pathos del poema didascalico viene da Lucrezio, non
da Esiodo.

6. Come la teodicea del lavoro cost la Giustizia esiodea

in generale serba in Virgilio qualche traccia del passaggio
attraverso Arato: l'immagine della Giustizia che, abbando-
nando la terra, imprime le sue ultime orme tra gli agricoltori
presuppone, com'e noto, Arato (cfr. Ge., II, 473 s. con
Arato, 133 ss.) 4, il quale rielabora immagini di Esiodo,
fonde, cioe, l'immagine di Nemesis e Aidos, che, « awol-
gendo il bei corpo nei loro bianchi veli », fuggono dalla terra
verso l'Olimpo dopo la denegerazione spaventosa dell'eta
del ferro (Op., 197 ss.) con l'immagine della vergine Dike
(Op., 256).

1 Ge., Ill, 64 ss. 2 Ge., Ill, 242 ss. 3 Ge., IV, 251 s. * Lo
conferma la derivazione, in questo stesso brano, di Ge., II, 537 s., da

Arato, 132.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 243

In tutta la tematica dell'etä dell'oro e del suo ritorno la

presenza di Esiodo e essenziale. Abbiamo giä visto come in
Esiodo la descrizione della prosperitä dei giusti sia sentita,
anche se su un piano puramente umano, non soteriologico o
escatologico, quasi come un ritorno alia perduta eta dell'oro;
ma e gia stato notato felicemente che Virgilio pensa all'etä
dell'oro o vi si riferisce esplicitamente quando celebra le

lodi dell'Italia o le lodi della vita campestre o, nell' Eneide,
esalta la pace di Augusto o rievoca l'ltalia primitiva. Niente
si spiega solo coi libri: Virgilio e i poeti augustei hanno
adottato questa tematica, perche il regime augusteo voleva
presentarsi come la realizzazione di attese messianiche delle

masse: la grande speranza veniva in realtä elusa, ma, nella
ricerca del consenso, il nuovo regime ne teneva il massimo

conto. Che in questa tematica di viva attualita agisse Esiodo
e confermato, per es., da una reminiscenza oraziana: quando
Orazio canta la restaurazione augustea, esalta, fra l'altro,
la fine degli adulter!: Laudantur similiprole puerperae (Carm.,
IV, 5, 23): e un tratto preso da Esiodo, anche se non inteso
esattamente1, e proprio dalla descrizione della prosperitä
dei giusti (Op., 235).

Tuttavia la vergine Dike non ha in Virgilio un rilievo
paragonabile a quello che le da Esiodo. Certo, la vita dello
agricola, pura, giusta, laboriosa, e contrapposta alia scellera-

tezza senza scrupoli di altri ßlot, (Ge., II, 503 ss.): ma il
contrasto con l'ingiustizia si puo dire secondario rispetto al

contrasto fondamentale, che e quello tra la felicitä della vita
campestre e l'inseguimento, tanto tormentoso quanto vano,
di altri beni che agita la vita cittadina. Cagricola di Virgilio
non e il povero contadino oppresso dalle iniquitä dei ßoccrtXvjs^,

non e scosso dalla protesta e dalla rivolta; della protesta di
origine graccana si sente qualche eco meno fievole in Orazio,
il quale ancora addita (Carm., II, 18, 23 ss.) il latifondista che

1 Vedi una discussione dei due passi in E. Fraenkel, Horace, 444 n. 1.



244 A. LA PENNA

avido strappa i conftni ai campi dei clienti e il contadino che

e scacciato insieme con la moglie e porta nel grembo gli dei
della casa e i figlioletti. Virgilio conosce l'effusione elegiaca
o il pathos tragico, non lo sdegno; la sua poesia dopo le
Bucoliche si puo dire, se mi si permette un termine alia moda,
engagee\ e tuttavia egli non e, come il fiero contadino di
Beozia, un combattente.

In Virgilio ha radici piü vive la pietas, che si pone anche

essa sotto l'insegna di Esiodo: In primis venerare deos atque

annua magnae Sacra rejer Cereri... (Ge., I, 338 s.) e raccoman-
dazione che prende lo spunto dal vate ascreo (Op., 465):
solo che lo spunto cresce nel quadro grandioso e gioioso di
una festa italica.

Forse una lieve eco esiodea non manca nel celebre e

discusso paxaptago? deVt'agricola:

Felix qui potuit rerum cognoscere causas...

Fortunatus et ille deos qui novit agrestes,

lontano dal lusso e dalle scelleratezze della cittä: a me pare
sia qui presente, benche non richiamata per « allusione», la
conclusione degli Erga:

Triccov eöSaigcov ts xal öAßio? oc, xdSe 7i:dvTa

slSwi; epydi^Tou dvaencx; d0ocvd.TOt.(7LV,

opviOa? xptvwv xai ÜTrspßacriai; aAssivcov.

Naturalmente l'eco e appena riconoscibile per la

preponderate influenza della filosofia e della diatriba: eppure
e ancora la religiositä esiodea che agisce.

L'ispirazione esiodea si incontrava felicemente con la

religiosita delle umili masse italiche, come la teodicea del
lavoro si incontrava col culto romano tradizionale della
industria, del labor, della cura\ nella ripresa di contatto con
le remote tradizioni latine, nella « restaurazione » augustea
Esiodo acquistava un significato di attualitä prima mai avuto
in Roma.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 245

7. La lettura degli Erga poteva essere per Virgilio una
scuola di realismo poetico: di realismo, innanzi tutto, in quel
senso superficiale in cui si parla di realismo alessandrino,
cioe di amore per i quadretti vivaci e graziosi di ambienti
non eroici, per i dettagli bene illuminati e accarezzati. Non
si sarebbe trattato, dopo il neoterismo, di una novitä: il
testo che piu ispirö un realismo di questo genere fu la Hecale

di Callimaco, cioe di un poeta prediletto dai poeti nuovi;
tuttavia lo sviluppare quel realismo invece delle astruserie

mitologiche e della psicologia morbosa avrebbe potuto
caratterizzare in qualche misura una letteratura nuova. Non
c'e dubbio che da Esiodo Virgilio ricevette una spinta verso
il realismo molto piü sensibile che da Teocrito: nelle Buco-

liche l'incanto, contemplativo e musicale insieme, della cam-

pagna e l'effusione elegiaca lasciano poco spazio al realismo

vivace; da Teocrito Virgilio attinge la gioia della musica e

del paesaggio, ma cura poco la tendenza al quadretto reali-
stico e alia caricatura colorita dall'ironia-simpatia del cittadino
verso la gente semplice di campagna (un tono che richiama,
accanto a forti differenze, la poesia beceresca del Quattrocento

italiano); qui nelle Georgiche Esiodo invitava alia

descrizione minuta di lavori e di strumenti, all'amore del

dettaglio preciso. C'e appena bisogno di ricordare la
descrizione minuta della fattura dell'aratro (Ge., I, 169 ss.), che,

se e diversa da quella di Esiodo {Op., 422 ss.) per brevitä,
eleganza ed anche per i dati tecnici, certamente la emula;
ricorderö per analogia solo la descrizione della giovenca
{Ge., Ill, 51 ss.) e del puledro da scegliere per la procreazione
{Ge., Ill, 72 ss.). Ma, per es., alia descrizione del puledro
Virgilio imprime un movimento alacre di elan vital, infonde
una musica che va molto al di la del quadretto realistico; e

movimento e musica analoghi si sentono nella ricca
descrizione dei lavori che il contadino puo compiere quando e

trattenuto in casa dalla pioggia o nei giorni di festa {Ge., I,
259 ss.), descrizione in cui l'alacrita festosa del lavoro con-



246 A. LA PENNA

trasta col peso della fatica sottolineato altrove. Abbiamo
avuto occasione di vedere come alio schiavetto che dietro
l'aratore si affretta a coprire i semi (Op., 469 ss.), Virgilio
tolga la vivacita comica per sottolinearne l'alacrita operosa
(Ge., I, 104 ss.). Nei quadri minuti (e del resto sempre sobri)
di Virgilio c'e quasi sempre, per lo piü alia fine, una pen-
nellata che stacca dalla realtä e ferma il lettore in un incanto
quasi inaspettato, trasfigurando anche i dettagli precedenti:
la descrizione minuta dell'innesto (Ge., II, 73 ss.) termina
con quel tratto dell'albero che lancia verso il cielo i suoi rami
e guarda meravigliato le foglie novelle e i frutti non suoi;
altrove (Ge., I, 287 ss.) Virgilio descrive qualcuno dei lavori
che l'agricoltore puo piü opportunamente sbrigare di notte;
ebbene, su questa fatica si leva il canto della sposa che fila
(Interea longum cantu solata laborem Arguto coniunx percurrit

pectine telas...) : per misurare qui la trasfigurazione si noti che

Virgilio ha voluto richiamare questo passo delle Georgiche,

con una delle sue solite allusioni a se stesso, in quella
descrizione, degna di Saffo, della calma della notte lunare in cui
risuona il canto di Circe (Aen., VII, 8 ss.). Siamo dunque
ormai lontani dal realismo «alessandrino» che poteva
suggerirgli Esiodo.

Ma Esiodo conosce anche un realismo piü serio di quello
degli alessandrini: e quello che svela, dopo le imprese degli
eroi, le fatiche e le sofferenze degli uomini in lotta contro la
fame e oppressi dalle iniquitä dei ßacnXyjei;; ma di questo
neppure in Virgilio resta niente; e quanti secoli dovranno

passare perche l'Arcadia scompaia dalla letteratura Abbiamo
visto che Esiodo (Op., 394 s.) esorta a lavorare per evitare
la situazione spaventosa della mendicitä; Virgilio, riecheg-
giando questo passo (Ge., I, 158), rappresenta il contadino
affamato che guarda con invidia il mucchio altrui e va
a procurarsi ghiande nel bosco (forse immagine del tutto
letteraria), ma evita l'immagine sordida del pitocco. Esiodo
ha un lungo, celebre pezzo sull'inverno spietato per gli



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 247

uomini e gli animali e da numerosi consigli per difendersi
dal freddo e dalla fame {Op., 493-563): Virgilio ne attinge
uno o due tratti per una descrizione grandiosa di una tem-
pesta {Ge., I, 322 ss.), sollevando ad un tono epico un
particolare realistico di Esiodo (cfr. Op., 529 ss. con Ge., I,
330 s., dov'e eliminato il digrignar dei denti delle fiere); ma
alia rovina del contadino, alia sofferenza che lo attende, si

accenna appena. Dell'inverno Virgilio canta, in un brano
bellissimo {Ge., I, 300-304), la gioia conviviale, con un
abbandono alia vitalitä che Esiodo conosce appena nell'estate

{Op., 582 ss.). Per intendere il senso di questa diversita
bisogna rifarsi a ciö che poco fa si e detto sulla Giustizia di
Esiodo e di Virgilio: la letteratura di Virgilio non e piü una
letteratura di denuncia e di protesta. Dietro Yagricola di
Virgilio vediamo la natura, ora bellissima ora spietata, ma
non la vita familiäre e sociale coi suoi problemi, che scor-
giamo, sia pure incompletamente, dietro il piccolo proprie-
tario di Esiodo: nello sfondo cosmico di Virgilio questi
problemi sono scomparsi.

8. Dopo le Georgiche la presenza di Esiodo si fa, owia-
mente, molto piü tenue; e non tanto conta il fatto che la

frequenza dei riecheggiamenti si fa molto minore, quanto il
fatto che essi non sono, come nelle Georgiche, indizi di piü
profonde consonanze etico-religiose: l'aver adornato di
alcune reminiscenze della Teogonia la catabasi del libro VI
non significa nulla per la complessa cultura filosofica e

religiosa di quel libro; tutta'al piü si pub notare il significato
letterario di quelle allusioni, il desiderio di Virgilio di non
rinunziare del tutto a qualche tratto di patina ascrea sul suo
grande edificio: per la stessa ragione esiodeo, oltre che

omerico, vuol essere il catalogo delle ninfe, ripreso, del

resto, dal IV delle Georgiche. Una curiositä interessante per
il filologo e che ancora nell'Eneide Virgilio si serva del

Catalogo delle donne\ un confronto attento di Aen., VII, 808 s.



248 A. LA PENNA

Ilia (Camilla) vel intactae segetis per summa volaret Gramina nec

teneras cursu laesisset aristas con Iliade, XVIII, 227 c col. fr. 117
Rzach 3 porta a concludere, io credo, che Virgilio ha tenuto
presente Esiodo oltre che Omero: laesisset, infatti, mi pare
presupporre il chvscjxsto del passo esiodeo.

Ma per valutare pienamente la portata dell'esperienza
esiodea di Virgilio bisogna considerare come motivi e pro-
blemi etico-religiosi delle Georgiche siano ripresi e maturino
aelVEneide: il ritorno dell'eta dell'oro e, problema forse
centrale nel poema epico, la teodicea. Sull'unitä delle tre
opere virgiliane si e forse ecceduto, ma nell'insieme la
tendenza della critica di questi ultimi decenni a cogliere in
tutte e tre le opere i medesimi motivi continuati e arricchiti
e giusta L La missione eroica di Enea e, come il lavoro
umano nelle Georgiche secondo l'ispirazione esiodea, voluta
e decisa da Giove: una medesima religione induce ad assu-

mere il compito affidato dalla divinitä. Lo stoicismo con cui
Arato accentua il motivo esiodeo, e naturalmente nell'Eneide

piü complesso e piü profondo. Parlo di stoicismo, s'intende,
solo come di stimolo culturale: la Stimmung e romana e vir-
giliana ed essa stempera l'intellettualismo stoico: si possono
accettare, circa il personaggio di Enea, le riserve di Viktor
Pöschl 2 alio Heinze, senza con questo negare il fermento
stoico. Sarebbe stato opportuno accostare, ma non mi pare
che sia stato ancora fatto, il senso che Enea ha del suo compito

a quel motivo della statioprincipis che fu caro ad Augusto:
il compito del principe e come un turno di guardia affidatogli
dalla prowidenza: anche in questo motivo sentimenti tra-
dizionali romani e tendenze stoiche si fondono felicemente 3.

1 Cfr., per es., A. M. Guillemin in Revue des Etudes latines, 26 (1948),
189 ss., e poi nel volume, giä cit., su Virgilio; F. Klingner, Römische

Geisteswelt, Monaco, 1956 3, 256 ss. (l'articolo risale al 1930); K. Büchner,

RE, VIII, A2, col. 1459 s. 2 Dichtkunst Virgils, Wiesbaden,
1950, 89 ss. 3 Sul motivo cfr. E. Köstermann in Philologus, 87
(1932), 338 ss.; 430 ss.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 249

Ma anche per VEneide io arriverei a conclusioni non lon-
tane da quelle a cui sono giunto per la teodicea del lavoro
nelle Georgiche-. Virgilio non accusa il fato, ma neppure
possiede saldamente una giustificazione della vita. Negli
ultimi decenni un po' dappertutto, ma specialmente in
Germania, Virgilio e stato sentito come il poeta che raggiunge
un'armonia al di sopra del contrasto di luce e ombra, che
celebra la vittoria del divino sul demonico, dell'ordine sulle
forze dissolvitrici1, e la realizzazione di quest'ordine e stata
vista soprattutto nell'impero di Augusto: sembra che il
recente neoumanesimo tedesco abbia rivalutato la letteratura
latina per meglio alimentäre il culto tedesco dello Stato. In
realtä tutto questo e ciö che Virgilio ha voluto, non ciö che
ha effettivamente sentito e cantato: resta nella sua poesia un
contrasto fra l'innocenza dell'uomo e l'ingiustizia del destino,
da cui scaturisce il suo pathos piü alto. Didone non e giusti-
ficata, ma neppure condannata dalla pietä di Virgilio: e vir-
giliana, come giä euripidea, e la pietä per i giovani stroncati
ante diem. Quando leggo quei pochissimi versi sulla morte
di Rifeo nel II dell'Eneide: cadit et Ripheus, iustissimus unus

Oui juit in Teueris et servantissimus aequi (diis aliter visum),
non posso fare a meno di accostare Virgilio a Sofocle: come
Sofocle, Virgilio accetta piamente l'ordine divino, ma la sua

giustificazione resta un mistero. Neppure nell'oltretomba il
destino di Enea e il destino di Didone si conciliano in un
ordine cosmico. II personaggio di Enea vuol essere il per-
sonaggio ideale della restaurazione augustea: ma poetica-
mente Virgilio ha creato in lui solo alcuni bei frammenti di
un personaggio, non un personaggio vero e proprio, mal-

grado i molteplici sforzi che si son fatti e si fanno per affer-
marlo. Accadde a Virgilio cio che sarebbe accaduto, in altra
misura, al virgiliano Torquato Tasso: voile essere il poeta

1 Cfr., per es. F. Klingner, Römische Geisteswelt, 239 ss.; V. Pöschl,
op. cit., 282; K. Büchner, RE, VIII, A2, col. 1462; per la Francia vedi
il libro della Guillemin.

17



2JO A. LA PENNA

del rinnovamento religioso della Controriforma, e fu in
realtä il poeta di Erminia e di Tancredi.

Yi prego di scusarmi se ci siamo allontanati troppo da

Esiodo: volevo dire che quella spinta verso la giustificazione
della vita proveniente da Esiodo, dallo stoicismo, dalla tra-
dizione romana non eliminö il contrasto inconciliabile di
vitalismo e pessimismo da cui era scaturita, nella grande
crisi della repubblica romana e di tutto un ordine morale, la

poesia di Lncrezio. Da cio non si deve conclndere che quella
spinta fu un elemento insignificante, trascurabile nella
cultura e nella poesia di Virgilio: senza di essa, anzi, la

poesia di Virgilio o non sarebbe stata o sarebbe stata molto
diversa: l'impossibilita di giustificare il mondo non sarebbe

stata drammatica, se non avesse urtato contro il profondo
bisogno religioso della giustificazione; la storia di Didone
sarebbe stata una bellissima storia d'amore, secondo il gusto
di Apollonio Rodio, non sarebbe stata, come e stato detto
eccellentemente, la sola tragedia latina degna di stare accanto
alle tragedie attiche. Ed e ovvio, d'altra parte, che la poesia

per nascere non ha bisogno di aspettare che il pensiero con-
cili in sistemi armoniosi i contrasti del mondo, ma nasce giä,

per lo piü, dalla sofferenza di quei contrasti. Ne si diminuisce

Virgilio facendone un poeta dell'inquietudine umana piuttosto
che il vate dell'impero di Roma.

9. Vorrei aggiungere, per finire, qualche parola sull'im-
portanza che Esiodo puo aver avuto per Virgilio nel dargli
il senso della missione poetica, nel rivendicare la dignitä della

poesia. Si sa come muti, sotto questo riguardo, l'atteggia-
mento della letteratura romana dal neoterismo all'etä augus-
tea: dal disinteresse o disprezzo del poeta per la vita pubblica
si passa all'impegno di proclamare gli ideali del rinnovamento
politico e morale, dalla figura del puro artista a quella del

poeta sacerdote o vate. II mutamento e importante ed anche

sincero, benche non poco vi sia di sinceramente forzato,



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESXA DI VIRGILIO 25 I

quando non addirittura di fittizio e di convenzionale. Si sa

anche quale importanza abbia avuto in questo processo la

poesia classica greca, soprattutto Pindaro, la cui influenza,
alquanto diffusa, fu in veiitä piuttosto nefasta (fra tanti
scrittori augustei perduti non rimpiangeremo certamente i
poeti pindarici). Ma ebbe qualche influsso in questo senso,
come giä su Ennio, il proemio della Teogonia? In veritä di
questo proemio vi e in Virgilio una sola eco sicura, in quel
punto dell'ecloga 6 dove Lino consegna a Gallo la zampogna
di Esiodo, come le Muse avevano consegnato ad Esiodo un
ramo di alloro e gli avevano ispirato il canto. Tuttavia non
ci sarä qui inutile segnalare l'influsso che il proemio della

Teogonia ha avuto su Orazio, in cui il problema della

dignitä e della funzione della poesia e stato abbastanza vivo.
Non parlo della derivazione da Esiodo, Th., 81 ss., all'inizio
di Cam., IV, 3 : qui la voce esiodea e passata probabilmente
attraverso Callimaco; ma credo che il verso precedente del

proemio (80 "H (Calliope) yap xai ßaa-iXsucnv api' aSSotoicriv

otojSsx) e tutto il brano che segue fino a 103, siano nella
memoria di Orazio nella quarta ode romana, quella che piu
in alto mette la funzione delle Muse presso il principe (Carm.,

Ill, 4, 37 ss.):

Vos Caesarem altum...
Finire quaerentem labores

Pierio recreatis antro,
Vos lene consilium et datis et dato

Gaudetis almo

(e si noti che segue la Titanomachia). In Virgilio, se non
abbiamo un legame esplicito col proemio della Teogonia

(anche perche Virgilio, come Lucrezio e al contrario di
Esiodo, parla poco di se: e ciö dovrebbe fare riflettere quanti
gonfiano il carattere soggettivo della letteratura latina in
confronto colla greca), abbiamo un legame implicito col senso
esiodeo della missione poetica: quando il poeta canta nelle



252 A. LA PENNA

Georgiche la necessitä del lavoro voluto dalla provvidenza
divina o in Enea disegna un ideale di pietas e di giustizia, egli
non e piü il cantore di miti affascinanti, ma il cantore di
grandi veritä.



ESIODO KELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 2 J 3

DISCUSSION

M. Was^ink: Je me demande si la meilleure methode ne
serait pas de proceder point par point, et de commencer par la

VF Eglogue, puis de passer ä YEneide et aux Georgiques. Apres
quoi, si c'est necessaire — mais je pense qu'en connexion avec
les Georgiques, les questions generates auront dejä ete debattues —
nous pourrions reserver quelques instants aux problemes plus

generaux. Tournons-nous done vers la VI* Eglogue.

Si j'ai bien suivi et bien compris M. La Penna, apres une
excellente introduction dans laquelle il nous a mis en garde contre
le mot «influence» en se referant ä ce qu'en a dit M. Klingner
dans le deuxieme volume des Entretiens (c'est naturellement la

une question fondamentale, qui sera sous-jacente tout au long de

notre discussion), il a souligne les quelques influences (je ne peux
eviter le mot, mais pris alors cumplurimis grants salts) qui montrent
qu'au temps de Virgile, on lisait la Theogonie au moins combinee

avec le Catalogue des Femmes, ajoutant que, lorsqu'on regarde le

chant de Silene, dans la VF Eglogue qui commence au v. 31,
l'influence de Lucrece est peut-etre plus importante encore. Ai-je
bien compris?

M. La Penna: L'influenza di Lucrezio sulla cosmogonia e piü
nella lingua che nella dottrina: nell'epicureismo gli atomi ven-

gono prima degli elementi e non si pub parlare di atomi degli
elementi. Virgilio contamina teorie diverse.

M. Wasspnk: Je crois en effet que, quand les poetes latins

ont fait des emprunts ä la cosmogonie et ä l'histoire de la
civilisation du Ve livre de Lucrece, ils ont ete enclins ä oublier que
cette cosmogonie et cette histoire de la civilisation etaient epi-
curiennes. J'ai toujours le sentiment que pour Virgile, le fait que
cela se trouvait dans Lucrece, qui etait sous plus d'un rapport
le digne successeur de pater Ennius, etait beaucoup plus important
que le fait que Lucrece avait mis en vers le Systeme epicurien.
Je trouve un cas analogue dans l'admiration de Lucrece pour



254 DISCUSSION

Empedocle — Lucrece ne s'interesse pas tellement ä la doctrine

d'Empedocle, mais Empedocle lui donne l'exemple d'un philo-
sophe qui est aussi un poete et qui, pour cette raison meme, peut
etre un modele et un garant pour un poeme en latin sur la doctrine
d'un homme qui lui-meme condamnait la poesie.

M. La Penna: Tout ä fait d'accord.

M. Solmsen: I would say that when we find a cosmogon'a in

poetry, whether it be in Apollonius of Rhodes or in Ovid, or
here the Eclogues of Vergil, we may speak of a vulgata, which
occasionally has slightly more affinities with Epicurianism,
occasionally with other systems. I would not attach too much importance

to these affinities.

M. Grimal: Vous avez dit que cette VIe Eglogue avait ete

consideree par certains comme une anthologie. Mais plutot qu'une
anthologie de ce qui a ete ecrit, je me demande si Virgile n'a pas
voulu faire lä une espece de « programme» poetique, indiquer
une voie nouvelle, et le Prologue de cette VIe Eglogue me semble

bien aller dans ce sens, tout en exprimant les reticences de Virgile
ä s'engager dans cette voie. Mais, il y a un poete qui s'est fait une

specialite de s'engager dans toutes les voies qui avaient ete indi-

quees par ses predecesseurs: c'est Ovide. Et je me demande s'il
ne serait pas concevable que la cosmogonie d'Ovide füt la mise
ä execution systematique de ce programme virgilien, tout en se

referant a Hesiode, puisque les Metamorphoses d'Ovide doivent
tellement ä la Theogonie d'Hesiode Et je me demande si cette

espece d'orientation qu'Ovide a acceptee de la part de Virgile ne

nous ramenerait pas au probleme fondamental de cet entretien,

qui est l'influence d'Hesiode sur la VIe Eglogue. En d'autres

termes: si Ovide, en tant que disciple de Virgile, n'a pas ete plus
sensible peut-etre que nous ne le sommes ä l'aspect hesiodique,
authentiquement hesiodique, de ce poeme. Virgile aurait done
demande ä Hesiode un modele pour engager la poesie latine dans

une voie nouvelle.
M. La Penna: Je n'oserais pas dire que la VE Eglogue a inspire

Ovide. Je n'en suis pas sur. Pour supposer des rapports entre



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 2 J 5

Ovide et Hesiode, la aussi, il faut etre prudent, il faut voir ce qu'il
y a d'autre qu'ovidien dans les Metamorphoses. Nous sommes la

dans une culture assez difl'erente. Je n'oserais pas dire qu'Ovide
se soit attache ä Hesiode ä travers Virgile. D'ailleurs, pour Ovide,
il faut compter aussi que plus d'un sujet des Metamorphoses avait

ete traite par des poetes hellenistiques. Mais, en ce qui concerne
le programme poetique en general, vous avez tout ä fait raison.

Virgile a sürement, dans la VIe Eglogue, indique une voie nou-
velle.

M. Grimal: Et alors, ce qui serait interessant, c'est que Virgile
aurait consciemment uni ä l'influence d'Hesiode, qui est le modele,
le garant de cette poesie, des influences philosophiques plus

recentes, comme Celles d'Empedocle et de Lucrece. Ce serait

done une volonte de Synthese dont l'element fondamental serait

Hesiode. Ne le croyez-vous pas?

M. La Penna: Je suis tout ä fait d'accord.

M. Was^ink: II serait ä mon avis tres important — M. La
Penna en a parle plusieurs fois — de distinguer toujours l'inspi-
ration directe d'Hesiode et une inspiration indirecte. Quand
Hesiode est mentionne dans l'apotheose de Gallus de la VE
Eglogue, on repere l'inspiration hellenistique — il suffit de nommer
Euphorion. Mais il en va autrement dans les Georgiques. Je suis

d'accord avec M. La Penna quand, ä la fin de sa conference, il
releve l'unite de l'ceuvre poetique de Virgile, mais cela ne m'em-

peche pas de trouver d'etroits rapports entre les Georgiques, avec
leur motif central du labor inprobus, et les labores du pius Aeneas.

Or, je suis sür que, quand il commengait ä faire le plan general
des Georgiques, Virgile a ete impressionne et influence par les

Erga, et cela pas seulement de « maniere litteraire», mais vraiment

quant au fond de la pensee morale et religieuse. Pour revenir
aux Eglogues, j'ai constate avec beaucoup de plaisir que vous avez
ins;ste sur le caractere litteraire de la IVs Eglogue plutot que sur
la religio Romana qu'on a coutume d'y chercher. Cela m'encourage
ä maintenir l'idee d'une importante cesure entre les Eglogues et
les Georgiques.



256 DISCUSSION

M. Ea Penna: Ritengo anch'io che tra le Georgiche e 1 'Eneide

vi sia una maggiore continuitä di « Stimmung» e di problemi
religiosi che tra le Bucoliche e le Georgiche, benche nell'Eneide vi
sia, rispetto all'opera precedente, una cultura pih complessa. II
senso della vita come compito affidato dalla Prowidenza e il
tentativo di giustificare la vita e il male costituiscono sopratutto
la base della continuitä. Mi fa piacere che il Prof. Waszink cerchi
anche lui il Virgibo autentico nella sua inquietudine morale e

religiosa piuttosto che nella sua celebrazione di Roma e di
Augusto.

M. Grimal: Je pense tout de meme que le theme de l'Age d'or
dans la IV* Eglogue a une importance beaucoup plus considerable

qu'ä l'interieur du poeme d'Hesiode, et cela ä cause de tout ce

que M. Carcopino a souligne comme le caractere astral, le retour
de la Grande Annee, etc. L'element purement hesiodique de

l'Age d'or dans la IV* Eglogue n'est qu'un element dans une

composition beaucoup plus vaste. Et c'est peut-etre la-dessus que
j'insisterais: les elements orphiques, si vous voulez (bien que le

terme soit extremement delicat ä employer), ou pythagoriciens,
si l'on veut employer la terminologie de M. Carcopino. Le pro-
bleme semble etre du meme ordre que celui que nous traitions
hier ä propos de Platon: l'utilisation faite par Piaton du theme

hesiodique de l'Age d'or se place dans un concept philosophique,
dans une evolution de pensee infiniment plus complexe que chez

Hesiode. Aussi, la encore, je me demande — et, ce faisant, je
reviens ä ce que disait M. Waszink — si l'utilisation d'Hesiode
dans les Eglogues n'est pas purement litteraire et pas du tout
philosophique. La «philosophie» de Virgile lui vient d'ailleurs,
et non d'Hesiode.

M. Ea Penna: V'e nell'ecloga certamente un programma ed

una sintesi: Esiodo e indicato come tesoro da cui attingere
soggetti degni di essere trattati; nella cornice esiodea sono fuse

e sintetizzate le nuove tendenze poetiche e filosofiche.
M. Grimal: Ce qui me frappe, c'est la fa9on differente dont

Virgile a utilise Hesiode dans la IV* Eglogue et dans les Geor-



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 257

giques. En effet, dans la IVe Eglogue, l'Age d'or se fera sans travail;

or cela est absolument contraire ä tout l'esprit des Georgiques.

Est-ce qu'il n'y a pas eu, dans l'esprit de Virgile, une veritable

revolution par rapport a Hesiode?

M. Ea Penna: Oui, mais de cela aussi j'ai traite. J'ai dit que
cette ambiance soteriologique de la 1Ve Eglogue se retrouve bien

par la suite, mais tres affaiblie.

M. Grimal: Entre Octave et Antoine, il y a eu tout le mouve-
ment politique, toute la revolution tendant ä eloigner progres-
sivement Antoine, qui cherchait, lui, precisement, le retour du

neos Dionysos, tandis qu'Octave restait en Italie et prechait la loi
du travail Et lä il est tres interessant, je crois, de voir comment

Virgile s'est trouve entraine dans cette espece de scission qui
s'est produite ä l'interieur de la pensee romaine entre les annees

40 et 30 avant J.-C.
M. Ea Penna: Evidemment. Mais je n'ai pas pu approfondir.

II ne faut pas opposer d'une fapon trop absolue Antoine et

Octave. Chez Octave aussi, il y avait la recherche d'une atmosphere

religieuse; il se presentait comme l'Apollon. Seulement

cette attente messianique, si l'on peut s'exprimer ainsi, s'affaiblit

quand meme: on donne ä entendre que ce nouvel Age d'or est

dejä, en une certaine maniere, realise

M. Solmsen: Auch ich würde in den Eklogen, sogar in der

sechsten, die Beziehung zu Hesiod als rein literarisch ansehen

und ich würde sogar sagen, dass sie ziemlich schwach ist. Die
Katalog-Motive gehen meiner Meinung nach nicht direkt auf
Hesiod zurück, sondern auf die spamxa 7ra0Y)para oder auf
andere hellenistische Kataloge. Franz Skutsch hat die Bedeutung
der Katalogform überschätzt, Jachmann in seinem Hermesaufsatz

(58, 1923, 288 ff.) sie auf das rechte Mass reduziert. Auch
in der vierten Ekloge scheint mir die Nähe zu Hesiod nicht
besonders gross. Ich habe mich noch nicht überzeugt, dass die

Beschreibung des goldenen Zeitalters von Hesiod mit der

Beschreibung der gerechten Stadt irgendwie zusammengebracht ist.
Auch bin ich nicht sicher, dass Vergil in der gerechten Stadt, wie



258 DISCUSSION

Hesiod sie beschreibt, eine Wiederkehr des Goldenen Zeitalters
sieht. Die Anakyklosis dürfte ganz anderen Ursprungs sein,

ebenso der Mythos vom Ende des Saeculums.

M. La Penna: Si sa che sull'etä dell'oro esisteva una topica
diffusissima: Virgilio avrä conosciuto altre descrizioni ellenis-
tiche. Ma nei passi da me segnalati o almeno in 39 s. l'eco diretta
di Esiodo e probabile.

Quant ä la sixieme Eglogue, je ne doute point qu'il y ait lä

une influence hellenistique, que j'ai d'ailleurs mise en relief. Mais
le schema general qui mene du chaos aux histoires de femmes

ne se trouve pas ailleurs. Lä Virgile remonte ä Hesiode. Natu-
rellement il n'a pas voulu donner des extraits d'Hesiode. II a

voulu simplement indiquer que dans ce grand poeme d'Hesiode,

qui comprenait la Theogonie et le Catalogue, il y avait comme un
« Thesaurus» oü l'on pouvait puiser beaucoup de themes de

poemes.
M. Was^ink: Nous avons discute les divers aspects de l'in-

fluence d'Hesiode dans les Eglogues, surtout dans la H7e; il nous
la faut maintenant rechercher dans les Georgiques, et peut-etre
aussi dans YEneide. Permettez-moi une breve observation: M. La
Penna a parfaitement raison, ä mon avis, quand, pour Ge., I,
117-119, il n'accepte pas la formule « theodicee hesiodique et

arateenne en fonction anti-lucretienne », et aussi quand il souligne
le fait qu'une justification de la Providence ou bien ne se trouve
pas chez Virgile, ou bien n'y est que tres faible. Si je ne me

trompe, nous avons lä une combinaison de motifs d'origines tres
differentes: le ignem... removit est sans doute une reminiscence
d'Hesiode qui evoque l'atmosphere du mythe et de l'ancienne

poesie epique; mais le vers 133 (ut varias usus meditando extunderet

artes) vient directement de Lucrece, tandis que le labor inprobus,

notion qui domine tout le passage, ainsi que le vers 124 (nec

torpere gravi passus sua regna veternd) me semblent plutot d'inspi-
ration stoicienne. Certainement, le vers «lucretien» que je viens
de citer, ou plutot l'idee lucretienne, n'est pas dominante: les

progres du labor sont attribues, mais autrement que chez Lucrece,



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 259

ä la volonte de Jupiter. Dans cette perspective, on pourrait, je
crois, tout de meme parier d'une theodicee, mais d'une theodicee

sto'icienne plutot qu'hesiodique, qui aurait emprunte ä Lucrece

un detail relatif aux progres du labor.

M. La Penna: Lei ha ragione nel sostenere che Pignem... removit

di 131 rimanda il lettore al mito di Prometeo; ma per me rimane

strano che il motivo della colpa e della condanna sia ridotto ad

un oscuro sottinteso. In 124 la fine dell'etä dell'oro non avviene

per una colpa di Prometeo o degli uomini, ma perche Giove non
vuole che gli uomini poltriscano. Forse qui si avverte l'influenza
di una concezione simile a quella illustrata dal Solmsen nel
Politico di Piatone: l'abbondanza dell'etä dell'oro realizza un
ideale inferiore, non l'ideale del vero uomo, che presuppone
l'educazione. Tendenze varie agiscono su Virgilio senza che egli
riesca a dominarle ed a fonderle in un pensiero coerente. Le
contraddizioni poi crescono, se ci riferiamo ad altri passi di

Virgilio sull'etä dell'oro, dove essa e vista come regno della

giustizia.
M. Solmsen: I agree with this last point—indeed in this

passage of the Georgics and in the section of the Politikos we find
the two most remarkable criticisms of the Golden Age. The idea

that Jupiter had the intention of educating man and of making
things difficult so that there should be a challenge (to use the

modern word) and a need for mankind to develop its abilities,
is, in my opinion, a very important one and Mr. La Penna should

not minimize it; although he is certainly right in saying that it
does not solve every problem for Virgil, and that there are quite
other attitudes to be found in him. But it remains a very important
conception. It somehow looks Stoic, and it has the element of
« pronoia». I dare say there are only two other thoughts about
Zeus' ordinance or his law for mankind, which I could compare
in the whole of ancient thought: the one is Hesiod's idea that
Zeus has given to mankind Sixv; as its specific characteristic,
whereas among the animals there is the law of the stronger; the

other is Aeschylus' toxGs!. paGcx; (Ag. 177). Hesiod preaches the



2ÖO DISCUSSION

necessity ofwork, but it is never suggested that Zeus established it
as a law for mankind; what he established for mankind is §1x7]. Now
Virgil has the Hesiodic epyov-motif but he embeds it in a scheme

of the divine plan, of the divine « pronoia».
M. Was^ink: I fully agree with Mr. Solmsen's observations

and, for that reason, I would not say that, in contrast to Hesiod,

Virgil does not have a theodicy but rather that he substituted
the idea of an education of mankind by Jupiter for Hesiod's idea

of a punishment of mankind by Zeus.

M. von Frit^: Ich bin mit den Herren Solmsen und Waszink

ganz einig, möchte bloss noch einen kleinen Punkt zur Bekräftigung

hinzufügen. Die Abweichung von Hesiod, und zwar die

ganz bewusste Abweichung, scheint mir vor allem darin offenbar

zum Ausdruck zu kommen, dass Vergil vom Feuerraub des

Prometheus gerade nichts sagt, sondern ihn durch die Worte
ut silicis venis abstrusum excuderet ignem (V. 135) ersetzt; das heisst

also, der Mensch soll gerade das tun, was Prometheus getan hat

und wofür er bestraft worden ist, und darin zeigt sich ja völlig
die entgegengesetzte Theodizee.

M. Grirnal: Je voudrais dire que l'allusion ä Hesiode et au

mythe de Promethee, du fait que Jupiter enleve le feu, est cer-
taine, mais que Virgile donne ä ce mythe, auquel il fait allusion,
une autre signification. Chez lui, le dieu dissimule le feu non pas
dans le ciel, mais dans les veines des cailloux, pour faire en sorte

que l'homme ait la possibility et le devoir d'aller le chercher, et

developpe ainsi les arts. Cette idee d'un Jupiter qui exerce la

patience et la sagacite des hommes est probablement stoicienne.
Aussi me semble-t-il que nous avons id une glose, une interpretation

stoicisante du mythe d'Hesiode. Et cela me semble tout
ä fait dans la ligne non seulement du stoi'cisme, mais en general
de la pensee philosophique ancienne. De la meme fagon, nous
avons dejä vu Virgile se servir du mythe pour le charger d'une

pensee philosophique et d'une pensee humanitaire qui n'est pas
chez Hesiode. C'est pour cela que je crois que cette observation
est tres importante pour etablir cette filiation de l'un ä l'autre.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 261

M. von FritIch möchte noch einen kleinen Zusatz dazu

machen. Es scheint mir, dass hier nicht nur eine Beziehung zu
Hesiod vorhegt, die ja ganz offenkundig ist, und eine Abweichung
von Hesiod im Sinn einer neuen Theodizee, sondern auch eine

gewisse Beziehung zu Lukrez, denn Lukrez schildert ja, in
welchem Zustand die Menschen zuerst gewesen sind, und wie sie

dann dadurch gezwungen worden sind, durch ihre Erfindungskraft

sich allmählich ein besseres Leben zu schaffen. Das ist auch
sehr interessant. Was bei Lucrez gegenüber Vergil fehlt, ist
natürlich Zeus. Bei ihm kommt daher alles durch Zufall zustande.

Bei Vergil dagegen erscheint an dieser Stelle der pater divom, der

Juppiter heisst, aber eigentlich Zeus ist, und der die Bedingungen,
welche bei Lucrez das Ergebnis des Zufalls sind, absichtlich

schafft, damit die Menschen durch Arbeit und Anstrengung sich

vervollkommen sollen.

M. Grimal: La description du phenomene est lucretienne,
mais l'intention, par l'intervention de la Providentia, devient stoi-
cienne. II y a transposition.

M. Fa Penna: Je voudrais dire qu'il n'y a de veritable
conciliation ni dans la pensee, ni dans la Stimmung de Virgile. Ces

elements ne sont pas fondus chez lui.
M. Grimal: Je ne serai pas aussi categorique. Je crois que

l'intention stoicienne, l'idee de la virtus et du travail est le principe
unificateur de tous ces elements litteraires et philosophiques que
Virgile prend partout, chez Hesiode comme chez Lucrece.

M. Fa Penna: Oui, mais l'effort de la civilisation ne peut
s'expliquer que si une faute humaine a provoque la fin de l'Age
d'or. II est bizarre que, dans tant de vers, Virgile ne dise rien
sur cette question, ni de la responsabilite et de la corruption
humaines.

M. Grimal: Mais je pense que c'est une idee qui n'est pas

virgilienne, ni meme romaine, que la necessite du travail soit le

resultat d'une malediction. Je crois au contraire que l'originalite
de Virgile et de Rome est de dire que la necessite du travail est

une fin en soi, un tsAo?.



z6z DISCUSSION

M. La Penna: En ce cas, vous arrivez ä la meme conclusion

que moi, ä savoir qu'un element fondamental de la morale epi-
curienne est perdu Je voulais aussi dire que, si cette theodicee

est assez coherente chez Hesiode, elle ne l'est pas chez Virgile.
M. Gigon: J'estime cependant que, dans la ligne de M. La

Penna, on peut encore voir comment l'idee ä laquelle nous avons
a. faire s'est developpee a partir d'Hesiode. J'ai lu les scholies

de ce passage. On y constate que le ^TjTTjpa existe dejä; une faute

originelle, qui n'est pas ä strictement parier celle des hommes,
mais celle de Promethee, peut avoir d'incalculables consequences

pour toutes les generations ä venir, en imposant aux hommes

l'obligation de travailler. Malgre l'etat lamentable des scholies,

on voit dejä se dessiner l'idee qu'ä l'origine, ce n'est pas seulement

la faute de Promethee qui a provoque cela, mais le dessein de

Zeus qui, par cette difficulte (xpujiavxet; yap eypucnv), veut faire

surgir la yecopyla et la voctmXia dans les Tsyya.1 de l'homme

aux prises avec la necessite. Je pense done qu'il y a la une part
d'ancienne exegese philosophique, si vous voulez, d'Hesiode, et
ensuite une pensee, assez repandue (elle apparait ici dans les

Georgiques, et nous la retrouvons plus tard et ailleurs), alors que
le theme de la faute de Promethee et la perspective d'un Age d'or
absolument parfait sont absents. J'admets volontiers qu'il y a

contradiction dans d'autres passages ou, en effet, pour Virgile,
l'Age d'or a une qualite morale que ne peuvent compenser la

xeyvai et l'spya^e<r0ai. Mais cette contradiction s'explique.
M. La Penna: II faudrait en effet voir comment Hesiode a ete

interprete par les scholies. Je dois ajouter qu'une incoherence

entre le mythe de l'Age d'or et la doctrine du progres n'est pas

particuliere aux Stoidens: on la retrouve dans beaucoup de

traditions de la pensee antique. Sous ce rapport, l'epicurisme
etait plus coherent.

M. Gigon: En effet, par exemple, l'idee que l'imperfection de

l'homme est voulue par Dieu afin de l'inciter ä developper ses

ikyycx.1 se trouve, avec certains elements virgiliens, chez Lactance,
De opificio Dei, dont une grande partie traite des nombreuses



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 263

imperfections de l'homme, compare aux animaux, et affirme que
ces imperfections physiques l'obligent ä exercer son ingenium, ä

creer les artes, etc.

M. von FritIt seems to me that Virgil's theodicy is well
expressed in vs. 121 ff.:

Pater ipse colendi

haut facilem esse viam voluit, primusque per artem

movit agros curis acuens mortalia corda

nec torpere gravi passus sua regna veterno.

There it is said in the clearest words that Jupiter did not wish
mankind to get rest but that he forced them to work; and when
he gives a very short description of the Golden Age, it is obvious
that not the Golden Age is the ideal, but the other thing.

M. Wasipnk: Ces vers rendent evidente la difference avec

Lucrece, chez qui ce sont les curae elles-memes qui acuunt mortalia

corda, tandis que pour Virgile, c'est Dieu qui curis acuit mortalia corda.

Je voudrais ajouter une breve observation en marge de l'affir-
mation de M. La Penna: «II progresso in Virgilio si giustifica
ancora meno che in Lucrezio, il quale, pur non credendo all'etä

dell'oro, constata l'infelicitä umana dopo i secoli di progresso».
Je dirais plutot que le progres trouve chez l'un et 1'autre sa

justification, mais de maniere fort differente. Virgile, comme nous

venons de le constater, emprunte sa theorie du progres ä Lucrece,
mais il la situe dans une theodicee, tandis que Lucrece la justifie

par sa necessite inevitable. II n'est done pas juste de dire, comme

on le fait souvent, que Lucrece condamne le progres ä cause des

consequences nefastes du progres technique et du luxe: il aeeepte
le progres comme une necessite naturelle et ne condamne que
ceux qui l'emploient mal •— mais ceux-la pourront etre gueris

par la doctrine d'Epicure.
M. Fa Penna: Non dico che ci sia in Lucrezio, a proposito

del progresso, una vera contraddizione di dottrina, ma e'e un
contrasto tra la teoria del progresso e la sfiducia nelle sorti
dell'umanitä, causata sopratutto dagli sconvolgimenti politici
del tempo.



DISCUSSION

M. von Frit^: Ich möchte in diesem Zusammenhang auf den

bekannten Aufsatz von Reinhardt über Kulturentstehungstheorien

(im Hermes, 1912) hinweisen, der zuerst einen grossen
Eindruck gemacht hat und dann wohl zu heftig angegriffen worden
ist. Was bei Lukrez zunächst im Vordergrund steht, das ist, dass

die Menschen durch die Not, die ypeta, dazu getrieben werden,
ihre Lage zu verbessern; nun spielt aber diese XPS^ in einigen
der Traktate, die Reinhardt ans Licht gezogen hat, eine grosse
Rolle. Liier scheint mir nun etwas interessant zu sein, worauf,
wie ich glaube, nicht genügend aufmerksam gemacht worden

ist, und das mit dieser Entwicklung, die wir bei Epikur und
Lukrez vorfinden, sehr stark zusammenhängt, und zwar das

Fragment B 256 von Demokrit: Alxt] pev ecruv epSstv xa X9"h

sovxa, aSixw] Se pv] epSeiv xa xp?) sovxa, aAXa 7tapaxpe7tecr0a(..

Hier wird ja, im Gegensatz zu den sonstigen Auffassungen der

Moral, die sich so schön mit dem Satz aus Busch illustrieren lässt,

« Das Gute, dieser Satz steht fest, ist stets das Böse, das man
lässt», eine völlig andere und positive Moral gepredigt: die

Gerechtigkeit besteht darin, dasjenige zu tun, was notwendig ist, und
die Ungerechtigkeit ist, Nichts davon zu tun. Ich glaube, man

muss das zu der ganzen Schilderung der Entstehung eines besseren

menschlichen Zustandes durch die x?e'laL Beziehung setzen.

Wenn die xPE^a aus eigentlicher Lebensnot wegfällt, dann muss

sozusagen die Moral an ihre Stelle treten: wenn man sieht was

notwendig ist, muss man es auch tun. Wenn man Lukrez sich

darüber beklagt, dass die Menschen jetzt dem Luxus verfallen
sind, so steht meines Erachtens die demokriteische Auffassung
(äSwdv) Se pyj epSeiv xa xp"t] sovxa) dahinter.

M. ha Penna: Democrito ha avuto senza dubbio un'infiuenza
notevole nella teoria delle origini della civiltä, anche al di fuori
dell'epicureismo. Le contraddizioni nascono in gran parte proprio

dal tentativo di assorbire impostazioni democritee ed epi-
curee in una concezione dominata dalla Prowidenza.

M. Grimal: II y a un petit probleme — une question — que
je voudrais soulever ä propos de ce qu'a dit M. La Penna sur



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 265

l'attitude d'Hesiode et celle de Virgile en face de la terre et de la

culture des champs. Je suis frappe par le fait qu'Hesiode, qui
chante la culture de la terre dans ses Erga, deteste son pays. II
dit qu'Ascra est un petit canton sec et desagreable. Et Virgile,
au contraire, dit que l'ltalie est la plus belle de toutes les terres.

II y a lä une espece de contradiction profonde entre Hesiode et

Virgile. Pour Hesiode, on cultivera la terre, mais c'est une terre
maudite, et on trouvera le bonheur — ou, tout au moins, les

apparences du bonheur — sur un territoire qui n'a aucun charme.

Pour Virgile au contraire, le paysan italien est dans une position
bien meilleure que tous les autres paysans du monde, puisqu'il
a la terre la plus agreable que l'on puisse rever, la plus fertile,
celle oü il n'y a pas de serpents, etc. Vous vous rappelez les laudes

Italiae. N'illustrent-elles pas l'opposition entre le pessimisme

profond d'Hesiode et l'optimisme de Virgile. Et, en passant
d'PIesiode aux Georgiques, il ne faut pas oublier ce changement

profond de Stimmung, de tonalite. Je me demande done encore

une fois si Virgile ne s'est pas livre a une espece de distorsion
consciente de son modele, et s'il n'y a pas en lui infiniment plus
de verite humaine, de richesse, qu'il n'y en a dans Hesiode oü

on a l'impression que l'amour de la terre vient, en quelque sorte,
malgre le poete. Le poete deteste son pays, mais, malgre lui, il
s'interesse aux travaux des champs, et cette espece de mauvaise

conscience, de malediction qu'Hesiode porte en lui fait place,
chez Virgile, ä une espece d'epanouissement, ä une espece de

bonheur qui, chez Hesiode, est toujours latent. Croyez-vous,
M. La Penna, que cela soit vrai

M. La Penna: II contrasto da Lei segnalato tra Virgilio ed

Esiodo e del tutto giusto. Si aggiunga che Esiodo conosce diretta-
mente la dura lotta con la terra, Virgilio molto meno: egli viene
da una famiglia di proprietari molto agiati: fra tanti paradossi
del Perret questa ipotesi e giusta. Ma bisogna aggiungere che e'e

un contrasto in Virgilio stesso, tra il sentimento del lavoro come
duro sforzo e il sentimento idilliaco della vita di campagna. Nelle
lodi dell'Italia bisogna anche tener conto del movente politico,

18



z66 DISCUSSION

in qualche punto anche troppo evidente. A parte tutto questo,
c'e in Virgilio un contatto vitale e gioioso con la natura e la vita
di campagna, quello che ho chiamato vitalismo, quasi assente in
Esiodo. Indubbia la maggior ricchezza umana di Virgilio.

M. Grimal: Je suis frappe par le fait que Virgile, quand il
parle d'Hesiode, dit qu'il veut chanter les travaux du vieillard
d'Ascra per oppida, dans les petites villes de l'ltalie Cela aussi

est important. Virgile essaie de donner la dignite poetique ä la

population de ces villes. Pour ce faire, il recourt ä Hesiode qui
est son garant. Exactement comme Homere sera son garant pour
l'instauration du regime monarchique. Seulement, il part d'Hesiode

et le depasse infiniment. Exactement comme il part
d'Homere qui est pour lui simplement un point de depart et non

pas un modele.

M. Solmsen: Die Bemerkung von Prof. Grimal über das

verschiedene Verhältnis zur terra hat auf mich einen erheblichen

Eindruck gemacht und ich glaube, etwas Aehnliches vielleicht
lässt sich bemerken im Verhältnis zur Natur. Bei Vergil hat doch
die Natur ihr eigenes, sehr starkes, reiches und göttliches Leben,

wovon bei Hesiod sehr wenig zu merken ist. Gewiss gibt es die

berühmte Schilderung des Winters, aber da ist alles auf den

Menschen bezogen, und der Sommer mit seiner Hitze ist auch

auf den Menschen bezogen: es ist hauptsächlich eine Beschreibung,

wie der Mensch in der Sommerhitze leidet. Gerade das

sind grosse Unterschiede, die natürlich geschichtliche Gründe
haben und ihren wesentlichsten Grund in Vergils eigenem
spontanen, sehr viel lebhafterem Gefühl und lebhafteren Sympathie
für die Natur; da ist sjmpatheia und symphonia in der Natur. Sehr

deutlich ist auch in den Georgica die Vorstellung von einer xa£i<;,

die die ganze Natur durchwaltet. Das hat viel zu tun mit der

Ordnung des Jahres und der Jahreszeiten. Von dieser xa£i<;

weiss auch Hesiod etwas; nur was bei Hesiod ganz embryonal
ist, ist bei Vergil voller und klarer entwickelt. In diesem

Zusammenhang ist der berühmte Passus des Aratos (V. 5-18) sehr

wichtig: da findet man schon etwas von der Ordnung der Jahres-



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 267

Zeiten usw., und auch von der Ordnung der Gestirne, die so

wichtig sind für die Menschen.

M. Kirk: I was just going to add that Virgil's optimism partly
derives from the fact that he is influenced by the purely literary
motive, derived from Hellenistic poetry, of the happy peasant.
In other words, there intervened between Hesiod and Virgil the
townsman's optimistic view of the country.

M. Gigon: Nous touchons la un point ou la difference entre
Hesiode et Virgile devient tres profonde. Chez Hesiode, me
semble-t-il, nous avons en quelque sorte deux plans: le plan
general de l'epya^ecj0at, qui doit aboutir a un ÖXßo? ou a une
richesse reelle, ä laquelle on aspire tres directement, sans arriere-

pensee, et, d'autre part, ce pessimisme autobiographique — si

je puis user de cette expression tres concise — qui est une chose

fort curieuse. Cela commence dejä avec ce que lui disent les

Muses; puis il y a les vers sur son pere et sur Ascra. Cela n'est

pas sans rapports, me semble-t-il, avec certains passages d'Archi-
loque et avec d'autres manifestations de la poesie archaique ou
se marque la volonte de peindre avec cruaute sa propre situation.

Or, on ne trouve ni l'un ni l'autre chez Virgile. D'une part, pour
Virgile, il n'est plus possible de justifier de la sorte 1'oXßoc du

paysan; d'autre part, un Romain saurait difficilement envisager ce

genre de pessimisme concernant sa propre personne. II y a vrai-
ment incompatibility entre l'äge archaique et une civilisation
riche, spiritualisee, raffinee et romantique.

M. La Penna: Certamente ciö che voi chiamate senso roman-
tico della campagna o ottimismo idilliaco presuppone secoli di
letteratura ellenistica, che stride con Esiodo. Ma questo ottimismo

non e che un lato di Virgilio: dall'altro vi e il pessimismo cosmico

lucreziano, che domina sopratutto nella digressione sulla peste

degli animali: senza questo pessimismo il ritratto di Virgilio e

gravemente mutilato.
M. Verdenius: Au sujet de ce contraste si marque que M. Gri-

mal a signale entre Hesiode et Virgile, il convient, ce me semble,
de ne pas oublier deux faits: d'abord qu'Hesiode ne parle pas de la



208 DISCUSSION

Grece, ni de la Beotie, mais seulement du village d'Ascra, et
ensuite, qu'il ne parle pas du sol, mais seulement du climat.

M. Grimal: Evidemment. Mais les travaux des champs sont
tout de meme domines par le climat, par les conditions generales

et il est certain qu'Hesiode n'aime pas, ou fait semblant de ne pas
aimer Ascra.

M. Verdenius: Sans doute, mais c'est en raison du climat qu'il
ne l'aime pas. Et je me demande si l'on en peut deduire un pes-
simisme qui se rapporte au travail des champs et au sol.

M. Kirk: Though the geographical identification of Ascra

presents certain difficulties, we know roughly where it was, and

in fact it does not appear likely to have been in ancient times a

particularly ghastly place. There seems to be an element of
exaggeration in Hesiod's description of it, and I would say that the

exaggeration is a literary exaggeration of some kind.
M. Grimal: Hesiod may also remember the country of Asia

where his father was before coming to Greece, and he may
regret, in a way, those richer countries.

M. Kirk: This, I think, is certainly a motive which increases

the exaggeration.
M. La Penna: Analyser les causes du pessimisme d'Hesiode

ne manque pas d'interet. L'important, toutefois, c'est de cons-

tater que ce pessimisme existe, et que le climat moral d'Hesiode

est tres different de celui de Virgile.
M. Was%i.nk: I think it is time we should now turn to the

Aeneid. In my opinion, it is too often forgotten that there, too,
Hesiod has had a certain influence; for instance, nothing about
this point is said by Heinze in Vergils epische Technik. As I have

observed already in this discussion, the labores of the pius Aeneas

are not to be disconnected from the labor inprobus and the curis

acuens mortalia corda of the Georgics. At all events, Mr. La Penna

will, I hope, agree with me when I say that in the Aeneid the

influence of this -fjOoc;, which we find already in the Georgics, is

at least as important as those notions which are usually put in
the foreground, like « the justification of the imperium», etc.



ESIODO NELLA CULTURA E NELLA POESIA DI VIRGILIO 269

M. La Penna: II y a certainement dans 1'Eneide une culture

beaucoup plus complexe que dans les Georgiques. J'admets, certes,

avec vous, qu'entre les deux poemes il n'y a pas une difference

de climat moral bien nette. Je me garde toutefois d'en conclure

qu'Hesiode lui-meme a directement influence 1'Eneide-, je prefere
dire que, pour 1'Eneide, tout se deduit de la conception selon

laquelle l'homme accomplit une täche assignee par la divinite,
conception tres proche de la doctrine hesiodique du travail. Au
demeurant, je suis tout ä fait d'accord avec vous: il faut cesser

de mettre exclusivement l'accent sur l'aspect politique de VEneide.

C'est en effet negliger le cote le plus profondement humain et

religieux de Virgile.
M. Verdenius: Revenons aux Georgiques. Nous avez cite Op., 643,

N9j' oXtyyjv odvstv peydcXy; 8' evl cpop-ua deadai et l'allusion ä ce

passage dans Ge., II, 412-413: Laudato ingentia rura, exiguum
coliio. Or, il ne me semble pas necessaire, ni meme heureux, de

parier d'une allusion polemique. Ne s'agit-il pas d'occupations
tout ä fait differentes: la navigation et l'agriculture

M. La Penna: La polemica e molto velata. In ogni modo esiste

una grande distanza tra lo spirito di Esiodo, per cui il guadagno

non e un male, che, anzi, esorta piü di una volta al guadagno, e

quello di Virgilio, che sul lucro non insiste. II riferimento ad

Esiodo mi pare certo.
M. Verdenius: Ce passage souleve aussi un petit probleme

linguistique: Quelle est la signification de oclvetv chez Hesiode

et de laudare chez Virgile Sinclair, dans son commentaire, cite

un fragment de Sophocle dans lequel on trouve le verbe ETtouvetv

dans le sens de «refuser» (Er. 28 t« psv Slxca' emxivet, toü 8s

xspSaivstv e^ou). II me semble interessant de determiner si laudare

peut aussi avoir ce sens de « refuser», ou si Virgile a simplement
traduit machinalement le verbe grec.

M. La Penna: Questo uso di laudare e rarissimo, e la singo-
laritä di laudo con quella sfumatura ironica dell' odvstv mi con-
ferma nella certezza che qui si trova un referimento ad Esiodo.

M. Was^ink: Is there also irony in the verse of Sophocles



ZfO DISCUSSION

M. Verdenius: This is very difficult to say, because it is a

fragment.
M. Solmsen: In that passage of Sophocles, if I have taken it

in correctly, we have just a case of hypocrisy. Wilamowitz
repeatedly made the point, that in Greek, but especially in Attic,
one does say ouvm (and s7toavw) if one means: « danke, nein»,
«sehr schön, ich will es nicht haben». So this use is well
established in Attic; but may we assume that the verb was already
used by Hesiod in the same sense His use of aivsiiv here seems

more spontaneous, not due to a « fapon de parier» but to his

own peculiar sense of humour (cf. Wilamowitz in his commentaries

on Eur. Heracles 275 and on Op., 643).

M. Was^ink: Should we not rather say that the use of odvw

described by Wilamowitz has arisen from such contrasts between

cdvstv and another verb as we find in both Hesiod and Sophocles
Then we need not quote this later Attic usage to explain Hesiod:
the contrast which he has in Op., 643 provides a sufficient

explanation. In the case of Virgil, I would propose the same

explanation.
M. Verdenius: I think this is correct, because laudare usually

does not have this meaning.
M. La Penna: Ma questo conferma la derivazione del verso

di Virgilio dal verso di Esiodo.
M. Verdenius: Certainly.


	Esiodo nella cultura e nella poesia di Virgilio

