Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 7 (1962)

Artikel: Aufbau und Absicht der Erga
Autor: Verdenius, W.J.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660781

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111
W. J. VERDENIUS
Aufbau und Absicht der Erga






AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA

In Rzachs Ausgabe wird der Text der Erga durch
ungefihr hundert Spatien unterbrochen; bei Mazon hat
sich diese Zahl auf sieben und in der neuesten Ausgabe von
Colonna auf eins reduziert. Wollte man aus dieser Tatsache
schliessen, dass die Etkenntnis der Einheit dieses Gedichtes
sich nun endgiiltig Bahn gebrochen hat, so wiirde man
sich grindlich irren. Zwar findet die analytische Liedet-
theorie keine Anhinger mehr, aber ernste Versuche, den
Zusammenhang des Ganzen griindlich und im einzelnen
zu erkliren, sind noch kaum unternommen wotrden. Was
die Kommentare dazu beibringen, bleibt allzusehr im All-
gemeinen stecken. So erklirt Mazon, das Gedicht habe zwei
Themen, Arbeit und Gerechtigkeit; nachdem der Dichter
diese exponiert habe (11-26), zeige er ihren Zusammenhang
(27-41); darauf beweise er die Notwendigkeit der Arbeit
durch den Prometheusmythos (42-105), die Notwendigkeit
der Gerechtigkeit durch den Mythos der fiinf Geschlechter
(106-201); daran schliesse sich die Ausfithrung der beiden
Themen, zuerst der Gerechtigkeit (202-285) und dann der
Arbeit (285-828) 1. Andere haben das Schema noch weiter
vereinfacht, wie Harder, der das ganze Gedicht durch das
Thema der Eris beherrscht sein ldsst. « Die grossen Haupt-
stiicke des Gedichtes », so schreibt er, «lassen sich ganz
ohne Zwang so verstehen, dass sie entweder der guten
oder der bosen Eris angehorig sind» 2. Am weitesten in
der Richtung der Abstraktion geht wohl Eduard Meyer;
nach ithm fillt das Ganze in zwei Teile auseinander: «die
Prozessgedichte zeigen, wie man es nicht machen soll; der
zweite Teil dagegen gibt die Anweisung zum richtigen
Verhalten im Leben » 3,

1 Notice, 82. 2 Kleine Schriften (Miinchen, 1960), 171. 3 Kleine Schrif-
ten 11 (Halle,1924), 23.



112 W. J. VERDENIUS

All solche Analysen leiden an zweietrlei Mingel. Zu-
nichst verdecken sie die tatsichliche Buntheit des Inhalts
und zweitens vernachlissigen sie den konkreten Fort-
schritt des Gedankenganges. Ich mochte das an einigen
Beispielen zeigen. Harder charakterisiert den Mythos der
Geschlechter als « Eris gegen die Goétter » 1, obwohl Hesiod
nur die Vernichtung des silbernen Geschlechtes daraus
erklirt, dass man sich nicht meht um die Gotter kiimmette
(135-9). Fiur die Vernichtung des goldenen Geschlechtes
wird keine bestimmte Ursache angegeben. Das dritte und
vierte Geschlecht vernichtet sich selbst, wihrend in der
Beschreibung des eisernen Geschlechtes die Vernach-
lissigung der Gotter nur beiliufig erwihnt wird (187).
Ubrigens fragt man sich auch, ob eine solche Vernach-
lissigung als « Eris gegen die Gotter » qualifiziert werden
kann. Es macht einen nicht weniger kiinstlichen Eindruck,
wenn Harder den Arbeitsgedanken und den Rechtsgedan-
ken sich aus den beiden Seiten des Streit-Begriffes, Wett-
streit und Streitigkeit, entwickeln ldsst2 Obwohl der
Dichter am Anfang (20-26) Wetteifer und Arbeit eng mit-
einander verbindet, hilt er diesen Zusammenhang nicht
fest. Nur an zwei Stellen (312, 482) klingt das Thema
« Arbeit und Wetteifer » nochmal, aber nicht sehr stark, an.
Auch der Rechtsgedanke 16st sich im Laufe des Gedichtes
immer mehr von seinem Ausgangspunkt, dem Bruderstreit.

Das Schema Mazons ist insofern irrefiihrend, dass es
einen rigorésen und fast wissenschaftlichen Aufbau sug-
geriert, den das Gedicht gar nicht besitzt. Man kann z. B.
schwerlich sagen, dass die beiden Themen, Arbeit und Ge-
rechtigkeit, in den Versen 11—26 exponiert werden, son-
dern hochstens, dass sie angedeutet oder vorbereitet werden.
Es leuchtet auch nicht ein, wie die moralischen, religitsen,
sozialen und Okonomischen Ratgebungen (320-380) sich

1 Kleine Schriften, 171. % Kleine Schriften, 172.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA I13

unter dem Thema « Arbeit» subsumieren lassen. Mazon
zerteilt diesen Abschnitt in zwei Stiicke, von denen er
das erste (320-341) mit dem vorangehenden Abschnitt
tiber Reichtum und Ansehen als Resultate der Arbeit zu-
sammennimmt. Das zweite Stlick (342-380) verbindet er
mit dem Folgenden unter dem Leitgedanken: « Man muss
wissen, wie man arbeiten soll»1. Das erste Stiick handelt
also tiber die Verwertung der Arbeitsresultate, das zweite
iiber die Arbeitsmethode. Aber die Anweisungen zum Vet-
halten dem Flehenden und dem Fremden, einer Schwigerin,
verwaisten Kindern und einem alten Vater gegeniiber
(327-334) gehoren doch nicht zur Betrachtung tiber die
Resultate der Arbeit. Ebensowenig gehoren die Gedanken
tiber die Behandlung des Nachbars (342-362) und iber
das Umgehen mit den Vorriten (363-9) zur Methodik der
Arbeit. Ausserdem ist Mazon gezwungen, zwischen seinen
beiden Stticken, d. h. zwischen den Versen 341 und 342
cinen Gedankensprung anzunehmen: hier sei der Moment,
wo der Dichter seine doppelte Ermahnung, zur Arbeit
und zur Gerechtigkeit, beendet hat und zu praktischen
Anweisungen iibergeht. Dass er diesen Ubergang nicht
explizit zum Ausdruck gebracht habe, bedeute nur ecine
leichte Ungeschicklichkeit, denn die Ellipse lisse sich von
selbst so erginzen: der Wille zur Arbeit geniigt nicht; man
muss auch wissen, wie man arbeiten soll 2. Ich habe schon
darauf hingewiesen, dass die nidchsten Verse sehr schlecht
zu diesem Gedanken passen. Das gilt besonders vom Anfang
dieses Abschnitts, wo die Frage, welche Leute man zur
Mahlzeit einladen soll, beantwortet wird. In diesem Zu-
sammenhang ist es um so auffallender, dass Mazon, der
den Ubergang von 341 zu 342 als den einzigen Hiat im
Gedichte betrachtet 3, in seinem Text gerade zwischen
diesen Versen keine Zeile offen ldsst. Noch merkwiirdiger

1 Notice, 83. 2 Notice, 83-84. ¥ Notice, 83.



114 W. J. VERDENIUS

mutet es an, dass er an einer andren Stelle seiner Einleitung
den Zusammenhang ganz anders erklirt. Hier heisst es,
dass das erste Stick (320-341) zeigt, wie man sich den
Gottern gegeniiber zu verhalten hat, damit die Arbeit
Frichte trigt, wihrend das zweite Stiick (342-380) lehrt,
wie man sich den Menschen gegeniiber zu verhalten hat,
damit diese Friichte sich erhalten und mehren!. Diese
Einteilung, die den ganzen Abschnitt unter den Gesichts-
punkt der Verwertung der Arbeitsresultate stellt, iiberzeugt
ebensowenig. Nur die Anweisungen zum richtigen Gebrauch
der Vorrite (363-9) konnte man mit einiger Miihe so klassi-
fizieren. Im ganzen aber hat der Dichter den Arbeitsge-
danken vollig aus dem Auge verloren und nur am Ende
(382) nimmt er den Faden wieder auf. Es befremdet auch,
dass Mazon die Diskrepanz zwischen den beiden Eintei-
lungen nicht bemerkt zu haben scheint. Das kommt doch
wohl daher, weil er sich das Problem nicht scharf genug
gestellt hat.

Ich habe diese Kritik an den Analysen Mazons ziemlich
weit ausgesponnen, nicht um die Verdienste eines grossen
Gelehrten zu schmilern, sondern um zu zeigen, wie der
Zusammenhang des Ganzen in den Erga noch ungeniigend
geklirt worden ist. Denn nicht nur Mazon, sondern auch
die anderen Kommentare und Studien versagen in dieser
Hinsicht. Die Ursache dieses Mangels scheint mir darin
zu liegen, dass man nicht nur den Zusammenhang des
Ganzen, sondern auch den Zusammenhang des Einzelnen,
d. h. den Gedankengang, zu wenig beachtet hat. Es wird
daher notig sein, bevor wir ein Urteil iiber Aufbau und
Absicht der Erga aussprechen konnen, den Fortschritt des
Gedankens im einzelnen zu verfolgen.

Der Dichter hebt mit einem Musenanruf an, der insofern
eigenttimlich ist, dass die Musen nicht dazu aufgefordert

Y Notice, 75.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA L1

werden, etwas von der Vergangenheit zu erzihlen, sondern
Zeus zu besingen. Man hitte eigentlich erwartet, dass Hesiod,
dessen Ichgefiihl von den Modernen so oft hervorgehoben
worden ist?, sich direkt tiber den hochsten Gott gedussert
hatte, wie er nachher (661-2) sagt, die Musen haben ihn
gelehrt, in seinem Gedicht den Willen des Zeus zu ver-
kiinden. Ebenso geben die Musen in der Theogonie (33)
ihm den Auftrag, das Geschlecht der Gétter zu besingen,
wihrend nachher (105) umgekehrt der Dichter die Musen
dazu auffordert, das Geschlecht der Gotter zu besingen.
Man darf diesen Widerspruch nicht mit der Bemerkung
beiseiteschieben, die Musen stinden «fast schon meto-
nymisch » fiit den Dichter selbst 2, denn man ist sich in
der letzten Zeit immer mehr dariiber einig geworden, dass
die Musen fur Hesiod reale gottliche Michte waren und
dass der Beschreibung seiner Dichterweihe ein echtes Er-
lebnis zugrunde liegt 2. Dieses Erlebnis bedeutet aber auch
wieder nicht, dass der Dichter sich selbst als ein blosses
Werkzeug der gottlichen Offenbarung betrachtete. Er
nennt den Singer ein « Diener der Musen » (74. 100), aber
dieser Dienst schliesst die eigene Aktivitit des Menschen
nicht aus. In dieser Zeit, wie schon bei Homer, reflek-
tierte man noch nicht iber das Verhiltnis des mensch-
lichen und des gottlichen Handelns, sondern begniigte
sich mit der Annahme einer Art von Komplementaritit.
Die géttliche Inspiration ist immer anwesend, auch wenn
sie nicht genannt wird, und umgekehrt wird das Wort
der Musen zugleich vom Dichter selbst mitausgespro-
chen 4.

1 Vgl. z. B. J. KERSCHENSTEINER, Hermes 79 (1944), 1535: « Hesiod,
nicht erst Archilochos, ist der erste, der sein Ich frei herausstellt».
2 WiLamowrrz, Erga, 40. % Vgl. VERDENIUS, Mnemos. 1958, 213, B. A,
vaN GRONINGEN, Mnemos. 1959, 31, H. J. Rosg, Harv. Theol. Rev.
51 (1958), 14. % Es ist nicht richtig, wenn Wiramowrrz (E7ga, 146)
schreibt: « Es ist eben immer Hesiodos von Askra, der zu uns redet;
dass er es kann, dankt er der Muse, aber er ist nicht mehr ihr Srog?Tyg.



116 W. J. VERDENIUS

Ob der gottliche oder der menschliche Aspekt dieser
Zusammenwirkung mehr hervortritt, hingt ganz von der
speziellen Situation ab. Hier, am Anfang der Erga, be-
herrschen die Musen die Bildfliche, weil der Dichter fiihlte,
dass seine Verabsolutierung des Zeus einer gottlichen
Sanktion bedutfte. Die Tatsache, dass es die Musen selbst
sind, welche Zeus besingen, impliziert eine solche Sanktion.
Wir haben gesehen, dass die Musen Hesiod gelehrt haben,
den Willen des Zeus zu verkiinden. Diese Ausserung steht
mitten im Abschnitt Gber die Schiffahrt. Daraus konnen
wir entnehmen, dass alles was der Dichter sagt, als Offen-
barung des Zeuswillens aufgefasst werden soll. Dieser
ungeheure Anspruch liegt auch in dem Proomium be-
schlossen: wenn die Musen herbeigerufen werden um Zeus
zu besingen, so bedeutet das, dass das ganze Gedicht ein
Loblied auf Zeus sein wird . Nicht aber ein Loblied im
gewohnlichen Sinne, denn es geht Hesiod um eine ganz
bestimmte Interpretation des hochsten Gottes. Zeus wird
gleich am Anfang als derjenige bezeichnet, durch dessen
Willen alles geschieht: es besteht ein zweifellos beab-
sichtigter Zusammenhang zwischen dem Aix in Vers 2
und dem 8w in Vers 3 2. Schon die iiberraschenden Pri-

Nicht weil die Tochter der Mnemosyne ihm den Stoff liefert, sondern weil
er es so will, fugt er auch die beiden Aéyor oder pifor ein». Fir
das Bewusstsein Hesiods fiel sein eigener Wille mit der Eingebung
der Muse zusammen. Vgl. auch H. ScuwasL, Proc. Afr. Class. Ass. 2
(1959), 26, der auf die Korrespondenz zwischen den V. 31-33 und
37-39 hinweist und die Folgerung zieht: « the cortespondences bring
out the identity of the singing of the Muses and the poet’s song».
1 E. RomiscH, Studien ur dlteren griechischen Elegie (Frankfurt, 1935),
44, irrt sich, wenn er schreibt: « die Funktion der Musen ist, Zeus
zu preisen... und die Bitte an Zeus einzuleiten... Det Dichter et-
fihrt von den Musen nicht mehr seinen Stoff, denn nicht Zeus ist der
Inhalt seines Gedichtes, sondern &t#9tope fiir Petses... Was der Dichter
verkiindet, lehrt er aus eigenem Wissen». 2 Darum sollte man am
Ende des zweiten Verses lieber ein Komma als ein Semikolon setzen:
te nach 6v hat explikative Bedeutung. Cf. 20, 36, 305, DENNISTON,
Gr. Part., 522-3. — Zur Etymologisierung bei Hesiod vgl. RzacH,



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 17

dikate oarot und $nrot! machen besonders drastisch diese
Allmacht des Zeus deutlich: im Gegensatz zur gewohn-
lichen und speziell homerischen Auffassung, nach der es
von den Menschen abhingt, ob iiber jemand geredet wird
und sein Name genannt wird 2, erklirt Hesiod, dies werde
in Wirklichkeit von Zeus bestimmt. Aber die Verse 3—6
dienen vor allem zur Vorbereitung von Vers 7: nachdem
die Allmacht des Gottes in einer Reihe von vier umkehr-
baren Situationen geschildert worden ist — umkehrbar in
dem Sinne, dass der Gott ebenso leicht das Positive ins
Negative als das Negative ins Positive umschlagen lisst
— bekommt sie in Vers 7 ihre richtige, d.h. moralische,
Perspektive. Rein formell kommt das schon datin zum
Ausdruck, dass die Worte dyvvopa xdpoper nicht mehr die
Umkehrung, sondern nur das Komplement zu i6bver oxohidy
bilden 3 : wenn Zeus in das menschliche Leben eingteift,
so bedeutet das immer eine Korrektion, und zwar entweder
der Richtung (oxohév) oder der Grdsse (dynvopx).

Der Dichter geht dann in Vers 9 zu einer direkten
Anrede iiber. Dieser abrupte Ubergang, der iibrigens ein

RE 8, 1199-1200, E. Riscu, Eumusia (Festgabe E. Howald, Etlenbach-
Zirich, 1947), 72-91; zu Ate-8ux: NORDEN, Agnostos Theos, 259,
L. Pu. Rank, Etymologiscering en wverwante wverschijnselen bij Homerus
(Assen, 1951), 43-44, K. DEICHGRABER, Z7Z. f. vergl. Sprachforsch.
70 (1952), 19-28, B. S~ELL, Ewntretiens 1 (1954), 112. ! Natirlich
stehen &opatol te @atol te nicht attributiv, wie WiLaAMowrrz meinte,
Die singulire Bedeutung von ¢rnrol spricht gegen W. Scamips Vor-
schlag, Vets 4 zu streichen (Gr. Lit. gesch. 1, 2785). Vgl. weiter Nor-
DEN, Agnostos Theos, 258 ff., H. MEYER, Hymnische Stilelemente in der
friihgriech. Dichtung (Wirzburg, 1933), 39. 2 Man denke z. B. an
Shuwov @dtig (Z7. 9, 461) und @drig dvdpév (Od. 21, 223). 3 An sich
konnte (00ver oxoAidv bedeuten « er richtet den Gebogenen auf» (cf.
Th. 535-6 o wote Sovketn xepory 0eia mépuxey, AN alel oxolun) xadyéva
AoEdv Eyer), aber Hesiod gebraucht den Gegensatz i00g-oxolég immer
in moralischer Bedeutung. Cf. 36, 194, 219-24, 230, 250, 263-4 und
O. Becker, Das Bild des Weges im [riihgriech. Denken (Hermes
Einzelschr. 4, 1937), 85-88, W. LuTHER, Wabrheit und Liige im dltesten
Griechentum (Botrna-Leipzig, 1935), 144-8.



118 W. J. VERDENIUS

Merkmal des hymnischen Stiles ist?, zeigt nochmals, dass
fiir Hesiods Bewusstsein kein schroffer Gegensatz besteht
zwischen den Ausserungen der Musen und seinen eigenen
Worten. Der Inhalt seiner Bitte, t0uve, kniipft an den zen-
tralen Begriff des Zeusbildes, ifbver (7), an. Hier begegnen
wir zuerst einem Kompositionsprinzip, das uns noch
weiter beschiftigen wird, nidmlich die Assoziation. Man
hat richtig bemerkt, dass « Hesiod, der sich eben von der
(homerischen) Formel befreit, sich an das Wort klammert,
so dass das Wort Einheit und Fortgang der Rede be-
stimmt » 2. Hs ist aber merkwiirdig, wie wenig man diese
Erkenntnis bei der FErklirung des Gedankenganges in
Anwendung gebracht hat3. Die Assoziation wirkt nim-
lich nicht nur in der Wiederaufnahme eines Wortes im
Hinblick auf eine spezielle Situation, sondern auch in der
Herausarbeitung mancherlei Implikationen, die in einem
bedeutsamen Wort verborgen sind.

Davon bietet sogleich der nichste Vers ein Beispiel.
Was bedeutet diese sonderbare Zusammenstellung von
tovy) und éyw? Zeus wird dazu aufgefordert, die mensch-
lichen Rechtsausspriiche mit Hilfe der gottlichen Ge-
rechtigkeit gerade zu machen 4. Die Erwihnung der Rechts-
ausspriiche erinnert den Dichter daran, dass es beim Rechts-
problem nicht nur um die Richter geht, sondern auch um
die Recht suchenden Menschen 5. Diese allgemeine Er-
zichung zur Gerechtigkeit ist eine gemeinsame gottlich_

! NORDEN, .Agnostos Theos, 163. * 1. SELLscuovr, Stilistische Unter-
suchungen zu Hesiod (Hamburg, 1934), 10745 ° P. FRIEDLANDER, Herm.
48 (1913), 570, bemerkt richtig zu V. 303 f.: « Die Gedankenverbindung
von Spruch zu Spruch ist associativ», aber seine Analyse dieser Partie
ist viel zu vag. Dasselbe gilt von W. Avy, Formprobleme der friiben
griech. Prosa (Leipzig, 1929), 26. #* Die Gottlichkeit der 8ixn geht
hervor aus V. 34, 220-4, 256-60, 7h. 9o2-3. Die Oéuioteg sind natiirlich
nicht die Rechtsausspriiche des Zeus (MazoN, EvELYN-WHITE, LATTI-
MORE), denn diese brauchen nicht gerade gemacht zu werden, sondern
der menschlichen Richter, Cf. 221, 7h. 85, I/ 16, 387. 5 Cf. 190-4,
275, 282-5.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 119

menschliche Aufgabe, wobei dem Gotte die Fithrung des
tatsichlichen Geschehens, dem Dichter die Autklirung
seiner Mitmenschen zufillt. Diese Aufkldrung richtet sich,
wie sich nachher zeigt, ebensowohl an die Richter wie an
Perses. Umgekehrt darf man annehmen, dass Zeus auch
den « krummen » Perses gerade machen soll. Die beiden
Verse 9 und 10 gehodren also eng zusammen: der erste be-
zieht sich auf die Praxis (i60vew), der zweite auf die Theorie
(uoleiclor) 1. Die Tatsache, dass im ersten Glied nur von
den Richtern, im zweiten nur von Perses gesprochen wird,
erkliart sich wieder durch die Assoziation. Das Wort i0i¢
findet bei Hesiod seine meist pragnante Anwendung in der
Beurteilung der Rechtsausspriiche 2. Darum beschrinkt
Hesiod sich zunichst auf die Erwihnung der Rechtspflege.
Diese geht ihm aber personlich unmittelbar an durch das
Betragen scines Bruders. Darum richtet er sich vorliufig
nur an diesen 3.

Das Wort évqrope bildet nun den Ankniipfungspunkt
fir eine weitere Assoziation. Der allgemeine Wahrheits-
anspruch, der in dem Ausdruck ériropd xe pubnoaiuny liegt,
fihrt den Dichter zu einer Selbstberichtigung: in der
Theogonie (225-6) hatte er nicht die ganze Wahrheit ge-
sagt, insofern er nur eine schlechte Eris anerkannt hatte 4.

1 Dieser Zusammenhang ist von vielen verkannt worden, z. B. von
Mazon, Notice, 71: « Hésiode en appelle de la justice des hommes
4 la justice des dieux. En attendant, il va donner 4 son frére quelques
bons avis»; 83: « Je ne veux ici que faire entendre 2 Persés quelques
vérités». WiLamowrtz hat den Potentialis griindlich missverstanden,
wenn er Ubersetzt: « Ich denke, es wird wahr sein, was ich sagen
werde» (vgl. 136: «er hofft, dass es Wahrheit ist»). Die Milderung
der Behauptung bezieht sich nicht auf éthropa, sondern auf das
uubeicbor. Ubrigens ist diese Milderung weniger ein Ausdruck des
Zauderns als der Urbanitit. Cf. 7/. 5, 32 odx dv 8% Tpdag pév éxcatpev;
und KUuNER-GERTH I, 233, Scawyzer I, 329. % Vgl. S. 117 Anm. 3.
8 Aus diesem Grunde ist die Lesart Ilépon weniger wahtscheinlich.
Die Bedenken, die Harper (K/. Schr., 167) gegen Ilépoy Hussert,
sind unbedeutend. % Zur Prioritit der Theogonie cf. VERDENIUS,
Mnemos. 1958, 20-21.



120 W. J. VERDENIUS

Bei niherer Betrachtung erweist sich aber die gute Eris
als von grosserer, d.h. mehr positiver Bedeutung 1. Diese
fordert die Arbeit 2, jene hilt die Menschen von der Arbeit
ab und verfithrt sie zu ungerechter Besitzergreifung. So
hat Perses schon frither bei der Verteilung des viterlichen
Erbes sich durch Bestechung der Richter mehr zugeeignet
als ihm von Rechts wegen zukam (37-38)3. Jetzt hat er
das alles durchgebracht und erwigt er einen neuen Ver-
such, etwas von seinem Bruder loszuktiegen. Hesiod watnt
ihn dafiir, keinen neuen Prozess zu beginnen 4, denn er

1 Zur korrektiven Bedeutung von odx dpa cf. KUuNErR-GERTH I,
145-6, Schwyzer 11, 279-80, Denniston, Gr. Part., 36-37. % Die Worte
dyadh 8 "Epig %3e Bpotoiow (24) sind mit Friedlinder (Herm. 48, 1913,
5613) als eine Parenthesis aufzufassen. Das xat am Anfang von Vers 25
hat wahrscheinlich explikative Bedeutung. Das einzige evidente Bei-
spiel von xat ... xai bei Homer ist I/, 13, 260. Cf. DENNISTON, 323-4.
3 Dass é&¢épets (38) keine iterative Bedeutung haben kann (wie
H. FrAeENKEL, Wege und Formen frihgriech. Denkens, Miinchen, 1960,
89,, meint), folgt aus debrepov (34). Die Handlung des Imperfek-
tums kann mit der des Aorists gleichzeitig sein. Cf. J. HuMmBErT,
Synt. grecque, 139: « L’imparfait indique, de fagon courante, que ’on
s’intéresse au développement de faits passés. Aussi est-il constamment
employé dans toute description détaillée et concréte, par opposition
a laoriste, temps de la chronologie pure et du proces-verbal»., Das
Imperfektum beweist also nicht, dass die Versuche des Perses, mehr
zu bekommen, vergeblich gewesen sind, wie B. A. vAN GRONINGEN
(« Hésiode et Persés», Meded. Kon. Nederl. Akad. v. Wet. afd. Letterk.
N.R. 20: 6, 1957, 4) meint. Van Groningen (5-6) behauptet weiter,
dass »udaivewv auf Beifallsbezeugungen geht und dass dwpogdyoug
keine Bestechung impliziert. Aber péyax weist doch wohl auf etwas
Aussergewohnliches hin. 4 Warum erwigt Perses einen solchen neuen
Versuch? Die Vermutung Mazons, dass Perses seinem Bruder im
Tausch gegen Geld ein Stiick Land gegeben hatte, scheint mir sehr
ansprechend. Die beiden Briider hatten ihre Ubereinkunft wahtschein-
lich ohne Zeugen getroffen (vgl. 371), so dass Perses jetzt mehr Geld
forderte als ihm zugesagt war. Das heisst aber nicht, dass et schon einen
neuen Prozess gegen Hesiod angestrengt hat. Der Ausdruck t7vde Sixny
(39) gibt zu dieser Vermutung keine Berechtigung (wie z. B. WiLa-
MowITz meinte), denn dixn bedeutet bei Homer und Hesiod niemals
« Prozess ». Es ist auch sehr unwahtscheinlich, dass Hesiod diese Partie
im Hinblick aufeinen bevorstehenden Prozess gedichtet hat, schon darum,
weil er sich dann auch tiber dessen Ausgang gedussert haben wiirde.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 121

hat keinen Besitz mehr, wovon er wihrend des langen
Dauers eines solchen Prozesses leben konnte (30-34).
Stattdessen will Hesiod sofort den Streit von einem ge-
rechten Richter schlichten lassen (35-36)'. Von dieser
richtlichen Behandlung erfahren wir weiter nichts; sie hat
also wahrscheinlich niemals stattgefunden. Es war auch
nicht Hesiods Absicht, ein wirkliches Rechtsverfahren het-
beizufithren, sondern Perses gerade davon abzuhalten. Zu
diesem Zweck kleidet er seinen Vorschlag so ein, dass er
sogleich abschreckend wirkt: die Schlichtung soll «sofort »
stattfinden, d.h. ohne dass Perses Zeit finden wird, den
Richter zu bestechen, und « mittels gerechten Ausspriichen
die von Zeus stammen», d.h. die von jenem Gotte be-
stimmt werden, dem nichts entgeht (105, 249-260, 267) und
der natiirlich auch eventuelle weitere Rinke des Perses
durchschauen und bestrafen wird.

Nachdem der Dichter seinen Bruder auf diese Weise
von seinem Vorhaben abgedroht hat, erwartet man die
Folgerung: Perses wird also an die Arbeit gehen. Darauf

Cf. H. MuNDING, Hesiods Erga in ibrem Verbiltnis zur Ilias (Frankfurt,
1960), 15-18. Wir miissen also tvde im Sinne von « eine solche wie
wir sie hier kennen» und 8ixnv als einen Akkusativ des inneren
Objekts auffassen. Cf. Hdt. V. 25, 1 énl yphuaot Sixnv &Suxeov &dixace.
Zu 63 = «der uns bekannte» cf. H. HunGer, Wien. S7. 65 (1950-
51), 19-24. In dem vorliegenden Fall nihert sich t/vde der Bedeu-
tung vtoinvde. Cf. Archil. 7,7 D. &\oté v &\hog £yet tdde. So auch
249, 269. 1 Zur temporellen Bedeutung von adf (« sofort») cf. Od,
18, 339 xeic” N0y fva 6" adl Sud pereiotl tapunow. Eine rein lokale Be-
deutung wiirde implizieren, dass Hesiod einen aussergerichtlichen
Vergleich will (so z. B. Smcrair). Dem widerspricht aber die Zu-
fiigung ibeino dixng, denn dieser Ausdruck hat eine spezifisch ge-
richtliche Bedeutung. Dieser Einwand gilt auch gegen die Intetpre-
tation MuNDINGS, nach der die beiden Briider « hier», d.h. im etsten
Teil des Gedichts, der eine lehrend iiber die Gerechtigkeit, der andere
zuhorchend, den Streit « in einer idealen Rechtsprechung» entschei-
den (Hesiods Erga, 23. Ahnlich schon v. GRONINGEN, Hésiode et Per-
seés, 4).—2Zur reflexiv-kausativen Bedeutung des Mediums Stuxpvidpebo
cf. Thuc. IV 122, 4 3ixy érolpol Hoov mwepl adtiic xpiveslon, KUHNER-
GerTH I, 108, ScawyzERr II, 232.



122 W. J. VERDENIUS

konnte die Frage folgen, warum der Mensch denn iibet-
haupt arbeiten muss. Auf diese Frage gibt die Prome-
theusgeschichte die Antwort. Diese Antwort wird durch
vao (42) eingeleitet, aber ich glaube nicht, dass dieses yap
sich auf eine solche nicht ausgesprochene Frage beziehen
kann!. Wir miissen also einen Zusammenhang mit dem
unmittelbar vorhergehenden Satz zu rekonstruieren vet-
suchen. Die Richter in ihrer Habgier verstehen nicht, dass
auch einfache Sachen Erquickung geben konnen (41).
Die Erwihnung der beiden Pflanzen hat zunichst sprich-
wortliche Bedeutung 2, enthilt aber auch eine Assoziation,
die den Dichter zum Arbeitsgedanken zuriickfithrt: vielen
armen Leuten bieten diese Pflanzen tatsichlich eine will-
kommene Nahrung; zwar ist es nur eine armselige Nahrung,
aber die Erde bietet nun einmal aus sichselbst und ohne
Zutun der Menschen nicht mehr und nichts besseres.
Denn (yap) die bessere Nahrung halten die Gotter ver-
borgen, und man muss schwer arbeiten um sie zu erwer-
ben 3.

Diese Verborgenheit des Lebensunterhalts wird nun
erklirt durch die Prometheusgeschichte, wobei der Dichter
zuerst die urspriingliche Veranlassung (48) und das endliche
Resultat (49) erwihnt, um darauf den Lauf der zwischen-
liegenden Begebenheiten zu erzidhlen. Man hat diese Kom-
position Ofters missverstanden, z. B. durch die Annahme,
das xpde 3¢ wwhp (50) sei etwas, was noch zu den x#3ex Avypd

1 Wie MazoN annimmt: « yap apporte la preuve de l'idée générale
exposée dans tout ce qui précede: le travail seul doit assurer la vie
de ’homme». 2 Man braucht also nicht mit Wilamowitz anzunehmen,
dass Vers 41 «auf die Richter keine Beziehung meht hat, wohl aber auf
Perses, der mit diesem &veixp schwerlich zufrieden war». 2 Diese
Erginzung des Gedankenganges scheint mir psychologisch nahe-
liegender zu sein als die Erklirung Sinclairs: « and no good food
is to be despised, for...». Die Erwihnung der Malve lisst asso-
ziativ den Gedanken an bessere Nahrung aufkommen. Cf. Ar. Plut.
543 otreiclot 8" dvtl pév &ptev paidyns mrépbous.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 123

hinzukommt !, oder eine Spezifikation dieser x#dex 2. In
Wirklichkeit ist das Verbergen des Feuers die unmittel-
bare Folge des in Vers 48 erwihnten Betrugs. Dieser Be-
trug selbst wird nicht niher bestimmt, weil er schon in
der Theogonie beschrieben worden war (538-41) 3.

Die jetzt folgende Erzihlung enthilt inbetreff des Ge-
dankenganges keine besondere Schwierigkeiten. Die Tat-
sache, dass zuerst (61) Hephaistos den Auftrag erhilt,
Pandora eine addh zu geben, wihrend spiter (79) Hermes
ihr eine owvyh gibt, hat vielen Anstoss gegeben. Aber add7)
ist hier das Sprachvermogen und @wvy die Aktualisierung
dieses Vermogens in der konkreten Sprache . Vers 76
ist ofters als eine Wiederholung von 72 verurteilt worden 3,
aber Zpfpuoce bedeutet, dass Athene dem ganzen Schmuck
(man beachte mdvte)), an dem ausser ihr selbst auch die
Chariten, Horen und Peitho mitgearbeitet haben, die end-
giiltige Form, den «finishing touch» gibt 6. Die Authen-
tizitit von 69-82 ist von Wilamowitz und anderen 7 ange-

1 So Wmmamowrrz., 2 PALEY, SINCLAIR, SELLSCHOPP, 116. Auch die
von W. OLDFATHER (RE 36: 2, 1949, 543) und K. v. Frrrz (« Pandora,
Prometheus, and the Myth of the Ages», Rev. of Religion 1947, 254)
konstruierten Schwierigkeiten beruhen auf der falschen Annahme, das
Verbetgen des Lebensunterhalts und das Verbetgen des Feuers seien
gleichzeitig. ® Man setze nach 49 kein Komma (MAzon), sondern
einen Punkt. Das 8¢ (50) hat explikative Bedeutung. Cf. auch G. Broc-
cHIA, Par. Pass. 62 (1958), 297. Urspriinglich wurden die Opfer von
Zeus durch seinen Blitz angeziindet. Cf. S. ErrreM, Eran. 54 (1946),
14-16. Zeus wollte den Menschen das Feuer enthalten um ihnen den
Genuss ihres Opferteils zu verhindern. Cf. G. Dumfzin, Le festin
d’immortalité (Ann, Musée Guimet 34. 1924), 93-94, 103. * Cf, I/ 4,
430 Eyovt’ v otnbecowv addfy, 3, 161 Ilplapog & “Erévny éxoréoscorto
pwvi. Wenn Kirke und Kalypso addfecox heissen, so bedeutet das
nicht « mit schoner Stimme», sondern « mit menschlichem Sprachver-
mogen begabty. Cf. Od. 5, 334 (Ino) mplv pev £€ny Beotog addneson. Der
Unterschied zwischen addh und @wvh) wird nicht immer festgehalten
(cf. Th. 39 péer addh, Od. 21, 411). 5 F.SOLMSEN, Hesiod and Aeschylus
(Ithaca, 1949), 7812, tilgt V. 72. ¢ Also nicht « bedecked her form with
all manner of finery» (EvELyN-WHITE), sondern « adjusted the whole
finery to her body». 7 Jacosy zu 7h. 573-84, O. LENDLE, Die Pando-
rasage bei Hesiod (Wiitzburg, 1957).



124 W. J. VERDENIUS

zweifelt worden, aber die angefithrten Bedenken sind nicht
uniiberwindlich: ausser den schon besprochenen Anstdssen
wird auf die Tatsache hingewiesen, dass Vers 69 &¢ Zouato
nach einer bloss erzdhlten Rede auftritt. Aber dhnliche
Fille finden sich schon bei Homer!. Die Verse 70-72
wiederholen Th. 571-3. Aber 124-5 = 254-5, Th. 671-3 =
150-2 (mit einer kleinen Anderung) und Wiederholungen
von mehr als einem Vers hat auch Homer 2. Man hat es
beanstindet, dass die Chariten, Horen und Peitho in dem
Befehl des Zeus nicht genannt werden. Sie handeln aber
als Subalterne der Aphrodite, die wohl genannt worden
ist. In Vers 94 steht das Wort yuwy statt Pandora, aber
daraus folgt nicht, dass diese Frau fiir Hesiod anonym
war 3, Die Umdeutung des traditionellen Epithetons det
Erde als « Allgeberin » zu « Geschenk aller (Gotter) » et-
klirt sich miihelos aus Hesiods Neigung zu etymolo-
gischen Spekulationen 4.

Man hat weiter darauf hingewiesen, dass die Hervorhe-
bung der Verschmitztheit der Pandora (67, 78) eher zur
Theogonie passt, wo die Frau selbst als das Ubel dargestellt
wird, als zum jetzigen Zusammenhang. Denn die Tat-
sache, dass sie den Deckel sofort wieder fallen lisst (98),
zeigt, dass es nicht Verschmitztheit, sondern Neugier war,

Mflcan 40, Od08, s70. CE Ho-Dem. 516, 448 5 0L 8,55 18 =
16, 299-300, 6, §06-11 = 15, 263-8, Od. 6, 119-21 = 13, 200-2. Cf. C. M.
BowRra, Tradition and Design in the Iliad (Oxford, 1930), 87-94, Heroic
Poetry (London, 1952), 254-66, A. SHEWAN, Homeric Essays (London,
1935), 368-92, S. E. Basserr, The Poetry of Homer (Berkeley, 1938),
75-77, G. M. CALHOUN, Univ. Calif. Publ. Class. Phil. 12 (1936), 1-26.
Es besteht also auch kein Anlass, Op. 124-5 (= 254-5) zu tilgen.
Vgl. auch 7h. 150-2 = 671-3. ® Sehe weiter die kritischen Bemerkun-
gen zu LENDLES Buch von H. ErBse, Gymn. 66 (1959), 561-3. % Dazu
S. 116, Anm. 2, — Dass ITav3p7 nicht « von allen Gottern beschenkt»
bedeutet (so z. B. EVELYN-WHITE, LATTIMORE, ERBSE, 2.2.0., 562), kann
man aus dem Singular 3&pov (82) ersehen, der also pridikative Bedeu-
tung hat. Vgl. auch 3&pov in 85-86.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 129§

die sie zur Oﬁnung des Deckels antrieb 1. Aber es scheint
mir fraglich, ob Hesiod in den Erga Pandora nur als eine
Zwischenperson darstellen wollte, als ein Mittel, dessen
Zeus sich bediente um die Ubel sich unter den Menschen
verbreiten zu lassen. Zeus selbst sagt (57-58), dass er den
Menschen ein Ubel geben wird, «an dem alle Menschen
ihre helle Freude haben wetden, wenn sie es zu ihrem
Ungliick pflegen werden ». Diese Formulierung zeigt deut-
lich, dass auch Pandora selbst dazu bestimmt ist, den Men-
schen ein Ubel zu werden. In welcher Hinsicht das der
Fall ist, sagt der Dichter nicht, offenbar weil er den be-
treffenden Abschnitt der Theogonie als bekannt voraus-
setzt. Dort wird Pandora als die Stammutter der Frauen
dargestellt (591) und werden diese darum ein Ubel ge-
nannt, weil sie zu nichts anderem taugen als die Vorrite
aufzuessen (592-612). Diese FEigenschaft ist in den Erga
nicht weniger, ja sogar noch mehr aktuell als in der Theo-
gonie, denn es ist die Absicht des Zeus, die Arbeit not-
wendig zu machen. Zu diesem Zweck verbirgt er den
Lebensunterhalt (47), zugleich aber schickt er den Men-
schen «schmerzliche Kimmer» (49). Diese Kiimmer wer-
den nicht niher angedeutet; der Dichter denkt dabei natiir-
lich an die Tatsache, dass der Lebensunterhalt nur mit

U Vel. v. Fritz, Pandora, 229. Mit der Annahme, dass sie den Deckel
aus Neugier 6ffnete und aus Schrecken wieder fallen liess, stehen weder
V. 95 éunouto noch V. 99 BovAjior Aiég in Widerspruch. Schon bei
Homer bedeutet pndopor ofters « tun», ohne Riicksicht auf einen vor-
hergehenden Plan, z.B. 7/. 22,395 “Exvtopa diov detén pndeto Zpya, und
1l. 10,48-52 &vdp’ &va Toc6dde pépuep’ &’ Huatt untisacdo, [ 866’ “Extop
Eopeke ... [ Epya & Epeke ... [ ... téoa yap xaxd phoat’ *Ayarods. So auch 7
6,97 pnotwpe edBoto, /. 13,93 uhotwpags dutic. PALEYs Vorschlag éddoato
ist daher iiberfliissig. Die Spontaneitit des Schreckens schliesst die
gottliche Fiigung nicht aus, insbesondre nicht fiir Hesiod, in dessen
Glauben schlechthin alles von Zeus bestimmt wird (sogar der Sturz des
Kronos ist vorhetrbestimmt Awdg peydhov Su Bouddg, 7h. 465). Die Lesart
énéMafe ist wahrscheinlich ein Versuch, den vermeintlichen Wider-
spruch zwischen menschlicher Initiative und gottlicher Fugung zu
beseitigen.



126 W. J. VERDENIUS

Mithe zu erwerben ist. Diese Mithen sind den Zuhorern
aus der Praxis des Lebens so gut bekannt, dass sie nicht
im einzelnen beschrieben zu werden brauchen. Nur einen
speziellen Umstand, eine Art von Komplikation hielt der
Dichter fur erwidhnungswert, nimlich die Tatsache, dass
der so mihsam erworbene Lebensunterhalt von den Frauen
ohne gebiihrenden Ersatz verbraucht wird.

Im Laufe seiner Erzihlung verliert Hesiod aber seinen
Ausgangspunkt, die Erklirung der Notwendigkeit der Ar-
beit, allmdhlich aus dem Auge. In Vers 49 heisst es, dass
Zeus den Menschen x#dea Auypa bereitete. Diese »#dea sind,
wie wir gesehen haben, die Folgen der Tatsache, dass er
den Lebensunterhalt verborgen hat. Nun wird derselbe
Ausdruck in Vers 95 auf Pandora angewendet, aber hier
liegt die Bezichung auf den Lebensunterhalt viel weniger
nahe !. Vielleicht schliesst der in Vers 91 erwihnte wévog
das Mihsal der Arbeit ein 2, und das blosse Wort x#deca
widersetzt sich auch nicht dieser Deutung. Aber es ist be-
zeichnend, dass von den Ubeln, die aus dem =ifoc kommen,
nur die Krankheiten explizit genannt werden (102-4). Auch
die Schlussfolgerung, man koénne dem Willen des Zeus
nicht entgehen (105), geht in eine andere Richtung. Nicht
mehr die Arbeit steht im Zentrum des Interesses, sondern

1 Der Versuch von G. BroccHia (Par. Pass. 9, 1954, 118-136; 62, 1958,
296-309), zu zeigen, dass die Sendung Pandoras mit dem xpimrewy Blov
identisch ist, tiberzeugt nicht. Wenn es z.B. heisst (S. 304-5): « se dai
vv. 498-501 risulta che la &imic si accompagna agli uomini quando
questi sono sprovvisti di Blog... € nei vv. 96-99 si dice che, con Pan-
dora, ¢ venuta in mezzo agli uomini la éric, ¢ da concludere che gli
vomini, dopo l'invio di Pandora, sono sprovvisti di Biog», so ist das
nur ein Trugschluss. 2 Winamowrrz schreibt: « Arbeit kann das nicht
sein, auch nicht Schmerz, sondern allgemein Miihe, Plage». Aber diese
Miihe und Plage kénnen sich auch auf die Arbeit beziechen. Aus 397-400
folgt nicht, dass Arbeit und mévog Gegensitze sind, wie G. BroccHIA
(Par. Pass. 62, 1958, 300) meint. Auch 74. 226 "Epig ctuyepy) Téxe piv
ITévov dhywébevta macht keine Schwierigkeit, denn zur guten Eris
gehort natiitlich ein guter Ponos.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 127

der andere Pol des hesiodischen Denkens, die Dike!.
Prometheus hatte Zeus nicht seine dtxy, den ihm zukommen-
den Teil des Opfers, gegeben. Jetzt bekommt Prometheus,
und mit thm das ganze Menschengeschlecht, seine dixy, die
ihm zukommende Strafe. Hesiod wendet hier einen Gedan-
ken an, den er erst spiter (240 ff.) voll ausspricht, dass
nimlich Zeus die Strafe fir das Vergehen eines Einzelnen
ofters auf die Hiupter einer ganzen Gemeinschaft nieder-
kommen ldsst. Man sieht hier nochmals, wie verfehlt es
ist, die Erga in scharf bestimmte Abschnitte zu zerteilen.
Hesiod hat kein festes Schema vor Augen, sondern er ldsst
sich durch den Strom der Gedanken mitfithren, wobei die
Richtung sich manchmal verschiebt. Fine solche Gedan-
kenverschiebung findet man auch schon bei Homer, z. B.
wenn ein Gleichnis auf etwas ganz anderes hinauslduft als
dasjenige, zu dessen Erlduterung es eingefiihrt worden war 2.

Der Vergeltungsgedanke fithtt den Dichter nun von
selbst zur Geschichte der fiinf Menschengeschlechter. Hesiod
will ndmlich mit dieser Erzihlung deutlich machen, wie
die Menschheit nicht nur biisst fiir die Tat des Prometheus,
sondern auch fir ihre eigene Taten 3. Man konnte gegen
! Die Erklirung von WiLamowrrz (Erga, 138): « so mag er gewiinscht
haben, den Schluss der Geschichte von dem ersten Weibe anzubringen,
der in der Theogonie fehlt», scheint mir zu oberflichlich. 2 Vgl. z.B.
Il 12, 145-159; 15, 618-629. Dazu H. FRAENKEL, Die homerischen Gleich-
nisse (Gottingen, 1921), 6 ff.; VERDENIUS, R.E.G. 1960, 345 ff. 8 Mazon
(in seinem Kommentar, 68-70) gibt eine andere Rekonstruktion des Zu-
sammenhanges: der Mensch muss arbeiten — Arbeit beruht auf guter
Eris — schlechte Eris richtet zugrunde, sowohl in der Weltgeschichte
wie auch heute. Aber 1. das Ende der Prometheusgeschichte verliert,
wie wir gesehen haben, den Arbeitsgedanken aus dem Auge; 2. der
Dichter nimmt die Verbindung Arbeit — Eris nicht wieder auf; 3. die
Eris ist nicht das Zentrum der Geschichte der fiinf Geschlechter; nur
am Ende (195) tritt der {Hrog auf, und Mazon (61) ist gezwungen
anzunehmen, dass « c’est dans les derniers vers du récit qu’il faut cher-
cher lintention du poéte». — Es ist nicht wahr, dass Hesiod zwischen
den beiden Erzihlungen « mit einer gewissen Selbstironie die Wahl

lasst» (Scuwmip, Gr. Lit. gesch. 1, 274). Wiramowrrz (Erga, 139),
schreibt: « Das Weib als Bringerin der Ubel ist mit dieser allmihlichen



128 W. J. VERDENIUS

diese Deutung einwenden, dass die Geschichte durch einen
Satz (108) eingeleitet wird, in dem der Vergeltungsgedanke
nicht zum Ausdruck kommt. Dieser Einleitungssatz hat
der Interpretation immer Schwierigkeiten bereitet. Mazon
klammert den Vers aus, nicht nur weil er mit det eigent-
lichen Geschichte nichts zu tun hat, sondern auch weil
der Gedanke eines gemeinsamen Ursprungs der Gotter
und Menschen sich nicht mit der Tatsache vertrigt, dass
die ersten Menschen von den Goéttern geschaffen wurden.
Der Vers sei also eine Glosse zu 112. Aber diese Glosse
passt ziemlich schlecht zu demjenigen, was sie erkliren
sollte, denn die Tatsache, dass die ersten Menschen ein
gottergleiches Leben fithrten, folgt nicht unmittelbar aus
dem gemeinsamen Utrsprung der Gotter und Menschen.
Sinclair lasst Vers 108 nur von ob &’ évi gpest Parieo Yoty
abhingen und nimmt an, dass Hesiod nur darauf hinweisen
will, dass seine Schopfungsgeschichte den traditionellen
Glauben an den gemeinsamen Ursprung von Géttern und
Menschen nicht aufhebt. Aber die homerische Formel
oL &’ évl gpeol Barkeo oijouv bezieht sich immer auf das Vor-
hergehende. Wilamowitz versteigt sich zu der Annahme,
Hesiod hitte eigentlich etwas ganz anderes sagen wollen,
nimlich dass die « Menschengeschlechter erwachsen ent-
sprechend den Geschlechtern der Gotter... Er hitte nicht
opblev sagen sollen, sondern 6upotwg ... Im Hinblick auf
die ®coyovie hat er gesagt ’ihr Ursprung ist derselbe ”».
Abgesechen von der Unwahrscheinlichkeit einer solchen
Kontamination mit der Theogonie ist zu bemerken, dass
der von Wilamowitz angenommene Gedanke eines Paralle-
lismus zwischen dem Wechsel der Géttergeschlechter und dem
Wechsel der Menschengeschlechter nur auf das goldene
Geschlecht zutrifft. Ich mochte eine andere Losung des

Entartung der Menschheit unvereinbar». SOLMSEN (Hesiod and Aesch.,
9o) bemerkt aber richtig, dass die fatalistische und die moralische
Interpretation des Ubels einander nicht aufzuheben brauchen.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 129

Problems vorschlagen. Zunichst mussen wir uns klarma-
chen, dass Vers 108 nicht das Programm, sondern nur die
Einleitung zu der Geschichte zu sein braucht!. Diese
Einleitung hat keinen weiteren Zweck als der fortwihren-
den Degeneration der Menschheit eine spezielle Perspektive
zu geben. Die Menschen haben denselben Ursprung wie
die Gotter, d.h. die Gotter sind aus der Erde hervorgegan-
gen und haben die ersten Menschen aus Erde oder in der
Erde gebildet 2. Der von Mazon behauptete Widerspruch
zwischen Vers 108 und Vers 110 besteht also nicht. Die
Menschen des goldenen Geschlechts lebten noch wie Go6t-
ter (112) 3, das silberne Geschlecht kiimmerte sich schon
nicht mehr um die Goétter (135-9) 4 und die nichsten
Geschlechter wandten sich immer meht von den Gottern
ab, bis am Ende die letzten gottlichen Michte auf Erden,
Aidos und Nemesis, sich gendtigt sehen werden, von den
Menschen wegzuflichen (197-200). Diese zunchmende Ab-
wendung von den Gottern korrespondiert mit der mensch-
lichen Leibesbeschaffenheit. Man hat viel iber die Be-
deutung der hundertjihrigen Kindheit des silbernen Ge-
schlechts diskutiert 5. Das Richtige scheint mir gerade vor

1 Ahnlich E. Mever, K/. Schr. 11, 36. 2 Cf. A. DietEricH, Mutter
Erde (Berlin, 1913), 36 ff. SincrLair, Gnom. 5 (1929), 627, bemerkt
richtig: « 6p.60ev does not imply contemporaneous origin, only that the
ultimate source of all life divine or humane is one (cf. Pind., Nem. 6,1) ».
3 Dieser Vergleich zeigt schon, dass V. 119 £y’ évépovro nicht bedeu-
ten kann « sie besorgten die Arbeity» (so z.B. MEYER, 4.2.0., 47, LAT-
TIMORE). Proklos erklirt richtig: &mélavov 7év yryvopévewy. Das
Medium vépesbor bedeutet « sich zuteilen», « profitieren von». Cf. 7/,
12,313 (Sarpedon zu Glaukos) tépevog vepdupechu, Od. 11, 184-6
éxnhog (vgl. Op. 119 fovyor)/ Tnréuoayos Tepéver véuertoar xol (expli-
kativ) Soivag &toag [ datvurtar, Od. 20, 336-7 Eppa ob wev yablpwy matpdin
oVt véuna, [ #60wv xal wiveov. Zu #pya = Produkte cf. z.B. Od. 4,
318 eobictal por olxoc, SAwie 82 wiova Epyw. So auch Op. 231 Baking 3
neunibéto Epyo vépovton, wo das Arbeitselement durch peuniéra aus-
gedriickt wird, ¢ In dieser Zeit kam also die « Scheidung» zwischen
Menschen und Géttern zustande, wovon die Theogonie (535) spricht.
® Cf. v. Frrrz, Pandora, 238-40.



130 W. J. VERDENIUS

hundert Jahren Rudolf Roth gesagt zu haben: « Das ganze
Dasein ist nichts als Entwicklung, eine trige Entfaltung
der menschlichen Fihigkeit, mihseliges Wachstum ohne
Blite und Frucht»!. Hesiod wollte ein Bild entwerfen,
das mit dem des goldenen Geschlechts so schatf wie mog-
lich kontrastiert (129): dort dauernde Reife (114) — hier
dauvernde Unteife. Die dauernde Reife bedeutet Gottes-
nahe, die dauernde Unreife Gottesferne. Nur insofern sie
nicht die Gebrechen des Alters kennen, stechen auch die
silbernen Menschen den Gottern noch nahe. Im Zukunfts-
bild des fiinften Geschlechts wird dann auch dieses letzte
Band mit den Gottern verbrochen: die Menschen werden
grauhaarig geboren werden (181), d.h. die gottliche Bliite
wird aus dem Menschenleben ganz verschwinden.

Die Abwendung von den Gottern wird den Menschen
durch ein entsprechendes Schicksal nach dem Tode vet-
golten: die Menschen des goldenen Geschlechts werden
zu Saipoves emiyOovio (123-4), bleiben den Gottern also noch
ziemlich nahe; das silberne Geschlecht lebt fort als Smoy0O6viot
wéxopes Ovnrol (141), d.h. sie bleiben gerade unter der Erd-
oberfliche, wo sie als «sterbliche Selige », d.h. als Heroen
verehrt werden 2; das eherne Geschlecht verschwindet
ganz im Hades (153).

Man hat sich oft dariiber gewundert, dass Hesiod seine
Beschreibung des fortschreitenden Abstiegs durch die
Schilderung cines Aufstiegs im vierten Geschlecht unter-
bricht. Das geschieht nicht sosehr um der Vollstindigkeit

1 Der Mpythos von den fiinf Menschengeschlechtern bei Hesiod (Tubingen,
1860), 16. Wenn man diesen Gesichtspunkt aus dem Auge verliert,
entsteht der Widerspruch, den Th. G. RoseNMEYER, FHerm. 85 (1957),
270, annimmt: « The strong warriors of the bronze age are hardly to
be regarded as inferior to the impious weaklings of the silver vyévog;
and yet the silver men after their death become blessed spirits, whereas
the bronze men after death merely go to the Homeric Hades to lead an
anonymous spectral existence». 2 PeppMULLERS Konjektur Ovnrots ist
von vielen iibernommen worden und man hat darin sogar eine beson-



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA I31

willen, 1 als vielmehr um dem heutigen Geschlecht ein
kontrastierendes Vorbild vorzuhalten. Zwar gab es auch
damals «argen Kampf und schreckliches Kriegsgetiimmel »
(161), aber trotzdem gelangten all diese Helden zu den
Inseln der Seligen 2. Bei Homer ist es ihre Verwandt-
schaft mit Zeus, die Menelaos und Radamanthys zu diesen
Inseln Zutritt gibt (Od. 4, 561-9). Hesiod hebt zwar die
Gottlichkeit der Heroen hervor (159-160) 3, aber das Kri-

dere Pointe gesehen. Cf. V. GovrpscuMmipr, R.ZE.G. 1950, 35,:
« Le datif donne la téplique 24 122: ne voulant attribuer 2 Zeus ’insti-
tution du culte rendu a ces « génies inférieurs», il se contente de la
rapporter a la tradition des « mortels».» Vgl. aber E. Roups, Psyche 1,
100-1, der darauf hinweist, dass Hesiod hier den Versuch macht, « diese
dem Homer nicht bekannte Classe der Wesen mit einem dem homeri-
schen Sprachvorrath, auf den sich der Dichter angewiesen sah, ent-
lehnten Ausdruck treffend und deutlich zu bezeichnen... Man nannte
spiter solche gewordene Unsterbliche « Heroen». Hesiod, der dies Wort
in diesem Sinne noch nicht verwenden konnte, nennt sie mit kithnem
Oxymoron: sterbliche Selige, menschliche Gétter. Den Gottern dhnlich
sind sie in ihrem neuen Dasein als ewige Geister; sterblich war ihre
Natur, da ja doch ihr Leib sterben musste, und hierin liegt der Untet-
schied dieser Geister von den ewigen Gottern». ROSENMEYER (Herm.
85, 1957, 284) vergleicht Platon Crat. 397d dvBpdmovg Satpovag. — Der
Gebrauch von xaiéovron impliziert hier ebensowenig wie in 159, dass
sie unter diesem Namen allgemein bekannt waren. Sie bekommen diese
Bezeichnung erst in Hesiods Weltgeschichte. 1 So 2z.B. PALEY:
« Having mentioned the Saipoveg on earth and the Spirits in Hades,
the poet was bound to find some place for the heroes». 2 Es ist
naheliegend, 7todg wév .. 7Tolg 3¢ (166-7) als zwei verschiedene
Gruppen aufzufassen. Th. G. RoseNMEYER, Herm. 85 (1957), 273,
weist aber richtig darauf hin, dass in diesem Fall « Elysium would be
a very thinly populated place». VoN Frrrz, Pandora, 235, nimmt an,
dass mit tobg pév « the common crowd» gemeint ist. Aber Hesiod
wird schwetlich behauptet haben, dass keiner der homerischen Helden
gestorben ist. Auch von den vorhergehenden Geschlechtern wird
zuerst ihr Tod erwihnt (116, 121, 133, 140, 153-6). Man muss also
annehmen, dass Tobg pév und toig 8¢ identisch sind und dass die
Formel pév/8¢ sich nicht auf die Pronomina, sondern auf die ganzen
Sitze bezieht. Cf. /. 17, 193-5 #ror 6 pév o & ddxe pépewy mwpotl "Thtov
iphv / Tewol prromtorépoiot, 6 §&pBoota tebyex d0ve/ IInietdew *Ayirfoc.
3 E. Berue, Homer 11 (Leipzig, 1922), 3006, schreibt: « fuibezor sind fiir
Hesiod die Heroen, weil sie auf den seligen Inseln ein gottergleiches Da-
sein fihren». Das ist nachweislich falsch. Cf. Roupg, Psyche 1, 152,.



132 W. J. VERDENIUS

terium der Auserwihlung lag ihm wahrscheinlich mehr in
jener Eigenschaft, die er mit Nachdruck voranstellt: das
vierte Geschlecht war Sucatdtepov xal &petov (158), d.h. « ge-
rechter und dadurch besser» 1. Damit gibt der Dichter in
exemplarischer Weise zu verstehen: je gerechter jemand
ist, umso besser ist er und umso besseres Schicksal wird
ihm zuteil.

Wenn diese Deutung richtig ist, zeigt sich auch in der
Geschichte der fiinf Geschlechter eine eigentimliche Vet-
schiebung des Schwerpunkts. Hesiod hatte damit angefan-
gen, die gottliche Vergeltung von der Gottesnahe der
Menschen abhingig zu machen. Diese Gottesnahe wird
aber allmdhlich ersetzt durch die Gerechtigkeit. Der erste
Ansatz dazu findet sich in Vers 134, wo die gegenseitige
Gewalttitigkeit dieser Menschen mit Nachdruck vorange-
stellt wird. Unmittelbar danach wird aber nicht diese innere
menschliche Ungerechtigkeit, sondern ihre Gleichgtltig-
keit gegeniiber den Gottern als Ursache ihres Verderbens
angefithrt (138-9). Auch beim dritten Geschlecht tritt die
OBpts auf (146), aber der Dichter geht nicht niher darauf
ein. Offenbar steht auch hier noch das andere Motiv, das
Verhiltnis zu den Goéttern, im Mittelpunkt: die ehernen
Menschen kiimmern sich nur noch um Ares (145) und in
dieser Exklusivitit liegt ihre Gottesferne, denn Ares galt
niemals als ein richtiger Gott. Umgekehrt wird in der
Beschreibung des finften Geschlechts, wie wir gesehen
haben, die Abkehr von den Géttern nur noch beildufig
erwihnt (187). Alles dreht jetzt um die Gerechtigkeit, und

1 So richtig MazonN in seinem Kommentar 67: « plus justes et, par
conséquent, meilleurs». Zum konsekutiven xai vgl. VERDENIUS,
Mnemos. 1955, 270-1, 1956, 250, S. TRENKNER, Le style KAI dans le
récit attique oral (Assen, 1960), 36-37, 39-40. — Die Sublimierung der
homerischen Heroen kam zustande durch «a certain transference to
the Homeric « heroes» in general of the kind of veneration felt for
local heroes» (v. Fritz, Pandora, 235).



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 133

das Stiick gipfelt in dem Satz Sixn év yepotl (192): es gibt
nur noch das Faustrecht 1.

Der Zweck dieses letzten Abschnitts entspricht dem
des vorigen Abschnitts. Wie Hesiod durch seine Beschrei-
bung der Heroen dem heutigen Geschlecht ein positives
Vorbild vorhalten will, so gibt er jetzt ein abschreckendes
Zukunftsbild. Dieses Zukunftsbild ist tatsichlich als ein
abschreckendes und durchaus nicht als ein fatalistisches
gemeint. Man hat aus den Worten &reira yevéslor (175)
schliessen wollen, dass Hesiod den Beginn eines neuen
Zyklus erwartet 2. Der ganze Ausdruck ist aber nur eine
polare Umschreibung fiir «ich mdchte jetzt nicht leben »,
wo das zweite Glied, wie ofters in solchen Ausdriicken 3,
keine aktuelle Bedeutung hat, sondern nur zur formellen

1 So richtig Wiramowrrz. Herm. 63 (1928), 389, will er aber &v yepot
als « unter ihnen» auffassen (« Gerechtigkeit und Pietit wird es nicht
gebeny). Dafiir gibt es keine Parallele. Thuc. IV, 43,3 &v yepol fiv #) wdym
hat noch die Bedeutung von «untet Hinden». Ausserdem weist
Stwn &v yepot zuriick auf 189 yepodixor. Es gibt keinen Grund,
diesen Vers zu streichen. Er schliesst sich gut dem Vorhergehenden
an: man ist nicht dazu bereit, dem Nichsten seine 8ixn zu geben, denn
man kennt nur die 8ixy, die im Nehmen besteht. — Dass die Erklirung
des Ubels in der Menschheitsgeschichte durch einen immer stirker
werdenden moralischen Gesichtspunkt bestimmt wird, ist auch von
SoLmseN  (Hesiod and Aesch., 85-86) hervorgehoben worden.
2 Pavey, Hays, REITzENSTEIN, Stud. 3. ant. Synkretismus, 62; ROSE,
Handbook of Gr. Lit., s9; NEsSTLE, Vom Mythos zum Logos, so.
8 Cf. I/. 10, 249 Tudeldn, unt &p pe pwdX’ alves ynre T vetxer, O4. 6,
160-1 00 Ydp 7w ToLobTov £y t8ov dpbapoioy, [ 0Bt &vdp’ olite yuvaina,
Od. 9, 14 Tt mwpdTOV ToL Emerta, TL 8" VotaTiov xotaréiw; Od. 15, 374-5
éx & &pa Seomolvng od petiuyby oty axoboor [ ot Emog olite Tu Epyov,
Th. 34 ocpic & odtag mpdTéV Te %l Votatov aidv detderv, Mimn. 7 D.,
Pind., Nem. 7, 3, Soph., E/l 305-6, Eur., Ba., 80o1. Auch das erste
Glied kann itrelevant sein, z.B. 1/. 22, 432-3 6 pot vdxtag e xal Huop /
ey AN xutd &otuv mehéoxneo, Od. 23, 65-66 o Tva yap tieorov mtyloviwmy
avlpdmey, [ 00 xaxdvy oddE udv EcOAdév, Aesch. Sept. 795-6, Platon
Resp. 567b. Sehe weiter E. KemMMER, Die polare Ausdrucksweise i.d.
griech. Lit. (Wiirzburg, 1903); WiLamowrrz zu H. F. 1106; B. A. vAN
GRONINGEN, « De antithese als Griekse denkvorm», Med. VViaamse
Akad., 1953: 1; J. D. MEERWALDT, Vormaspecten (Den Haag, 1958),

i3



134 W. J. VERDENIUS

Abrundung des Ganzen zugefiigt wird. Dieser StoBseufzer
«ich mochte jetzt nicht leben» soll nun nicht im pessi-
mistischen Sinne missverstanden werden. Man findet einen
dhnlichen rhetorischen Wunsch in 270-11, und dort fugt
Hesiod die zuversichtliche Einschrinkung zu, es werde
wohl nicht so weit kommen 2. Dieselbe Zuversicht spricht
aus dem Vers 179, eine Zufiigung, die dramatisch nicht
zu dem dusteren Zukunftsbild passt, aber psychologisch
sehr gut zu erkldren ist: Hesiod ist so fest davon tbet-
zeugt, dass die Menschen sich durch seine Worte belehren
lassen werden und die tible Entwicklung gehemmt werden
wird, dass er diese Besserung sozusagen proleptisch in sein
Zukunftsbild aufnimmt. Die abschreckende, apotreptische
Wirkung dieses Bildes wird dadurch geschwicht, seine
protreptische Wirkung aber gestirkt.

Jedenfalls konnen wir schliessen, dass diese Erzihlung
nicht, wie Wilamowitz meinte 3, eine Abschweifung ist,
sondern ein Exemplum, das die meht systematischen Eror-
terungen vorbereitet 4. Das gilt auch von der jetzt folgen-
den Fabel. Diese dient dazu, den Grundgedanken der
Beschreibung der heutigen Generation schirfer hervorzuhe-
ben. Ich sagte soeben, dass diese Beschreibung in dem
Satz Sixy &v yepot (192) gipfelt. Das wird durch die Fabel
bestitigt: es herrscht jetzt das Recht des Stirkeren. Im Ge-

1 Vgl. auch Od. 2, 230-4. % V. 273 Zohna bedeutet nicht « ich hoffe »
(WriLamowirz), sondern « ich bin geneigt zu glauben». So auch H. Den.
213, 277. Nach H. DigLs, Der antike Pessimismus (Betlin, 1921), 7, ist
Hesiod der erste « Uberwinder des Pessimismus» und « ein wahrhaft faus-
tischer Mensch». Das trifft nicht ganz zu, denn erstens war der Pessi-
mismus noch nicht da und zweitens hingt Hesiods Optimismus aufs
engste mit seinem Glauben an Zeus zusammen. Auf den ersten Blick
scheint V. 418 xnpitpepéwv dvbpodmwy auf einen grundsitzlichen Pessi-
mismus hinzuweisen. Aber es handelt sich da nur um die Tatsache,
dass die Menschen den durch Sirios verursachten und oft tddlichen
Krankheiten ausgesetzt sind. Cf. 92 vodowv ©° dpyoréwy, of v dvdpdot
wijpag #dwxav. 2 Op. 141. 4 So richtig J. Kvuw, Wirgh. Jbb. 2
(1947), 268.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 135

gensatz zum Geschlecht der Heroen, von dem gilt Suxaudrepoy
xol &petov (158), gilt von den heutigen Herrschern xpeicoov
(210) xad dperov (207).

Diese vermeintliche Uberlegenheit der Herrscher ist
aber in Wirklichkeit nichts anderes als Uberhebung, #Botc.
Dieses Wort, das in der Geschichte der fiinf Geschlechter
schon einige Male gefallen war (134, 146, 191), witd jetzt
zum Prinzip erhoben. Das Leben enthiillt sich als einen
Streit zwischen Dike und Hybris (213). Anfidnglich scheint
Hybris die michtigere zu sein, aber am Ende wird sie
stets von Dike besiegt (217-8). Diese Besiegung geht immert
mit Unheil zusammen (216, 218)1!; darum empfiehlt es
sich, sich gleich am Anfang der Dike zuzuwenden (216-7).

Man wiirde erwarten, dass Hesiod in dieser Etorterung
iber Hybris und Dike fortgefahren hitte, die Konige anzu-
reden. Einerseits ist es, wie wir gesehen haben, ihre Geistes-
haltung, die als Hybris diagnostiziert wird, andrerseits be-
zieht sich die Fortsetzung ausschliesslich auf die rechtspre-
chenden Konige. Stattdessen wendet sich der Dichter nach
Abschliessung der Fabel plotzlich wieder dem Bruder zu
(213). Damit greift er auf einen Punkt zuriick, der in der
Beschreibung des fiinften Geschlechts schon beriihrt wor-
den war. Das jetzt vorherrschende Faustrecht hat ndmlich
eine Art von Komplement. Die Starken und Michtigen
kénnen nehmen was sie wollen, aber die Schwachen und
Geringen miissen zu einem andern Mittel greifen. Dieses
Mittel ist die Liige. So steht es in den Versen 193-4. Perses
ist Hesiod gegentiber solch ein xaxdg, ein in sozialer Hin-
sicht Geringerer. Dieser Gedanke witd in Vers 214 wieder-
aufgenommen durch das Wort Seinés 2. Uberhebung ist

1 V. 216 éyxbpoug &tyow bedeutet nicht « when he loses his way in
delusions » (LATTIMORE), sondern « wenn et ins Unheil stiirzt». Cf.
V. 231, Od. 12, 372; LIDDELL-ScoOTT 5.2., I1 2. 2 Cf. I/. 6, 489 0D xoxdy
obde udv &cOrdv, Od. 6, 189 2oOloig 78E xaxoicw, Hes., Fr. 164, 2
dztAdv te xal ¢s0AGy, Theognis 57-58 ol d¢ mplv és0hot [ vOv Serrol. Hesiod
gibt der homerischen Formel 8zihol Bpotot eine neue Bedeutung.



136 W. J. VERDENIUS

schlecht, d.h. schadlich, fiir einen geringen Mann. Hesiod
sagt nicht, warum, sondern geht sogleich zur Hybris des
écONéc tber, deren unheilvolle Folgen er breit ausfiihrt.
Das hat wahrscheinlich seinen Grund in der Tatsache, dass
die Hybris des Sethdg zwar auch durch die Dike bezwun-
gen wird, aber in seinen Folgen viel weniger eindrucksvoll
ist. Die von den Ko6nigen veriibte Rechtsvetletzung schleppt
in ihrer Bestrafung die ganze Gemeinschaft mit. Eine
solche Katastrophe wird man bei der Bestrafung eines
unangesehenen Mannes wie Perses schwerlich erwarten
konnen. Darum ldsst der Dichter diesen Fall gleich wieder
fahren, um all seine Krifte auf die Schilderung der iiblen
Folgen der Hybris eines £60M6¢ zu konzentrieren.

Es bleibt aber vorldufig bei einer Andeutung: Dike
beweint die Stadt und die Gesinnung der Birger, die sie
vertrieben haben (222-4)1, d.h. sie macht die ganze Stadt
fir die Rechtsverdrehung der Richter verantwortlich und
sieht das allgemeine Unheil herannahen 2. Der Dichter
gibt nun zuerst das Gegenbild: das Wohlergehen der Ge-
meinschaft als Folge der Gerechtigkeit der Richter (225-
237). Daran schliesst sich dann die Beschreibung der Ka-
tastrophen, wodurch die Ungerechtigkeit bestraft wird, von
selbst an (238-247). Der nidchste Satz (248-9) beruht auf
zwel Assoziationen, die sich aus dem Vothergehenden ent-
wickeln lassen. Zunichst erhebt sich die Frage, ob eine
gottliche Strafe auch in dem vorliegenden Fall zu erwarten
ist. Weiter kann man sich fragen, ob die menschliche Unge-
rechtigkeit immer zur Kenntnis des Zeus gelangt. Diese

1 Ich glaube nicht, dass #0sx (222) hiet « Wohnstitten» bedeutet, was
nicht gut zu Aaxiovsa passt. Die Bedeutung « Gesinnung » findet sich
auch VV. 67, 137, 699. Cf. Isoct. 2, 31, Dem. 20, 14 76 7¥ig méiews 7Hoc,
Arat., Phaen. 116 (Dike) mobéovoa mahowdv H0ex Aadv. Vgl auch das
Schol.: wa& #0n Tév youpbvrev Towobrolg dixactais. V. 260 véov weist
auf #0eax zuriick. 2 V. 223 wird mit Recht von Mazon und Sinclair
ausgeklammert. Dike straft nicht selbst, sondern beklagt sich bei Zeus
(259). Wenn sie selbst strafen wiirde, wire das xAatety weniger natiirlich.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 147

beiden Fragen werden vom Dichter in einem einzigen
Satz beantwortet. Wir haben also eine Kontamination von
zwei Gedanken, nimlich: (1) Achtet auf das Recht hier?1,
d.h. merket doch die Ahnlichkeit zwischen dem Recht,
wie es von euch gesprochen wird, und der Rechtsvet-
letzung, dessen schreckliche Folgen ich soeben beschrieben
habe. (2) Achtet auch selbst auf das Recht hier,
d.h. die Gotter achten schon lange darauf. Dieser letzte
Gedanke wird dann durch die Beschreibung der gottli-
chen Wichter und der Aktivitit der Dike motiviert (249-262).

Die Konige sollen sich vor der géttlichen Strafe hiiten
und bedenken, dass das Uble, das man einem andern antut,
auf einen selbst zuriickfillt (265). Diese zweite Uberlegung
scheint von der ersten verschieden zu sein, ist aber in Wirk-
lichkeit darin enthalten: Hesiod weiss genug von der
egoistischen Gesinnung der Konige um zu sehen, dass
diese sich um die iiblen Folgen, die ihre Rechtsverdrehung
fir die Gemeinschaft haben kann, nicht kiimmern werden;
darum weist er darauf hin, dass diese Gemeinschaft die
Konige selbst einschliesst, so dass das Unheil auch sie
treffen wird 2. Mit einem explikativen Asyndeton schliesst
dann Vers 267 sich an: die Katastrophe wird kommen,
denn Zeus sieht, wie es hier zugeht (267-9). Damit wird
nochmals deutlich festgestellt, was am Anfang (248-9)
schon angedeutet worden war, namlich dass die Gotter
die hier herrschende Ungerechtigkeit schon lingst bemerkt
haben. Das Wozt olnv (269) wird darauf durch die drastische
Erklirung erldutert, das heutige Leben sei nicht mehr
lebenswert. Dieser Ausbruch wird aber sogleich wieder

1 V. 249 tHvde 3ixnyv hat hier (und 269) dieselbe Bedeutung wie in
V. 3.9 (vgl. S. 120, Anm. 4). EVELYN-WHTITE ldsst t/vde zuriickweisen auf
239, aber dieser Gebrauch von 63¢ findet sich nicht im Epos. SiNCLAIR
erklirt: « good custom — namely, the watching of Zeus and the spi-
rits of Justice», was sprachlich ganz unmoglich ist. 2 Natirlich
bedeutet Bovf; in V. 266 nicht « Ratgebung» (LippELL-ScorT, LATTI-
MORE), sondern « Uberlegung». Cf. I/, 24, 652 BovAdg Bovisoduot.

I0



138 W. J. VERDENIUS

gemildert durch die zuversichtliche Annahme, Zeus werde
die Bevorzugung des Ungerechten wohl nicht bestehen
lassen (273) L.

Die Bevorzugung des Ungerechten, das ist das Ziel,
dem Perses immer nachstrebt: er ist einer jener &duxdrepor
(272), die immer eine petlw dixnv haben wollen. Er soll
aber nunmehr von dieser Habgier und damit auch von
der Gewalttitigkeit abstehen und sich durch die Gerechtig-
keit leiten lassen (275). Denn die Gerechtigkeit bildet die
Grundlage des menschlichen Lebens, und zwar in dem
Sinne, dass sie endgiiltigen Vorteil, die Ungerechtigkeit
aber endgiiltigen Nachteil bringt (274-285). Hiet haben wir
nun endlich die Motivierung, die man nach dem Satz
« Uberhebung ist schlecht fiir einen geringen Mann » (214)
erwartet hatte 2. Eigentlich war sie schon in dem Friitheren
angedeutet worden, niamlich in Vers 219. Jede Rechtsaus-
sprache impliziert einen Eid, und jeder Eid impliziert eine
bedingte Selbstverfluchung 8. Diese Selbstverfluchung et-
fiillt sich im Falle eines Meineids, und so ist der Meineid
eine solche Uberhebung, die schlecht fiir einen Menschen
ist, d.h. ithm Nachteil bringt. Hesiod hatte diesen Punkt
dort nicht weiter verfolgt, weil die Selbstverfluchung und
Selbstzerstorung des Richters ihm weniger eindrucksvoll
vorkam als die Zerstorung der ganzen Gemeinschaft. In
dem jetzigen Abschnitt betrachtet der Dichter die Ubet-
hebung aber nicht mehr in ihren Folgen fiir die Gemein-
schaft, sondern in ihren Folgen fiir das Individuum, und
zwar flir den gewohnlichen Mann. Das Unrecht des ge-

1 V. 273 7ekely bedeutet nicht « bring to pass» (EveLyN-WHITE), denn
die Bevorzugung des Ungerechten besteht tatsichlich, sondern « end-
giiltig machen». 2 Ganz verfehlt ist die Bemerkung FRIEDLANDERS,
Herm. 48 (1913), 563: « Der Bruder wird noch einmal zu Recht und
Gerechtigkeit gemahnt; man kann vielleicht nicht sicher sagen, warum,
da der Abschnitt 217-47 ganz dhnlichen Zuspruch an dieselbe Adresse
richtet». 3 Cf. 804, Th. 231-2 und R. Hirzer, Der Eid (Leipzig,
1902), 152; K. LATTE, RE s.v. Meineid, 346.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 139

wohnlichen Mannes hat keine Konsequenzen fiir die Ge-
meinschaft, sondetn nur fur ihn selbst und seine Nach-
kommen 1. Darum wird die Bedeutung des Meineids hier
starker hervorgehoben.

Das Ergebnis der bisherigen Er6rterung konnte so zu-
sammengefasst werden: Unrecht fithrt zum Unheil, Ge-
rechtigkeit fihrt zum Wohlergehen. Das erste war aus-
fithrlich dargelegt, das zweite aber nur beildufig, als Folie,
erwihnt worden (158, 225-237, 281, 285). Es erhebt sich
daher von selbst die Frage, ob die Gerechtigkeit gentigt
um zum Wohlstand zu gelangen. Diese Frage wird ver-
neinend beantwortet: so leicht man ins Elend stiirzt, so
schwer und harte Arbeit erfordernd ist der Weg zum Et-
folg (286-292) 2.

Die jetzt folgende Mahnung, man misse guten Rat
annehmen (293-7), hat ihren logischen Platz unmittelbar
nach Vers 286. Warum hat Hesiod diese logische Folge
verschmiht? Wilamowitz schreibt: « Hesiod weiss zwei
¢oOha, wie es mit den beiden Wegen steht, und dass man
zu nichts kommen kann, wenn man guten Rat verschmiht ».
Aber eine solche Zweiteilung der ¢c0Ad ist durch nichts,
nicht einmal durch eine Partikel angedeutet. Hesiod hat
die Mahnung nicht an ihrem logisch richtigen, sondern an
ihrem psychologisch effektiven Ort eingefiigt, nimlich an
der Stelle, wo der Schluss gezogen werden muss, man solle
den steilen und harten Weg nicht nur als den richtigen
erkennen, sondern ihn auch wirklich einschlagen und ver-

1 Die Verfluchung bezog sich auch auf die Nachkommenschaft. Cf.
Antiph. V 11, Andoc. I 98. 2 V. 287 xaxétyra bedeutet hier nicht
« Schlechtheit» (LipDELL-ScoTT), wie schon aus tAaxdov eéAéclon hervor-
geht, sondern «Elend», « Ungliick». Der Gegenteil ist dpetn,
« Wohlergehen», « Erfolg». Cf. 313 mhobte 8 dpeth) ol x080g dmndet,
Od. 13, 45-46 0Oeol & dpetiy Omdoeiay [ wovrolny, xal wh Tt xoxdy
petadfuiov efr. Fiir Hesiod ist Reichtum ein Selbstzweck und nicht
ein Mittel « without which you cannot live an honest and respectable
life » (SINCLAIR).



140 W. J. VERDENIUS

folgen. Erst an diesem Punkt macht sich gleichsam auf
dem Antlitz des Perses ein gewisser Widerwille bemerkbar.
Hesiod versucht diesen Widerwillen durch eine Berufung
auf die Uberlegenheit seiner eigenen Erkenntnis zu bre-
chen. So fihrt er den Gedanken, der schon in dem Pri-
dikat peya vhme (286) enthalten war, jetzt niher aus. Es
kommt darauf an, zu wissen, was am Ende das beste ist
(294) . Gerade in dieser Hinsicht hat Perses sich jimmer-
lich geirrt: er hat sich nicht als ein Mann erwiesen, der
selbst die Folgen seiner Taten bedenkt (adtdg mwavra vofiop),
sondern er hat immer nur darauf geachtet, was fir den
Augenblick das beste schien, und so ist er schliesslich
heruntergekommen. Jetzt wird er hoffentlich so klug sein,
endlich mal auf guten Rat zu horen.

Dieser Rat beschrinkt sich vorldufig auf den blossen
Imperativ «arbeite » (299). Der Dichter geht zuerst auf die
Vorteile der Arbeitsamkeit ein: er hatte doch soeben ange-
kiindigt, zu zeigen, « was am Ende das beste ist» (294),
d.h. was zu den besten Resultaten fiihrt. Er schickt ein
kurzes Gegenbild voraus: die Hungersnot des Faulen und
die daraus hervorgehende Schmarotzerei und allgemeine
Verachtung (302-6). Dann folgen einige Wesensbestimmun-
gen der Atrbeit, die in dem Gedicht noch viele Male zu-
riickkehren werden: Angemessenheit (306 pérpra), Ordnung
(xooueiv) und Rechtzeitigkeit (®paiov) 2. Auf diese Merk-
male wird hier vorgegriffen, weil sie es sind, die den Erfolg
bestimmen. Arbeiten ist nicht genug: es kommt darauf an,
planmassig zu arbeiten. Diese Bestimmung haben wir im
ndchsten Vers mitzudenken: die planmissige Arbeit macht

1 Es ist unbegreiflich, dass WriLaMowrrz u.a. diesen fiir den Gedan-
kengang so wesentlichen Vers haben streichen wollen. 2 Cf. 394,
409, 422, 617, 630, 642, G665, 694-5, 697. PArLEY erklirt pérpua
(306) als «a moderate-sized farmy», Mazon als «les travaux faits au
temps voulu», abet das Wort umfasst sowohl das Ortliche wie
das Zeitliche. Auch xoopeiv beschrinkt sich nicht auf das Zeitliche,
wie H. DrLLER, Festschrift Snell (Miunchen, 1956), 55, glaubt.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA I41

die Menschen reich. Das folgende xat (309) hat kausale
Bedeutung: der Arbeitsame ist erfolgreich, weil die Gotter
ihn lieben .

Der Erfolg der Arbeit besteht nicht nur in dem Wohl-
stand, sondern auch in dem Ansehen, das diesem Wohl-
stand folgt (313). Dieser Gedanke wird durch die Folie
« Untitigkeit ist Schande» (311) eingeleitet, die ihrerseits
an das Vorhergehende, besonders an Vers 303 ankniipft.
Vers 314 gibt dann die Schlussfolgerung: «In deinen Um-
stinden ist Arbeiten das beste » 2.

Daran schliesst sich, scheinbar unvermittelt, eine Be-
trachtung tber die Scheu an. Hesiod erklirt nicht einmal,
worauf diese Scheu sich bezieht. Auch hier scheint aber
wieder eine Assoziation im Spicle zu sein: in Vers 311 war
behauptet worden, dass Arbeit keine Schande ist. Hesiod
sieht voraus, dass Perses, der sich zu vornehm fithlt um
seine Hinde zu rihren3, erwidern wird: «Ich schime
mich, Handarbeit zu verrichten»?% Diesem Einwand
kommt er zuvor durch die Bemerkung, dass eine solche
Arbeitsscheu nichts anderes als falsche Scham ist. Wer
Wohlstand erreichen will, soll seine Scheu iberwinden
durch Kiihnheit (319 0Odpooc)®. Man darf die Kiihnheit

1 So richtig Mazon, der V. 320 Ocbodora vergleicht. Zum kausalen
xat vgl. VERDENIUS, Mnemos. 1956, 249. Ganz verfehlt J. KiUnn,
Wiirzb. Jbb. 2 (1947), 263: « Die religiose Begriindung der Arbeitsethik
im gottlichen Willen muss auf Perses wie ein unausweichliches « Du
sollsty wirken». Die hesiodischen Gotter sagen nicht: « Du sollst
arbeiten», sondern: « Wenn du arbeitest, geben wir dir Etfolg».
2 Zum konklusiven 8¢ cf. DenNistoN, Gr. Part., 170; VERDENIUS,
Mnemos. 1956, 248. 2 Auf diese Vornehmbheit spielt schon V. 299 dtov
vevog ironisch an. Cf. Wiramowrirz z.St.: « Hesiod macht fiir seine
Familie auf wirklichen Adel Anspruch. Der zugewanderte Hindler aus
Kyme hatte sich den Bauern, die ihn unter sich aufgenommen hatten,
als Nachkommen der Ritter vorgestellt». ¢ Cf. Eur., Fr. 285, 4 von
einem verarmten Edelmann: 9n’ oldobg & Zpy’ dmwbleltar yepdv.
5 Ganz verfehlt P. FRIEDLANDER, Herm. 48 (1913), 568: « Der Wohl-
stand (den man durch die Arbeit gewinnt) gibt Selbstvertrauen».
A. HoexsTRA, Mnemos. 1950, 102, schreibt: « pour Hésiode Odpoog est



I42 W. J. VERDENIUS

aber auch nicht wieder zu weit treiben, sonst entartet sie
in Frechheit, und diese fiihtt nicht zur Atbeit, sondern
zum Raub. Durch diese Assoziation, die sich auf der unaus-
gesprochenen Erwigung griindet, dass es so gut wie eine
gute und eine schlechte i8¢ auch ein gutes und ein schlech-
tes Odpoog gibt, schliesst sich Vers 320 ganz ungezwungen
dem Vorhergehenden an!. Geraubter Besitz hat keinen
Bestand, denn der Riduber wird von den Gottern bestraft
(325-6). Eine dhnliche Strafe bedroht denjenigen, der sich
an einem Schutzflehenden oder Fremden vergreift (327) 2.
Diese beiden Kategorien werden hier angeschlossen, weil
sie unter dem besonderen Schutz der Gotter stehen und
weil das ihnen gegeniiber begangene Vergehen meistens
durch dasselbe Motiv wie detr Raub, nimlich Habsucht
(323) veranlasst wird. Der Ehebruch (328-9) schliesst sich
der Erwihnung des &eivog an, weil er als eine Verletzung
des Gastrechts betrachtet wurde 3. Dass die Waisen unter
dem besonderen Schutz der Gotter stehen (330), wird an
keiner anderen Stelle ausgesprochen. Das kann aber Zufall
sein, denn es ist unwahrscheinlich, dass Hesiod hier eine
neue und « reformatorische Ethik » vortrigt, wie Wilamo-
witz meint. Dass die Schmihung der Eltern von den G&t-

sans doute un vice, ce que montrent encore clairement les vers 32o-
326 ». Aber aus diesen Versen folgt nicht, dass Reichtum immer mit
Frechheit verbunden ist. Andrerseits ist zu bedenken, dass Odpcog bei
Homer meistens im guten Sinne gebraucht wird. HOEKsSTRA nimmt an,
dass « aidcdg au v. 319 désigne en principe une vertu, principe accepté
au fond également dans le v. 317». Aber dann entsteht ein Widerspruch
mit odx dyab?, was HoekstrAa zugibt (103: « expression, sous sa
forme élémentaire et primitive, est chargée de sentiments différents »).
1 Daraus folgt, dass V. 318 nicht (mit RzacH und SINCLAIR) nach 319
zu setzen ist. MAzZON klammert 318 aus, aber in /. 24, 45 ist der Vers
sicher interpoliert. Die Anaphora findet sich auch in V. 4, 578, 761.
2 Bei Toov hat man povgobtor zu denken (vgl. Proklos). Hesiod will
nicht all diese Frevel einander gleichsetzen, sondetn darauf hinweisen,
dass sie am Ende (333) ebensosehr bestraft werden. 3 Vgl. L. ScamipT,
Die Ethik der alten Griechen, 11 (Betlin, 1882), 192-3.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 143

tern ubelgenommen wird, war schon 186-7 angedeutet
worden 1.

Nach der Abschliessung durch Vers 335 hebt dann die
Behandlung der religisen Pflichten an. Wilamowitz nennt
diesen Ubergang «ziemlich gewaltsam », aber es ist zu
bedenken, dass man in dieser alten Zeit noch keinen schar-
fen Unterschied zwischen dem moralischen und dem reli-
gitsen Gebiet machte 2. Allerdings ist der Ubergang logisch
nicht ganz einwandfrei: zuerst war gezeigt worden, dass
die Vernachlissigung sozialer Verhaltungsregeln von den
Gottern bestraft wird; jetzt wird gezeigt, dass die Beobach-
tung religioser Verhaltungsregeln von den Gottern be-
lohnt wird (341). Der Vergeltungsgedanke (334 cqpotfy)
bleibt also im Zentrum. Man hitte aber erwartet, dass nun
auch gezeigt wird, wie die Beobachtung sozialer Ver-
haltungsregeln belohnt und die Vernachlissigung religioser
Verhaltungsregeln bestraft wird. Hesiod lisst diese beiden
Fille unbesprochen, weil die Vergeltung hier fir das gliu-
bige Gemiit weniger einleuchtend ist.

Zum jetzt folgenden Vers 342 bemerkt Wilamowitz:
« Ohne jede Verbindung folgen Verhaltungsmassregeln ge-
geniiber der Gesellschaft». Die Verbindung liegt aber
wieder in der Assoziation: in dem Vorhergehenden war
von Opfern die Rede, und beim Begriff des Opfers denkt
der Grieche von selbst an eine Mahlzeit 3. Die Frage, wen
man zutr Mahlzeit einladen soll, erweitert sich dann ganz
natiirlicherweise zu einer Betrachtung tiber das Verhalten
dem Nachbar gegentiber (343-353), an der sich ebenso natiir-
lich eine allgemeine Betrachtung tiber Geben und Nehmen
anschliesst (354-362). Vers 363 bringt aber plotzlich etwas

1 Im allgemeinen ist daran zu erinnern, dass das Ehren der Eltern von
den Griechen dem Ehren der Gotter ofters zur Seite gestellt wird.
Cf. Scumipr, Etbhik, 11, 141 ff. 2 Vgl. 2.B. V. 134-6. 3* Cf. Ps. Xen.,
Resp. Ath. 11, 9 0dewv xal edwyeiclon, Xen., Mem. 11, 3, 11 6méte o,
®xoAelv oe Eml Seimvov.



144 W. J. VERDENIUS

Neues: den Rat, einen Vorrat anzulegen. Man hat den
Zusammenhang wiederherstellen wollen dutch die Um-
stellung von 363 und 361-2. Der Gedanke wire dann:
lieber als einen anderen seines Vorrats zu berauben soll
man selbst einen Vorrat anlegen!. Abgesehen von der
Tatsache, dass dieser Gedanke des «lieber als» aus der
blossen Zusammenstellung von 360 und 363 schwer ab-
zulesen ist, kann man sich aber nicht dem Eindruck ent-
ziehen, dass opixpév in 361 sich bezieht auf cppdév in 360.
Verfolgen wir den Gedankengang von 354 an. Man soll
nur demjenigen etwas geben, der auch selbst bereit ist
zu geben (354); umgekehrt soll man bedenken, dass man
vom andern nur eine Gabe erwarten kann, wenn man
selbst bereit ist zu geben (355) 2. Es ist besser, dass der
andere freiwillig gibt als dass man ihm die Sache raubt
(356). Das wird erklirt durch 357-362. Der freiwillige Gebet
freut sich dartiber, geben zu konnen (358). Hesiod erklirt
nicht, warum diese Freude auf der Seite des Gebers etwas
Wichtiges ist. Gewiss nicht, weil er sie als einen Selbstzweck
betrachtete, denn er stellt das ganze Problem des Gebens
und Nehmens von vornherein unter einen pragmatischen
und egoistischen Gesichtspunkt3. So konnen wir die Er-
klarung des Verses 358 dem Vers 351 entnehmen: man
soll mit seinen Nachbarn so umgehen, dass sie nicht nur
fur den Augenblick, sondern auch fiir spiter (xat & Sotepov)
zur Hilfe bereit sind. Darum soll man es darauf anlegen,
dass der Nachbar freiwillig gibt, was man von ihm ver-
langt, denn in diesem Fall wird das Geben ihm eine Freude
sein und — so konnen wir jetzt erginzen — wird er auch
ein ndchstes Mal einer Bitte Gehor geben. Wenn man ihn
dagegen seines Besitzes beraubt, mag es sich auch um

1 Vgl. PaLey: «It is better to be thrifty than to be dishonest». 2 Die
Bedeutung der beiden Verse ist also nicht identisch, wie WiLAMOWITZ
meint. 3 Auch das Wort dyad (356) impliziert die Niitzlichkeit, wie
Mazon richtig bemerkt.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 145

cine Kleinigkeit handeln, so macht das ihm Verdruss (360) *
und — so durfen wir erginzen — er wird ein nichstes Mal
nicht mehr zur Hilfe bereit sein. Er wird dazu auch nicht
imstande sein, denn der andere wird das Rauben einer
Kleinigkeit bald und oft wiedetholen, so dass es am Ende
cine ganze Menge wird (361-2) und er sein Opfer ganz
ruiniert 2. Hesiod spricht aus eigener Erfahrung, denn Pet-
ses versuchte immer wieder etwas von ihm loszukriegen 3.
Wir konnen jetzt auch den Ubergang zum Vers 363
verstehen. Dieser Ubergang liegt in einer Assoziation, die
sich mit dem Ausdruck xarabeio (361) verbindet: das An-
hiufen geraubter Giiter ist schlecht, das Anhiufen der
Produkte eigener Arbeit ist gut® Wir haben gesehen,
wie die Empfehlung des guten 0Odpcog in Vers 319 den
Dichter von selbst dazu bringt, das schlechte Oapcog zu verut-
teilen. Hier haben wir eine dhnliche Gedankenbewegung,
aber jetzt in umgekehrter Richtung, vom Negativem zum
Positiven: die Verurteilung der schlechten Anhidufung
fithrt von selbst zur Empfehlung der guten Anhdufung.
Nachdem der Dichter deutlich gemacht hat, wie wichtig
der Besitz eines Vorrats ist (364-7), zeigt er in den Ver-

1 Ich nehme an, dass mit @idov Htop (360) nicht der Riuber, sondern
dessen Opfer gemeint ist. Es ist wahr, dass bei Homer gihov Hrop sich
immer auf das Subjekt des Satzes bezicht, aber Hesiod dndert manchmal
die Bedeutung homerischer Ausdriicke. Gewissensbisse des Riubers
(SiNcLAIR) passen nicht zu diesem Zusammenhang. Zur Bedeutung
von moyvéw cf. I/ 17, 111-2 Tob §'év ppeciv dAxipov Hrop [ woyvoltal,
Aesch., Cho. 83 mévbeotv ayvovpévy, Eur., Hipp. 803 Mty mayveleioa.
Winamowrrz hat schon darauf hingewiesen, dass der Subjektswechsel
(8¢ 3¢) seine Parallelen in den alten Gesetzesformeln hat. 2 V. 362
ueye erklirt 356 Oavdroro 8éterpa. Es handelt sich also nicht darum,
« dass der Raub schliesslich zum Tode des Raubers fithrt» (WiLAMowrTz).
3 B. A. van GRONINGEN, La composition [littéraire archaique grecque
(Amsterdam, 1958), 286, schreibt: « aucune de ces recommandations
[342-380] ne présente le moindre rapport avec la situation spéciale dans
laquelle celui-ci [Perseés] se trouve, ni avec les difficultés qui ont troublé
Paccord des deux fréres». Vgl. aber auch V. 371 xaciyviitew. * Zur
Bedeutung « aufspeichern» cf. 6or, Od. 18, 45; LipDELL-ScorT, 11, 4.



146 W. J. VERDENIUS

sen 368-9, dass es ebenso wichtig ist, den richtigen Ge-
brauch seiner Vorrite zu machen. Der Ubergang beruht
wieder auf einer Assoziation: der Ausdruck ypnilewv dmedvrog
(367) bedeutet in seinem Kontext «nach etwas verlangen,
das nicht da ist». Dieses Verlangen kann aber auch auf-
treten, wenn das Abwesende nicht mehr da ist, d.h.
wenn man seine Vorrdte zu schnell verbraucht hat.

Der nichste Vers (370) bezieht sich auf ein ganz anderes
Problem. Der Lohn, den man einem Arbeitnehmer zuge-
sagt hat, soll sicher sein, d.h. der Mann muss darauf rech-
nen konnen, dass der volle Betrag ihm ausgezahlt werden
witd 1. Der Zusammenhang mit dem Vorhergehenden
lisst sich aber rekonstruieren. Der Ankniipfungspunkt fiir
die Assoziation liegt in dem Ausdruck edn 8 év mwubuéwe
peid® (369): es ist peinlich, wenn man gezwungen ist, am
Ende des Jahres seine eigene Nahrung einzuschrinken — es
ist nicht weniger peinlich, wenn man gezwungen ist, am
Ende einer Periode einem andern seinen Lohn zu schmilern.
Darum soll man mit seinem Geldvorrat nicht weniger
okonomisch umgehen als mit seinem Nahrungsvorrat, so
dass man zu allen Zeiten imstande ist, seinen finanziellen
Verbindlichkeiten nachzukommen.

Vers 371 schliesst sich dem Vorhergehenden auf Grund
einer neuen Assoziation an: man soll nicht nur dem andern
Sicherheit gewihren, sondern auch sich selbst sicherstellen,
dadurch dass man eine finanzielle Verpflichtung nur in
Gegenwart eines Zeugen eingeht.

Die Verse 370-2 stehen nur in einer einzigen Hand-
schrift und am Rande von drei anderen Handschriften. Im
Altertum wurde ihre Echtheit von einigen bezweifelt, aber

1 Der nichste Vers zeigt, dass es sich nicht um die Hinlinglichkeit
(WrLamowrrz), sondern um die Sicherheit des Lohnes handelt. Auch
in V. 351 hat dpxiog diese Bedeutung. Aristoteles (E. IV., 11644 25)
und Plutarch (bei Proklos: éri dpiopéve pis0d) haben den Spruch
so verstanden.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 147

Plutarch hielt sie fiir authentisch. Wilamowitz und Colonna
klammetn sie aus. Aber wir haben gesehen, dass 371 sich
ganz natiirlich an 370 anschliesst. Diese beiden Verse bil-
den die unentbehrliche Vorbereitung von 3721, und
dieser Vers ist ebenso unentbehtlich, weil er die Assozia-
tion enthilt, die zu 373 Uberleitet: allzugrosses Vertrauen
ist gefihrlich nicht nur in der Arbeitsgemeinschaft, sondern
auch in der Hausgemeinschaft, denn man kann von seiner
eigenen Frau betrogen werden.

Die Erwihnung der Ehefrau fithrt den Gedanken von
selbst zum Problem der Nachkommenschaft. Dabei ist
aber auch eine mehr spezielle Assoziation im Spiel: eine
Frau kann die Provision verschwenden (374). Wir haben
gesehen, wie der Gedanke Hesiods es liebt, sich vom Nega-
tiven zum Positiven oder umgekehrt zu bewegen. So be-
wegt er sich jetzt von der Verschwendung des Besitzes
zu der Mehrung des Besitzes (377). Im Hinblick auf dieses
Ziel empfiehlt es sich, nur einen einzigen Sohn als Helfer
und Nachfolger zu haben 2.

Der nichste Vers (379) figt eine Einschrinkung zu:
der Besitz mehrerer Sohne ist nicht immer schidlich, denn
unter giinstigen Umstinden konnen diese durch ihre grossere
Arbeit den Besitz vergrossern (380) 3, so dass — so konnen

1 Ich schreibe wiotic 8" &p toi. Hesiod hat mehr Aolismen, z.B. 426
&rv, 683 olvnur. Sein Vater stammte aus dem Zolischen Kyme.
2 V. 378 é&repov bedeutet nicht «einen zweiten Sohn» (EvVELYN-
WHITE, SINCLAIR, LATTIMORE), sondetn « an deinen Platz». Cf. Plat.,
Symp., 208b: das Menschengeschlecht ist unsterblich @ td &midv ol
modatodpevoy  Etepov  véov Eyxatodeimety olov adtd Av. Ich halte
Odvorg fiir einen Potentialis: wenn du einen Sohn als ynpoxépog hast
(cf. Th. 6og-5 drody & é&mi yHpoe bumron [/ xNTer ynpoxbu.oo), hast du
Aussicht, ein hohes Alter zu erreichen. Zum Fehlen von &v cf. Cran-
TRAINE, Gramm. hom., 11, 216-7; ScawyzER, 11, 325 ; HumBERT, Synt. gr.,
120. 3 Cf. 412 peréty 3¢ o Epyov dpélet. Es handelt sich also nicht um
« die stirkere Sorge fiir mehrere Sohne « (WiLamowrrz). B. A. vaN
GRONINGEN, La comp. litt. arch. gr., 286,, deutet mAebvewv als Neutrum:
«a sa perérn de propriétaire rural s’est ajoutée celle de pocten,
Aber miebvwyv bezieht sich auf miebvesot (379). Die Konjektur Pepp-



148 W. J. VERDENIUS

wit hinzufiigen — die Erbschaft gross genug ist um sie
unter ihnen zu verteilen.

Mit dem Begriff peréry sind wir wieder zum Arbeits-
gedanken zuriickgekehrt, und dieser Ubergang witd in
Vers 382 denn auch tatsichlich vollzogen. Dieser Vers
enthilt zugleich die Assoziation, die zum folgenden Ab-
schnitt hintuberleitet. Der Ausdruck &pyov én’ €0y bedeutet
zunichst nicht meht als « Arbeit auf Arbeit»!. Aber es
kommt Hesiod nicht nur auf die Hiufung der Arbeit,
sondern auch auf ihre richtige Abfolge an. Dieses Nacheinan-
der, das ebenfalls in dem éxt liegt 2, wird jetzt im prignan-
ten Sinne als die richtige Abfolge aufgefasst, ein Begriff,
der fur die folgenden Ausfihrungen von grundlegender
Bedeutung ist.

Man ist gewohnt, diese Partie als den « Bauernkalender »
zu bezeichnen, aber dieser Name ist insofern irrefiihrend,
dass er eine allzugrosse Systematik vortduscht. Kaum hat
der Dichter mit der Beschreibung der Landarbeit einen
Anfang gemacht, da ldsst er sich schon in Vers 394 wieder
zu einer ausfiihrlichen Mahnung zur Arbeit abgleiten,
wobei er ausdriicklich auf den Konflikt mit seinem Bruder
Bezug nimmt. Ahnliche Mahnungen mit dhnlichen pet-
sonlichen Pointen finden sich auch weiterhin 3. Hesiod
scheut sich nicht, sogar einen rein autobiographischen
Exkurs einzufiigen (650-662). Dieser Exkurs enthilt selbst
wieder einen mythologischen Exkurs iiber Aulis (651-3).
Andere Exkurse sind die Beschreibungen des Winters (507-

MULLERS pelwv statt peilwv beruht auf der falschen Annahme, dass
pév /8¢ immer einen Gegensatz ausdriickt. Hier, wie z.B. in V. 17, ist
wév einfach vorausweisend und vorbereitend. Cf. DEnNisTON, Gr. Part.,
369 fl. 1 Cf. 644 énil népdsi xépdoc, Od. 7, 120 &yyvy én’ &yyvy, LIDDELL-
Scorr,B1I 1,d. 2 Cf. LipDELL-Scort, BIL 2. % Vgl. 408-413, 493-501.
Perses tut nichts als aiteilv dMovg. Darauf beziehen sich wahtscheinlich
V. 408, 453, 478. Auch V. soo scheint sich gegen Perses zu richten.
Es ist also nicht richtig, wenn Mazon (INVo#ice, 80) schreibt: « La
seconde moitié est un traité agricole, ce n’est plus une exhortation
véhémente au travaily.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 149

535) und des Sommers (582-596), welche den praktischen
Zweck fast ganz aus dem Auge verlieren.

Aber auch von solchen Abschweifungen abgesehen ist
der Aufbau des Stiickes weit von dem eines Kalenders
entfernt. Nach einer Bestimmung der Zeiten der Ernte
und der Saat, woran sich die schon genannte Mahnung zur
Arbeit anschliesst, folgt in Vers 405 die Beschreibung der
Einrichtung des Hauses. Diese gehort natiirlich logisch am
Anfang des ganzen Stiickes, wird aber erst jetzt gegeben,
weil das Wort gpdlesbor (404) dem Dichter den Gedanken
eingibt, dass zur Landarbeit gewisse Vorbereitungen ge-
horen. Zunidchst wird nur der Minimalbestand genannt:
eine Dienstmagd?!, ein Pflugochs und allerhand Gerit.
Darauf wird der zuletzt genannte Begriff ypfipata dopeva
mwofoacshor (407) nidher ausgefihrt (414-436). An die An-
weisungen zur Anfertigung des Pfluges schliessen sich dann
von selbst die Bemerkungen tber die Pflugochsen (436-440)
und tiber den Pfliger (441-7) an. Es folgt eine neue Um-
schreibung der Zeit des Pfliigens, obwohl diese Zeit schon
in Vers 384 bestimmt worden war. Das ist aber keine will-
kiirliche Wiederholung: in dem ersten Abschnitt wird die
Notwendigkeit hervorgehoben, vor Eintritt des Winters
die Landarbeit abzuschliessen (391); jetzt geht es darum,
dass man gegen die Zeit des Pfliigens seine Ochsen und
seine Gerite fertig hat 2. Der frithere Rat, vor dem Winter

1 Die Echtheit von V. 406 ist mit Unrecht von WiLAMOwWITZ u.a.
bestritten worden. Cf. Mazon z. St. und A. HoexstrA, Mnuemos., 1950,
91-98. Zum Hyperbaton vgl. auch Solon 1, 43-45 6 pev xata mévrov
daditon [ &v vauoly yenlwv olxade %épdog dyew [iyOvbevra, Hdt. VIII
32,2 Tavto EméQAeyov xol Exelpov, xol ¢ Tag moOALG éviévteg Thp xal g
ta& tpd. Der archaische Stil liebt es, die Hauptsachen vorauszuschicken.
2 V. 452 wird ofters missverstanden, z.B. von LaTTiMORE: « At this
time, keep your hotn-curved oxen indoors, and feed them», was
unmoglich ist, denn die Ochsen sollen gerade zum Pfliigen auf das
Land gefithrt werden. Der Nachdruck des Satzes fillt auf &wdov
gbvrag: sorge dafiir, dass du auf dem eigenen Hofe Ochsen hast, so
dass du sie nicht zu leihen brauchst.



150 W. J. VERDENIUS

die Arbeit abzuschliessen, wird darauf durch die Mahnung
unterstiitzt, mit allen Kriften zuzupacken (458-461).

An diesem Punkt fillt es dem Dichter ein, dass dem
Pfligen im Herbst ein Pfliigen im Vorfrithling und im
Sommer vorausgeht. Diese beiden Titigkeiten werden
darum zur Erginzung hinzugefigt (462), wobei zugleich
ein zweiter Nachgedanke auftaucht: Hesiod hatte ver-
saumt mitzuteilen, dass es sich um Brachland handelt. Also
wird auch dieses, und zwar mit einem gewissen Nach-
druck, nachgeholt (463-4) 1. Wir sehen hier deutlich, wie
wenig der Dichter dem Kalender folgt. Sein Vorgehen ist
primir assoziativ.

Nach der Empfehlung zweier Fursorgen, des Betens zu
den Gottern (465) und der Bedeckung des Gesiten (471)
kommt Hesiod nochmals auf das Problem der richtigen
Zeit zuriick. Im allgemeinen ist Dezember eine schlechte
Zeit zum Pfligen, unter besonderen Umstidnden kann aber
die Ernte doch noch gelingen (479-490). Die Verse 491-2
sind keine Ubergangsformel, wie Wilamowitz meinte, son-
dern ein Abschluss, der sich noch immer an den spit Pfli-
genden richtet: fiir ihn kommt es besonders darauf an,
auf den Frihling und den Regen achtzugeben 2.

Die Erwihnung der Moglichkeit, in Dezember zu
pfligen, fithrt von selbst zu einer Besprechung der Win-
terarbeit (493 fI.). Hier haben die Verse 502-3 Schwierig-
keiten gemacht. Wilamowitz wollte sie nach 490 einfugen,
wo sie aber gar nicht passen. Man nimmt gewohnlich an,
dass die xohwxt Hiitten sind, worin die Knechte im Win-
ter wohnen sollen. Aber an allen anderen Stellen der Erga
(301, 374, 411) dienen die xahai zum Aufbewahren der

1 Mazons Umstellung von 463 und 462 ist sehr ungliicklich. Natiitlich
bedeutet diekrdpn nicht « Verfluchung abwehrend» (PArEy, Mazon,
Sincrair, LaTriMore) sondern « Unheil (d.h. Hunger) abwehrend ».
Cf. Th. 657 daetp dpfig, Od. 2, 59 dphy amd olxov aplvar. * So richtig
HaArDER, K/, Schr., 167.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA I51

Vorrite. Der Zusammenhang liegt in den Begriffen éirig
odx ayaln (500) und Biog &puiog (501): der Faulenzer sitzt
in der Dorfsschenke, unbekiimmert und in der Erwartung,
dass er von selbst den Winter durchkommen wird. Dieselbe
Sorglosigkeit hat ihn verhindert, sich ordentlich auf den
Winter vorzubereiten. Er hat keine Vorrite, worauf er
rechnen kann (Biog &pxiog), denn er hat nicht einmal dafiir
gesorgt, Scheunen zu bauen, worin er seine Vorrite auf-
bewahren konnte. Das 1st aber eine Arbeit, an die man
schon wihrend des Sommers denken soll.

Die Beschreibung der Januar- und Februarkilte (504-
563) enthilt keine besondere Kompositionsprobleme. In
chronologischer Ordnung folgen dann die Arbeiten des
Frithlings (564-581), des Sommers (582-608) und des Herbstes
(609-617). Es ist nur natiirlich, dass der Abschnitt iiber die
Schiffahtt (618-694) hier, nach dem Abschluss der Be-
schreibung der Landarbeit, angeschlossen wird. Fir die
assoziative Kompositionsweise Hesiods ist es aber be-
zeichnend, dass er zuetst die Zeit behandelt, in der man
nicht fahren soll, d.i. die Zeit des Unterganges der Pleiaden,
die am Ende des vorigen Stiickes (615-6) genannt worden
war.

Die jetzt folgenden Ausfithrungen tiber Heirat, soziales
Verhalten und religioses Benehmen (695-764) sind von
einigen modernen Gelehrten fiir unecht erklirt worden 1.
Sowohl der Inhalt als die Komposition sind aber so typisch
hesiodisch, dass man das Stiick unserm Dichter schwerlich
absprechen kann. Der Ausgangspunkt liegt in dem Begrift
« richtiges Mass », der in Vers 694 zur allgemeinen Regel
ethoben worden war?2 Dieses richtige Mass soll zu-

1 Scumip, Gr. Lit. gesch., 1, 274; J. Kunn, Wirgb. Jbb. 2 (1947), 278.
Cf. WiLamowrrz, Erga, 130: « Manches ist darin, was ich an sich dem
Hesiodos nicht zutraue». 2 Die Erklirung Mazons (NVotice, 75):
« Si Persés s’enrichit, il souhaitera sans doute d’avoir une familley,
scheint mir weniger naheliegend zu sein.



152 W. J. VERDENIUS

ndchst in dem Heiratsalter zum Ausdruck kommen (695-8),
dann aber auch in dem Umgang mit anderen Menschen
(707-723). Der dazwischenstehende Vers 7061 macht
Schwierigkeiten, weil er in den Abschnitt tber das reli-
giose Benehmen zu gehoren scheint, sich aber dort schwer
einfigen ldsst. Man kann auch nicht annehmen, dass der
Dichter den Umgang mit Freunden auf der Gottesfurcht
basieren wollte, wie Mazon vermutet. Es gibt aber ein
anderes Gebiet, mit dem der Zorn der Gotter in enger
Beziechung steht, nimlich das Gebiet der Dike. Von den
Menschen des eisernen Geschlechts, die ihren Eltern nicht
die gebithrende Ehre und Pflege geben, sowie von den
ungerechten Richtern war gesagt worden, dass sie sich
nicht um die #mig Oeddv kiimmern (187, 251). Eine solche
Verletzung der Dike ist immer eine Verletzung des richti-
gen Masses, und unter diesem Gesichtspunkt tritt der Zorn
der Gotter hier auf, wobei der Dichter sozusagen auf die
frithere ausfithtliche Behandlung des Dike-Problems ver-
weist.

Die Opfervorschriften (724-6) kntpfen an die Erwih-
nung der Mahlzeit (722) an, wie schon in Vers 342 mit
einer umgekehrten Assoziation die Erwihnung der Mahl-
zeit an die Erwihnung der Opfer ankntipfte. Zum Trankop-
fer gehort das Trinken, und zum Trinken gehort das Uri-
nieren (727-32). Daran schliessen sich ebenso nattrlich die
sexuellen Vorschriften an (733-6). Die Verse tber das
Hindewaschen vor dem Uberqueren eines Flusses (737-741)
sind wahrscheinlich hier angefiigt, weil vom Hindewaschen
schon beim Opfer die Rede war (725). Die nidchsten Verse
(742-5) kommen dann wieder auf das Opfer und das Trin-
ken zurick. Das Wort Smepde (744) gibt dann den Ankniip-
fungspunkt zu einer weiteren Assoziation: wie das Schopfge-

1 Die Ubersetzung « observe bien le respect dit aux Immortels»
(MAzon, dhnlich LaTriMore) ist unrichtig. Diese subjektive Bedeutung
bekommt 6mig erst im 5. Jh.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA I53

fiss nicht auf das Mischgefiss gelegt werden soll, so
soll man zu verhindern suchen, dass eine Krihe sich auf
das Dach eines unfertigen Hauses setzt (746-7). Der Be-
griff «auf» bleibt der Leitgedanke: statt einen Fluch iiber
Nahrung oder Waschwasser kommen zu lassen, soll man
ein Reinigungsopfer dariiber bringen (748). Man soll auch
nicht Kinder auf Grabsteine setzen (750), weil das ihre
Zeugungskraft lihmen konnte. Eine dhnliche Gefahr be-
droht den Mann, der sich in Wasser begibt, das schon
eine Frau benutzt hat (753-5). Man soll keine Kritik an
atdnia Uben (756): damit sind wahrscheinlich Mysterien ge-
meint !, und wenn man annehmen darf, dass schon zu
Hesiods Zeiten die Mysterien vorwiegend von Frauen be-
gangen wurden, so ergibt sich ein assoziativer Zusammen-
hang mit dem weiblichen Badewasser. Der Begriff des
Badens fithrt dann weiter zu Vers 757-9, denn die Verlei-
tung, im Wasser zu urinieren und seine Notdurft zu verrich-
ten 2 entsteht doch wohl beim Baden. Zum nichsten
Vers (760) bemerkt Wilamowitz: « Kein Schatten von Zu-
sammenhang mit den letzten Verboten, wo immer iberir-
dische Strafe drohte», und er setzt den ganzen Schluss
(760-4) nach 723. Es ist wahr, dass in jener Partie schon
einige Male implizit auf die ¢#uy hingewiesen worden
war (701, 715, 721). Aber wir konnen die Verse ruhig an
ihrem Platze lassen, denn es lidsst sich denken, dass man
sich auch durch die Ubertretung einiger der genannten
religiosen Gebote einen schlechten Ruf zuziehen konnte.
Beachten wir auch das xal adty) (764): die ¢@Auxn ist
nicht weniger eine gottliche Macht als die Gotter, auf

1 WiLaMowrtz nimmt &idnho als inneres Objekt: « durch ein unver-
stindliches Brummen « (!). Zur Bedeutung « unbekannt», « geheim»
vgl. Parm B 10, 3 (fehiown) Zpy’ &idnhx, von KARSTEN richtig erklirt
als « quorum caussae vulgus latent». 2 V. 759 dmoddyewv bedeutet
nicht «baden» (Mazon), sondern dmomateiv. So Hsch., der auch
dméduype in dieser Bedeutung kennt.

II



154 W. J. VERDENIUS

die die religiosen Vorschriften sich in erster Instanz
bezichien 1.

Die Unechtheit der «Tage» ist oft behauptet, aber
niemals zwingend erwiesen worden. Mazon hat gewiss
recht mit seiner Bemerkung, dass die Einleitung und der
Schluss dieser Partie jedenfalls die Marke des hesiodischen
Stils tragen 2. Zuerst wollte er 782-804 809-13, 815-6,
819-21 ausscheiden, weil durch diese Verse die chrono-
logische Ordnung der Tage verwirrt wird, abet in seinet
Budé-Ausgabe hat er sich mit der Athetese von 815-6
begniigt. Man muss es einfach akzeptieren, dass Hesiod die
chronologische Behandlung in Vers 781 abbricht, um sich
von dort an durch Assoziationen weiterfithren zu lassen.
Die Erwihnung der Gewichse in Vers 781 fithrt zur Er-
wahnung eines fiir die Gewichse unglinstigen Tages (782).
Dieser Tag ist glinstig fur die Geburt eines Knaben, aber
ungtinstig fir die Geburt eines Midchens (783). Es gibt
noch einen anderen fiir Midchen ungiinstigen Tag (785).
Dieser ist aber gut zum Kastrieren der Bécke und zu eini-
gen anderen Sachen (786-9). Zum Kastrieren der Schweine
und Maulesel wihle man wieder andere Tage (790-1).
Vers 792 greift dann wieder auf 783 zuriick: es gibt noch
zwel andere giinstige Tage fiir die Geburt eines Knaben.
Fir ein Midchen ist aber ein andrer Tag glinstig (794).
Dieser selbe Tag ist auch gut zum Zihmen der Tiere (795-7).
Zum Grimen vermeide man aber den 24sten und den 4ten
(797-9). Dieser Ubergang ist dusserst charakteristisch fiir
Hesiod: wir haben schon mehrmals gesehen, wie sein Ge-
danke sich in Gegensitzen bewegt. Hier ist es der Begriff
der Beruhigung (797 wpnlvew), der den Gedanken an
Schmerzausbruch (BuuoBopeiv) wachruft. Der 4te ist auch
gut zum Heiraten, nicht aber der ste (800-4). Damit bricht

1 MazoN bezieht das ot auf V. 706, was mir weniger wahrscheinlich
vorkommt. 2 Man beachte z.B. 765 &x Awébev, 766 meppadéuey Sudeoot
(cf. 502), 768 dAnbeiny (cf. 10), 824 madpor & {ouciy (cf. 484).



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 155

die Kette der Assoziationen ab, denn ich sehe keinen mogli-
chen Zusammenhang zwischen 805 und dem Vorhergehen-
den. Vielleicht wollte der Dichter die chronologische
Ordnung, die er in Vers 782 verlassen hatte, wiederauf-
nehmen. Vers 809 schliesst sich wieder assoziativ dem
Vorhergehenden an (808 vnuot, 809 viag). Anhangsweise
werden zwei Tage genannt, die am Abend besser oder
schlechter sind (810-13, 819-21). Dazwischen steht ohne
Verbindung eine Bemerkung iiber den 27sten (814-8).
Wenn man annimmt, dass 815-6 eine Interpolation sind, so
konnte man erwigen, die Verse 814-8 nach 809 zu setzen,
wo ebenfalls von Schiffen die Rede ist.

Der Schluss enthidlt keine besondere Probleme. Nut
iiber die Bedeutung des letzten Satzes ldsst sich streiten.
Mazon meint, dass gpvibuc sich auf die giinstigen und un-
glnstigen Tage bezieht und dass bmepfaciag auf die Partie
706-764 zurickweist. Aber selbst zugegeben, dass 8pvig die
allocemeine Bedeutung von « Vorzeichen » haben kann?,
so ist es doch unwahrscheinlich, dass die glinstigen und
ungiinstigen Tage selbst « Vorzeichen» genannt werden.
Ich glaube daher, dass Hesiod darauf hinweisen will, dass
die Kenntnis der giinstigen und ungtinstigen Tage nicht
gentigt und dass man selbst an einem giinstigen Tag auch
auf die Vogelzeichen achtgeben soll 2. Das Wort dmepBaciag
bezieht sich wahrscheinlich nicht auf die sozialen und reli-
giosen Gebote, denn das am Anfang des Satzes stehende
téwv macht deutlich, dass es sich nur um die Tage handelt.

Wir miissen es also hinnehmen, dass Hesiod sein Ge-
dicht nicht mit einer allgemeinen Zusammenfassung be-
schliesst. Diese Tatsache stimmt auch zu dem Mangel an
Systematik, der das Gedicht im ganzen kennzeichnet.
Dieser Mangel an Systematik ist immer der Hauptanstoss
fur die moderne Interpretation gewesen. Immer wieder hat

1 11 24, 219, LippELL-ScoTT, II, 2. 2 Vgl 801 olwvodg xptvas.



156 W. J. VERDENIUS

man vergessen, dass ein Lehrgedicht nicht dasselbe ist
wie ein Lehrbuch. So bemerkt Wilamowitz zu Vers 757:
« Dass hier noch einmal das Harnen behandelt wird und
eine Verunreinigung der Gewisser verboten, nachdem
vorher schon selbst das Durchwaten ein Gebet um Ent-
schuldigung forderte, kann nicht urspriinglich sein». Ge-
wiss, in einem Lehrbuch wiirde man ein Kapitel iiber
Harnen und ein Kapitel iiber das Betreten von Gewissern
erwarten. Aber Hesiod kimmert sich nicht um solche
strenge Einteilungen. Er behandelt das Harnen zuerst unter
dem Gesichtspunkt der Haltung und spiter unter dem
Gesichtspunkt der Verunreinigung, aber er fithlt nicht das
geringste Bediirfnis, diese Gesichtspunkte zusammenzu-
ricken. Das kommt daher, weil die Gesichtspunkte ihm
nicht von vornherein als solche vor Augen standen, son-
dern sich mehr oder weniger zufillig aus dem speziellen
Zusammenhang ergeben. Das Betreten der Gewisser wird
erwihnt im Zusammenhang mit dem Problem des Hin-
dewaschens, die Verunreinigung der Gewidsser aber im
Zusammenhang mit dem Problem des Badens. Diese beiden
Problemkreise werden aber nicht kootdiniert, sondern sie
bleiben an die verschiedenen Assoziationen gebunden, die
zu ihrer Erwihnung Anlass gaben.

Das grundlegende Kompositionsprinzip Hesiods ist
nicht die Systematik der Klassifikation, sondern die Kon-
tinuitit der Assoziation. Im Strohm des Gedankens tauchen
allerhand Probleme auf, um wieder in ihm zu verschwinden
und vielleicht spdter in einer andren Gestalt noch einmal
zu erscheinen. Dabei herrscht aber keine absolute Willkiir.
Hesiod liebt die Ordnung (471 eubnpocbvy yap dptoty), und
das gilt auch fiir seine eigene Poesie. Diese Ordnung hat
aber einen mehr dynamischen als statischen Charakter. Die
Dynamik liegt in der Assoziation. Sie ist aber nicht die
einzige Triebkraft. Es gibt auch eine Anzahl allgemeiner
Prinzipien, die das Ganze zusammenhalten und die Rich-



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA ST

tung bestimmen. Zu diesen Prinzipien gehoren die Dike,
die Arbeit, der Nutzen, der Wohlstand, die gottliche Strafe
und Belohnung, die richtige Zeit und das richtige Mass.
Zwischen all diesen Begriffen bestehen bestimmte Zu-
sammenhinge, aber nicht im Sinne eines geschlossenen
Systems, wobei das eine dem anderen tiber- oder unterge-
ordnet ist. So ist es ein ernstliches Missverstindnis, wenn
Mazon behauptet, dass die beiden Hauptthemen, Arbeit
und Gerechtigkeit, im Grunde zusammenfallen in dem
Sinne, dass das hesiodische Evangelium lautet: « Arbeite
um gerecht zu bleiben » !. Zu einer solchen Unterordnung
der Arbeit unter der Idee der Gerechtigkeit gibt der Text
nicht die leiseste Andeutung. Nicht die Gerechtigkeit, auch
nicht die Arbeit ist dem Hesiod Zweck des Lebens 2,
sondern Wohlstand und Ansehen3. Zu diesem Zweck
dienen sowohl die Gerechtigkeit als die Arbeit als Mittel.

Das bedeutet aber nicht, dass dieser Hauptzweck zu-
gleich der einzige Zweck des Gedichtes ist. Die Prome-
theusgeschichte und die Menschheitsgeschichte haben eine
gewisse selbstindige Bedeutung 4. Das gilt auch von den

1 Notice, 72: « travaille pour rester juste: les deux thémes, fravail et
justice, en réalité n’en font quuny». Ahnlich P. Wavtz, Hésiode et son
poéme moral (Bordeaux, 1906), 89: « L’agriculture est la condition indis-
pensable de toute moralité», J. BRAKE, Wirtschaften und Charakter in der
antiken Bildung (Gottingen, 1935), 56: « Die Arbeit ist eines der tragen-
den Fundamente fiir das gerechte Leben». Gut Scumip, Gr. Lit. gesch.,
IV, 535: « nur wet seine Personlichkeit in der Art bindet, dass er in
seiner Arbeit von der Gerechtigkeit nicht abweicht, wird den gottlichen
Segen und durch ihn dauernden Wohlstand haben». 2 Cf. WiLamo-
witz, Erga, 138: «er verlangt die Arbeit nur, weil sie notig ist, nicht
weil sie dem Leben erst Inhalt und Wert verleiht». Brake, a.a.0.,
52: « Die Arbeit ist kein Tun, das in sich selbst irgendeine Erfiillung
tragt». Ganz verfehlt Th. Ph. Howg, 7. A. Ph. A., 89 (1960), 6o:
« It is not Nature, but Agriculture, Work itself, that the poet is urging
men to love and regard as pleasure». 3 Vgl. 313, 341, 826. * Ich
glaube nicht, dass « all ages, with the exception of the iron age which
represents the present, are essentially not different periods of the
past, but different ways of viewing the past» (v. Frirz, Pandora, 240).
Sehe weitet Th. G. RosenmEeyver, « Hesiod and Historiography »,
Herm., 85 (1957), 257-285.



158 W. J. VERDENIUS

rein personlichen Teilen. Es ist gewiss unrichtig, wenn
Wilamowitz behauptet, dass der ecigene Rechtsstreit dem
Dichter «nur ein Exempel fiir den Glauben an die Hert-
schaft eines ewigen Sittengesetzes ist, fur den er seine
Horer gewinnen will » und dass er ihn hier vorfihrt, « weil
ein konkreter Fall ganz anders zum Herzen spricht als die
Theorie » 1. Die Schwierigkeiten mit Perses waren dem
Hesiod eine bedringende Realitit, und als solche, in ihrer
einmaligen und konkreten Gestalt, stellt er sie dar. Das
personliche Interesse fir den Bruder, schwankend zwischen
Arger und Mitgefiihl, macht sich immer wieder bemerkbar 2.
Man hat diese persénlichen Ausserungen mit den autobio-
graphischen Elementen in den horazischen Episteln ver-
gleichen wollen3. Es bleibt aber der Unterschied be-
stehen, dass Hesiods Gedicht kein Brief, nicht einmal ein
offener Brief ist. Es ist sehr bezeichnend, dass der Dichter
nach seiner Ankiindigung: « Ich werde dem Perses Wahres
sagen » (10) sich nicht unmittelbar an den Bruder wendet,
sondern seine Theorie iiber die Erides sozusagen frei in
die Luft hineinstellt. Erst in Vers 27 folgt dann die Anrede.
Schon in 42 aber vergisst Hesiod den Angeredeten und
spricht wieder ganz unpersonlich und fast in einem wissen-
schaftlichen Ton. Die Anrede wird in 106 wiederaufge-
nommen, aber die zweite Person hat sich hier zu einem
allgemeinen Horer verblasst. In 215 bekommt die Anrede

1 Op., 136, 142. Ahnlich F. Dornserrr, Phil., 89 (1934), 399: « Richter
und Perses sind Adressaten, die nur als herausgegriffene Muster von
Lesern, wie sie Hesiod sich wiinscht, Bedeutung haben». 2% Man
beachte solche Ausserungen wie 314 Satpovt 8 olog #nc0x. Unrich-
tig J. Konuw, Wirzb. Jbb., 2 (1947), 289: « Das Verhalten seinem
Bruder gegeniiber ist nur von einer Tendenz bestimmt: die dauernde
Bedrohung loszuwerden, die Perses fiir die Sicherheit des eigenen
Lebens darstellt. Von briiderlichen Liebe, die den anderen um des
anderen willen auf den rechten Weg fithren will, spiirt man nichts».
Richtig v. Groningen, Heésiode et Persés, 13: «un fond de sympathie est

incontestable: Perses est toujours pour lui un frere». ? SiNcCLAIR,
XV-XVI.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 159

wieder ihre personliche und leidenschaftliche Pointe. So
geht es weiter, immer zwischen personlichem Rat und all-
gemeiner Lehre hin und her pendelnd. Fiir diese Abwechs-
lung gibt es keinen literarhistorischen Namen und auch
wohl kaum eine genaue Parallele. Wie Hesiod die Methode
der Klassifikation ignoriert hat, so ist er selbst nicht zu
klassifizieren. Seine Poesie ist ein Unikum, nicht aber im
Sinne eines blossen Kuriosums. Denn neben den logischen
Schwiichen in der Anordnung besitzen die Erga iiberzeu-
gende positive Eigenschaften. Reichtum des Inhalts ver-
bindet sich mit Klarheit der Darstellung, tiefes Wissen mit
intensivem Gefiihl. Es ist vor allem die Kombination
dieser Merkmale, die das Gedicht zu einem Meisterwerk
der Weltliteratur macht.



160 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Solmsen: Es scheint mir immer noch durchaus mdglich,
dass der Ausdruck tHvde dtxmv an allen drei Stellen (39, 249, 269)
sich auf den Rechtsstreit zwischen Hesiod und seinem Bruder
bezieht.

M. Verdenius : Es lassen sich gegen diese Auffassung vier Be-
denken erheben: (1) gibt es bei Homer und Hesiod keine einzige
Stelle, wo 3ixn eindeutig « Prozess» bedeutet; (2) wie Munding
hervorgehoben hat (s.oben, S. 121, Aam. 1), wiirde Hesiod, wenn
Stxy sich auf einen bevorstehenden Prozess bezbge, auch dessen
fiir ihn giinstigen Ausgang erwihnt haben, da er, wenn der Aus-
gang fiir ihn ungiinstig gewesen wire, den ganzen Prozess
tiberhaupt nicht erwihnt hitte; (3) mutet es ziemlich grotesk an,
anlisslich einer Privatangelegenheit den Konigen mit den dreis-
sigtausend Wichtern zu drohen; (4) macht es einen zu pathe-
tischen Eindruck, wenn der Dichter sagte: wenn der Prozess
nicht zu meinen Gunsten entschieden wird, moéchte ich nicht
linger leben.

M. Solmsen: Ein solches Pathos steht aber nicht im Wider-
spruch zu dem Geist der Erga. Hesiod geht von einer person-
lichen Erfahrung aus, die ihm sozusagen zur Quelle fundamentaler
theologischer und ethischer Erkenntnisse wird. Darum nimmt er
den eigenen Rechtsstreit so ausserordentlich ernst und wichtig.
Dass Hesiod die Endredaktion seines Gedichtes mit dem Aus-
gang seines Rechtsstreites in Einklang gebracht hat, scheint mir
nicht unbedingt notwendig: et kann gewisse Partien so belassen
haben, wie sie durch die augenblickliche Situation bestimmt
worden waren. Was den V. 39 anbetrifft, so mochte ich von der
Bedeutung « Rechtsausspruch» ausgehen. Das Pronomen tvvde
zeigt aber, dass es sich um einen sehr konkreten Fall handelt.

M. Verdenins: « Diesen Rechtsausspruch zu tun» ist aber
nicht dasselbe wie «in diesem Rechtsstreit einen Ausspruch

zu tun».



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 161

M. von Fritz: Wenn man dixnv Owdlewv mit Ausdriicken
wie Quiaxnv @ulattewy vergleicht, so konnte man {ibersetzen:
« die Gerechtigkeit in die Hand nehmen». Dadurch scheint mir
die Moglichkeit einer Beziehung auf den bevorstehenden Prozess
gesichert zu sein, ohne dass man auf das Dilemma « Rechtsaus-
spruch-Prozess » einzugehen braucht. Ebensowenig brauchen wir
uns mit dem Ausgang des Prozesses zu beschiftigen, denn das
Gedicht ist deutlich aus einer unfertigen Situation hervorge-
gangen.

M. Kirk: It seems to me that the words mwéhig evrdg Eépyer
(269) are easier to explain on a more general and abstract intet-
pretation of t9)vde Sixnv than on a mote specific one.

M. Wasgink: But what is the meaning of t#7vde? It seems
to be almost identical with toinvde.

M. Verdenins: Yes, but this meaning is based on a local
reference: t#vde is « here, just as odtoc may have the meaning
of « there».

M. Wasgink : But does not this imply that Sixmv refers to a
specific case?

M. Verdenius : No, it only implies that this dixy is something
we are acquainted with.

M. Waszink: Aber wie ist in V. 269 das ofnv konstruiert?

M. Verdenius: Pridikativ: « es entgeht ithm nicht, was fur
eine Gerechtigkeit es ist, diese Gerechtigkeit, die auch hier die
Stadt in sich birgty», d. h. Zeus weiss, welch eine Ungerechtig-
keit die sogenannte Gerechtigkeit ist, die die Konige in dieser
Stadt gewohnt sind auszutiben.

M. Solmsen: Aber in aller Wahrscheinlichkeit ist Hesiod
schopferisch mit dem Wort 3ixy, wie er sie auch zu einer Goéttin
gemacht hat. Meine Uebersetzung von V. 269 wiirde sein :
« Welche Form dieser Prozess annimmt, den die Stadt in sich
birgt».

M. Kirk: It does still seem to me strange that this verb
¢¢ovewy should have been used of something like a law-suit.

M. von Frity: Aber dieser Prozess ist fiir Hesiod das Zeichen



162 DISCUSSION

dafiir, dass es hier in der Stadt im allgemeinen schlecht geht.
Ich mochte auch, wie schon gesagt, dixy lieber nicht mit « Pro-
zess », sondern mit « Rechtssache» oder irgend etwas dergleichen
iibersetzen.

M. Kirk: To turn to another subject, why is it Hermes who
gives the name to Pandora (80)?

M. Wasgink: It does not seem unnatural that the God of
speech should also interpret (éppmvedetr) things by giving them
their right names.

M. La Penna : Est-ce que le fait que pwvnyv (79) répéte Adyoug
(78) ne plaide pas contre 'authenticité du v. 79°?

M. Verdenius : Nein, denn die Adyou befinden sich év otifesat.
Es sind also die noch nicht ausgesprochenen Gedanken.

M. La Penna: Votre défense de tout le passage 69-82 me
parait convaincante. La répétition du contenu d’un ordre dans la
narration de son exécution est tout a fait dans le style épique.

M. Solmsen: But there are some disctepancies here. The
deities concerned with fitting out Pandora are quite different
from those envisaged by Zeus.

M. Verdenius : Ich wiirde nicht sagen, dass sie ganz verschieden
sind. Es gibt nur einige Variationen in der Ausfithrung des
Befehls, aber diese sind nicht so gross, dass sie diesem Befehl
widersprechen.

M. von Fritz : Den Auftrag des V. 64 fithrt Athena aber nicht
aus, sondern sie schmiickt die Pandora von aussen.

M. Verdenius: Aus der Tatsache, dass der Dichter nicht auf
V. 64 zurtickkommt, folgt nicht, dass Athena den Auftrag nicht
ausfithrt: das wird vielmehr stillschweigend vorausgesetzt.

M. von Fritz: Es bleibt aber eigentiimlich, dass die einzige
niitzliche Gabe in dem Auftrag des Zeus nachher nicht mehr
erwihnt wird.

M. Solmsen : Wenn Sie den Sinn des V. 108 darin sehen, dass
Hesiod die urspriingliche Nihe der Menschen zu den Gottern
durch die Tatsache ihres gemeinsamen Ursprungs aus der Erde
hervorheben wollte, so muss ich gestehen, dass ich einen solchen



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 163

spezifischen Ursprung hier gar nicht ausgedriickt finde. Hesiod
hat vielleicht mit 6.60ev etwas gewaltsam gewirtschaftet; soll es
heissen: « von der selben Basis»? Und meint er, dass die Ent-
wicklung des Menschengeschlechts ihren Ausgangspunkt in der
Sphire der Gotter hatte, d. h. in einem Zustand wo man wie
Gotter lebte (112)? Nur so, wenn tiberhaupt, konnte man den
Vers halten.

M. Verdenius: Wenn man die Parallelstellen Od. 5, 476-7
Ocduvovg 25 6polev mepudtag und H. Ven. 135 naoctyvirors
of 7ot opblev yeydaotv heranzieht, scheint es mir kaum mog-
lich das 6ué0ev anders als von einer gemeinsamen Abstammung
zu verstehen. Mit dieser gemeinsamen Abstammung muss wohl
der Ursprung aus der Erde gemeint sein. Hesiod versucht die
Gottlichkeit der ersten Menschen damit zu erkliren, dass Gotter
und Menschen denselben Utrsprung haben.

M. Solmsen: Es bleibt aber so doch die Spannung zwischen
dem, was er tatsichlich sagt, und dem, was er meinte, bestehen.
Der Annahme einer Unlogik, entweder im Sprachlichen oder im
Gedanklichen, konnen witr uns also nicht entziehen.

M. Verdenins : Unlogik wiirde ich das nicht nennen, denn fiir
die Griechen hingt das Psychische sehr eng mit dem Physischen
zusammen. So war es ein naheliegender Gedanke, den gottlichen
Charakter der frithesten Menschen aus der Tatsache abzuleiten,
dass Gotter und Menschen aus demselben Stoff, der Erde, ge-
bildet worden sind.

M. Solmsen: Man erwartet aber, dass die Ankiindigung, die
in dem ¢ liegt, auch irgendwie ausgefithrt wird.

M. Verdenius: Tatsichlich geschieht das nicht, aber Hesiod
konnte sich damit entschuldigen, dass er von dem Adyoc, dessen
Einleitung der V. 108 bildet, nur die Hauptpunkte geben will. Das
scheint mir wenigstens die Bedeutung von éxxopuomsw zu sein.

M. Waszink : Lisst sich die Vorstellung der Erde als Ursprung
der Menschen schon in dieser Zeit belegen?

M. Verdenins: Die FErzihlung im platonischen Protagoras
(320 ¢) wird auf einer alten Tradition beruhen. Die Bezeichnung



104 DISCUSSION

der Erde als Mutter scheint ebenfalls auf einen uralten Glauben
zuriickzugehen.

M. Grimal: On pourrait aussi penser a Phoroneus qui était
considéré comme le premier homme, né de la terre.

M. Solmsen : Solche Mythen machen aber den Eindruck, eher
exzeptionelle als normale Vorginge schildern zu wollen.

M. Kirk: The difficulty of line 108 seems to be that, if you
ignore this prologue, the conclusion you would draw from the
whole myth of the five generations is not at all that Gods and
men are closely connected in some way. 1 think that however
you interpret 6ué0ev the line does remain unexpected, surprising,
and somewhat irrelevant. This would be a reason for seriously
considering the possibility that it is an addition by somebody
who did not really see quite what the meaning of the myth was.

M. Verdenins: But if this somebody wanted to add some
explanation of the whole myth, it is a very strange explanation.

M. Kirk: And a very feeble one, too. I fully admit that. On
the other hand interpolators very often, when they do not under-
stand a passage, pick up a very superficial meaning.

M. von Fritg: Yes, but a superficial meaning is usually some-
thing you can easily understand. If you permit me to say a few
words about the myth as a whole, I had the impression that
Professor Verdenius somewhat overstressed its logical coherence.
In the first place, nothing is said about the Golden Age being
guilty; nevertheless it is abolished, and we do not know why.
In the second place, although the people of the Silver Age are
in a way guilty of neglecting the Gods, they can hardly be held
responsible for that: it is just a deterioration. Now if we accept
Professor Solmsen’s explanation, we could say that Hesiod is
struggling with a problem which to him was difficult to solve.
At one time the human race led a godlike life, and now we have
arrived at the very opposite position. The Fifth Age will be
abolished when men will be born mohtoxpdragpot (181). But this
is not something dependent on their own guilt or their own
action. On the other hand Hesiod makes it quite clear that the



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 165

present generation still can improve and that it should try very
hard to improve. Again, how could they improve but by hard
work? But the people of the Golden Age did not have to work.
Still we get the impression that Hesiod wanted us to trv and
return to our glorious past. So we cannot make his argument
logical.

M. Verdenius: It is true that the way in which Hesiod deals
with the problem of human responsibility cannot be made quite
logical. To mention another instance, at one moment war is
represented as a calamity (14-16), but in another passage as a
punishment (229). Hesiod did not resolve this paradox, but we
should not forget that it is only in Attic tragedy that the problem
of the relation between human responsibility and divine detet-
mination began to be seriously tackled. Accordingly 1 do not
think that the prophecy of lines 180-1 is meant as an inescapable
doom. Hesiod also prophecies the existence of some goods
among the evils (179), and this seems to leave open the pos-
sibility of improving our condition. If this is true, the prospect of
being born woloxpdtagor can only be a relative one: Zeus will
not destroy men if they will revert to justice.

M. von Fritz: But the preceding lines (176-8) certainly sound
like an absolute statement, not a relative one.

M. Verdenius : 1 would also attach much weight to line 273,
@A T vy’ ob e Eohma Teelv At uyTioevTa, which seems to
imply that the moral attitude of man may have some influence
on the course of things.

M. von Fritg: Yes, but this statement comes later, and this
confirms my impression that Hesiod’s struggling with this pro-
blem constantly involved him in inconsistencies.

M. Verdenins: 1 admit that there is a kind of wavering be-
tween the idea of fatalism and the idea of human autonomy. But
in the end the « humanistic» point of view prevails.

M. von Fritg: Yes.

M. Solmsen: 1 do not think that the 50« in line 179 suggest
a return to the Golden Age. What kind of é60Ad will be available



166 DISCUSSION

to the present generation is to be seen from the description of
the city which practices justice and is rewarded with all kinds of
good things by Zeus (227 f.). We may also remember from the
Theogony that the Charites, the Muses, and especially the Horae
give men all kinds of good and pleasant things. As regards the
contradiction pointed out by Prof. von Fritz, I would stress the
fact that 174 ff. is not so much a rational statement, as an out-
burst of despair. I can hardly imagine that he wrote line 179 on
the same day as the verses which precede and those which follow,
but he probably added it when he was in a2 more optimistic frame
of mind, perhaps when he looked back at the passage while
writing about the prosperity of the just city.

M. Kirk: The words &meito yevéslon (175) seem to imply
that Hesiod from the very beginning of this passage envisages
the possibility of a future improvement.

M. von Fritz: Except if, as Professor Verdenius suggested,
these words merely setve to complement mpbdcle Oovelv.

M. La Penna: L’interpolateur voulait seulement suggérer
qu’une pensée orphique remontait a Hésiode. En ce qui concerne
le probléeme de la responsabilité, il est important de noter que le
sentiment de la justice est beaucoup moins fort dans la 7héogonie.
Il y est méme presque inexistant. C’est 12 une constatation impoz-
tante pour qui cherche a retracer I’évolution spirituelle d’Hésiode.
Dans cet ordre d’idées, je me demande quelle connexion il peut
y avoir entre Hésiode et la pensée orientale.

M. Verdenins : A mon avis, aucune, du moins sur le plan de
la morale. La différence entre la Théogonie et les Erga s’explique
par la différence des sujets.

M. Kirk: Still it is a little surprising that in the description
of Zeus in the Theogony, when he attains to power and distributes
privileges among the Gods, we hear nothing about dixy.

M. Verdenius : This is not surprising, if we remember that the
role of dixy only begins in the human world.

M. Grimal: Je crois me rappeler que dans la Théogonie Dike
est une des Qoo et que son role est de présider aux travaux des



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 167

champs (9o1-3). Et je suis frappé par le fait que la notion de justice,
dans la Théogonie, n’est pas exprimée par Dike mais par Thémis.
11 y aurait donc la une opposition entre la Thémis cosmique et
la Dike qui domine le monde humain, la vie des champs et la
vie des cités.

M. Solmsen: Das Problem des Verhiltnisses der Erga zut
Theogonie ist besonders akut in der Prometheusgeschichte. Ich
wiitde diese Geschichte nicht so stark ethisieren. Hesiod hatte
nut die Absicht, die Herkunft der xoxa irgendwie verstindlich
zu machen. Det Gedanke einer gottlichen Strafe bleibt im Hinter-
grund. Wenn er den V. 105 zufiigte, so ist das nur eine Erinne-
rung an die Theogonie (V. 613).

M. Verdemus: In der Theogonie wird aber Pandora und das
ganze Frauengeschlecht den Menschen zugeschickt als eine
Strafe fiir den Betrug des Prometheus. Wenn Hesiod seine Ge-
schichte jetzt mit derselben Lehre beschliesst, so bedeutet das,
dass er den Sinn der xoxd unter dieselbe Perspektive stellt wie
das Uebel des Frauengeschlechtes in der 7heogonze, d.h. die
Perspektive einer gottlichen Strafe.

M. Solmsen: Ich glaube, dass er den V. 105 einfach zufiigte,
weil et zu der Geschichte dazugehorte. Den Gesichtspunkt der
Sixyn entwickelt er erst spiter in seinem Gedicht.

M. Verdenins: In den V. 48-49 ist der dixy-Begriff aber
schon enthalten.

M. Sclmsen: Dass Zeus iiber den Betrug des Prometheus
emport ist und sich an den Menschen richt, hat aber noch nichts
mit Gerechtigkeit zu tun. Zeus handelt im Affekt, yohwadpevog
(V. 47).

M. von Fritz: Ich wiirde sagen, dass wir hier wieder einen
Fall haben, wo die Dinge nicht ganz klar werden. Besonders
schwer zu verstehen ist die Tatsache, dass die Rache des Zeus
auch die Menschen trifft, ohne dass der Dichter uns deutlich
macht, ob sie mit dem Betrug des Prometheus einverstanden
waren oder ihn vielleicht dazu angeregt hatten.

M. Verdenius: Zur Erklirung dieser Frage kénnte man die



168 DISCUSSION

V. 240-241 heranziehen, wo explizit gesagt wird, dass die Strafe
fiir das Vergehen eines Einzelnen oft die ganze Gemeinschaft
trifft.

M. Solmsen: Diese Verse handeln aber iiber das Verhiltnis
des Einzelnen zur Polis, und dieser Polis-Begriff spielt in der
Prometheus-Geschichte noch keine Rolle. Ich mochte nochmals
betonen, dass die Haltung des Zeus in der Prometheus-Episode
der Theogonie einen emotionalen Charakter hat.

M. Verdenius: Das schliesst aber die Moglichkeit nicht aus,
dass Hesiod diesem emotionalen Geschehen nachher in seinen
Erga eine moralische Perspektive und damit eine tiefere Bedeu-
tung hat geben wollen.

M. von Fritz: Wenn das Wort dethég (214) sich auf Perses
bezieht, so folgt daraus, dass Hesiod sich selbst zu den és0hot
rechnete. Aber in der Fabel von dem Habicht und der Nachtigall
scheint der Dichter sich selbst doch mit der letzteren zu identi-
fizieren. Im Vergleich mit den Koénigen gehort er also zu den
detAol.

M. Verdenius : Bei dem Gegensatz Scihbéc-¢00A6g handelt es
sich vor allem um den Wohlstand, wihrend die Fabel von dem
Habicht und der Nachtigall um den Begriff der Macht dreht. Es
ist auch bezeichnend, dass der Habicht sich selbst nicht ¢60Adc
sondern »peloowv nennt (210). Im Vergleich mit den Koénigen
ist Hesiod also ein Schwicherer, aber das bedeutet nicht, dass er
als wohlhabender Mann im Vergleich mit seinem Bruder kein
¢60Aé¢ sein kann.

M. von Fritz: Aber bedeutet das Wort éc0Aég nicht etwas
mehr als « wohlhabend»? Es bezeichnet im allgemeinen doch
den Aristokraten.

M. Verdenius : Bei Homer ist das zweifellos der Fall. Aber bei
Hesiod scheint mir det aristokratische Gesichtspunkt weitgehend
durch einen sozial-6konomischen ersetzt worden zu sein.

M. von Fritz : Aber E60No¢ in V. 214 geht doch in erster Linie
auf die Konige.

M. Verdenins: Ja, naturlich.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 169

M. Kirk: Prof. Verdenius suggested that the transition from
the theme of sacrifice (336-341) to the problem of who should
be invited to a feast was made easier because a Greek thought
of feasts when he thought of sacrifices. But in the last part of
the sacrifice passage Hesiod is speaking about private sacrifices,
particulatly in 339.

M. Verdenins: 1 admit that this line does not imply a feast,
but 337 probably does, and the association need not start from
the last words of the preceding passage.

M. Solmsen : Ich habe nicht recht verstanden, watum man ein
schlechtes Oapoog einzufithren braucht um den Uebergang von
319 zu 320 herzustellen. Hesiod sagt einfach, dass man sich nicht
unrechtmissig Besitz zueignen darf.

M. Verdenius: Das Verbot des Raubes ist aber etwas ganz
anderes als die Ermahnung zur Arbeit. Darum scheint mir eine
gewisse Hrginzung des Ueberganges notwendig. Wer wohl-
habend werden will, muss eine gewisse Kiihnheit (O¢pcog) be-
sitzen; er soll sich nicht scheuen, selbst die Hand anzulegen.
Dabei darf er aber nicht so weit gehen, dass die Kithnheit entartet
zu Frechheit und das Anlegen des Handes umschldgt in Raub.

M. Solmsen: Ich mochte den Ausdruck Odpsog wpog EABe
lieber so auflassen, dass die Zuversicht eine Folge des Reichtums
1st.

M. Verdenius: Wenn man den Vers isoliert betrachtet, so
konnten die Worte diese Bedeutung haben, aber in dem Zusam-
menhang ergibt das kaum einen Sinn. Die Worte aldc¢ Tot 7wpodg
avoABiy beziehen sich doch auf Perses, der sich scheut zu arbeiten.

M. Solmsen : Nicht auf den Perses, der sich scheut zu arbeiten,
sondern auf den Perses, der nicht arbeitet und zu dem sein Bruder
jetzt sagt: « Du witst bald eine schlechte «iddg haben, und das
ist kein begehrenswerter Zustand ».

M. Verdenius: Aber wird der Perses sich darum kiimmern,
dass seine Verarmung gewisse psychische Folgen haben wird?
Auch Hesiod selbst wird sich kaum dariiber gekiimmert haben,
ob der Bruder zu seiner Seele Schaden leiden wird.

12



170 DISCUSSION

M. Kirk: It seems to me that Prof. Verdenius somewhat
overstressed the thematic connection between xatpdc in 694 and
the passage which follows, in particular 706 ff., one would expect
to find somewhere around 342 fl. where the whole question of
social relations is dealt with.

M. Verdenius : 1 tully agree that the place in which these lines
occur is difficult, but I should very much hesitate to remove them.
At the end of his poem the composition becomes less careful
and the associations are looser and bolder. I therefore still think
it possible that the idea of xoupég induced the poet to append
some related problems.

M. La Penna: Io vedrei I'architettura degli Erge in una divi-
sione in due parti: 11-334, fondazione, se mi ¢ lecito usare questo
termine kantiano, della giustizia e del lavoro; 381-694, manuale
pratico dell’agricoltura e della navigazione: ciascuna delle due
parti ¢ completata da una serie di yv&por riguardanti la vita
familiare e sociale. Il calendario & probabilmente spurio. Se da
una parte il Prof. Verdenius ha negato troppo nettamente schemi
compositivi, dall’altra cerca troppi legami logici nelle due serie
di yv@por: in realta si tratta di gnomologi come ve ne saranno
tanti nella letteratura greca.



	Aufbau und Absicht der Erga

