
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 7 (1962)

Artikel: Aufbau und Absicht der Erga

Autor: Verdenius, W.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660781

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III
W. J. VERDENIUS

Aufbau und Absicht der Erga





AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA

In Rzachs Ausgabe wird der Text der Erga durch
ungefähr hundert Spaden unterbrochen; bei Mazon hat
sich diese Zahl auf sieben und in der neuesten Ausgabe von
Colonna auf eins reduziert. Wollte man aus dieser Tatsache

schliessen, dass die Erkenntnis der Einheit dieses Gedichtes
sich nun endgültig Bahn gebrochen hat, so würde man
sich gründlich irren. Zwar findet die analytische Liedertheorie

keine Anhänger mehr, aber ernste Versuche, den

Zusammenhang des Ganzen gründlich und im einzelnen

zu erklären, sind noch kaum unternommen worden. Was
die Kommentare dazu beibringen, bleibt allzusehr im
Allgemeinen stecken. So erklärt Mazon, das Gedicht habe zwei
Themen, Arbeit und Gerechtigkeit; nachdem der Dichter
diese exponiert habe (11-26), zeige er ihren Zusammenhang
(27-41); darauf beweise er die Notwendigkeit der Arbeit
durch den Prometheusmythos (42-105), die Notwendigkeit
der Gerechtigkeit durch den Mythos der fünf Geschlechter

(106-201); daran schliesse sich die Ausführung der beiden
Themen, zuerst der Gerechtigkeit (202-285) und dann der
Arbeit (285-828)1. Andere haben das Schema noch weiter
vereinfacht, wie Harder, der das ganze Gedicht durch das

Thema der Eris beherrscht sein lässt. « Die grossen Hauptstücke

des Gedichtes », so schreibt er, «lassen sich ganz
ohne Zwang so verstehen, dass sie entweder der guten
oder der bösen Eris angehörig sind»2. Am weitesten in
der Richtung der Abstraktion geht wohl Eduard Meyer;
nach ihm fällt das Ganze in zwei Teile auseinander: « die

Prozessgedichte zeigen, wie man es nicht machen soll; der
zweite Teil dagegen gibt die Anweisung zum richtigen
Verhalten im Leben » 3.

1 Notice, 82. 2 Kleine Schriften (München, i960), 171. 3 Kleine Schriften

II (Halle,1924), 23.



112 W. J. VERDENIUS

All solche Analysen leiden an zweierlei Mängel.
Zunächst verdecken sie die tatsächliche Buntheit des Inhalts
und zweitens vernachlässigen sie den konkreten
Fortschritt des Gedankenganges. Ich möchte das an einigen
Beispielen zeigen. Harder charakterisiert den Mythos der
Geschlechter als « Eris gegen die Götter » 1, obwohl Hesiod
nur die Vernichtung des silbernen Geschlechtes daraus

erklärt, dass man sich nicht mehr um die Götter kümmerte
(135-9). Für die Vernichtung des goldenen Geschlechtes
wird keine bestimmte Ursache angegeben. Das dritte und
vierte Geschlecht vernichtet sich selbst, während in der

Beschreibung des eisernen Geschlechtes die
Vernachlässigung der Götter nur beiläufig erwähnt wird (187).
Übrigens fragt man sich auch, ob eine solche
Vernachlässigung als « Eris gegen die Götter » qualifiziert werden
kann. Es macht einen nicht weniger künstlichen Eindruck,
wenn Harder den Arbeitsgedanken und den Rechtsgedanken

sich aus den beiden Seiten des Streit-Begriffes, Wettstreit

und Streitigkeit, entwickeln lässt2. Obwohl der
Dichter am Anfang (20-26) Wetteifer und Arbeit eng
miteinander verbindet, hält er diesen Zusammenhang nicht
fest. Nur an zwei Stellen (312, 482) klingt das Thema
« Arbeit und Wetteifer » nochmal, aber nicht sehr stark, an.
Auch der Rechtsgedanke löst sich im Laufe des Gedichtes
immer mehr von seinem Ausgangspunkt, dem Bruderstreit.

Das Schema Mazons ist insofern irreführend, dass es

einen rigorosen und fast wissenschaftlichen Aufbau
suggeriert, den das Gedicht gar nicht besitzt. Man kann z. B.
schwerlich sagen, dass die beiden Themen, Arbeit und
Gerechtigkeit, in den Versen n—26 exponiert werden,
sondern höchstens, dass sie angedeutet oder vorbereitet werden.
Es leuchtet auch nicht ein, wie die moralischen, religiösen,
sozialen und ökonomischen Ratgebungen (320-380) sich

1 Kleine Schriften, 171.
2 Kleine Schriften, 172.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA xx3

unter dem Thema «Arbeit» subsumieren lassen. Mazon
zerteilt diesen Abschnitt in zwei Stücke, von denen er
das erste (320-341) mit dem vorangehenden Abschnitt
über Reichtum und Ansehen als Resultate der Arbeit
zusammennimmt. Das zweite Stück (342-380) verbindet er
mit dem Folgenden unter dem Leitgedanken: «Man muss
wissen, wie man arbeiten soll»x. Das erste Stück handelt
also über die Verwertung der Arbeitsresultate, das zweite
über die Arbeitsmethode. Aber die Anweisungen zum
Verhalten dem Flehenden und dem Fremden, einer Schwägerin,
verwaisten Kindern und einem alten Vater gegenüber
(327-334) gehören doch nicht zur Betrachtung über die
Resultate der Arbeit. Ebensowenig gehören die Gedanken
über die Behandlung des Nachbars (342-362) und über
das Umgehen mit den Vorräten (363-9) zur Methodik der
Arbeit. Ausserdem ist Mazon gezwungen, zwischen seinen
beiden Stücken, d. h. zwischen den Versen 341 und 342
einen Gedankensprung anzunehmen: hier sei der Moment,
wo der Dichter seine doppelte Ermahnung, zur Arbeit
und zur Gerechtigkeit, beendet hat und zu praktischen
Anweisungen übergeht. Dass er diesen Ubergang nicht
explizit zum Ausdruck gebracht habe, bedeute nur eine
leichte Ungeschicklichkeit, denn die Ellipse lässe sich von
selbst so ergänzen: der Wille zur Arbeit genügt nicht; man
muss auch wissen, wie man arbeiten soll 2. Ich habe schon
darauf hingewiesen, dass die nächsten Verse sehr schlecht

zu diesem Gedanken passen. Das gilt besonders vom Anfang
dieses Abschnitts, wo die Frage, welche Leute man zur
Mahlzeit einladen soll, beantwortet wird. In diesem

Zusammenhang ist es um so auffallender, dass Mazon, der
den Übergang von 341 zu 342 als den einzigen Hiat im
Gedichte betrachtet3, in seinem Text gerade zwischen
diesen Versen keine Zeile offen lässt. Noch merkwürdiger

1 Notice, 83. 2 Notice, 83-84. 3 Notice, 83.



ii4 W. J. VERDENIUS

mutet es an, dass er an einer andren Stelle seiner Einleitung
den Zusammenhang ganz anders erklärt. Hier heisst es,
dass das erste Stück (320-341) zeigt, wie man sich den

Göttern gegenüber zu verhalten hat, damit die Arbeit
Früchte trägt, während das zweite Stück (342-380) lehrt,
wie man sich den Menschen gegenüber zu verhalten hat,
damit diese Früchte sich erhalten und mehren h Diese

Einteilung, die den ganzen Abschnitt unter den Gesichtspunkt

der Verwertung der Arbeitsresultate stellt, überzeugt
ebensowenig. Nur die Anweisungen zum richtigen Gebrauch
der Vorräte (363-9) könnte man mit einiger Mühe so
klassifizieren. Im ganzen aber hat der Dichter den Arbeitsgedanken

völlig aus dem Auge verloren und nur am Ende
(382) nimmt er den Faden wieder auf. Es befremdet auch,
dass Mazon die Diskrepanz zwischen den beiden
Einteilungen nicht bemerkt zu haben scheint. Das kommt doch
wohl daher, weil er sich das Problem nicht scharf genug
gestellt hat.

Ich habe diese Kritik an den Analysen Mazons ziemlich
weit ausgesponnen, nicht um die Verdienste eines grossen
Gelehrten zu schmälern, sondern um zu zeigen, wie der

Zusammenhang des Ganzen in den Erga noch ungenügend
geklärt worden ist. Denn nicht nur Mazon, sondern auch
die anderen Kommentare und Studien versagen in dieser
Hinsicht. Die Ursache dieses Mangels scheint mir darin
zu liegen, dass man nicht nur den Zusammenhang des

Ganzen, sondern auch den Zusammenhang des Einzelnen,
d. h. den Gedankengang, zu wenig beachtet hat. Es wird
daher nötig sein, bevor wir ein Urteil über Aufbau und
Absicht der Erga aussprechen können, den Fortschritt des

Gedankens im einzelnen zu verfolgen.
Der Dichter hebt mit einem Musenanruf an, der insofern

eigentümlich ist, dass die Musen nicht dazu aufgefordert

1 Notice, 75.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA II5

werden, etwas von der Vergangenheit zu erzählen, sondern
Zeus zu besingen. Man hätte eigentlich erwartet, dass Hesiod,
dessen Ichgefühl von den Modernen so oft hervorgehoben
worden ist1, sich direkt über den höchsten Gott geäussert
hatte, wie er nachher (661-2) sagt, die Musen haben ihn
gelehrt, in seinem Gedicht den Willen des Zeus zu
verkünden. Ebenso geben die Musen in der Theogonie (33)
ihm den Auftrag, das Geschlecht der Götter zu besingen,
während nachher (105) umgekehrt der Dichter die Musen
dazu auffordert, das Geschlecht der Götter zu besingen.
Man darf diesen Widerspruch nicht mit der Bemerkung
beiseiteschieben, die Musen ständen «fast schon
metonymisch » für den Dichter selbst2, denn man ist sich in
der letzten Zeit immer mehr darüber einig geworden, dass

die Musen für Hesiod reale göttliche Mächte waren und
dass der Beschreibung seiner Dichterweihe ein echtes
Erlebnis zugrunde hegt 3. Dieses Erlebnis bedeutet aber auch
wieder nicht, dass der Dichter sich selbst als ein blosses

Werkzeug der göttlichen Offenbarung betrachtete. Er
nennt den Sänger ein «Diener der Musen» (Th. 100), aber
dieser Dienst schliesst die eigene Aktivität des Menschen
nicht aus. In dieser Zeit, wie schon bei Homer, reflektierte

man noch nicht über das Verhältnis des menschlichen

und des göttlichen Handelns, sondern begnügte
sich mit der Annahme einer Art von Komplementarität.
Die göttliche Inspiration ist immer anwesend, auch wenn
sie nicht genannt wird, und umgekehrt wird das Wort
der Musen zugleich vom Dichter selbst mitausgesprochen

4.

1 Vgl. z.B. J. Kerschensteiner, Hermes 79 (1944), 1533: «Hesiod,
nicht erst Archilochos, ist der erste, der sein Ich frei herausstellt».
2 Wilamowitz, Erga, 40. 3 Vgl. Verdenius, Mnemos. 195 8, 2i3, B. A.
van Groningen, Mnemos. 1959, 31, H. J. Rose, Harv. Theol. Rev.

51 (1958), 14. 4 Es ist nicht richtig, wenn Wilamowitz {Erga, 146)
schreibt: « Es ist eben immer Hesiodos von Askra, der zu uns redet;
dass er es kann, dankt er der Muse, aber er ist nicht mehr ihr ömKpfjT/)?.



W. J. VERDENIUS

Ob der göttliche oder der menschliche Aspekt dieser

Zusammenwirkung mehr hervortritt, hängt ganz von der

speziellen Situation ab. Hier, am Anfang der Erga,
beherrschen die Musen die Bildfläche, weil der Dichter fühlte,
dass seine Verabsolutierung des Zeus einer göttlichen
Sanktion bedurfte. Die Tatsache, dass es die Musen selbst

sind, welche Zeus besingen, impliziert eine solche Sanktion.
Wir haben gesehen, dass die Musen Hesiod gelehrt haben,
den Willen des Zeus zu verkünden. Diese Äusserung steht
mitten im Abschnitt über die Schiffahrt. Daraus können
wir entnehmen, dass alles was der Dichter sagt, als

Offenbarung des Zeuswillens aufgefasst werden soll. Dieser
ungeheure Anspruch liegt auch in dem Proömium
beschlossen: wenn die Musen herbeigerufen werden um Zeus

zu besingen, so bedeutet das, dass das ganze Gedicht ein
Loblied auf Zeus sein wird L Nicht aber ein Loblied im
gewöhnlichen Sinne, denn es geht Hesiod um eine ganz
bestimmte Interpretation des höchsten Gottes. Zeus wird
gleich am Anfang als derjenige bezeichnet, durch dessen

Willen alles geschieht: es besteht ein zweifellos
beabsichtigter Zusammenhang zwischen dem Ata in Vers 2

und dem 81« in Vers 3 2. Schon die überraschenden Prä-

Nicht weil die Tochter der Mnemosyne ihm den Stoff liefert, sondern weil
er es so will, fugt er auch die beiden Xöyot oder jxü0oi ein». Fur
das Bewusstsein Hesiods fiel sein eigener Wille mit der Eingebung
der Muse zusammen. Vgl. auch H. Schwabl, Proc. Afr. Class. Ass. 2

(195g), 26, der auf die Korrespondenz zwischen den V. 31-33 und
37-39 hinweist und die Folgerung zieht: «the correspondences bring
out the identity of the singing of the Muses and the poet's song».
1 E. Römisch, Studien zur älteren griechischen Elegie (Frankfurt, 1933),
44, irrt sich, wenn er schreibt: «die Funktion der Musen ist, Zeus
zu preisen... und die Bitte an Zeus einzuleiten... Der Dichter
erfährt von den Musen nicht mehr seinen Stoff, denn nicht Zeus ist der
Inhalt seines Gedichtes, sondern sT7]-rup.a für Perses... Was der Dichter
verkündet, lehrt er aus eigenem Wissen». 2 Darum sollte man am
Ende des zweiten Verses lieber ein Komma als ein Semikolon setzen:
xe nach ov hat explikative Bedeutung. Cf. 20, 36, 305, Denniston,
Gr. Part., 522-3. — Zur Etymologisierung bei Hesiod vgl. Rzach,



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA "7
dikate «poc-roi und pTjToi1 machen besonders drastisch diese

Allmacht des Zeus deutlich: im Gegensatz zur gewöhnlichen

und speziell homerischen Auffassung, nach der es

von den Menschen abhängt, ob über jemand geredet wird
und sein Name genannt wird 2, erklärt Hesiod, dies werde
in Wirklichkeit von Zeus bestimmt. Aber die Verse 3—6
dienen vor allem zur Vorbereitung von Vers 7: nachdem
die Allmacht des Gottes in einer Reihe von vier umkehrbaren

Situationen geschildert worden ist — umkehrbar in
dem Sinne, dass der Gott ebenso leicht das Positive ins

Negative als das Negative ins Positive umschlagen lässt

— bekommt sie in Vers 7 ihre richtige, d.h. moralische,
Perspektive. Rein formell kommt das schon darin zum
Ausdruck, dass die Worte äyy)vopa xaptpei nicht mehr die

Umkehrung, sondern nur das Komplement zu I0üvei crxoAiov

bilden 3 : wenn Zeus in das menschliche Leben eingreift,
so bedeutet das immer eine Korrektion, und zwar entweder
der Richtung (ctxoAlov) oder der Grösse (dcyv]vopa).

Der Dichter geht dann in Vers 9 zu einer direkten
Anrede über. Dieser abrupte Übergang, der übrigens ein

RE 8, 1199-1200, E. Risch, Eumusia (Festgabe E. Howald, Erlenbach-
Zürich, 1947), 72-91; zu Ala-Stcx: Norden, Agnostos Theos, 2591,
L. Ph. Rank, Etymologiseering en verwante verschijnselen bij Homerus
(Assen, 1951), 43-44, K. Deichgraber, Zt. f. vergl. Sprachforsch.

70 (1952), 19-28, B. Snell, Entretiens I (1954), 112. 1 Natürlich
stehen Ätpaxol te cpaxol te nicht attributiv, wie Wilamowitz meinte.
Die singulare Bedeutung von pTjxol spricht gegen W. Schmids
Vorschlag, Vers 4 zu streichen (Gr. Lit. gesch. I, 2785). Vgl. weiter Norden,

Agnostos Theos, 238 ff., H. Meyer, Hymnische Stilelemente in der

fruhgriech. Dichtung (Würzburg, 1933), 39.
2 Man denke z. B. an

8-r)p.ou (pari? (II. 9, 461) und 9<xxi<; ävSpöv (Od. 21, 223). 3 An sich
könnte 10tivst axoAi6v bedeuten « er richtet den Gebogenen auf» (cf.
Th. 535-6 ou rtoTE SouAeIt) xetpaM] 10£ia TOcpuxEV, cöX alsl cjxoXl?] xaü/eva
Ao^öv aber Hesiod gebraucht den Gegensatz E0ui;-axoAi6(; immer
in moralischer Bedeutung. Cf. 36, 194, 219-24, 230, 250, 263-4 und
O. Becker, Das Bild des Weges im frühgriech. Denken (Hermes
Einzelschr. 4, 1937), 85-88, W. Luther, Wahrheit und Lüge im ältesten

Griechentum (Borna-Leipzig, 1935), 144-8.



118 W. J. VERDENIUS

Merkmal des hymnischen Stiles ist1, zeigt nochmals, dass

für Hesiods Bewusstsein kein schroffer Gegensatz besteht
zwischen den Äusserungen der Musen und seinen eigenen
Worten. Der Inhalt seiner Bitte, !'0uve, knüpft an den
zentralen Begriff des Zeusbildes, tOuvst (7), an. Hier begegnen
wir zuerst einem Kompositionsprinzip, das uns noch
weiter beschäftigen wird, nämlich die Assoziation. Man
hat richtig bemerkt, dass « Hesiod, der sich eben von der

(homerischen) Formel befreit, sich an das Wort klammert,
so dass das Wort Einheit und Fortgang der Rede
bestimmt » 2. Es ist aber merkwürdig, wie wenig man diese

Erkenntnis bei der Erklärung des Gedankenganges in
Anwendung gebracht hat3. Die Assoziation wirkt nämlich

nicht nur in der Wiederaufnahme eines Wortes im
Hinblick auf eine spezielle Situation, sondern auch in der

Herausarbeitung mancherlei Implikationen, die in einem
bedeutsamen Wort verborgen sind.

Davon bietet sogleich der nächste Vers ein Beispiel.
Was bedeutet diese sonderbare Zusammenstellung von
tÜVY) und eyd>? Zeus wird dazu aufgefordert, die menschlichen

Rechtsaussprüche mit Hilfe der göttlichen
Gerechtigkeit gerade zu machen 4. Die Erwähnung der
Rechtsaussprüche erinnert den Dichter daran, dass es beim
Rechtsproblem nicht nur um die Richter geht, sondern auch um
die Recht suchenden Menschen5. Diese allgemeine
Erziehung zur Gerechtigkeit ist eine gemeinsame göttlich-
1 Norden, Agnostos Theos, 163. 2 I. Sellschopp, Stilistische Unter-
suchungen %ti Hesiod (Hamburg, 1934), io7165.

3 P. Friedländer, Herrn.
48 (1913), 370, bemerkt richtig zu V. 303 ff.: «Die Gedankenverbindung
von Spruch zu Spruch ist associativ», aber seine Analyse dieser Partie
ist viel zu vag. Dasselbe gilt von W. Aly, Formprobleme der frühen
griech. Prosa (Leipzig, 1929), 26. 4 Die Göttlichkeit der Sixt) geht
hervor aus V. 34, 220-4, 256-60, Th. 902-3. Die Opiate? sind naturlich
nicht die Rechtsausspruche des Zeus (Mazon, Evelyn-White, Latti-
more), denn diese brauchen nicht gerade gemacht zu werden, sondern
der menschlichen Richter. Cf. 221, Th. 83, II. 16, 387. 5 Cf. 190-4,
273, 282-5.



AUFBAU UND 'ABSICHT DER ERGA 119

menschliche Aufgabe, wobei dem Gotte die Fuhrung des

tatsachlichen Geschehens, dem Dichter die Aufklarung
semer Mitmenschen zufallt. Diese Aufklarung richtet sich,
wie sich nachher zeigt, ebensowohl an die Richter wie an
Perses. Umgekehrt darf man annehmen, dass Zeus auch
den «krummen» Perses gerade machen soll. Die beiden
Verse 9 und 10 gehören also eng zusammen: der erste
bezieht sich auf die Praxis (E0uvsiv), der zweite auf die Theorie
(guOeüa-Oou)1. Die Tatsache, dass im ersten Glied nur von
den Richtern, im zweiten nur von Perses gesprochen wird,
erklart sich wieder durch die Assoziation. Das Wort E0üq

findet bei Hesiod seine meist prägnante Anwendung m der

Beurteilung der Rechtsausspruche2. Darum beschrankt
Hesiod sich zunächst auf die Erwähnung der Rechtspflege.
Diese geht ihm aber persönlich unmittelbar an durch das

Betragen seines Bruders. Darum richtet er sich vorlaufig
nur an diesen3.

Das Wort sTVjTupa bildet nun den Anknüpfungspunkt
fur eine weitere Assoziation. Der allgemeine Wahrheitsanspruch,

der in dem Ausdruck eTYjTupa. xe [ludyjaoci^v liegt,
fuhrt den Dichter zu einer Selbstberichtigung: in der

Theogonie (225-6) hatte er nicht die ganze Wahrheit
gesagt, insofern er nur eine schlechte Ens anerkannt hatte 4.

1 Dieser Zusammenhang ist von vielen verkannt worden, z. B. von
Mazon, Notice, 71. « Hesiode en appelle de la justice des hommes
a la justice des dleux. En attendant, ll va donner a son frere quelques
bons avis», 83 « Je ne veux lei que faire entendre a Perses quelques
verites» Wilamowitz hat den Potentlalls gründlich missverstanden,
wenn er ubersetzt « Ich denke, es wird wahr sein, was ich sagen
werde» (vgl. 136 «er hofft, dass es Wahrheit ist»). Die Milderung
der Behauptung bezieht sich nicht auf etTjTupa, sondern auf das

(xuOstaGat. Übrigens ist diese Milderung weniger ein Ausdruck des
Zauderns als der Urbanität Cf. IL 5, 32 oüx av Srj Tp<5a<; jiiv eacalpev,
und Kuhner-Gerth I, 233, Schwyzer II, 329.

2 Vgl S. 117 Anm. 3.
3 Aus diesem Grunde ist die Lesart nfpatj weniger wahrscheinlich
Die Bedenken, die Harder {Kl. Sehr, 167) gegen IEpcr/) äussert,
sind unbedeutend. 4 Zur Priorität der Theogonie cf. Verdenius,
Mnemos. 1958, 20-21.



I zo W. J. VERDENIUS

Bei näherer Betrachtung erweist sich aber die gute Ens
als von grosserer, d.h. mehr positiver Bedeutung 1. Diese
fordert die Arbeit2, jene halt die Menschen von der Arbeit
ab und verfuhrt sie zu ungerechter Besitzergreifung. So

hat Perses schon früher bei der Verteilung des väterlichen
Erbes sich durch Bestechung der Richter mehr zugeeignet
als ihm von Rechts wegen zukam (37-38)®. Jetzt hat er
das alles durchgebracht und erwagt er einen neuen
Versuch, etwas von seinem Bruder loszukriegen. Hesiod warnt
ihn dafür, keinen neuen Prozess zu beginnen4, denn er

1 Zur korrektiven Bedeutung von oüx Spa cf. Kuhner-Gerth I,
145-6, Schwyzer II, 279-80, Denniston, Gr. Part., 36-37. 2 Die Worte
<xya07] 8' "Epi? ßpo-rounv (24) sind mit Fnedlander {Herrn. 48, 1913,
5613) als eine Parenthesis aufzufassen. Das xcd am Anfang von Vers 25
hat wahrscheinlich explikative Bedeutung. Das einzige evidente
Beispiel von xod xcd bei Homer ist II. 13, 260. Cf. Denniston, 323-4.
3 Dass ^cpopeu; (38) keine iterative Bedeutung haben kann (wie
H. Fraenkel, Wege und Formen fruhgriech. Denkens, München, i960,
892, meint), folgt aus Ssiirspov (34). Die Handlung des Imperfektums

kann mit der des Aorists gleichzeitig sein. Cf. J. Humbert,
Synt. grecque, 139: « L'imparfait indique, de fagon courante, que l'on
s'mteresse au developpement de faits passes. Aussi est-il constamment
employe dans toute description detaillee et concrete, par opposition
k l'aoriste, temps de la Chronologie pure et du proces-verbal». Das
Imperfektum beweist also nicht, dass die Versuche des Perses, mehr
zu bekommen, vergeblich gewesen sind, wie B. A. van Groningen
(« Hesiode et Perses», Meded. Kon. Nederl. Akad. v. Wet. afd Letterk.
N.R. 20: 6, 1957, 4) meint. Van Groningen (5-6) behauptet weiter,
dass xu&cdvcov auf Beifallsbezeugungen geht und dass Scopo<payou<;

keine Bestechung impliziert. Aber fiiycc weist doch wohl auf etwas
Aussergewohnliches hm. 4 Warum erwagt Perses einen solchen neuen
Versuch? Die Vermutung Mazons, dass Perses seinem Bruder im
Tausch gegen Geld ein Stuck Land gegeben hatte, scheint mir sehr
ansprechend. Die beiden Bruder hatten ihre Übereinkunft wahrscheinlich

ohne Zeugen getroffen (vgl. 371), so dass Perses jetzt mehr Geld
forderte als ihm zugesagt war. Das heisst aber nicht, dass er schon einen
neuen Prozess gegen Hesiod angestrengt hat. Der Ausdruck tyjvSe Sbajv
(39) gibt zu dieser Vermutung keine Berechtigung (wie z. B. Wila-
mowitz meinte), denn Soor] bedeutet bei Homer und Hesiod niemals
« Prozess ». Es ist auch sehr unwahrscheinlich, dass Hesiod diese Partie
im Hinblick aufeinen bevorstehenden Prozess gedichtethat, schon darum,
weil er sich dann auch über dessen Ausgang geäussert haben wurde.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERG A 121

hat keinen Besitz mehr, wovon er wahrend des langen
Dauers eines solchen Prozesses leben konnte (30-34).
Stattdessen will Hesiod sofort den Streit von einem
gerechten Richter schlichten lassen (35-36)x. Von dieser

richtlichen Behandlung erfahren wir weiter nichts; sie hat
also wahrscheinlich niemals stattgefunden. Es war auch
nicht Hesiods Absicht, ein wirkliches Rechtsverfahren
herbeizufuhren, sondern Perses gerade davon abzuhalten. Zu
diesem Zweck kleidet er seinen Vorschlag so ein, dass er
sogleich abschreckend wirkt: die Schlichtung soll « sofort»
stattfinden, d.h. ohne dass Perses Zeit finden wird, den
Richter zu bestechen, und « mittels gerechten Aussprüchen
die von Zeus stammen», d.h. die von jenem Gotte
bestimmt werden, dem nichts entgeht (105, 249-260, 267) und
der natürlich auch eventuelle weitere Ranke des Perses

durchschauen und bestrafen wird.
Nachdem der Dichter seinen Bruder auf diese Weise

von seinem Vorhaben abgedroht hat, erwartet man die

Folgerung: Perses wird also an die Arbeit gehen. Darauf

Cf. H. Munding, Hesiods Erga in ihrem Verhältnis zur Utas (Frankfurt,
i960), 15-18. Wir müssen also ttjvSe im Sinne von «eine solche wie
wir sie hier kennen» und SIxtjv als einen Akkusativ des inneren
Objekts auffassen. Cf. Hdt. V. 25, 1 ett! Slx7jv ÄSixov cSlxaas.
Zu o8e «der uns bekannte» cf. H. Hunger, Wien. St. 65 (1950-
51), 19-24. In dem vorliegenden Fall nähert sich ttjvSe der Bedeutung

toitjvSe. Cf. Archil. 7,7 D. oKko-ck t' aKkoc, Itysi tccSe. So auch

249, 269. 1 Zur temporellen Bedeutung von a50i (« sofort») cf. Od.

18, 339 xeict' sXOoiv iva er' a50i Sia peAekttt Tafirjaiv. Eine rem lokale
Bedeutung wurde implizieren, dass Hesiod einen aussergerichtlichen
Vergleich will (so z. B. Sinclair). Dem widerspricht aber die Zu-
fugung i0Efi]<n Six/]?, denn dieser Ausdruck hat eine spezifisch
gerichtliche Bedeutung. Dieser Einwand gilt auch gegen die Interpretation

Mundings, nach der die beiden Bruder «hier», d.h. im ersten
Teil des Gedichts, der eine lehrend über die Gerechtigkeit, der andere
zuhorchend, den Streit « in einer idealen Rechtsprechung» entscheiden

(Hesiods Erga, 23. Ahnlich schon v. Groningen, Hestode et Perses,

4).—Zur reflexiv-kausativen Bedeutung des Mediums 8iaxpivc6pE0a
cf. Thuc. IV 122, 4 Six7] EToIpoi ijaav Trepl aü-rij? xptvecöai, Kuhner-
GeRTH I, 108, ScHWYZER II, 232.

9



122 W. J. VERDENIUS

könnte die Frage folgen, warum der Mensch denn
überhaupt arbeiten muss. Auf diese Frage gibt die
Prometheusgeschichte die Antwort. Diese Antwort wird durch

yap (42) eingeleitet, aber ich glaube nicht, dass dieses yap
sich auf eine solche nicht ausgesprochene Frage beziehen
kann1. Wir müssen also einen Zusammenhang mit dem
unmittelbar vorhergehenden Satz zu rekonstruieren
versuchen. Die Richter in ihrer Habgier verstehen nicht, dass

auch einfache Sachen Erquickung geben können (41).
Die Erwähnung der beiden Pflanzen hat zunächst
sprichwörtliche Bedeutung 2, enthält aber auch eine Assoziation,
die den Dichter zum Arbeitsgedanken zurückführt: vielen
armen Leuten bieten diese Pflanzen tatsächlich eine
willkommene Nahrung; zwar ist es nur eine armselige Nahrung,
aber die Erde bietet nun einmal aus sichselbst und ohne
Zutun der Menschen nicht mehr und nichts besseres.

Denn (yap) die bessere Nahrung halten die Götter
verborgen, und man muss schwer arbeiten um sie zu erwerben

3.

Diese Verborgenheit des Lebensunterhalts wird nun
erklärt durch die Prometheusgeschichte, wobei der Dichter
zuerst die ursprüngliche Veranlassung (48) und das endliche
Resultat (49) erwähnt, um darauf den Lauf der zwischenliegenden

Begebenheiten zu erzählen. Man hat diese

Komposition öfters missverstanden, z. B. durch die Annahme,
das xpu^e 7rüp (50) sei etwas, was noch zu den xvjSsx Xuypa

1 Wie Mazon annimmt: «yäp apporte la preuve de l'idee generale
exposee dans tout ce qui precede: le travail seul doit assurer la vie
de l'homme ». 2 Man braucht also nicht mit Wilamowitz anzunehmen,
dass Vers 41 «auf die Richter keine Beziehung mehr hat, wohl aber auf
Perses, der mit diesem övetap schwerlich zufrieden war». 3 Diese
Ergänzung des Gedankenganges scheint mir psychologisch
naheliegender zu sein als die Erklärung Sinclairs: «and no good food
is to be despised, for...». Die Erwähnung der Malve lässt
assoziativ den Gedanken an bessere Nahrung aufkommen. Cf. Ar. Plut.
543 atvetcjOai 8' ävxl ftev apxajv 7rrop0ou<;.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA I23

hinzukommt1, oder eine Spezifikation dieser xvjSea2. In
Wirklichkeit ist das Verbergen des Feuers die unmittelbare

Folge des in Vers 48 erwähnten Betrugs. Dieser
Betrug selbst wird nicht näher bestimmt, weil er schon in
der Theogonie beschrieben worden war (538-41) 3.

Die jetzt folgende Erzählung enthält inbetreff des

Gedankenganges keine besondere Schwierigkeiten. Die
Tatsache, dass zuerst (61) Hephaistos den Auftrag erhält,
Pandora eine aü&Y) zu geben, während später (79) Hermes
ihr eine cporn) gibt, hat vielen Anstoss gegeben. Aber ocüS^

ist hier das Sprachvermögen und cpcovf) die Aktualisierung
dieses Vermögens in der konkreten Sprachei. Vers 76

ist öfters als eine Wiederholung von 72 verurteilt worden 5,

aber scpfjpfxocTe bedeutet, dass Athene dem ganzen Schmuck

(man beachte toxvtoc), an dem ausser ihr selbst auch die

Chariten, Hören und Peitho mitgearbeitet haben, die

endgültige Form, den «finishing touch» gibt6. Die Authentizität

von 69-82 ist von Wilamowitz und anderen 7
ange-

1 So Wilamowitz. 2 Paley, Sinclair, Sellschopp, 116. Auch die
von W. Oldfatiier (RE 36: 2, 1949, 543) und K. v. Fritz (« Pandora,
Prometheus, and the Myth of the Ages», Rev. of Religion 1947, 254)
konstruierten Schwierigkeiten beruhen auf der falschen Annahme, das
Verbergen des Lebensunterhalts und das Verbergen des Feuers seien
gleichzeitig. 3 Man setze nach 49 kein Komma (Mazon), sondern
einen Punkt. Das Se (50) hat explikative Bedeutung. Cf. auch G. Broc-
chia, Par. Pass. 62 (1958), 297. Ursprünglich wurden die Opfer von
Zeus durch seinen Blitz angezündet. Cf. S. Eitrem, Eran. 54 (1946),
14-16. Zeus wollte den Menschen das Feuer enthalten um ihnen den
Genuss ihres Opferteils zu verhindern. Cf. G. Dumezil, Le festin
d'immortalite (Ann. Musee Guimet 34. 1924), 93-94, 103. 4 Cf. II. 4,
430 <JT7)0ecciv ocl>Sy)V, 3, 161 npiajxoi; 8' 'EXfvTjv iy.ukkaaa.To

96iv7j. Wenn Kirke und Kalypso aüSrjEcraa heissen, so bedeutet das
nicht « mit schöner Stimme », sondern « mit menschlichem Sprach
vermögen begabt». Cf. Od. 5, 334 (Ino) 7rptv plv &rjv ßpo-rö? aüSfjEcwa. Der
Unterschied zwischen aüSf] und cpcovf) wird nicht immer festgehalten
(cf. Tb. 39 pEEt aüSyj, Od. 21, 411). 6 F. Solmsen, Hesiod and Aeschylus
(Ithaca, 1949), 7812, tilgt V. 72. 6 Also nicht« bedecked her form with
all manner of finery» (Evelyn-White), sondern «adjusted the whole
finery to her body». ' Jacoby zu Tb. 573-84, O. Lendle, Die Pando-

rasage bei Hesiod (Wurzburg, 1957).



124 W. J. VERDENIUS

zweifelt worden, aber die angeführten Bedenken sind nicht
unüberwindlich: ausser den schon besprochenen Anstössen
wird auf die Tatsache hingewiesen, dass Vers 69 ac ecpaxo
nach einer bloss erzählten Rede auftritt. Aber ähnliche
Fälle finden sich schon bei Homer1. Die Verse 70-72
wiederholen Th. 571-3. Aber 124-5 254"5> Th. 671-3

150-2 (mit einer kleinen Änderung) und Wiederholungen
von mehr als einem Vers hat auch Homer 2. Man hat es

beanständet, dass die Chariten, Floren und Peitho in dem
Befehl des Zeus nicht genannt werden. Sie handeln aber
als Subalterne der Aphrodite, die wohl genannt worden
ist. In Vers 94 steht das Wort yuvy) statt Pandora, aber
daraus folgt nicht, dass diese Frau für Hesiod anonym
war3. Die Umdeutung des traditionellen Epithetons der
Erde als « Allgeberin » zu « Geschenk aller (Götter) »

erklärt sich mühelos aus Hesiods Neigung zu etymologischen

Spekulationen 4.

Man hat weiter darauf hingewiesen, dass die Hervorhebung

der Verschmitztheit der Pandora (67, 78) eher zur
Theogonie passt, wo die Frau selbst als das Übel dargestellt
wird, als zum jetzigen Zusammenhang. Denn die
Tatsache, dass sie den Deckel sofort wieder fallen lässt (98),

zeigt, dass es nicht Verschmitztheit, sondern Neugier war,

1 IL 23, 149, Od. 8, 570. Cf. H. Dem. 316, 448. 2 IL 8, 557-8
16, 299-300, 6, 506-11 15, 263-8, Od. 6, 119-21 13, 200-2. Cf. C. M.
Bowra, Tradition and Design in the Iliad (Oxford, 1930), 87-94, Heroic
Poetry (London, 1952), 254-66, A. Shewan, Homeric Essays (London,
1935), 368-92, S. E. Bassett, The Poetry of Homer (Berkeley, 1938),
75-77, G. M. Calhoun, Univ. Calif. Puhl. Class. Phil. 12 (1936), 1-26.
Es besteht also auch kein Anlass, Op. 124-5 254-5) zu tilgen.
Vgl. auch Th. 150-2 671-3. 3 Sehe weiter die kritischen Bemerkungen

zu Lendles Buch von H. Erbse, Gymn. 66 (1959), 561-3. 4 Dazu
S. 116, Anm. 2. — Dass IlavSöpr) nicht« von allen Göttern beschenkt»
bedeutet (so z. B. Evelyn-White, Lattimore, Erbse, a.a.O., 562), kann
man aus dem Singular Scopov (82) ersehen, der also prädikative Bedeutung

hat. Vgl. auch Scopov in 85-86.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 125

die sie zur Öffnung des Deckels antrieb1. Aber es scheint
mir fraglich, ob Hesiod in den Erga Pandora nur als eine

Zwischenperson darstellen wollte, als ein Mittel, dessen

Zeus sich bediente um die Übel sich unter den Menschen
verbreiten zu lassen. Zeus selbst sagt (5 7- 58), dass er den
Menschen ein Übel geben wird, «an dem alle Menschen
ihre helle Freude haben werden, wenn sie es zu ihrem
Unglück pflegen werden». Diese Formulierung zeigt deutlich,

dass auch Pandora selbst dazu bestimmt ist, den
Menschen ein Übel zu werden. In welcher Hinsicht das der
Fall ist, sagt der Dichter nicht, offenbar weil er den
betreffenden Abschnitt der Theogonie als bekannt voraussetzt.

Dort wird Pandora als die Stammutter der Frauen

dargestellt (591) und werden diese darum ein Übel
genannt, weil sie zu nichts anderem taugen als die Vorräte
aufzuessen (592-612). Diese Eigenschaft ist in den Erga
nicht weniger, ja sogar noch mehr aktuell als in der
Theogonie, denn es ist die Absicht des Zeus, die Arbeit
notwendig zu machen. Zu diesem Zweck verbirgt er den
Lebensunterhalt (47), zugleich aber schickt er den
Menschen «schmerzliche Kümmer » (49). Diese Kümmer werden

nicht näher angedeutet; der Dichter denkt dabei natürlich

an die Tatsache, dass der Lebensunterhalt nur mit

1 Vgl. v. Fritz, Pandora, 229. Mit der Annahme, dass sie den Deckel
aus Neugier öffnete und aus Schrecken wieder fallen liess, stehen weder
V. 95 E[tY]traTo noch V. 99 ßouXfjci A169 in Widerspruch. Schon bei
Homer bedeutet pf)8o[xca öfters « tun », ohne Rücksicht auf einen
vorhergehenden Plan, z.B. IL 22,395 "Exiropa Stov äeixsa py)8eto &pya, und
II. 10,48-52 av8p' sva ToacraSe pippep' etF Aftern (j.Y)Tiaaa0ai, / oaa' "Exrcop
£ppe$e j 'ipya. 8' spE^e /... rdera yap xaxa y.7]aai''Axatotip. So auch IL
6,97 pfjaTCopa cp6ßoio, IL 13,93 (Hjortopai; äu-nji;. Paleys Vorschlag EXiiaa-ro

ist daher überflüssig. Die Spontaneität des Schreckens schliesst die
göttliche Fügung nicht aus, insbesondre nicht für Hesiod, in dessen
Glauben schlechthin alles von Zeus bestimmt wird (sogar der Sturz des

Kronos ist vorherbestimmt Aiö? ptEydXou 81a ßouXa?, Tb. 465). Die Lesart
STTEXXaße ist wahrscheinlich ein Versuch, den vermeintlichen Widerspruch

zwischen menschlicher Initiative und göttlicher Fugung zu
beseitigen.



I 26 W. J. VERDENIUS

Mühe zu erwerben ist. Diese Mühen sind den Zuhörern
aus der Praxis des Lebens so gut bekannt, dass sie nicht
im einzelnen beschrieben zu werden brauchen. Nur einen

speziellen Umstand, eine Art von Komplikation hielt der
Dichter für erwähnungswert, nämlich die Tatsache, dass

der so mühsam erworbene Lebensunterhalt von den Frauen
ohne gebührenden Ersatz verbraucht wird.

Im Laufe seiner Erzählung verliert Hesiod aber seinen

Ausgangspunkt, die Erklärung der Notwendigkeit der
Arbeit, allmählich aus dem Auge. In Vers 49 heisst es, dass

Zeus den Menschen xTjSea Xuypa bereitete. Diese xY)Sea sind,
wie wir gesehen haben, die Folgen der Tatsache, dass er
den Lebensunterhalt verborgen hat. Nun wird derselbe
Ausdruck in Vers 95 auf Pandora angewendet, aber hier
liegt die Beziehung auf den Lebensunterhalt viel weniger
nahe L Vielleicht schliesst der in Vers 91 erwähnte tcovo?
das Mühsal der Arbeit ein 2, und das blosse Wort xy)8soc

widersetzt sich auch nicht dieser Deutung. Aber es ist
bezeichnend, dass von den Übeln, die aus dem niQoc; kommen,
nur die Krankheiten explizit genannt werden (102-4). Auch
die Schlussfolgerung, man könne dem Willen des Zeus
nicht entgehen (105), geht in eine andere Richtung. Nicht
mehr die Arbeit steht im Zentrum des Interesses, sondern

1 Der Versuch von G. Brocchia (Par. Pass. 9, 1954, 118-136; 62, 1958,
296-309), zu zeigen, dass die Sendung Pandoras mit dem xpinTciv ßiov
identisch ist, uberzeugt nicht. Wenn es z.B. heisst (S. 304-5): « se dai

tt. 498-501 risulta che la eXmc, si accompagna agli uomini quando
questi sono sprovvisti di ßio?... e nei vv. 96-99 si dice che, con
Pandora, e venuta in mezzo agli uomini la iXmt;, e da concludere che gli
uomini, dopo l'invio di Pandora, sono sprovvisti di ßioc;», so ist das

nur ein Trugschluss. 2 Wilamowitz schreibt: «Arbeit kann das nicht
sein, auch nicht Schmerz, sondern allgemein Muhe, Plage». Aber diese
Muhe und Plage können sich auch auf die Arbeit beziehen. Aus 397-400
folgt nicht, dass Arbeit und kovo<; Gegensatze sind, wie G. Brocchia
(Par. Pass. 62, 1958, 300) meint. Auch Th. 226 "Epic, otuYept) texs p£v
IIovov dXytvosv-ra macht keine Schwierigkeit, denn zur guten Eris
gehört naturlich ein guter Ponos.



AUFBAU UND VBSICHT DER ERGA 127

der andere Pol des hesiodischen Denkens, die Dike1.
Prometheus hatte Zeus nicht seine Sboj, den ihm zukommenden

Teil des Opfers, gegeben. Jetzt bekommt Prometheus,
und mit ihm das ganze Menschengeschlecht, seine Sixvj, die

ihm zukommende Strafe. Hesiod wendet hier einen Gedanken

an, den er erst spater (240 ff.) voll ausspricht, dass

nämlich Zeus die Strafe fur das Vergehen eines Einzelnen
öfters auf die Haupter einer ganzen Gemeinschaft
niederkommen lasst. Man sieht hier nochmals, wie verfehlt es

ist, die Erga in scharf bestimmte Abschnitte zu zerteilen.
Hesiod hat kein festes Schema vor Augen, sondern er lasst

sich durch den Strom der Gedanken mitfuhren, wobei die

Richtung sich manchmal verschiebt. Eine solche
Gedankenverschiebung findet man auch schon bei Homer, z. B.

wenn ein Gleichnis auf etwas ganz anderes hinauslauft als

dasjenige, zu dessen Erläuterung es eingeführt worden war2.
Der Vergeltungsgedanke fuhrt den Dichter nun von

selbst zur Geschichte der fünf Menschengeschlechter. Hesiod
will nämlich mit dieser Erzählung deutlich machen, wie
die Menschheit nicht nur busst fur die Tat des Prometheus,
sondern auch fur ihre eigene Taten 3. Man konnte gegen
1 Die Erklärung von Wilamowhz {Erga, 138) « so mag er gewünscht
haben, den Schluss der Geschichte von dem ersten Weibe anzubringen,
der m der Theogome fehlt», scheint mir zu oberflächlich. 2 Vgl. z.B.
IL 12, 145-159, 15, 618-629. Dazu H. Fraenkel, Die homerischen Gleichnisse

(Gottingen, 1921), 6 ff., Verdenius, R E.G. i960, 345 ff. 3 Mazon
(in seinem Kommentar, 68-70) gibt eine andere Rekonstruktion des

Zusammenhanges der Mensch muss arbeiten — Arbeit beruht auf guter
Erls — schlechte Ens richtet zugrunde, sowohl in der Weltgeschichte
wie auch heute. Aber 1. das Ende der Prometheusgeschichte verliert,
wie wir gesehen haben, den Arbeitsgedanken aus dem Auge; 2. der
Dichter nimmt die Verbindung Arbeit — Ens nicht wieder auf, 3. die
Ens ist nicht das Zentrum der Geschichte der fünf Geschlechter, nur
am Ende (195) tritt der auf, und Mazon (61) ist gezwungen
anzunehmen, dass « c'est dans les derniers vers du recit qu'il faut cher-
cher l'intention du poete ». — Es ist nicht wahr, dass Hesiod zwischen
den beiden Erzählungen « mit einer gewissen Selbstlronie die Wahl
lasst» (Schmid, Gr. Lit. gesch. I, 274). Wilamowitz {Erga, 139),
schreibt. « Das Weib als Bringenn der Übel ist mit dieser allmählichen



128 W. J. VERDENIUS

diese Deutung einwenden, dass die Geschichte durch einen
Satz (108) eingeleitet wird, in dem der Vergeltungsgedanke
nicht zum Ausdruck kommt. Dieser Einleitungssatz hat
der Interpretation immer Schwierigkeiten bereitet. Mazon
klammert den Vers aus, nicht nur weil er mit der eigentlichen

Geschichte nichts zu tun hat, sondern auch weil
der Gedanke eines gemeinsamen Ursprungs der Götter
und Menschen sich nicht mit der Tatsache verträgt, dass

die ersten Menschen von den Göttern geschaffen wurden.
Der Vers sei also eine Glosse zu 112. Aber diese Glosse

passt ziemlich schlecht zu demjenigen, was sie erklären
sollte, denn die Tatsache, dass die ersten Menschen ein
göttergleiches Leben führten, folgt nicht unmittelbar aus
dem gemeinsamen Ursprung der Götter und Menschen.
Sinclair lässt Vers 108 nur von ctu 8' evI cppsai ßaXXso afjcrv
abhängen und nimmt an, dass Hesiod nur darauf hinweisen
will, dass seine Schöpfungsgeschichte den traditionellen
Glauben an den gemeinsamen Ursprung von Göttern und
Menschen nicht aufhebt. Aber die homerische Formel
ctu 8; svi cppEcjl ßocXXEo avjcnv bezieht sich immer auf das

Vorhergehende. Wilamowitz versteigt sich zu der Annahme,
Hesiod hätte eigentlich etwas ganz anderes sagen wollen,
nämlich dass die «Menschengeschlechter erwachsen
entsprechend den Geschlechtern der Götter... Er hätte nicht
op.60sv sagen sollen, sondern opotco«;... Im Hinblick auf
die ©soyovta hat er gesagt ' ihr Ursprung ist derselbe ' ».

Abgesehen von der Unwahrscheinlichkeit einer solchen
Kontamination mit der Theogonie ist zu bemerken, dass

der von Wilamowitz angenommene Gedanke eines Parallelismus

zwischen dem Wechsel der Göttergeschlechter und dem
Wechsel der Menschengeschlechter nur auf das goldene
Geschlecht zutrifft. Ich möchte eine andere Lösung des

Entartung der Menschheit unvereinbar». Solmsen (Hesiod and Aesch.,
90) bemerkt aber richtig, dass die fatalistische und die moralische
Interpretation des Übels einander nicht aufzuheben brauchen.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERG A 129

Problems vorschlagen. Zunächst müssen wir uns klarmachen,

dass Vers 108 nicht das Programm, sondern nur die

Einleitung zu der Geschichte zu sein braucht L Diese

Einleitung hat keinen weiteren Zweck als der fortwahrenden

Degeneration der Menschheit eine spezielle Perspektive
zu geben. Die Menschen haben denselben Ursprung wie
die Gotter, d.h. die Gotter sind aus der Erde hervorgegangen

und haben che ersten Menschen aus Erde oder m der0
Erde gebildet2. Der von Mazon behauptete Widerspruch
zwischen Vers 108 und Vers no besteht also nicht. Die
Menschen des goldenen Geschlechts lebten noch wie Gotter

(112)3, das silberne Geschlecht kümmerte sich schon
nicht mehr um die Gotter (135-9)4 und die nächsten
Geschlechter wandten sich immer mehr von den Gottern
ab, bis am Ende die letzten gottlichen Machte auf Erden,
Aldos und Nemesis, sich genötigt sehen werden, von den
Menschen wegzufliehen (197-200). Diese zunehmende
Abwendung von den Gottern korrespondiert mit der menschlichen

Leibesbeschaffenheit. Man hat viel über che

Bedeutung der hundertjährigen Kindheit des silbernen
Geschlechts diskutiert 5. Das Richtige scheint mir gerade vor

1 Ähnlich E. Meyer, Kl. Sehr II, 36. 2 Cf A. Dieterich, Mutter
Erde (Berlin, 1913), 36 ff. Sinclair, Gnom. 5 (1929), 627, bemerkt
richtig. « 6p60ev does not imply contemporaneous origin, only that the
ultimate source of all life divine or humane is one (cf. Pind Nem. 6,1)».
3 Dieser Vergleich zeigt schon, dass V. 119 spy' evepovro nicht bedeuten

kann « sie besorgten die Arbeit» (so z.B. Meyer, a.a.O., 47, Lat-
timore). Proklos erklart richtig doteXauov xeov Y'Yvopevcov. Das
Medium vepea0ai bedeutet «sich zuteilen», « profitieren von». Cf. II.
12,313 (Sarpedon zu Glaukos) xepevo? vep.6p.ea0a, Od. 11, 184-6
isa)XoQ (vgl. Op. 119 fjovxoi)/ T^Xspa^Oi; xspevea vfpexou Kai (explikativ)

Sacra? elaa? / Saivuxat, Od. 20, 336-7 oeppa aü pev /aipcov Ttaxpcoia
7ravxa v^pTjai, / 6a0cov xai raveov. Zu epya Produkte cf. z.B. Od. 4,
318 ea0iexai poi olxo?, oXcoXe 8£ niova £pya So auch Op. 231 0aXt]r)<; 8s

pep7]Xoxa epya vepovxai, wo das Arbeltselement durch peprjXoxa
ausgedruckt wird. 4 In dieser Zeit kam also die «Scheidung» zwischen
Menschen und Gottern zustande, wovon die Theogonie (535) spricht.
5 Cf. v. Fritz, Pandora, 238-40.



130 W. J. VERDENIUS

hundert Jahren Rudolf Roth gesagt zu haben: «Das ganze
Dasein ist nichts als Entwicklung, eine träge Entfaltung
der menschlichen Fähigkeit, mühseliges Wachstum ohne
Blute und Frucht»h Hesiod wollte ein Bild entwerfen,
das mit dem des goldenen Geschlechts so scharf wie möglich

kontrastiert (129): dort dauernde Reife (114) — hier
dauernde Unreife. Die dauernde Reife bedeutet Gottesnahe,

die dauernde Unreife Gottesferne. Nur insofern sie

nicht die Gebrechen des Alters kennen, stehen auch die
silbernen Menschen den Gottern noch nahe. Im Zukunftsbild

des fünften Geschlechts wird dann auch dieses letzte
Band mit den Göttern verbrochen: die Menschen werden
grauhaarig geboren werden (181), d.h. die göttliche Blüte
wird aus dem Menschenleben ganz verschwinden.

Die Abwendung von den Gottern wird den Menschen
durch ein entsprechendes Schicksal nach dem Tode
vergolten: die Menschen des goldenen Geschlechts werden
zu Sodpovsc; sTci.x06vi.ot, (123-4), bleiben den Gottern also noch
ziemlich nahe; das silberne Geschlecht lebt fort als imojßövioi
gdxaps? 0vi)toi (141), d.h. sie bleiben gerade unter der
Erdoberfläche, wo sie als « sterbliche Selige », d.h. als Heroen
verehrt werden2; das eherne Geschlecht verschwindet

ganz im Hades (153).
Man hat sich oft darüber gewundert, dass Hesiod seine

Beschreibung des fortschreitenden Abstiegs durch die

Schilderung eines Aufstiegs im vierten Geschlecht
unterbricht. Das geschieht nicht sosehr um der Vollständigkeit

1 Der Mythos von den fünf Menschengeschlechtern bei Hesiod (Tubingen,
i860), 16. Wenn man diesen Gesichtspunkt aus dem Auge verliert,
entsteht der Widerspruch, den Th. G. Rosenmeyer, Herrn. 85 (1957),
270, annimmt: « The strong warriors of the bronze age are hardly to
be regarded as inferior to the impious weaklings of the silver yzvoq;
and yet the silver men after their death become blessed spirits, whereas
the bronze men after death merely go to the Homeric Hades to lead an

anonymous spectral existence». 2 Peppmullers Konjektur övtjtoli; ist
von vielen übernommen worden und man hat darin sogar eine beson-



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 151

willen,1 als vielmehr um dem heutigen Geschlecht ein
kontrastierendes Vorbild vorzuhalten. Zwar gab es auch
damals « argen Kampf und schreckliches Kriegsgetümmel »

(161), aber trotzdem gelangten all diese Helden zu den

Inseln der Seligen2. Bei Homer ist es ihre Verwandtschaft

mit Zeus, die Menelaos und Radamanthys zu diesen
Inseln Zutritt gibt {Od. 4, 561-9). Hesiod hebt zwar die
Göttlichkeit der Heroen hervor (159-160)3, aber das Kri-

dere Pointe gesehen. Cf. V. Goldschmidt, R.E.G. 1950, 352:
« Le datif donne la replique ä 122: ne voulant attribuer ä Zeus l'insti-
tution du culte rendu ä ces « genies inferieurs», il se contente de la

rapporter ä la tradition des « mortels».» Vgl. aber E. Rohde, Psyche I,
100-1, der darauf hinweist, dass Hesiod hier den Versuch macht, «diese
dem Homer nicht bekannte Classe der Wesen mit einem dem homerischen

Sprachvorrath, auf den sich der Dichter angewiesen sah,
entlehnten Ausdruck treffend und deutlich zu bezeichnen... Man nannte
spater solche gewordene Unsterbliche « Heroen». Hesiod, der dies Wort
in diesem Sinne noch nicht verwenden konnte, nennt sie mit kühnem
Oxymoron: sterbliche Selige, menschliche Götter. Den Göttern ahnlich
sind sie in ihrem neuen Dasein als ewige Geister; sterblich war ihre
Natur, da ja doch ihr Leib sterben musste, und hierin liegt der Unterschied

dieser Geister von den ewigen Gottern». Rosenmeyer {Herrn.
85, 1957, 284) vergleicht Piaton Crat. W]d <xv0pÖ7toui; Scdpovai;. — Der
Gebrauch von xaXeovxcci. impliziert hier ebensowenig wie in 159, dass
sie unter diesem Namen allgemein bekannt waren. Sie bekommen diese

Bezeichnung erst in Hesiods Weltgeschichte. 1 So z.B. Piley:
« Having mentioned the Scdpovep on earth and the Spirits in Hades,
the poet was bound to find some place for the heroes». 2 Es ist
naheliegend, xoup gsv xoü; 8s (166-7) als zwei verschiedene
Gruppen aufzufassen. Th. G. Rosenmeyer, Herrn. 85 (1957), 2732,
weist aber richtig darauf hin, dass in diesem Fall « Elysium would be
a very thinly populated place». Von Fritz, Pandora, 235, nimmt an,
dass mit roup psv « the common crowd» gemeint ist. Aber Hesiod
wird schwerlich behauptet haben, dass keiner der homerischen Helden
gestorben ist. Auch von den vorhergehenden Geschlechtern wird
zuerst ihr Tod erwähnt (116, 121, 133, 140, 153-6). Man muss also
annehmen, dass xoüp pev und xoTs 8e identisch sind und dass die
Formel psv/8e sich nicht auf die Pronomina, sondern auf die ganzen
Satze bezieht. Cf. II. 17, 193-5 4x01 6 p£v xa a Scöxe cpfpav 7tpoxi "IXtov
Eprjv / Tpcoai 91T.07tx0Xep.0iOT, 6 8'Äpßpoxa xeuyea 8uve/IItiXASeco ^Ayikryq.
3 E. Bethe, Homer II (Leipzig, 1922), 306, schreibt: «Y](ji0£Ot sind fur
Hesiod die Heroen, weil sie auf den seligen Inseln ein göttergleiches
Dasein fuhren». Das ist nachweislich falsch. Cf. Rohde, Psyche I, i522.



I32 W. J. VERDENIUS

terium der Auserwählung lag ihm wahrscheinlich mehr in
jener Eigenschaft, die er mit Nachdruck voranstellt: das

vierte Geschlecht war Sixcciorepov xocl apstov (i 5 8), d.h. «

gerechter und dadurch besser »x. Damit gibt der Dichter in
exemplarischer Weise zu verstehen: je gerechter jemand
ist, umso besser ist er und umso besseres Schicksal wird
ihm zuteil.

Wenn diese Deutung richtig ist, zeigt sich auch in der
Geschichte der fünf Geschlechter eine eigentümliche
Verschiebung des Schwerpunkts. Hesiod hatte damit angefangen,

die göttliche Vergeltung von der Gottesnahe der
Menschen abhängig zu machen. Diese Gottesnahe wird
aber allmählich ersetzt durch die Gerechtigkeit. Der erste
Ansatz dazu findet sich in Vers 134, wo die gegenseitige
Gewalttätigkeit dieser Menschen mit Nachdruck vorangestellt

wird. Unmittelbar danach wird aber nicht diese innere
menschliche Ungerechtigkeit, sondern ihre Gleichgültigkeit

gegenüber den Göttern als Ursache ihres Verderbens

angeführt (138-9). Auch beim dritten Geschlecht tritt die
üßpiq auf (146), aber der Dichter geht nicht näher darauf
ein. Offenbar steht auch hier noch das andere Motiv, das

Verhältnis zu den Göttern, im Mittelpunkt: die ehernen
Menschen kümmern sich nur noch um Ares (145) und in
dieser Exklusivität liegt ihre Gottesferne, denn Ares galt
niemals als ein richtiger Gott. Umgekehrt wird in der

Beschreibung des fünften Geschlechts, wie wir gesehen
haben, die Abkehr von den Göttern nur noch beiläufig
erwähnt (187). Alles dreht jetzt um die Gerechtigkeit, und

1 So richtig Mazon in seinem Kommentar 67: « plus justes et, par
consequent, meilleurs». Zum konsekutiven xat vgl. Verdenius,
Mnemos. 1955, 270-1, 1956, 230, S. Trenkner, Le style KAI dans le

recit attique oral (Assen, i960), 36-37, 39-40. — Die Sublimierung der
homerischen Heroen kam zustande durch « a certain transference to
the Homeric « heroes» in general of the kind of veneration felt for
local heroes» (v. Fritz, Pandora, 235).



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 133

das Stück gipfelt in dem Satz Sboj ev (I92): es gibt
nur noch das Faustrechtx.

Der Zweck dieses letzten Abschnitts entspricht dem
des vorigen Abschnitts. Wie Hesiod durch seine Beschreibung

der Heroen dem heutigen Geschlecht ein positives
Vorbild vorhalten will, so gibt er jetzt ein abschreckendes
Zukunftsbild. Dieses Zukunftsbild ist tatsächlich als ein
abschreckendes und durchaus nicht als ein fatalistisches

gemeint. Man hat aus den Worten ensixa. yeveaOat (175)
schliessen wollen, dass Hesiod den Beginn eines neuen
Zyklus erwartet2. Der ganze Ausdruck ist aber nur eine

polare Umschreibung für «ich möchte jetzt nicht leben »,

wo das zweite Glied, wie öfters in solchen Ausdrücken 3,

keine aktuelle Bedeutung hat, sondern nur zur formellen

1 So richtig Wilamowitz. Herrn. 63 (1928), 389, will er aber sv xspct
als « unter ihnen» auffassen (« Gerechtigkeit und Pietät wird es nicht
geben»). Dafür gibt es keine Parallele. Thuc. IV, 43,3 ev yepal -fjv 7) iiccyV
hat noch die Bedeutung von «unter Händen». Ausserdem weist
Slxt) ev x£P°i zurück auf 189 x^poäl*0«- Es gibt keinen Grund,
diesen Vers zu streichen. Er schliesst sich gut dem Vorhergehenden
an: man ist nicht dazu bereit, dem Nächsten seine Sext; zu geben, denn
man kennt nur die 81xt), die im Nehmen besteht. — Dass die Erklärung
des Übels in der Menschheitsgeschichte durch einen immer stärker
werdenden moralischen Gesichtspunkt bestimmt wird, ist auch von
Solmsen (Hesiod and Aesch., 85-86) hervorgehoben worden.
2 Paley, Hays, Reitzenstein, Stud. y. ant. Synkretismus, 62; Rose,
Handbook of Gr. Lit., 59; Nestle, Vom Mythos %um Logos, 50.
3 Cf. II. 10, 249 TuSefSv), (A7)V ap pis p.äX' a'tvee -et veIxee, Od. 6,
160-1 oü yap 7tto toeoütov syco ISov ocpOccXpoEatv, / out' Äv8p' oute yuvaZxa,
Od. 9, 14 t! irpcÖTÜv toe festTa, te 8' ücttccteov xaTaXe^co; Od. 15, 374-5
ex 8' &pa 8ea7t0EV7)<; oü [teeXexov eotev axouaaE / out' £izoq oute te Ipyov,
Tb. 34 acpäp 8' aüxctp xpcoTov te xal oaraTüv allv ixeeSeev, Mimn. 7 D.,
Pind., Nem. 7, 3, Soph., El. 305-6, Eur., Ba., 801. Auch das erste
Glied kann irrelevant sein, z.B. II. 22, 432-3 8 [loe vüxxai; te xal IjpEap /
eüxcoXt) xavä äaru 7teXectxeo, Od. 23, 65-66 oü Ttvayäp teectxov ekexöovIcov
(xvOpco-rrcov, / oü xaxöv 068k pt£v saOXov, Aesch. Sept. 795-6, Piaton
Resp. 567b. Sehe weiter E. Kemmer, Die polare Ausdrucksweise i.d.
griech. Lit. (Würzburg, 1903); Wilamowitz zu H. F. 1106; B. A. van
Groningen, «De antithese als Griekse denkvorm», Med. Vlaamse
Akad., 1953: 1; J. D. Meerwaldt, Vormaspecten (Den Haag, 1958),
71 ff.



134 W. J. VERDENIUS

Abrundung des Ganzen zugefügt wird. Dieser Stoßseufzer
«ich möchte jetzt nicht leben » soll nun nicht im
pessimistischen Sinne missverstanden werden. Man findet einen
ähnlichen rhetorischen Wunsch in 270-1 1, und dort fügt
Hesiod die zuversichtliche Einschränkung zu, es werde
wohl nicht so weit kommen 2. Dieselbe Zuversicht spricht
aus dem Vers 179, eine Zufügung, die dramatisch nicht
zu dem düsteren Zukunftsbild passt, aber psychologisch
sehr gut zu erklären ist: Hesiod ist so fest davon
überzeugt, dass die Menschen sich durch seine Worte belehren
lassen werden und die üble Entwicklung gehemmt werden
wird, dass er diese Besserung sozusagen proleptisch in sein

Zukunftsbild aufnimmt. Die abschreckende, apotreptische
Wirkung dieses Bildes wird dadurch geschwächt, seine

protreptische Wirkung aber gestärkt.
Jedenfalls können wir schliessen, dass diese Erzählung

nicht, wie Wilamowitz meinte3, eine Abschweifung ist,
sondern ein Exemplum, das die mehr systematischen
Erörterungen vorbereitet 4. Das gilt auch von der jetzt folgenden

Fabel. Diese dient dazu, den Grundgedanken der
Beschreibung der heutigen Generation schärfer hervorzuheben.

Ich sagte soeben, dass diese Beschreibung in dem
Satz StxT) ev /epH (192) gipfelt. Das wird durch die Fabel

bestätigt: es herrscht jetzt das Recht des Stärkeren. Im Ge-

1 Vgl. auch Od. 2, 230-4.
2 V. 273 IoXtox bedeutet nicht « ich hoffe»

(Wilamowitz), sondern «ich bin geneigt zu glauben». So auch H. Dem.

213, 277. Nach H. Diels, Der antike Pessimismus (Berlin, 1921), 7, ist
Hesiod der erste « Überwinder des Pessimismus» und « ein wahrhaft
faustischer Mensch». Das trifft nicht ganz zu, denn erstens war der
Pessimismus noch nicht da und zweitens hängt Plesiods Optimismus aufs

engste mit seinem Glauben an Zeus zusammen. Auf den ersten Blick
scheint V. 418 xijpiTpecpEGiv äv0pco7rcov auf einen grundsätzlichen
Pessimismus hinzuweisen. Aber es handelt sich da nur um die Tatsache,
dass die Menschen den durch Sirios verursachten und oft tödlichen
Krankheiten ausgesetzt sind. Cf. 92 voijacov V apyaXscov, aÜ t' ävSpaOT

xTjpai; IScoxav. 3 Op. 141. 4 So richtig J. Kühn, Wür^b. Jbb. 2

(1947), 268.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 135

gensatz zum Geschlecht der Heroen, von dem gilt Stxato-repov

xal apetov (15 8), gilt von den heutigen Herrschern xpeicjaov
(210) xal apetov (207).

Diese vermeintliche Überlegenheit der Herrscher ist
aber in Wirklichkeit nichts anderes als Überhebung, ößpu;.

Dieses Wort, das in der Geschichte der fünf Geschlechter
schon einige Male gefallen war (134, 146, 191), wird jetzt
zum Prinzip erhoben. Das Leben enthüllt sich als einen
Streit zwischen Dike und Hybris (213). Anfänglich scheint

Hybris die mächtigere zu sein, aber am Ende wird sie

stets von Dike besiegt (217-8). Diese Besiegung geht immer
mit Unheil zusammen (216, 218)*; darum empfiehlt es

sich, sich gleich am Anfang der Dike zuzuwenden (216-7).
Man würde erwarten, dass Hesiod in dieser Erörterung

über Hybris und Dike fortgefahren hätte, die Könige
anzureden. Einerseits ist es, wie wir gesehen haben, ihre
Geisteshaltung, die als Hybris diagnostiziert wird, andrerseits
bezieht sich die Fortsetzung ausschliesslich auf die rechtsprechenden

Könige. Stattdessen wendet sich der Dichter nach

Abschliessung der Fabel plötzlich wieder dem Bruder zu
(213). Damit greift er auf einen Punkt zurück, der in der

Beschreibung des fünften Geschlechts schon berührt worden

war. Das jetzt vorherrschende Faustrecht hat nämlich
eine Art von Komplement. Die Starken und Mächtigen
können nehmen was sie wollen, aber die Schwachen und
Geringen müssen zu einem andern Mittel greifen. Dieses

Mittel ist die Lüge. So steht es in den Versen 193-4. Perses

ist Hesiod gegenüber solch ein xaxoi;, ein in sozialer
Hinsicht Geringerer. Dieser Gedanke wird in Vers 214
wiederaufgenommen durch das Wort SeiXo?2. Überhebung ist
1 V. 216 evxupcrai; ättjotv bedeutet nicht «when he loses his way in
delusions» (Lattimore), sondern «wenn er ins Unheil stürzt». Cf.
V. 231, Od. 12, 372; Liddell-Scott s.v., II 2. 2 Cf. II. 6, 489 oü xaxov
oüSe [itv ectOXov, Od. 6, 189 zaO/.oTr rßz xaxotaiv, Hes., Fr. 164, 2
SeiAäSv te xat ea0Xüv, Theognis 57-58 ot S£ Ttplv eo0Xoi / vöv SeiXoL Hesiod
gibt der homerischen Formel SstXol ßpo-roi eine neue Bedeutung.



136 W. J. VERDENIUS

schlecht, d.h. schädlich, für einen geringen Mann. Hesiod
sagt nicht, warum, sondern geht sogleich zur Hybris des

£ct0Xo<; über, deren unheilvolle Folgen er breit ausführt.
Das hat wahrscheinlich seinen Grund in der Tatsache, dass

die Hybris des §eiXo<; zwar auch durch die Dike bezwungen

wird, aber in seinen Folgen viel weniger eindrucksvoll
ist. Die von den Königen verübte Rechtsverletzung schleppt
in ihrer Bestrafung die ganze Gemeinschaft mit. Eine
solche Katastrophe wird man bei der Bestrafung eines

unangesehenen Mannes wie Perses schwerlich erwarten
können. Darum lässt der Dichter diesen Fall gleich wieder
fahren, um all seine Kräfte auf die Schilderung der üblen
Folgen der Hybris eines lff0Xo<; zu konzentrieren.

Es bleibt aber vorläufig bei einer Andeutung: Dike
beweint die Stadt und die Gesinnung der Bürger, die sie

vertrieben haben (222-4) h d.h. sie macht die ganze Stadt
für die Rechtsverdrehung der Richter verantwortlich und
sieht das allgemeine Unheil herannahen2. Der Dichter
gibt nun zuerst das Gegenbild: das Wohlergehen der
Gemeinschaft als Folge der Gerechtigkeit der Richter (225-
237). Daran schliesst sich dann die Beschreibung der
Katastrophen, wodurch die Ungerechtigkeit bestraft wird, von
selbst an (238-247). Der nächste Satz (248-9) beruht auf
zwei Assoziationen, die sich aus dem Vorhergehenden
entwickeln lassen. Zunächst erhebt sich die Frage, ob eine

göttliche Strafe auch in dem vorliegenden Fall zu erwarten
ist. Weiter kann man sich fragen, ob die menschliche
Ungerechtigkeit immer zur Kenntnis des Zeus gelangt. Diese

1 Ich glaube nicht, dass 7]0£<x (222) hier « Wohnstätten» bedeutet, was
nicht gut zu xXcdoucra passt. Die Bedeutung « Gesinnung » findet sich
auch VV. 67, 137, 699. Cf. Isoer. 2, 31, Dem. 20, i4t6t5]9 roSAcco? 4609,
Arat., Phaen. 116 (Dike) -rtoOsouaa TtaXaiüv Xacöv. Vgl. auch das
Schol.: t& 407) tgSv /aipövTcov toioütoi? Stxacrnxii;. V. 260 v6ov weist
auf l)0sa zurück. 2 V. 223 wird mit Recht von Mazon und Sinclair
ausgeklammert. Dike straft nicht selbst, sondern beklagt sich bei Zeus
(25 9). Wenn sie selbst strafen würde, ware das xXateiv weniger natürlich.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA '37

beiden Fragen werden vom Dichter in einem einzigen
Satz beantwortet. Wir haben also eine Kontamination von
zwei Gedanken, nämlich: (i) Achtet auf das Recht hier1,
d.h. merket doch die Ähnlichkeit zwischen dem Recht,
wie es von euch gesprochen wird, und der Rechtsverletzung,

dessen schreckliche Folgen ich soeben beschrieben
habe. (2) Achtet auch selbst auf das Recht hier,
d.h. die Götter achten schon lange darauf. Dieser letzte
Gedanke wird dann durch die Beschreibung der göttlichen

Wächter und der Aktivität der Dike motiviert (249-262).
Die Könige sollen sich vor der göttlichen Strafe hüten

und bedenken, dass das Üble, das man einem andern antut,
auf einen selbst zurückfällt (265). Diese zweite Überlegung
scheint von der ersten verschieden zu sein, ist aber in
Wirklichkeit darin enthalten: Hesiod weiss genug von der

egoistischen Gesinnung der Könige um zu sehen, dass

diese sich um die üblen Folgen, die ihre Rechtsverdrehung
für die Gemeinschaft haben kann, nicht kümmern werden;
darum weist er darauf hin, dass diese Gemeinschaft die

Könige selbst einschliesst, so dass das Unheil auch sie

treffen wird 2. Mit einem explikativen Asyndeton schliesst
dann Vers 267 sich an: die Katastrophe wird kommen,
denn Zeus sieht, wie es hier zugeht (267-9). Damit wird
nochmals deutlich festgestellt, was am Anfang (248-9)
schon angedeutet worden war, nämlich dass die Götter
die hier herrschende Ungerechtigkeit schon längst bemerkt
haben. Das Wort ol'yjv (269) wird darauf durch die drastische

Erklärung erläutert, das heutige Leben sei nicht mehr
lebenswert. Dieser Ausbruch wird aber sogleich wieder

1 V. 249 tyjvSs Slx7]v hat hier (und 269) dieselbe Bedeutung wie in
V. 3.9(vgl. S. 120, Anm.4). EvelYN-White lasst-rr)vS£ zurückweisen auf
239, aber dieser Gebrauch von öSe findet sich nicht im Epos. Sinclair
erklärt: « good custom — namely, the watching of Zeus and the spirits

of Justice», was sprachlich ganz unmöglich ist. 2 Natürlich
bedeutet ßouXr) in V. 266 nicht « Ratgebung» (Liddell-Scott, Latti-
more), sondern « Überlegung». Cf. IL 24, 652 ßouAch; ßouXeoüuOT.

10



138 W. J. VERDENIUS

gemildert durch die zuversichtliche Annahme, Zeus werde
die Bevorzugung des Ungerechten wohl nicht bestehen
lassen (273) L

Die Bevorzugung des Ungerechten, das ist das Ziel,
dem Perses immer nachstrebt: er ist einer jener dcSixdrrepoi

(272), die immer eine 8bo)v haben wollen. Er soll
aber nunmehr von dieser Habgier und damit auch von
der Gewalttätigkeit abstehen und sich durch die Gerechtigkeit

leiten lassen (275). Denn die Gerechtigkeit bildet die

Grundlage des menschlichen Lebens, und zwar in dem
Sinne, dass sie endgültigen Vorteil, die Ungerechtigkeit
aber endgültigen Nachteil bringt (274-285). Hier haben wir
nun endlich die Motivierung, die man nach dem Satz

«Überhebung ist schlecht für einen geringen Mann» (214)
erwartet hatte 2. Eigentlich war sie schon in dem Früheren
angedeutet worden, nämlich in Vers 219. Jede Rechtsaussprache

impliziert einen Eid, und jeder Eid impliziert eine

bedingte Selbstverfluchung3. Diese Selbstverfluchung
erfüllt sich im Falle eines Meineids, und so ist der Meineid
eine solche Überhebung, die schlecht für einen Menschen

ist, d.h. ihm Nachteil bringt. Hesiod hatte diesen Punkt
dort nicht weiter verfolgt, weil die Selbstverfluchung und
Selbstzerstörung des Richters ihm weniger eindrucksvoll
vorkam als die Zerstörung der ganzen Gemeinschaft. In
dem jetzigen Abschnitt betrachtet der Dichter die
Überhebung aber nicht mehr in ihren Folgen für die Gemeinschaft,

sondern in ihren Folgen für das Individuum, und
zwar für den gewöhnlichen Mann. Das Unrecht des ge-

1 V. 273 tsXew bedeutet nicht « bring to pass» (Evelyn-White), denn
die Bevorzugung des Ungerechten besteht tatsächlich, sondern «

endgültig machen». 2 Ganz verfehlt ist die Bemerkung Friedländers,
Herrn. 48 (1913), 563: «Der Bruder wird noch einmal zu Recht und
Gerechtigkeit gemahnt; man kann vielleicht nicht sicher sagen, warum,
da der Abschnitt 217-47 ganz ähnlichen Zuspruch an dieselbe Adresse
richtet». 3 Cf. 804, Th. 231-2 und R. Hirzel, Der Eid (Leipzig,
1902), 152; K. Latte, RE s.v. Meineid, 346.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 139

wohnlichen Mannes hat keine Konsequenzen für die

Gemeinschaft, sondern nur für ihn selbst und seine

Nachkommen 1. Darum wird die Bedeutung des Meineids hier
starker hervorgehoben.

Das Ergebnis der bisherigen Erörterung könnte so zu-
sammengefasst werden: Unrecht führt zum Unheil,
Gerechtigkeit führt zum Wohlergehen. Das erste war
ausführlich dargelegt, das zweite aber nur beiläufig, als Folie,
erwähnt worden (158, 225-237, 281, 285). Es erhebt sich
daher von selbst die Frage, ob die Gerechtigkeit genügt
um zum Wohlstand zu gelangen. Diese Frage wird
verneinend beantwortet: so leicht man ins Elend stürzt, so

schwer und harte Arbeit erfordernd ist der Weg zum
Erfolg (286-292) 2.

Die jetzt folgende Mahnung, man müsse guten Rat
annehmen (293-7), hat ihren logischen Platz unmittelbar
nach Vers 286. Warum hat Hesiod diese logische Folge
verschmäht? Wilamowitz schreibt: «Ffesiod weiss zwei
eaOAa, wie es mit den beiden Wegen steht, und dass man
zu nichts kommen kann, wenn man guten Rat verschmäht».
Aber eine solche Zweiteilung der scrGAa. ist durch nichts,
nicht einmal durch eine Partikel angedeutet. Hesiod hat
die Mahnung nicht an ihrem logisch richtigen, sondern an
ihrem psychologisch effektiven Ort eingefügt, nämlich an
der Stelle, wo der Schluss gezogen werden muss, man solle
den steilen und harten Weg nicht nur als den richtigen
erkennen, sondern ihn auch wirklich einschlagen und ver-

1 Die Verfluchung bezog sich auch auf die Nachkommenschaft. Cf.
Antiph. V 11, Andoc. I 98. 2 V. 287 xaxoTrjTa bedeutet hier nicht
« Schlechtheit» (Liddell-Scott), wie schon aus iXcxSöv eXectOcci hervorgeht,

sondern «Elend», «Unglück». Der Gegenteil ist aper7],
« Wohlergehen», « Erfolg». Cf. 313 7tXoutco 8' äps-a) xal XÜ80? ÖTnjSst,
Od. 13, 45-46 0sol 8' apETTjv öroxcsiav /rravTOtTjv, xal pa) -n xaxöv
fj.£T<xSr)[nov si'r). Fur Hesiod ist Reichtum ein Selbstzweck und nicht
ein Mittel « without which you cannot live an honest and respectable
life» (Sinclair).



140 \V. J. VERDENIUS

folgen. Erst an diesem Punkt macht sich gleichsam auf
dem Antlitz des Perses ein gewisser Widerwille bemerkbar.
Hesiod versucht diesen Widerwillen durch eine Berufung
auf die Überlegenheit seiner eigenen Erkenntnis zu
brechen. So führt er den Gedanken, der schon in dem
Prädikat fiiya vy)tos (286) enthalten war, jetzt näher aus. Es
kommt darauf an, zu wissen, was am Ende das beste ist
(294)x. Gerade in dieser Hinsicht hat Perses sich jämmerlich

geirrt: er hat sich nicht als ein Mann erwiesen, der
selbst die Folgen seiner Taten bedenkt (auxo? ttocvtoc votjoyj),
sondern er hat immer nur darauf geachtet, was für den

Augenblick das beste schien, und so ist er schliesslich

heruntergekommen. Jetzt wird er hoffentlich so klug sein,
endlich mal auf guten Rat zu hören.

Dieser Rat beschränkt sich vorläufig auf den blossen

Imperativ « arbeite » (299). Der Dichter geht zuerst auf die
Vorteile der Arbeitsamkeit ein: er hatte doch soeben

angekündigt, zu zeigen, «was am Ende das beste ist» (294),
d.h. was zu den besten Resultaten führt. Er schickt ein
kurzes Gegenbild voraus: die Hungersnot des Faulen und
die daraus hervorgehende Schmarotzerei und allgemeine
Verachtung (302-6). Dann folgen einige Wesensbestimmungen

der Arbeit, die in dem Gedicht noch viele Male
zurückkehren werden: Angemessenheit (306 piTpLoc), Ordnung
(xocrgexv) und Rechtzeitigkeit (wpouou) 2. Auf diese Merkmale

wird hier vorgegriffen, weil sie es sind, die den Erfolg
bestimmen. Arbeiten ist nicht genug: es kommt darauf an,
planmässig zu arbeiten. Diese Bestimmung haben wir im
nächsten Vers mitzudenken: die planmässige Arbeit macht

1 Es ist unbegreiflich, dass Wilamowitz u.a. diesen für den
Gedankengang so wesentlichen Vers haben streichen wollen. 2 Cf. 394,
409, 422, 617, 630, 642, 665, 694-5, 697. Paley erklärt pirpta
(306) als «a moderate-sized farm», Mazon als «les travaux faits au
temps voulu», aber das Wort umfasst sowohl das Ortliche wie
das Zeitliche. Auch xoap.Eiv beschränkt sich nicht auf das Zeitliche,
wie H. Diller, Festschrift Snell (München, 1956), 55, glaubt.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 141

die Menschen reich. Das folgende xou (3°9) hat kausale

Bedeutung: der Arbeitsame ist erfolgreich, weil die Götter
ihn heben h

Der Erfolg der Arbeit besteht nicht nur in dem Wohlstand,

sondern auch in dem Ansehen, das diesem Wohlstand

folgt (313). Dieser Gedanke wird durch die Folie

«Untätigkeit ist Schande» (311) eingeleitet, die ihrerseits

an das Vorhergehende, besonders an Vers 303 anknüpft.
Vers 314 gibt dann die Schlussfolgerung: «In deinen
Umständen ist Arbeiten das beste »2.

Daran schliesst sich, scheinbar unvermittelt, eine

Betrachtung über die Scheu an. Hesiod erklärt nicht einmal,
worauf diese Scheu sich bezieht. Auch hier scheint aber
wieder eine Assoziation im Spiele zu sein: in Vers 311 war
behauptet worden, dass Arbeit keine Schande ist. Hesiod
sieht voraus, dass Perses, der sich zu vornehm fühlt um
seine Hände zu rühren3, erwidern wird: «Ich schäme

mich, Handarbeit zu verrichten»4. Diesem Einwand
kommt er zuvor durch die Bemerkung, dass eine solche
Arbeitsscheu nichts anderes als falsche Scham ist. Wer
Wohlstand erreichen will, soll seine Scheu überwinden
durch Kühnheit (319 Gocparx;)5. Man darf die Kühnheit

1 So richtig Mazon, der V. 320 OstScrSota vergleicht. Zum kausalen
xcd vgl. Verdenius, Mnemos. 1956, 249. Ganz verfehlt J. Kühn,
Wur^b. Jbb. 2 (1947), 263 : « Die religiose Begründung der Arbeitsethik
im gottlichen Willen muss auf Perses wie ein unausweichliches « Du
sollst» wirken». Die hesiodischen Gotter sagen nicht: «Du sollst
arbeiten», sondern: «Wenn du arbeitest, geben wir dir Erfolg».
2 Zum konklusiven 8£ cf. Denniston, Gr, Part., 170; Verdenius,
Mnemos. 1956, 248. 3 Auf diese Vornehmheit spielt schon V. 299 STov

ysvo? ironisch an. Cf. Wilamowitz z.St.: «Hesiod macht fur seine
Familie auf wirklichen Adel Anspruch. Der zugewanderte Händler aus
Kyme hatte sich den Bauern, die ihn unter sich aufgenommen hatten,
als Nachkommen der Ritter vorgestellt». 4 Cf. Eur., Fr. 285, 4 von
einem verarmten Edelmann: ütt' odSoüi; 8' ipy' datcoOcPrai xEP"v-
6 Ganz verfehlt P. Friedländer, Herrn. 48 (1913), 568: «Der Wohlstand

(den man durch die Arbeit gewinnt) gibt Selbstvertrauen».
A. Hoekstra, Mnemos. 1950, 102, schreibt: « pour Hesiode 6apaoc, est



142 W. J. VERDENIUS

aber auch nicht wieder zu weit treiben, sonst entartet sie

in Frechheit, und diese führt nicht zur Arbeit, sondern
zum Raub. Durch diese Assoziation, die sich auf der
unausgesprochenen Erwägung gründet, dass es so gut wie eine

gute und eine schlechte odSox; auch ein gutes und ein schlechtes

Oapcrot; gibt, schliesst sich Vers 320 ganz ungezwungen
dem Vorhergehenden an1. Geraubter Besitz hat keinen
Bestand, denn der Räuber wird von den Göttern bestraft
(325-6). Eine ähnliche Strafe bedroht denjenigen, der sich
an einem Schutzflehenden oder Fremden vergreift (327) 2.

Diese beiden Kategorien werden hier angeschlossen, weil
sie unter dem besonderen Schutz der Götter stehen und
weil das ihnen gegenüber begangene Vergehen meistens
durch dasselbe Motiv wie der Raub, nämlich Habsucht
(323) veranlasst wird. Der Ehebruch (328-9) schliesst sich
der Erwähnung des E,sZvoq an, weil er als eine Verletzung
des Gastrechts betrachtet wurde3. Dass die Waisen unter
dem besonderen Schutz der Götter stehen (330), wird an
keiner anderen Stelle ausgesprochen. Das kann aber Zufall
sein, denn es ist unwahrscheinlich, dass Hesiod hier eine

neue und « reformatorische Ethik » vorträgt, wie Wilamo-
witz meint. Dass die Schmähung der Eltern von den Göt-

sans doute un vice, ce que montrent encore clairement les vers 320-
326». Aber aus diesen Versen folgt nicht, dass Reichtum immer mit
Frechheit verbunden ist. Andrerseits ist zu bedenken, dass 0otpoo? bei
Homer meistens im guten Sinne gebraucht wird. Hoekstra nimmt an,
dass « aiSojt; au v. 319 designe en principe une vertu, principe accepte
au fond egalement dans le v. 317». Aber dann entsteht ein Widerspruch
mit oüx äyaör), was Hoekstra zugibt (103: «1'expression, sous sa
forme elementaire et primitive, est chargee de sentiments differents »).
1 Daraus folgt, dass V. 318 nicht (mit Rzach und Sinclair) nach 319
zu setzen ist. Mazon klammert 318 aus, aber in IL 24, 45 ist der Vers
sicher interpoliert. Die Anaphora findet sich auch in V. 4, 578, 761.
2 Bei Taov hat man paupoÜTca zu denken (vgl. Proklos). Hesiod will
nicht all diese Frevel einander gleichsetzen, sondern darauf hinweisen,
dass sie am Ende (3 3 3) ebensosehr bestraft werden. 3 Vgl. L. Schmidt,
Die Ethik der alten Griechen, II (Berlin, 1882), 192-3.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 143

tern übelgenommen wird, war schon 186-7 angedeutet
worden x.

Nach der Abschliessung durch Vers 335 hebt dann die

Behandlung der religiösen Pflichten an. Wilamowitz nennt
diesen Übergang «ziemlich gewaltsam», aber es ist zu
bedenken, dass man in dieser alten Zeit noch keinen scharfen

Unterschied zwischen dem moralischen und dem

religiösen Gebiet machte 2. Allerdings ist der Übergang logisch
nicht ganz einwandfrei: zuerst war gezeigt worden, dass

die Vernachlässigung sozialer Verhaltungsregeln von den

Göttern bestraft wird; jetzt wird gezeigt, dass die Beobachtung

religiöser Verhaltungsregeln von den Göttern
belohnt wird (341). Der Vergeltungsgedanke (334 dcpoißv))

bleibt also im Zentrum. Man hätte aber erwartet, dass nun
auch gezeigt wird, wie die Beobachtung sozialer
Verhaltungsregeln belohnt und die Vernachlässigung religiöser
Verhaltungsregeln bestraft wird. Hesiod lässt diese beiden
Fälle unbesprochen, weil die Vergeltung hier für das gläubige

Gemüt weniger einleuchtend ist.
Zum jetzt folgenden Vers 342 bemerkt Wilamowitz:

«Ohne jede Verbindung folgen Verhaltungsmassregeln
gegenüber der Gesellschaft». Die Verbindung liegt aber
wieder in der Assoziation: in dem Vorhergehenden war
von Opfern die Rede, und beim Begriff des Opfers denkt
der Grieche von selbst an eine Mahlzeit3. Die Frage, wen
man zur Mahlzeit einladen soll, erweitert sich dann ganz
natürlicherweise zu einer Betrachtung über das Verhalten
dem Nachbar gegenüber (343-353), an der sich ebenso natürlich

eine allgemeine Betrachtung über Geben und Nehmen
anschliesst (354-362). Vers 363 bringt aber plötzlich etwas

1 Im allgemeinen ist daran zu erinnern, dass das Ehren der Eltern von
den Griechen dem Ehren der Götter öfters zur Seite gestellt wird.
Cf. Schmidt, Ethik, II, 141 ff. 2 Vgl. z.B. V. 134-6. 3 Cf. Ps. Xen.,
Resp. Ath. II, 9 0uetv xat sua>xem0ca, Xen., Mem. II, 3, 11 omVe 06oi,
xaXeTv are etc! Semvov.



144 W. J. VERDENIUS

Neues: den Rat, einen Vorrat anzulegen. Man hat den

Zusammenhang wiederherstellen wollen durch die
Umstellung von 363 und 361-2. Der Gedanke wäre dann:
lieber als einen anderen seines Vorrats zu berauben soll
man selbst einen Vorrat anlegen1. Abgesehen von der
Tatsache, dass dieser Gedanke des «lieber als» aus der
blossen Zusammenstellung von 360 und 363 schwer
abzulesen ist, kann man sich aber nicht dem Eindruck
entziehen, dass upuxpov in 361 sich bezieht auf o-puxpov in 360.

Verfolgen wir den Gedankengang von 354 an. Man soll
nur demjenigen etwas geben, der auch selbst bereit ist
zu geben (354); umgekehrt soll man bedenken, dass man
vom andern nur eine Gabe erwarten kann, wenn man
selbst bereit ist zu geben (355)2- Es ist besser, dass der
andere freiwillig gibt als dass man ihm die Sache raubt
(356). Das wird erklärt durch 357-362. Der freiwillige Geber
freut sich darüber, geben zu können (358). Hesiod erklärt
nicht, warum diese Freude auf der Seite des Gebers etwas

Wichtiges ist. Gewiss nicht, weil er sie als einen Selbstzweck
betrachtete, denn er stellt das ganze Problem des Gebens
und Nehmens von vornherein unter einen pragmatischen
und egoistischen Gesichtspunkt3. So können wir die

Erklärung des Verses 358 dem Vers 351 entnehmen: man
soll mit seinen Nachbarn so umgehen, dass sie nicht nur
für den Augenblick, sondern auch für später (xocl s? uuTspov)

zur Hilfe bereit sind. Darum soll man es darauf anlegen,
dass der Nachbar freiwillig gibt, was man von ihm
verlangt, denn in diesem Fall wird das Geben ihm eine Freude
sein und — so können wir jetzt ergänzen — wird er auch
ein nächstes Mal einer Bitte Gehör geben. Wenn man ihn
dagegen seines Besitzes beraubt, mag es sich auch um

1 Vgl. Paeey: «It is better to be thrifty than to be dishonest». 2 Die
Bedeutung der beiden Verse ist also nicht identisch, wie Wilamowitz
meint. 3 Auch das Wort ayaOv) (356) impliziert die Nützlichkeit, wie
Mazon richtig bemerkt.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 145

eine Kleinigkeit handeln, so macht das ihm Verdrnss (360)1
und — so dürfen wir ergänzen — er wird ein nächstes Mal
nicht mehr zur Hilfe bereit sein. Er wird dazu auch nicht
imstande sein, denn der andere wird das Rauben einer

Kleinigkeit bald und oft wiederholen, so dass es am Ende
eine ganze Menge wird (361-2) und er sein Opfer ganz
ruiniert 2. Hesiod spricht aus eigener Erfahrung, denn Per-

ses versuchte immer wieder etwas von ihm loszukriegen 3.

Wir können jetzt auch den Übergang zum Vers 363

verstehen. Dieser Übergang liegt in einer Assoziation, die
sich mit dem Ausdruck xaraGeto (361) verbindet: das

Anhäufen geraubter Güter ist schlecht, das Anhäufen der
Produkte eigener Arbeit ist gut4. Wir haben gesehen,
wie die Empfehlung des guten Gapao<; in Vers 319 den
Dichter von selbst dazu bringt, das schlechte Oapucx; zu verurteilen.

Hier haben wir eine ähnliche Gedankenbewegung,
aber jetzt in umgekehrter Richtung, vom Negativem zum
Positiven: die Verurteilung der schlechten Anhäufung
führt von selbst zur Empfehlung der guten Anhäufung.

Nachdem der Dichter deutlich gemacht hat, wie wichtig
der Besitz eines Vorrats ist (364-7), zeigt er in den Ver-

1 Ich nehme an, dass mit cplXov 7j-rop (360) nicht der Rauher, sondern
dessen Opfer gemeint ist. Es ist wahr, dass bei Homer 91X0V 4x0p sich
immer auf das Subjekt des Satzes bezieht, aber Hesiod ändert manchmal
die Bedeutung homerischer Ausdrucke. Gewissensbisse des Räubers
(Sinclair) passen nicht zu diesem Zusammenhang. Zur Bedeutung
von mx)(v6co cf. II. 17, 111-2 too S'ev 9pscrlv äXxipov 9jxop / 7ra^voüxai,
Aesch., Cho. 83 hevSectiv ira/vougEVt), Hat., Hipp. 803 Xuin; Tta^vcoOEicja.

Wilamowitz hat schon darauf hingewiesen, dass der Subjektswechsel
(85 8s) seine Parallelen in den alten Gesetzesformeln hat. 2 V. 362

[XEya erklart 356 Öaväxoto Söxeipa. Es handelt sich also nicht darum,
« dass der Raub schliesslich zum Tode des Räubers fuhrt» (Wilamowitz).
3 B. A. van Groningen, La composition litteraire archaique grecque
(Amsterdam, 1958), 286, schreibt: « aucune de ces recommandations
[342-380] ne presente le moindre rapport avec la situation speciale dans
laquelle celui-ci [Perses] se trouve, ni avec les difficultes qui ont trouble
l'accord des deux freres». Vgl. aber auch V. 371 xc£OTyv7)T<p.

4 Zur
Bedeutung «aufspeichern» cf. 601, Od. 18, 45; Liddell-Scott, II, 4.



146 W. J. VERDENIUS

sen 368-9, dass es ebenso wichtig ist, den richtigen
Gebrauch seiner Vorräte zu machen. Der Übergang beruht
wieder auf einer Assoziation: der Ausdruck «tc£6vto<;

(367) bedeutet in seinem Kontext «nach etwas verlangen,
das nicht da ist». Dieses Verlangen kann aber auch

auftreten, wenn das Abwesende nicht mehr da ist, d.h.

wenn man seine Vorräte zu schnell verbraucht hat.
Der nächste Vers (370) bezieht sich auf ein ganz anderes

Problem. Der Lohn, den man einem Arbeitnehmer zugesagt

hat, soll sicher sein, d.h. der Mann muss darauf rechnen

können, dass der volle Betrag ihm ausgezahlt werden
wird L Der Zusammenhang mit dem Vorhergehenden
lässt sich aber rekonstruieren. Der Anknüpfungspunkt für
die Assoziation liegt in dem Ausdruck SsAtj §' sv noOiiivi
cpsiSco (369): es ist peinlich, wenn man gezwungen ist, am
Ende des Jahres seine eigene Nahrung einzuschränken — es

ist nicht weniger peinlich, wenn man gezwungen ist, am
Ende einer Periode einem andern seinen Lohn zu schmälern.
Darum soll man mit seinem Geldvorrat nicht weniger
ökonomisch umgehen als mit seinem Nahrungsvorrat, so
dass man zu allen Zeiten imstande ist, seinen finanziellen
Verbindlichkeiten nachzukommen.

Vers 371 schliesst sich dem Vorhergehenden auf Grund
einer neuen Assoziation an: man soll nicht nur dem andern
Sicherheit gewähren, sondern auch sich selbst sicherstellen,
dadurch dass man eine finanzielle Verpflichtung nur in
Gegenwart eines Zeugen eingeht.

Die Verse 370-z stehen nur in einer einzigen
Handschrift und am Rande von drei anderen Handschriften. Im
Altertum wurde ihre Echtheit von einigen bezweifelt, aber

1 Der nächste Vers zeigt, dass es sich nicht um die Hinlänglichkeit
(Wilamowitz), sondern um die Sicherheit des Lohnes handelt. Auch
in V. 351 hat 6cpxiot; diese Bedeutung. Aristoteles (E. N., 1164a 25)
und Plutarch (bei Proklos: enl öptajoivco p.ta0cö) haben den Spruch
so verstanden.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 147

Plutarch hielt sie für authentisch. Wilamowitz und Colonna
klammern sie aus. Aber wir haben gesehen, dass 371 sich

ganz natürlich an 370 anschliesst. Diese beiden Verse
bilden die unentbehrliche Vorbereitung von 372und
dieser Vers ist ebenso unentbehrlich, weil er die Assoziation

enthält, die zu 373 überleitet: allzugrosses Vertrauen
ist gefährlich nicht nur in der Arbeitsgemeinschaft, sondern
auch in der Hausgemeinschaft, denn man kann von seiner

eigenen Frau betrogen werden.
Die Erwähnung der Ehefrau führt den Gedanken von

selbst zum Problem der Nachkommenschaft. Dabei ist
aber auch eine mehr spezielle Assoziation im Spiel: eine

Frau kann die Provision verschwenden (374). Wir haben

gesehen, wie der Gedanke Hesiods es liebt, sich vom Negativen

zum Positiven oder umgekehrt zu bewegen. So

bewegt er sich jetzt von der Verschwendung des Besitzes

zu der Mehrung des Besitzes (377). Im Hinblick auf dieses

Ziel empfiehlt es sich, nur einen einzigen Sohn als Helfer
und Nachfolger zu haben 2.

Der nächste Vers (379) fügt eine Einschränkung zu:
der Besitz mehrerer Söhne ist nicht immer schädlich, denn

unter günstigen Umständen können diese durch ihre grössere
Arbeit den Besitz vergrössern (380) 3, so dass — so können

1 Ich schreibe Hem; 8' dp toi. Hesiod hat mehr Äolismen, z.B. 426
äipiv, 683 ocÜvt)[xi. Sein Vater stammte aus dem äolischen Kyme.
2 V. 378 sTEpov bedeutet nicht «einen zweiten Sohn» (Evelyn-
White, Sinclair, Lattimore), sondern «an deinen Platz». Cf. Plat.,
Symp., 208b~. das Menschengeschlecht ist unsterblich -reo to dmöv y.a.1

TtaXatoüptEvov gxspov viov iytca-vaXeimiv olov aöxo rjv. Ich halte
0avoi; fur einen Potentialis: wenn du einen Sohn als yqpoxopioc; hast
(cf. Tb. 604-5 öXo&v 8' ETtl Yt)Pa? btTjrai / xhTel T0pox.6\ioio), hast du
Aussicht, ein hohes Alter zu erreichen. Zum Fehlen von &v cf. Chan-
traine, Gramm, hom., II, 216-7; Schwyzer, II, 325; Humbert, Synt.gr.,
120. 3 Cf. 412 pteXsTTj 8s toi spyov öcpsXXsi. Es handelt sich also nicht um
« die stärkere Sorge für mehrere Söhne « (Wilamowitz). B. A. van
Groningen, La comp. litt. arch, gr., 2864, deutet 7iXs6v<dv als Neutrum:
« ä sa [tsXs-n) de proprietaire rural s'est ajoutee celle de poete».
Aber ttXsövcov bezieht sich auf 7rXsovsaat (379). Die Konjektur Pepp-



148 W. J. VERDENIUS

wir hinzufügen — die Erbschaft gross genug ist um sie

unter ihnen zu verteilen.
Mit dem Begriff geXeTY] sind wir wieder zum

Arbeitsgedanken zurückgekehrt, und dieser Ubergang wird in
Vers 382 denn auch tatsächlich vollzogen. Dieser Vers
enthält zugleich die Assoziation, die zum folgenden
Abschnitt hinüberleitet. Der Ausdruck epyov etc' spy« bedeutet
zunächst nicht mehr als «Arbeit auf Arbeit»L Aber es

kommt Hesiod nicht nur auf die Häufung der Arbeit,
sondern auch auf ihre richtige Abfolge an. Dieses Nacheinander,

das ebenfalls in dem im liegt2, wird jetzt im prägnanten

Sinne als die richtige Abfolge aufgefasst, ein Begriff,
der für die folgenden Ausführungen von grundlegender
Bedeutung ist.

Man ist gewohnt, diese Partie als den « Bauernkalender »

zu bezeichnen, aber dieser Name ist insofern irreführend,
dass er eine allzugrosse Systematik vortäuscht. Kaum hat
der Dichter mit der Beschreibung der Landarbeit einen

Anfang gemacht, da lässt er sich schon in Vers 394 wieder
zu einer ausführlichen Mahnung zur Arbeit abgleiten,
wobei er ausdrücklich auf den Konflikt mit seinem Bruder
Bezug nimmt. Ähnliche Mahnungen mit ähnlichen
persönlichen Pointen finden sich auch weiterhin3. Hesiod
scheut sich nicht, sogar einen rein autobiographischen
Exkurs einzufügen (650-662). Dieser Exkurs enthält selbst
wieder einen mythologischen Exkurs über Aulis (651-3).
Andere Exkurse sind die Beschreibungen des Winters (507-

mullers (leicov statt jrel^cov beruht auf der falschen Annahme, dass

piv/Se immer einen Gegensatz ausdruckt. Hier, wie z.B. in V. 17, ist
piv einfach vorausweisend und vorbereitend. Cf. Denniston, Gr. Part.,
369 ff. 1 Cf. 644 ettl XEpSsl y.ip8oq, Od. 7, 120 öy^vi) sir' °YXV?)> Liddell-
ScoTT,BIi,d. 2 Cf. Liddeel-Scott, B II 2. 3 Vgl. 408-413, 493-501.
Perses tut nichts als al-tEiv aXXou?. Darauf beziehen sich wahrscheinlich
V. 408, 453, 478. Auch V. 500 scheint sich gegen Perses zu richten.
Es ist also nicht richtig, wenn Mazon (Notice, 80) schreibt: «La
seconde moitie est un traite agricole, ce n'est plus une exhortation
vehemente au travail».



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 149

535) und des Sommers (582-596), welche den praktischen
Zweck fast ganz aus dem Auge verlieren.

Aber auch von solchen Abschweifungen abgesehen istO O

der Aufbau des Stückes weit von dem eines Kalenders
entfernt. Nach einer Bestimmung der Zeiten der Ernte
und der Saat, woran sich die schon genannte Mahnung zur
Arbeit anschliesst, folgt in Vers 405 die Beschreibung der

Einrichtung des Hauses. Diese gehört natürlich logisch am
Anfang des ganzen Stückes, wird aber erst jetzt gegeben,
weil das Wort <ppa£ea0ai (404) dem Dichter den Gedanken

eingibt, dass zur Landarbeit gewisse Vorbereitungen
gehören. Zunächst wird nur der Minimalbestand genannt:
eine Dienstmagd1, ein Pflugochs und allerhand Gerät.
Darauf wird der zuletzt genannte Begriff ^pyjgaTa apgsva
7roi.Y]a-aa0ai (407) näher ausgeführt (414-436). An die

Anweisungen zur Anfertigung des Pfluges schliessen sich dann

von selbst die Bemerkungen über die Pflugochsen (436-440)
und über den Pflüger (441-7) an. Es folgt eine neue
Umschreibung der Zeit des Pflügens, obwohl diese Zeit schon
in Vers 384 bestimmt worden war. Das ist aber keine
willkürliche Wiederholung: in dem ersten Abschnitt wird die

Notwendigkeit hervorgehoben, vor Eintritt des Winters
die Landarbeit abzuschliessen (391); jetzt geht es darum,
dass man gegen die Zeit des Pflügens seine Ochsen und
seine Geräte fertig hat2. Der frühere Rat, vor dem Winter

1 Die Echtheit von V. 406 ist mit Unrecht von Wilamowitz u.a.
bestritten worden. Cf. Mazon z. St. und A. Hoekstra, Mnemos., 1950,
91-98. Zum Hyperbaton vgl. auch Solon i, 43-45 0 (aev xaxcx tcovtov
äXävat / ev VYjoatv xpfji^cov oi'xaSc xspSop äyeiv / ixÖuoevtoc, Hdt. VIII
32,2 toxvtcc etAoaeyov xcä exEipov, xal kc tocq noXit; evievte? 7töp xai ep

Ta ipä. Der archaische Stil liebt es, die Hauptsachen vorauszuschicken.
2 V. 452 wird öfters missverstanden, z.B. von Lattimore: « At this
time, keep your horn-curved oxen indoors, and feed them», was
unmöglich ist, denn die Ochsen sollen gerade zum Pflügen auf das
Land gefuhrt werden. Der Nachdruck des Satzes fallt auf svSov

kövxctc,: sorge dafür, dass du auf dem eigenen Hofe Ochsen hast, so
dass du sie nicht zu leihen brauchst.



W. J. VERDENIUS

die Arbeit abzuschliessen, wird darauf durch die Mahnung
unterstützt, mit allen Kräften zuzupacken (458-461).

An diesem Punkt fällt es dem Dichter ein, dass dem

Pflügen im Herbst ein Pflügen im Vorfrühling und im
Sommer vorausgeht. Diese beiden Tätigkeiten werden
darum zur Ergänzung hinzugefügt (462), wobei zugleich
ein zweiter Nachgedanke auftaucht: Hesiod hatte
versäumt mitzuteilen, dass es sich um Brachland handelt. Also
wird auch dieses, und zwar mit einem gewissen
Nachdruck, nachgeholt (463-4) h Wir sehen hier deutlich, wie
wenig der Dichter dem Kalender folgt. Sein Vorgehen ist
primär assoziativ.

Nach der Empfehlung zweier Fürsorgen, des Betens zu
den Göttern (465) und der Bedeckung des Gesäten (471)
kommt Hesiod nochmals auf das Problem der richtigen
Zeit zurück. Im allgemeinen ist Dezember eine schlechte
Zeit zum Pflügen, unter besonderen Umständen kann aber
die Ernte doch noch gelingen (479-490). Die Verse 491-2
sind keine Übergangsformel, wie Wilamowitz meinte,
sondern ein Abschluss, der sich noch immer an den spät
Pflügenden richtet: für ihn kommt es besonders darauf an,
auf den Frühling und den Regen achtzugeben 2.

Die Erwähnung der Möglichkeit, in Dezember zu
pflügen, führt von selbst zu einer Besprechung der
Winterarbeit (493 ff.). Hier haben die Verse 502-3 Schwierigkeiten

gemacht. Wilamowitz wollte sie nach 490 einfügen,
wo sie aber gar nicht passen. Man nimmt gewöhnlich an,
dass die xaVcd Hütten sind, worin die Knechte im Winter

wohnen sollen. Aber an allen anderen Stellen der Erga
(301, 374, 411) dienen die xaÄicd zum Aufbewahren der

1 Mazons Umstellung von 463 und 462 ist sehr unglücklich. Natürlich
bedeutet <xXeä;idp?) nicht «Verfluchung abwehrend» (Paley, Mazon,
Sinclair, Lattimore) sondern «Unheil (d.h. Hunger) abwehrend».
Cf. Th. 657 <xXxTY]p dcpyjc;, Od. 2, 59 äp-i)v dbra o'i'xou äjrüvat. 1 So richtig
Harder, Kl. Sehr., 167.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA I 5 I

Vorräte. Der Zusammenhang liegt in den Begriffen iXmc,

0ux äyaOr) (500) und ßlo? apxicx; (501): der Faulenzer sitzt
in der Dorfsschenke, unbekümmert und in der Erwartung,
dass er von selbst den Winter durchkommen wird. Dieselbe

Sorglosigkeit hat ihn verhindert, sich ordentlich auf den
Winter vorzubereiten. Er hat keine Vorräte, worauf er
rechnen kann (ßlo? apxio?), denn er hat nicht einmal dafür

gesorgt, Scheunen zu bauen, worin er seine Vorräte
aufbewahren könnte. Das ist aber eine Arbeit, an die man
schon während des Sommers denken soll.

Die Beschreibung der Januar- und Februarkälte (504-
563) enthält keine besondere Kompositionsprobleme. In
chronologischer Ordnung folgen dann die Arbeiten des

Frühlings (5 64-5 81), des Sommers (5 82-608) und des Herbstes

(609-617). Es ist nur natürlich, dass der Abschnitt über die
Schiffahrt (618-694) hier, nach dem Abschluss der
Beschreibung der Landarbeit, angeschlossen wird. Für die
assoziative Kompositionsweise Hesiods ist es aber
bezeichnend, dass er zuerst die Zeit behandelt, in der man
nicht fahren soll, d.i. die Zeit des Unterganges der Pleiaden,
die am Ende des vorigen Stückes (615-6) genannt worden
war.

Die jetzt folgenden Ausführungen über Heirat, soziales

Verhalten und religiöses Benehmen (695-764) sind von
einigen modernen Gelehrten für unecht erklärt worden L
Sowohl der Inhalt als die Komposition sind aber so typisch
hesiodisch, dass man das Stück unserm Dichter schwerlich
absprechen kann. Der Ausgangspunkt liegt in dem Begriff
« richtiges Mass », der in Vers 694 zur allgemeinen Regel
erhoben worden war2. Dieses richtige Mass soll zu-

1 Schmid, Gr. Lit. gesch., I, 274; J. Kühn, Wurgb. Jbb. 2 (1947), 278.
Cf. Wilamowitz, Erga, 130: « Manches ist darin, was ich an sich dem
Hesiodos nicht zutraue». 2 Die Erklärung Mazons (Notice, 75):
« Si Perses s'enrichit, il souhaitera sans doute d'avoir une famille»,
scheint mir weniger naheliegend zu sein.



I52 \V. J. VERDENIUS

nächst in dem Heiratsalter zum Ausdruck kommen (695-8),
dann aber auch in dem Umgang mit anderen Menschen

(707-723). Der dazwischenstehende Vers 7061 macht
Schwierigkeiten, weil er in den Abschnitt über das

religiöse Benehmen zu gehören scheint, sich aber dort schwer

einfügen lässt. Man kann auch nicht annehmen, dass der
Dichter den Umgang mit Freunden auf der Gottesfurcht
basieren wollte, wie Mazon vermutet. Es gibt aber ein
anderes Gebiet, mit dem der Zorn der Götter in enger
Beziehung steht, nämlich das Gebiet der Dike. Von den
Menschen des eisernen Geschlechts, die ihren Eltern nicht
die gebührende Ehre und Pflege geben, sowie von den

ungerechten Richtern war gesagt worden, dass sie sich
nicht um die otu? 0swv kümmern (187, 251). Eine solche

Verletzung der Dike ist immer eine Verletzung des richtigen

Masses, und unter diesem Gesichtspunkt tritt der Zorn
der Götter hier auf, wobei der Dichter sozusagen auf die
frühere ausführliche Behandlung des Dike-Problems
verweist.

Die Opfervorschriften (724-6) knüpfen an die Erwähnung

der Mahlzeit (722) an, wie schon in Vers 342 mit
einer umgekehrten Assoziation die Erwähnung der Mahlzeit

an die Erwähnung der Opfer anknüpfte. Zum Trankopfer

gehört das Trinken, und zum Trinken gehört das

Urinieren (727-32). Daran schliessen sich ebenso natürlich die
sexuellen Vorschriften an (733-6). Die Verse über das

Händewaschen vor dem Überqueren eines Flusses (737-741)
sind wahrscheinlich hier angefügt, weil vom Händewaschen
schon beim Opfer die Rede war (725). Die nächsten Verse

(742-5) kommen dann wieder auf das Opfer und das Trinken

zurück. Das Wort ÖTrspSe (744) gibt dann den
Anknüpfungspunkt zu einer weiteren Assoziation: wie das Schöpfge-

1 Die Übersetzung «observe bien le respect du aux Immorteis»
(Mazon, ahnlich Lattimore) ist unrichtig. Diese subjektive Bedeutung
bekommt 0711? erst im 5. Jh.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 153

fäss nicht auf das Mischgefäss gelegt werden soll, so
soll man zu verhindern suchen, dass eine Krähe sich auf
das Dach eines unfertigen Hauses setzt (746-7). Der
Begriff « auf» bleibt der Leitgedanke: statt einen Fluch über

Nahrung oder Waschwasser kommen zu lassen, soll man
ein Reinigungsopfer darüber bringen (748). Man soll auch
nicht Kinder auf Grabsteine setzen (750), weil das ihre
Zeugungskraft lähmen könnte. Eine ähnliche Gefahr
bedroht den Mann, der sich in Wasser begibt, das schon
eine Frau benutzt hat (753-5). Man soll keine Kritik an

daSijAa üben (756): damit sind wahrscheinlich Mysterien
gemeint x, und wenn man annehmen darf, dass schon zu
Flesiods Zeiten die Mysterien vorwiegend von Frauen

begangen wurden, so ergibt sich ein assoziativer Zusammenhang

mit dem weiblichen Badewasser. Der Begriff des

Badens führt dann weiter zu Vers 757-9, denn die Verleitung,

im Wasser zu urinieren und seine Notdurft zu verrichten
2 entsteht doch wohl beim Baden. Zum nächsten

Vers (760) bemerkt Wilamowitz: «Kein Schatten von
Zusammenhang mit den letzten Verboten, wo immer überirdische

Strafe drohte», und er setzt den ganzen Schluss

(760-4) nach 723. Es ist wahr, dass in jener Partie schon

einige Male implizit auf die cpvjgT) hingewiesen worden
war (701, 715, 721). Aber wir können die Verse ruhig an

ihrem Platze lassen, denn es lässt sich denken, dass man
sich auch durch die Übertretung einiger der genannten
religiösen Gebote einen schlechten Ruf zuziehen konnte.
Beachten wir auch das xoci ocutt) (764): die cpyjgv) ist
nicht weniger eine göttliche Macht als die Götter, auf

1 Wilamowitz nimmt daSYjXa als inneres Objekt: «durch ein
unverständliches Brummen« Zur Bedeutung «unbekannt», «geheim»
vgl. Parm B 10, 3 (tjeXIoio) epyJ ätS^Xa, von Karsten richtig erklart
als «quorum caussae vulgus latent». 2 V. 759 dbroi|flixetv bedeutet
nicht «baden» (Mazon), sondern äTtoTtaxEiv. So Hsch., der auch
äTtöiJjUYfi.a in dieser Bedeutung kennt.

IT



154 W. J. VERDENIUS

die die religiösen Vorschriften sich in erster Instanz
beziehen 1.

Die Unechtheit der «Tage» ist oft behauptet, aber
niemals zwingend erwiesen worden. Mazon hat gewiss
recht mit seiner Bemerkung, dass die Einleitung und der
Schluss dieser Partie jedenfalls die Marke des hesiodischen
Stils tragen2. Zuerst wollte er 782-804 809-13, 815-6,

819-21 ausscheiden, weil durch diese Verse die
chronologische Ordnung der Tage verwirrt wird, aber in seiner

Bude-Ausgabe hat er sich mit der Athetese von 815-6

begnügt. Man muss es einfach akzeptieren, dass Hesiod die

chronologische Behandlung in Vers 781 abbricht, um sich

von dort an durch Assoziationen weiterführen zu lassen.

Die Erwähnung der Gewächse in Vers 781 führt zur
Erwähnung eines für die Gewächse ungünstigen Tages (782).
Dieser Tag ist günstig fur die Geburt eines Knaben, aber

ungünstig für die Geburt eines Mädchens (783). Es gibt
noch einen anderen für Mädchen ungünstigen Tag (785).
Dieser ist aber gut zum Kastrieren der Böcke und zu einigen

anderen Sachen (786-9). Zum Kastrieren der Schweine
und Maulesel wähle man wieder andere Tage (790-1).
Vers 792 greift dann wieder auf 783 zurück: es gibt noch
zwei andere günstige Tage für die Geburt eines Knaben.
Für ein Mädchen ist aber ein andrer Tag günstig (794).
Dieser selbe Tag ist auch gut zum Zähmen der Tiere (795-7).
Zum Grämen vermeide man aber den 24sten und den 4ten
(797-9). Dieser Übergang ist äusserst charakteristisch für
Hesiod: wir haben schon mehrmals gesehen, wie sein
Gedanke sich in Gegensätzen bewegt. Elier ist es der Begriff
der Beruhigung (797 Trpyjuvstv), der den Gedanken an
Schmerzausbruch (0ugoßopetv) wachruft. Der 4te ist auch

gut zum Heiraten, nicht aber der 5te (800-4). Damit bricht

1 Mazon bezieht das xai auf V. 706, was mir weniger wahrscheinlich
vorkommt. 2 Man beachte z.B. 765 ix Ai60ev, 766 TtscppaSsptsv Spcieacn.
(cf. 502), 768 äX7)0eb)v (cf. 10), 824 mxüpoi 8' Gccaiv (cf. 484).



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 155

die Kette der Assoziationen ab, denn ich sehe keinen möglichen

Zusammenhang zwischen 805 und dem Vorhergehenden.

Vielleicht wollte der Dichter die chronologische
Ordnung, die er in Vers 782 verlassen hatte, wiederaufnehmen.

Vers 809 schliesst sich wieder assoziativ dem

Vorhergehenden an (808 vvjucti, 809 vYjocp). Anhangsweise
werden zwei Tage genannt, die am Abend besser oder
schlechter sind (810-13, 819-21). Dazwischen steht ohne

Verbindung eine Bemerkung über den 2ysten (814-8).
Wenn man annimmt, dass 815-6 eine Interpolation sind, so
könnte man erwägen, die Verse 814-8 nach 809 zu setzen,
wo ebenfalls von Schiffen die Rede ist.

Der Schluss enthält keine besondere Probleme. Nur
über die Bedeutung des letzten Satzes lässt sich streiten.
Mazon meint, dass öpviOocp sich auf die günstigen und
ungünstigen Tage bezieht und dass üicspßamai; auf die Partie
706-764 zurückweist. Aber selbst zugegeben, dass opviQ die

allgemeine Bedeutung von «Vorzeichen» haben kann1,
so ist es doch unwahrscheinlich, dass die günstigen und
ungünstigen Tage selbst «Vorzeichen» genannt werden.
Ich glaube daher, dass Hesiod darauf hinweisen will, dass

die Kenntnis der günstigen und ungünstigen Tage nicht
genügt und dass man selbst an einem günstigen Tag auch
auf die Vogelzeichen achtgeben soll 2. Das Wort U7repßa<jla<;

bezieht sich wahrscheinlich nicht auf die sozialen und
religiösen Gebote, denn das am Anfang des Satzes stehende

towv macht deutlich, dass es sich nur um die Tage handelt.
Wir müssen es also hinnehmen, dass Hesiod sein

Gedicht nicht mit einer allgemeinen Zusammenfassung be-
schliesst. Diese Tatsache stimmt auch zu dem Mangel an

Systematik, der das Gedicht im ganzen kennzeichnet.
Dieser Mangel an Systematik ist immer der Hauptanstoss
für die moderne Interpretation gewesen. Immer wieder hat

3 II. 24, 219, Liddell-Scott, II, 2. 2 Vgl. 801 oicovou? zpiva?.



i56 W. J. VERDENXUS

man vergessen, dass ein Lehrgedicht nicht dasselbe ist
wie ein Lehrbuch. So bemerkt Wilamowitz zu Vers 757:
« Dass hier noch einmal das Harnen behandelt wird und
eine Verunreinigung der Gewässer verboten, nachdem
vorher schon selbst das Durchwaten ein Gebet um
Entschuldigung forderte, kann nicht ursprünglich sein ».

Gewiss, in einem Lehrbuch würde man ein Kapitel über
Harnen und ein Kapitel über das Betreten von Gewässern
erwarten. Aber Hesiod kümmert sich nicht um solche

strenge Einteilungen. Er behandelt das Harnen zuerst unter
dem Gesichtspunkt der Haltung und später unter dem

Gesichtspunkt der Verunreinigung, aber er fühlt nicht das

geringste Bedürfnis, diese Gesichtspunkte zusammenzurücken.

Das kommt daher, weil die Gesichtspunkte ihm
nicht von vornherein als solche vor Augen standen,
sondern sich mehr oder weniger zufällig aus dem speziellen
Zusammenhang ergeben. Das Betreten der Gewässer wird
erwähnt im Zusammenhang mit dem Problem des Hän-
dewaschens, die Verunreinigung der Gewässer aber im
Zusammenhang mit dem Problem des Badens. Diese beiden
Problemkreise werden aber nicht koordiniert, sondern sie

bleiben an die verschiedenen Assoziationen gebunden, die

zu ihrer Erwähnung Anlass gaben.
Das grundlegende Kompositionsprinzip Hesiods ist

nicht die Systematik der Klassifikation, sondern die
Kontinuität der Assoziation. Im Strohm des Gedankens tauchen
allerhand Probleme auf, um wieder in ihm zu verschwinden
und vielleicht später in einer andren Gestalt noch einmal
zu erscheinen. Dabei herrscht aber keine absolute Willkür.
Hesiod liebt die Ordnung (471 suOyjpiogtjvy] yap äplcro)), und
das gilt auch für seine eigene Poesie. Diese Ordnung hat
aber einen mehr dynamischen als statischen Charakter. Die
Dynamik liegt in der Assoziation. Sie ist aber nicht die

einzige Triebkraft. Es gibt auch eine Anzahl allgemeiner
Prinzipien, die das Ganze zusammenhalten und die Rieh-



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 157

tung bestimmen. Zu diesen Prinzipien gehören die Dike,
die Arbeit, der Nutzen, der Wohlstand, die göttliche Strafe
und Belohnung, die richtige Zeit und das richtige Mass.
Zwischen all diesen Begriffen bestehen bestimmte
Zusammenhänge, aber nicht im Sinne eines geschlossenen
Systems, wobei das eine dem anderen über- oder untergeordnet

ist. So ist es ein ernstliches Missverständnis, wenn
Mazon behauptet, dass die beiden Hauptthemen, Arbeit
und Gerechtigkeit, im Grunde zusammenfallen in dem

Sinne, dass das hesiodische Evangelium lautet: «Arbeite
um gerecht zu bleiben »1. Zu einer solchen Unterordnung
der Arbeit unter der Idee der Gerechtigkeit gibt der Text
nicht die leiseste Andeutung. Nicht die Gerechtigkeit, auch
nicht die Arbeit ist dem Hesiod Zweck des Lebens2,
sondern Wohlstand und Ansehen3. Zu diesem Zweck
dienen sowohl die Gerechtigkeit als die Arbeit als Mittel.

Das bedeutet aber nicht, dass dieser Hauptzweck
zugleich der einzige Zweck des Gedichtes ist. Die
Prometheusgeschichte und die Menschheitsgeschichte haben eine

gewisse selbständige Bedeutung 4. Das gilt auch von den

1 Notice, 72: « travaille pour rester juste: les deux themes, travail et
justice, en realite n'en font qu'un». Ahnlich P. Waltz, Hesiode et son

poeme moral (Bordeaux, 1906), 89: « L'agriculture est la condition
indispensable de toute moralite», J. Brake, Wirtschaften und Charakter in der
antiken Bildung (Gottingen, 1935), 56: « Die Arbeit ist eines der tragenden

Fundamente für das gerechte Leben ». Gut Schmid, Gr. Lit.gesch.,
IV, 535: « nur wer seine Persönlichkeit in der Art bindet, dass er in
seiner Arbeit von der Gerechtigkeit nicht abweicht, wird den gottlichen
Segen und durch ihn dauernden Wohlstand haben». 2 Cf. Wilamo-
witz, Erga, 138: «er verlangt die Arbeit nur, weil sie nötig ist, nicht
weil sie dem Leben erst Inhalt und Wert verleiht». Brake, a.a.O.,
52: « Die Arbeit ist kein Tun, das in sich selbst irgendeine Erfüllung
tragt». Ganz verfehlt Th. Ph. Howe, T. A. Ph. A., 89 (i960), 60:
«It is not Nature, but Agriculture, Work itself, that the poet is urging
men to love and regard as pleasure». 3 Vgl. 313, 341, 826. 4 Ich
glaube nicht, dass « all ages, with the exception of the iron age which
represents the present, are essentially not different periods of the

past, but different ways of viewing the past» (v. Fritz, Pandora, 240).
Sehe weiter Th. G. Rosenmeyer, «Hesiod and Historiography»,
Herrn., 85 (1957), 257-283.



158 W. J. VERDENIUS

rein persönlichen Teilen. Es ist gewiss unrichtig, wenn
Wilamowitz behauptet, dass der eigene Rechtsstreit dem
Dichter «nur em Exempel fur den Glauben an die
Herrschaft eines ewigen Sittengesetzes ist, fur den er seine
Hörer gewinnen will» und dass er ihn hier vorfuhrt, « weil
ein konkreter Fall ganz anders zum Herzen spricht als die
Theorie»L Die Schwierigkeiten mit Perses waren dem
Hesiod eine bedrängende Realität, und als solche, in ihrer
einmaligen und konkreten Gestalt, stellt er sie dar. Das

persönliche Interesse fur den Bruder, schwankend zwischen

Ärger und Mitgefühl, macht sich immer wieder bemerkbar 2.

Man hat diese persönlichen Äusserungen mit den
autobiographischen Elementen in den horazischen Episteln
vergleichen wollen3. Es bleibt aber der Unterschied
bestehen, dass Hesiods Gedicht kein Brief, nicht einmal ein
olfener Brief ist. Es ist sehr bezeichnend, dass der Dichter
nach seiner Ankündigung: «Ich werde dem Perses Wahres

sagen » (10) sich nicht unmittelbar an den Bruder wendet,
sondern seine Theorie über die Erides sozusagen frei in
die Luft hineinstellt. Erst in Vers 27 folgt dann die Anrede.
Schon m 42 aber vergisst Hesiod den Angeredeten und
spricht wieder ganz unpersönlich und fast in einem
wissenschaftlichen Ton. Die Anrede wird in 106 wiederaufgenommen,

aber die zweite Person hat sich hier zu einem

allgemeinen Hörer verblasst. In 215 bekommt die Anrede

1 Op., 136, 142. Ähnlich F. Dornseiff, Phil., 89 (1934), 399: « Richter
und Perses sind Adressaten, die nur als herausgegriffene Muster von
Lesern, wie sie Hesiod sich wünscht, Bedeutung haben». 2 Man
beachte solche Äusserungen wie 314 Scdprm 8' 0I05 E7]a0<x. Unrichtig

J. Kuhn, Wur-^b. Jbb., 2 (1947), 289: «Das Verhalten seinem
Bruder gegenüber ist nur von einer Tendenz bestimmt: die dauernde
Bedrohung loszuwerden, die Perses fur die Sicherheit des eigenen
Lebens darstellt. Von brüderlichen Liebe, die den anderen um des
anderen willen auf den rechten Weg fuhren will, spurt man nichts».
Richtig v. Groningen, Hesiode et Perses, 13: « un fond de Sympathie est
incontestable: Perses est toujours pour lui un frere». 3 Sinclair,
XV-XVI.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 159

wieder ihre persönliche und leidenschaftliche Pointe. So

geht es weiter, immer zwischen persönlichem Rat und
allgemeiner Lehre hin und her pendelnd. Für diese Abwechslung

gibt es keinen literarhistorischen Namen und auch
wohl kaum eine genaue Parallele. Wie Hesiod die Methode
der Klassifikation ignoriert hat, so ist er selbst nicht zu
klassifizieren. Seine Poesie ist ein Unikum, nicht aber im
Sinne eines blossen Kuriosums. Denn neben den logischen
Schwächen in der Anordnung besitzen die Erga überzeugende

positive Eigenschaften. Reichtum des Inhalts
verbindet sich mit Klarheit der Darstellung, tiefes Wissen mit
intensivem Gefühl. Es ist vor allem die Kombination
dieser Merkmale, die das Gedicht zu einem Meisterwerk
der Weltliteratur macht.



i6o DISCUSSION

DISCUSSION

M. Solmsen: Es scheint mir immer noch durchaus möglich,
dass der Ausdruck -rt]vSs Stxvjv an allen drei Stellen (39, 249, 269)
sich auf den Rechtsstreit zwischen Hesiod und seinem Bruder
bezieht.

M. Verdemus: Es lassen sich gegen diese Auffassung vier
Bedenken erheben: (1) gibt es bei Homer und Hesiod keine einzige
Stelle, wo Slxt] eindeutig «Prozess» bedeutet; (2) wie Munding
hervorgehoben hat (s. oben, S. 121, Anm. 1), würde Hesiod, wenn
Sixt) sich auf einen bevorstehenden Prozess bezöge, auch dessen

für ihn günstigen Ausgang erwähnt haben, da er, wenn der Ausgang

für ihn ungünstig gewesen wäre, den ganzen Prozess

überhaupt nicht erwähnt hätte; (3) mutet es ziemlich grotesk an,
anlässlich einer Privatangelegenheit den Königen mit den dreis-

sigtausend Wächtern zu drohen; (4) macht es einen zu
pathetischen Eindruck, wenn der Dichter sagte: wenn der Prozess

nicht zu meinen Gunsten entschieden wird, möchte ich nicht
länger leben.

M. Solmsen: Ein solches Pathos steht aber nicht im Widerspruch

zu dem Geist der Erga. Hesiod geht von einer persönlichen

Erfahrung aus, die ihm sozusagen zur Quelle fundamentaler

theologischer und ethischer Erkenntnisse wird. Darum nimmt er
den eigenen Rechtsstreit so ausserordentlich ernst und wichtig.
Dass Hesiod die Endredaktion seines Gedichtes mit dem

Ausgang seines Rechtsstreites in Einklang gebracht hat, scheint mir
nicht unbedingt notwendig: er kann gewisse Partien so belassen

haben, wie sie durch die augenblickliche Situation bestimmt
worden waren. Was den V. 39 anbetrifft, so möchte ich von der

Bedeutung « Rechtsausspruch» ausgehen. Das Pronomen tyjvSs

zeigt aber, dass es sich um einen sehr konkreten Fall handelt.

M. Verdertius: «Diesen Rechtsausspruch zu tun» ist aber

nicht dasselbe wie «in diesem Rechtsstreit einen Ausspruch
zu tun».



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA l6l

M. von Frit\: Wenn man SIxtjv Stxa^siv mit Ausdrücken
wie cpuXaxTjv cpuXaxTetv vergleicht, so könnte man übersetzen:

« die Gerechtigkeit in die Hand nehmen». Dadurch scheint mir
die Möglichkeit einer Beziehung auf den bevorstehenden Prozess

gesichert zu sein, ohne dass man auf das Dilemma « Rechtsaus-

spruch-Prozess » einzugehen braucht. Ebensowenig brauchen wir
uns mit dem Ausgang des Prozesses zu beschäftigen, denn das

Gedicht ist deutlich aus einer unfertigen Situation hervorgegangen.

M. Kirk: It seems to me that the words 7toXi? evto? eepysi
(269) are easier to explain on a more general and abstract

interpretation of ttjvSc SixTjv than on a more specific one.

M. Was^ink: But what is the meaning of ttjvSs? It seems

to be almost identical with toItjvSs.
M. Verdenius: Yes, but this meaning is based on a local

reference: tt)v8e is « here», just as oüto? may have the meaning
of « there ».

M. Was^ink: But does not this imply that 81xt]V refers to a

specific case?

M. Verdenius: No, it only implies that this 81x7) is something
we are acquainted with.

M. Was^ink: Aber wie ist in V. 269 das ory]V konstruiert?
M. Verdenius: Prädikativ: « es entgeht ihm nicht, was für

eine Gerechtigkeit es ist, diese Gerechtigkeit, die auch hier die

Stadt in sich birgt», d. h. Zeus weiss, welch eine Ungerechtigkeit

die sogenannte Gerechtigkeit ist, die die Könige in dieser

Stadt gewöhnt sind auszuüben.

M. Solmsen: Aber in aller Wahrscheinlichkeit ist Hesiod

schöpferisch mit dem Wort 81x7), wie er sie auch zu einer Göttin
gemacht hat. Meine Uebersetzung von V. 269 würde sein :

« Welche Form dieser Prozess annimmt, den die Stadt in sich

birgt».
M. Kirk: It does still seem to me strange that this verb

iipysiv should have been used of something like a law-suit.

M. von Frit£: Aber dieser Prozess ist für Hesiod das Zeichen



i6z DISCUSSION

dafür, dass es hier in der Stadt im allgemeinen schlecht geht.
Ich mochte auch, wie schon gesagt, Sixyj lieber nicht mit « Pro-
zess », sondern mit « Rechtssache » oder irgend etwas dergleichen
ubersetzen.

M. Kirk: To turn to another subject, why is it Hermes who

gives the name to Pandora (80)?
M. Was^ink: It does not seem unnatural that the God of

speech should also interpret (sppvjvsusi,) things by giving them
their right names.

M. La Penna: Est-ce que le fait que cpwvrjv (79) repete Aoyou?

(78) ne plaide pas contre l'authenticite du v. 79?

M. Verdemus: Nein, denn die Aoyoi befinden sich sv azrßsam.
Es sind also die noch nicht ausgesprochenen Gedanken.

M. La Penna: Votre defense de tout le passage 69-82 me

paralt convaincante. La repetition du contenu d'un ordre dans la

narration de son execution est tout ä fait dans le style epique.
M. Solmsen: But there are some discrepancies here. The

deities concerned with fitting out Pandora are quite different
from those envisaged by Zeus.

M. Verdemus: Ich wurde nicht sagen, dass sie ganz verschieden

sind. Es gibt nur einige Variationen in der Ausfuhrung des

Befehls, aber diese sind nicht so gross, dass sie diesem Befehl

widersprechen.
M. von Frit^: Den Auftrag des V. 64 fuhrt Athena aber nicht

aus, sondern sie schmückt die Pandora von aussen.

M. Verdemus: Aus der Tatsache, dass der Dichter nicht auf
V. 64 zurückkommt, folgt nicht, dass Athena den Auftrag nicht
ausfuhrt: das wird vielmehr stillschweigend vorausgesetzt.

M. von Frit^; Es bleibt aber eigentumlich, dass die einzige
nützliche Gabe in dem Auftrag des Zeus nachher nicht mehr
erwähnt wird.

M. Solmsen: Wenn Sie den Sinn des V. 108 darin sehen, dass

Hesiod die ursprungliche Nahe der Menschen zu den Gottern
durch die Tatsache ihres gemeinsamen Ursprungs aus der Erde
hervorheben wollte, so muss ich gestehen, dass ich einen solchen



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 163

spezifischen Ursprung hier gar nicht ausgedrückt finde. Hesiod
hat vielleicht mit 6[i.60ev etwas gewaltsam gewirtschaftet; soll es

heissen: «von der selben Basis»? Und meint er, dass die

Entwicklung des Menschengeschlechts ihren Ausgangspunkt in der

Sphäre der Götter hatte, d. h. in einem Zustand wo man wie
Götter lebte (112)? Nur so, wenn überhaupt, könnte man den

Vers halten.

M. Verdenius: Wenn man die Parallelstellen Od. 5, 476-7

Oapvout; eE, opoOev TtecputÖT«? und H. Ven. 135 xo«7!.yvy)toi<;

01 toi 6po0ev ysyaatriv heranzieht, scheint es mir kaum möglich

das op60sv anders als von einer gemeinsamen Abstammung
zu verstehen. Mit dieser gemeinsamen Abstammung muss wohl
der Ursprung aus der Erde gemeint sein. Hesiod versucht die

Göttlichkeit der ersten Menschen damit zu erklären, dass Götter
und Menschen denselben Ursprung haben.

M. Solmsen: Es bleibt aber so doch die Spannung zwischen

dem, was er tatsächlich sagt, und dem, was er meinte, bestehen.

Der Annahme einer Unlogik, entweder im Sprachlichen oder im
Gedanklichen, können wir uns also nicht entziehen.

M. Verdenius: Unlogik würde ich das nicht nennen, denn für
die Griechen hängt das Psychische sehr eng mit dem Physischen

zusammen. So war es ein naheliegender Gedanke, den göttlichen
Charakter der frühesten Menschen aus der Tatsache abzuleiten,
dass Götter und Menschen aus demselben Stoff, der Erde,
gebildet worden sind.

M. Solmsen: Man erwartet aber, dass die Ankündigung, die

in dem cop liegt, auch irgendwie ausgeführt wird.
M. Verdenius: Tatsächlich geschieht das nicht, aber Hesiod

könnte sich damit entschuldigen, dass er von dem Xoyo<;, dessen

Einleitung der V. 108 bildet, nur die Hauptpunkte geben will. Das

scheint mir wenigstens die Bedeutung von sxxopucpcocrw zu sein.

M. Was^ink: Lässt sich die Vorstellung der Erde als Ursprung
der Menschen schon in dieser Zeit belegen?

M. Verdenius: Die Erzählung im platonischen Protagoras

(320 c) wird auf einer alten Tradition beruhen. Die Bezeichnung



164 DISCUSSION

der Erde als Mutter scheint ebenfalls auf einen uralten Glauben

zurückzugehen.
M. Grimal: On pourrait aussi penser a Phoroneus qui etait

considere comme le premier homme, ne de la terre.
M. Solmsen: Solche Mythen machen aber den Eindruck, eher

exzeptionelle als normale Vorgänge schildern zu wollen.
M. Kirk: The difficulty of line 108 seems to be that, if you

ignore this prologue, the conclusion you would draw from the

whole myth of the five generations is not at all that Gods and

men are closely connected in some way. 1 think that however

you interpret opoOev the line does remain unexpected, surprising,
and somewhat irrelevant. This would be a reason for seriously

considering the possibility that it is an addition by somebody
who did not really see quite what the meaning of the myth was.

M. Verdenius: But if this somebody wanted to add some

explanation of the whole myth, it is a very strange explanation.
M. Kirk: And a very feeble one, too. I fully admit that. On

the other hand interpolators very often, when they do not understand

a passage, pick up a very superficial meaning.
M. von Frit^: Yes, but a superficial meaning is usually something

you can easily understand. If you permit me to say a few
words about the myth as a whole, I had the impression that
Professor Verdenius somewhat overstressed its logical coherence.

In the first place, nothing is said about the Golden Age being

guilty; nevertheless it is abolished, and we do not know why.
In the second place, although the people of the Silver Age are

in a way guilty of neglecting the Gods, they can hardly be held

responsible for that: it is just a deterioration. Now if we accept
Professor Solmsen's explanation, we could say that Hesiod is

struggling with a problem which to him was difficult to solve.

At one time the human race led a godlike life, and now we have

arrived at the very opposite position. The Fifth Age will be

abolished when men will be born 7toXioxp6xacpot (181). But this
is not something dependent on their own guilt or their own
action. On the other hand Hesiod makes it quite clear that the



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 165

present generation still can improve and that it should try very
hard to improve. Again, how could they improve but by hard
work? But the people of the Golden Age did not have to work.
Still we get the impression that Hesiod wanted us to try and

return to our glorious past. So we cannot make his argument
logical.

M. Verdenius: It is true that the way in which Hesiod deals

with the problem of human responsibility cannot be made quite
logical. To mention another instance, at one moment war is

represented as a calamity (14-16), but in another passage as a

punishment (229). Hesiod did not resolve this paradox, but we
should not forget that it is only in Attic tragedy that the problem
of the relation between human responsibility and divine
determination began to be seriously tackled. Accordingly 1 do not
think that the prophecy of lines 180-1 is meant as an inescapable
doom. Hesiod also prophecies the existence of some goods

among the evils (179), and this seems to leave open the

possibility of imp roving our condition. If this is true, the prospect of
being born TtoXioxpoTcccpoi, can only be a relative one: Zeus will
not destroy men if they will revert to justice.

M. von Frit%: But the preceding lines (176-8) certainly sound
like an absolute statement, not a relative one.

M. Verdenius: I would also attach much weight to line 273,
dtXXa Ta y' ou 7tw eokmx. tsXslv Ala pyjTtosvTa, which seems to
imply that the moral attitude of man may have some influence

on the course of things.
M. von Frit^: Yes, but this statement comes later, and this

confirms my impression that Hesiod's struggling with this
problem constantly involved him in inconsistencies.

M. Verdenius: I admit that there is a kind of wavering
between the idea of fatalism and the idea of human autonomy. But
in the end the « humanistic» point of view prevails.

M. von FritYes.
M. Solmsen: I do not think that the eadXa in line 179 suggest

a return to the Golden Age. What kind of ea0Xa will be available



x 66 DISCUSSION

to the present generation is to be seen from the description of
the city which practices justice and is rewarded with all kinds of
good things by Zeus (227 ff.). We may also remember from the

Theogony that the Charites, the Muses, and especially the Horae

give men all kinds of good and pleasant things. As regards the

contradiction pointed out by Prof, von Fritz, I would stress the

fact that 174 ff. is not so much a rational statement, as an
outburst of despair. I can hardly imagine that he wrote line 179 on
the same day as the verses which precede and those which follow,
but he probably added it when he was in a more optimistic frame

of mind, perhaps when he looked back at the passage while

writing about the prosperity of the just city.
M. Kirk: The words sttsitoc yeveaGai. (175) seem to imply

that Hesiod from the very beginning of this passage envisages
the possibility of a future improvement.

M. von FritExcept if, as Professor Verdenius suggested,
these words merely serve to complement 7tpocj0s Gavetv.

M. La Penna: L'interpolateur voulait seulement suggerer
qu'une pensee orphique remontait ä Hesiode. En ce qui concerne
le probleme de la responsabilite, il est important de noter que le

sentiment de la justice est beaucoup moins fort dans la Theogonie.

II y est meme presque inexistant. C'est la une constatation impor-
tante pour qui cherche ä retracer l'evolution spirituelle d'Hesiode.
Dans cet ordre d'idees, je me demande quelle connexion il peut
y avoir entre Hesiode et la pensee Orientale.

M. Verdenius: A mon avis, aucune, du moins sur le plan de

la morale. La difference entre la Theogonie et les Erga s'explique

par la difference des sujets.
M. Kirk: Still it is a little surprising that in the description

of Zeus in the Theogony, when he attains to power and distributes

privileges among the Gods, we hear nothing about Sixrj.
M. Verdenius: This is not surprising, if we remember that the

role of Sixy) only begins in the human world.
M. Grimai: Je crois me rappeler que dans la Theogonie Dike

est une des "Qpoct et que son role est de presider aux travaux des



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 167

champs (901-3). Et je suis frappe par le fait que la notion de justice,
dans la Theogonie, n'est pas exptimee par Dike mais par Themis.
11 y aurait done lä une opposition entre la Themis cosmique et
la Dike qui domine le monde humain, la vie des champs et la

vie des cites.

M. Solmsen: Das Problem des Verhältnisses der Erga zur
Theogonie ist besonders akut in der Prometheusgeschichte. Ich
würde diese Geschichte nicht so stark ethisieren. Hesiod hatte

nut die Absicht, die Herkunft der xoexa irgendwie verständlich

zu machen. Det Gedanke einer göttlichen Strafe bleibt im Hintergrund.

Wenn er den V. 105 zufügte, so ist das nur eine Erinnerung

an die Theogonie (V. 613).

M. Verdenius: In der Theogonie wird aber Pandora und das

ganze Frauengeschlecht den Menschen zugeschickt als eine

Strafe für den Betrug des Prometheus. Wenn Hesiod seine

Geschichte jetzt mit derselben Lehre beschliesst, so bedeutet das,

dass er den Sinn der xoexa unter dieselbe Perspektive stellt wie
das Uebel des Frauengeschlechtes in der Theogonie, d. h. die

Perspektive einer göttlichen Strafe.

M. Solmsen: Ich glaube, dass er den V. 105 einfach zufügte,
weil er zu der Geschichte dazugehörte. Den Gesichtspunkt der

Slxt) entwickelt er erst später in seinem Gedicht.

M. Verdenius: In den V. 48-49 ist der 8[xY]-Begriff aber

schon enthalten.

M. Solmsen: Dass Zeus über den Betrug des Prometheus

empört ist und sich an den Menschen rächt, hat aber noch nichts

mit Gerechtigkeit zu tun. Zeus handelt im Affekt, ^oAcoadpevo?

(V" 47)"

M. von Frit%: Ich würde sagen, dass wir hier wieder einen

Fall haben, wo die Dinge nicht ganz klar werden. Besonders

schwer zu verstehen ist die Tatsache, dass die Rache des Zeus

auch die Menschen trifft, ohne dass der Dichter uns deutlich

macht, ob sie mit dem Betrug des Prometheus einverstanden

waren oder ihn vielleicht dazu angeregt hatten.

M. Verdenius: Zur Erklärung dieser Frage könnte man die



168 DISCUSSION

V. 240-241 heranziehen, wo explizit gesagt wird, dass die Strafe

fur das Vergehen eines Einzelnen oft die ganze Gemeinschaft
trifft.

M. Solmsen • Diese Verse handeln aber über das Verhältnis
des Einzelnen zur Polls, und dieser Polis-Begnff spielt in der
Prometheus-Geschichte noch keine Rolle. Ich mochte nochmals

betonen, dass die Haltung des Zeus in der Prometheus-Episode
der Theogome einen emotionalen Charakter hat.

M. Verdemus: Das schhesst aber die Möglichkeit nicht aus,
dass Hesiod diesem emotionalen Geschehen nachher in seinen

Erga eine moralische Perspektive und damit eine tiefere Bedeutung

hat geben wollen.
M. von FritWenn das Wort SsiXo«; (214) sich auf Perses

bezieht, so folgt daraus, dass Hesiod sich selbst zu den eaOXol

rechnete. Aber in der Fabel von dem Habicht und der Nachtigall
scheint der Dichter sich selbst doch mit der letzteren zu
identifizieren. Im Vergleich mit den Konigen gehört er also zu den

SeiXot.

M. Verdemus: Bei dem Gegensatz §siX6c;-scr0X6i; handelt es

sich vor allem um den Wohlstand, wahrend die Fabel von dem

Habicht und der Nachtigall um den Begriff der Macht dreht. Es

ist auch bezeichnend, dass der Habicht sich selbst nicht ect0X6<;

sondern xpslfjaoiv nennt (210). Im Vergleich mit den Konigen
ist Hesiod also ein Schwächerer, aber das bedeutet nicht, dass er
als wohlhabender Mann im Vergleich mit seinem Bruder kein
sar0Xo<; sein kann.

M. von FritAber bedeutet das Wort eoDXoi; nicht etwas
mehr als «wohlhabend»? Es bezeichnet im allgemeinen doch
den Aristokraten.

M. Verdemus: Bei Homer ist das zweifellos der Fall. Aber bei

Hesiod scheint mir der aristokratische Gesichtspunkt weitgehend
durch einen sozial-okonomischen ersetzt worden zu sein.

M. von Frit\ : Aber ea0Xo^ m V. 214 geht doch m erster Linie
auf die Konige.

M. Verdemus: Ja, naturlich.



AUFBAU UND ABSICHT DER ERGA 169

M. Kirk: Prof. Verdenius suggested that the transition from
the theme of sacrifice (336-341) to the problem of who should
be invited to a feast was made easier because a Greek thought
of feasts when he thought of sacrifices. But in the last part of
the sacrifice passage Hesiod is speaking about private sacrifices,

particularly in 339.
M. Verdenius: I admit that this line does not imply a feast,

but 337 probably does, and the association need not start from
the last words of the preceding passage.

M. Solmsen: Ich habe nicht recht verstanden, warum man ein

schlechtes Oapcroc; einzuführen braucht um den Uebergang von
319 zu 320 herzustellen. Hesiod sagt einfach, dass man sich nicht
unrechtmässig Besitz zueignen darf.

M. Verdenius: Das Verbot des Raubes ist aber etwas ganz
anderes als die Ermahnung zur Arbeit. Darum scheint mir eine

gewisse Ergänzung des Ueberganges notwendig. Wer
wohlhabend werden will, muss eine gewisse Kühnheit (Oapco?)
besitzen; er soll sich nicht scheuen, selbst die Hand anzulegen.
Dabei darf er aber nicht so weit gehen, dass die Kühnheit entartet
zu Frechheit und das Anlegen des blandes umschlägt in Raub.

M. Solmsen: Ich möchte den Ausdruck Oapcroc; rtpoc; oXßco

lieber so auffassen, dass die Zuversicht eine Folge des Reichtums
ist.

M. Verdenius: Wenn man den Vers isoliert betrachtet, so

könnten die Worte diese Bedeutung haben, aber in dem

Zusammenhang ergibt das kaum einen Sinn. Die Worte atScoc, tol 7rpö<;

ävoXßiy] beziehen sich doch auf Perses, der sich scheut zu arbeiten.

M. Solmsen: Nicht auf den Perses, der sich scheut zu arbeiten,
sondern auf den Perses, der nicht arbeitet und zu dem sein Bruder

jetzt sagt: « Du wirst bald eine schlechte alScoc; haben, und das

ist kein begehrenswerter Zustand».
M. Verdenius: Aber wird der Perses sich darum kümmern,

dass seine Verarmung gewisse psychische Folgen haben wird?
Auch Hesiod selbst wird sich kaum darüber gekümmert haben,

ob der Bruder zu seiner Seele Schaden leiden wird.

12



DISCUSSION

M. Kirk: It seems to me that Prof. Verdenius somewhat
overstressed the thematic connection between xoapo<; in 694 and
the passage which follows, in particular 706 ff., one would expect
to find somewhere around 342 ff. where the whole question of
social relations is dealt with.

M. Verdenius: I fully agree that the place in which these lines

occur is difficult, but I should very much hesitate to remove them.

At the end of his poem the composition becomes less careful
and the associations are looser and bolder. I therefore still think
it possible that the idea of xoupoi; induced the poet to append
some related problems.

M. La Penna: Io vedrei l'architettura degli Erga in una divi-
sione in due parti: 11-334, fondazione, se mi e lecito usare questo
termine kantiano, della giustizia e del lavoro; 381-694, manuale

pratico dell'agricoltura e della navigazione: ciascuna delle due

parti e completata da una serie di riguardanti la vita
familiäre e sociale. II calendario e probabilmente spurio. Se da

una parte il Prof. Verdenius ha negato troppo nettamente schemi

compositivi, dall'altra cerca troppi legami logici nelle due serie

di yvwpai: in realta si tratta di gnomologi come ve ne saranno
tanti nella letteratura greca.


	Aufbau und Absicht der Erga

