Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 7 (1962)

Artikel: Das Hesiodische in den Werken Hesiods
Autor: Fritz, Kurt von
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I
KURT VON FRITZ
Das Hesiodische in den Werken Hesiods






DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS

Wenn von dem Hesiodischen in den Werken Hesiods die
Rede sein soll, denkt man wohl zunichst an seine person-
lichen Anliegen, sein Verhiltnis zu seinem Bruder Petses und
zu den PBuaciries, die ihm in der Erbauseinandersetzung mit
seinem Bruder nach seiner Meinung sein Recht verweigert
haben, sowie an sein Verhiltnis zu Zeus, von dem er Schutz
seines Rechtes erhofft, ferner etwa an seine Begegnung mit
den Musen, die ihm versprachen, ihm nicht der Wahrheit
gleichende Liigen zu erzihlen wie anderen Dichtern, sondern
ihm die Wahrheit zu verkiinden. Umgekehrt freilich kann
man als das Hesiodische auch alles das bezeichnen, was in
seinen Werken nicht nachweislich aus ilteren « Quellen »
stammt oder von ihm ilteren Vorlagen gegeniiber gedndert
worden ist. Aber zwischen dem, was sich durch seinen ganz
personlichen Inhalt unmittelbar als Hesiodisch darstellt, und
dem, was sich durch Vergleich mit ilteren literarischen oder
sonstigen Dokumenten als unzweifelhaft ibernommen er-
weisen lifit, liegt ein weites Feld, auf dem es nicht so leicht
ist, mit einiger Sicherheit festzustellen, was in dem ange-
gebenen Sinne eigentlich Hesiodisch ist und was nicht.
Hier auf diesem Zwischengebiet und nicht nur auf diesem
Zwischengebiet, sondern auch auf dem Gebiet der zweifel-
losen Entlehnungen, tritt jedoch die Frage nach dem Hesio-
dischen und dem Nichthesiodischen in den Werken Hesiods
noch in einer ganz anderen Form auf. Es gibt wohl kaum
eine neuere Ausgabe der Theogonie und der Werke und Tage
— und von diesen soll hier im Wesentlichen die Rede sein —,
in der nicht eine bettichtliche Zahl von Versen in Klammern
gesetzt wiren, um sie so ausdriicklich als nicht von Hesiod
stammend oder zum mindesten als von zweifelhafter Echt-
heit zu bezeichnen. Dem liegt meistens die Auffassung zu
Grunde, dall die beiden Werke nicht von Hesiod selbst
niedergeschrieben, sondern zunichst von Rhapsoden weiter-



4 K. VON FRITZ

gegeben worden seien, wobei dann bei der endlichen schrift-
lichen Fixierung viele von diesen Rhapsoden gemachte
Zusitze und Anderungen aufgenommen worden seien, ganz
abgesehen von spiteren Interpolationen im eigentlichen
Sinne, d.h. Zusitzen zu dem bereits schriftlich fixierten
Text, die wiederum teils absichtlich gemacht, teils unabsicht-
lich aus an den Rand geschriebenen Parallelversen aus
anderen Dichtern in den Text eingedrungen seien. F. Jacoby
hat bekanntlich in seiner Ausgabe der Theogonie! ein
ganzes System von Zeichen und Druckarten erfunden, um
die verschiedenen Einschaltungen, Einschaltungen in Ein-
schaltungen, weiteren Zusitze usw. kennzeichnen zu kénnen,
die er unterscheiden zu miissen glaubte, und wollte fir die
Werke und Tage etwas dhnliches versuchen. Natiirlich ist es
in einem Vortrag von notwendig beschrinktem Umfang un-
moglich, auf alle die Probleme einzugehen, die sich hier
ergeben. Aber ganz auBler Acht lassen kann man sie nicht.

Stellt man aber die Frage nach dem Hesiodischen bei
Hesiod in dem dritten moglichen Sinn, den sie haben kann,
niamlich als die Frage danach, was in seinen Werken fiir ihn als
Dichter im Vergleich zu anderen Dichtern charakteristisch
ist, so zeigt sich sogleich, daf3 die drei verschiedenen Fragen,
die sich hinter derselben Formulierung verbergen koénnen,
doch im engsten Zusammenhang zueinander stehen, ja dall
die Antworten auf sie weitgehend von einander abhingig
sind. Das fir Hesiod als Dichter Charakteristische scheint
sich nur feststellen zu lassen, wenn feststeht, was von den
unter seinem Namen iiberlieferten Werken wirklich von ihm
stammt und wie weit er in ihnen selbstindig ist. Dariiber
besteht jedoch eine auBlerordentlich weitgehende Uneinig-
keit zwischen den verschiedenen modernen Interpreten und
Kommentatoren; und stellt man gar die Frage, wieviel von
diesen Werken sich aus untriiglich in die Augen fallenden
Anzeichen als sowohl authentisch als auch original erweisen
1 Hesiodi Carmina rec. F. Jacosy, Pars I: Theogonia, Berlin 1930.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 5

146t, so findet man, dal3 dies nur ein sehr kleiner Teil der
beiden Gedichte ist. Die Grundfrage, die sich hier stellt, ist
daher die, ob sich aus den wie immer in ihrem Umfang ein-
geschrinkten unbezweifelbar Hesiodischen Teilen solche
Kriterien des spezifisch Hesiodischen gewinnen lassen, daf
es mit ihrer Hilfe moglich wird, den Kreis des als authen-
tisch zu Betrachtenden und den Grad der innerhalb dieses
Kreises zu findenden Originalitit genauer zu bestimmen.
Dies macht es jedoch notwendig, sich zunichst mit der bis-
her bei solchen Untersuchungen befolgten Methode ausein-
anderzusetzen; und dies um so mehr, als die modernen
Kritiker, allen voran Jacoby, im allgemeinen einen ganz
anderen Weg als den soeben empfohlenen beschritten haben,
indem sie im Wesentlichen einfach das als nichthesiodisch
ausschalteten, was ihnen aus irgend einem Grunde, sei es
aesthetisch, sei es wegen mangelnder Logik, sei es stilistisch,
nicht gefiel, ohne zuerst die Frage zu stellen, ob Hesiod denn
ihnen zu Gefallen und ihrem Geschmack entsprechend ge-
dichtet habe.

Es ist eine auf den ersten Blick etwas paradoxe Tatsache,
daf3 die klassisch philologische Methode unter den Ver-
tretern der Geisteswissenschaften ziemlich allgemein als
besonders vorbildlich gilt, methodische Betrachtungen aber
sich unter klassischen Philologen im allgemeinen weder
einer besonderen Beliebtheit noch eines besonderen An-
sehens etfreuen, sondern weithin mit Mil3trauen betrachtet
werden. Vielleicht liegt dem das durchaus berechtigte Ge-
fithl zu Grunde, dal methodische Betrachtungen notwendig
allgemein und bis zu einem gewissen Grade abstrakt sein
miissen, die Methode aber, wenn sie zum Ziele fithren soll,
sich nach dem ganz konkreten und individuellen Gegenstand
der Untersuchung richten muB, so daB auch hier in gewisser
Weise der Grundsatz gilt: bilde, Kiinstler, rede nicht. Dies
wire nun ganz in der Ordnung, wenn der Verzicht auf for-
mulierte allgemeine methodische Prinzipien die Anpassung



6 K. VON FRITZ

der Methode an den individuellen Gegenstand garantierte.
Das ist jedoch keineswegs der Fall. Auf der einen Seite hat
man sich z. B. von den von Aristoteles in seiner Poetik fiir
die Dichterkritik, speziell die Tragodienkritik, aufgestellten
Regeln und Prinzipien vollig emanzipieren zu konnen ge-
glaubt, obwohl diese von Aristoteles aus dem Gegenstand
selber und seiner genauen Analyse abgeleitet waren, und hat
den groBen Tragodiendichtern nicht nur einzelne VerstoBe
gegen, sondern prinzipielle Abweichungen von den von
Aristoteles aufgestellten Kunstregeln zugeschtrieben, von
denen dieser an den fraglichen Stiicken offenbar nichts be-
merkt hatte: sehr zum Schaden einer tiefer eindringenden
Interpretation und Kompositionsanalyse. Auf der anderen
Seite ist vor allem die Interpolations- und Echtheitskritik
nur allzu hiufig von unausgesprochenen methodischen Prin-
zipien, wie etwa der Forderung einer tUberall streng durch-
gefiihrten Analogie oder einer dulerlichen logischen Kon-
zinnitit, beherrscht, welche nicht nur auf die Eigenart des
jeweils behandelten Dichters keine Riicksicht nehmen,
sondern dem Wesen der Dichtkunst iberhaupt Gewalt
antun.

Wenn ich versuche, dies an einigen vorldufigen Beispielen
aus Hesiod zu illustrieren, so muf3 ich um Entschuldigung
bitten, wenn ich zunichst etwas wiederhole, was ich schon
anderweitig im Druck ausgesprochen habe: um aber dann
sogleich einige weitere Folgerungen daran zu kniipfen. Zu
Beginn der eigentlichen Theogonie, d. h. nach dem Ende des
Prooemiums, erscheint neben Ge und Tartaros als dritte
Urmacht der Eros. Kern® und Jacoby 2 haben die Verse,
in denen er eingefiihrt wird, zwar nicht athetiert, glaubten
aber die Einfiihrung des Eros an dieser Stelle nur daraus
erkliren zu konnen, daB in der Nihe von Hesiods Heimat,

v O. KerN, Die Religion der Griechen, Vol. 1 (Betlin 1926), p. 251.
2 F. Jacosy, « Hesiodstudien zur Theogonie », Hermes 61 (1926), p. 166.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 7

in Thespiai, nach dem Zeugnis des Pausanias! ein Stein-
fetisch als Gott Eros verehrt worden ist. Denn Eros habe
in der Theogonie keinerlei Funktion, sein Name wertde
spater nicht mehr erwihnt, vor allem aber habe er keine
Nachkommenschaft wie alle anderen gottlichen Machte, die
in dem Gedicht namhaft gemacht sind. Das beweise, dal3 er
von aufllen eingedrungen sei.

Dies ist nun ein geradezu uniibertreffliches Beispiel
dessen, was ich geneigt bin, den methodologischen Analogie-
zaubetr in der klassischen Philologie zu nennen. In seinem
Artikel Weltschipfung ® in der RE hat Hans Schwabl darauf
aufmerksam gemacht, dal3 es zwei Arten kosmogonischer
Mythen gibt, eine, in welcher die Teile des Kosmos von
einem Gott oder von Gottern gemacht und geschaffen
werden, und eine andere, nach welcher alles dutch Zeugung,
Empfingnis und Geburt entsteht. Aullerdem gibt es natiir-
lich auch Mischungen zwischen den beiden Typen. Hesiods
Theogonie aber gehort unbeschadet einer Reihe partheno-
genetischer Geburten ganz zu der zweiten Art. Unter den
altorientalischen Weltentstehungsmythen gibt es nun solche,
in welchen alle Arten parthenogenetischer oder abetr durch
verschiedene Formen der Befruchtung oder Begattung het-
vorgerufener Geburten vorkommen, ohne dafl eine dem
griechischen Eros entsprechende Gestalt oder Potenz er-
wihnt wird, daneben aber auch andere, in welchen eine
solche Gestalt oder Macht wie bei Hesiod gleich unter den
Urmichten vorkommt. Ob nun Hesiod seinen Ureros aus
einem fritheren Mythos der zweiten Art dibernommen hat
— was mir wahrscheinlich erscheint, obwohl die Mythen
dieser Art, soviel ich sehen kann, im Gegensatz zu denen
der ersten, erst verhiltnismiBig spit, wenn auch als aus
uralter Zeit stammend, tberliefert sind, — oder ob er ihn

1 Pausanias IX, 27, 1. Pausanias berichtet, dal3 dieser Eros in Thespiai
eine groBe Verehtung genossen habe.
2 Zur Zeit nur als Sonderdruck erschienen.



8 K. VON FRITZ

selbst zuerst an diese Stelle gesetzt hat, 148t sich nicht mit
Sicherheit feststellen. Aber dall Eros in einer Theo- und
Kosmogonie, in welcher alles durch Zeugung und Geburt
entsteht und das @byt peyijver eine so ungeheure Rolle
spielt wie bei Hesiod, nicht nur eine Funktion hat, sondern
die Grundfunktion, die allem Werden zu Grunde liegt, kann
nur vollige Blindheit verkennen. Was aber die geforderte
Analogie angeht, dal3 er wie alle tibrigen gottlichen Michte
Nachkommen haben miisse, so ist ebenfalls offenkundig, dal3
er gerade wegen seiner Funktion die groBe Ausnahme
bildet, da es ja seine Aufgabe ist, andere zu veranlassen, sich
zur Erzeugung von Nachkommenschaft miteinander zu
vereinigen, nicht selbst solche zu haben. Stellt man ihn sich,
wie in spiterer Zeit, mit Pfeil und Bogen vor, so kann er
sich ja auch nicht selbst in die Brust schieBen. Dem ent-
spricht es auch, dal3 erst in spiten Mirchen die Vorstellung
auftaucht, dall Eros selbst sich vertlieben koénne oder gar
Nachkommenschaft haben. Der Unterschied aber zwischen
den Fortpflanzungsmythen, in welchen Eros unter den Ut-
michten erscheint, und jenen, in welchen eine analoge
Gestalt nicht auftritt, ist eben der, daBl den ersten die Et-
kenntnis zu Grunde liegt, daBl es auller den sichtbaren
Michten wie Himmel und Erde noch eines nicht in gleicher
Weise sichtbaren, wenn auch dann in einer mythischen
Gestalt krystallisierten Prinzipes bedarf, um alles in Bewe-
gung zu setzen.

Soweit habe ich nun nur an einem besonders krassen
Beispiel die Inadaequatheit einer philologischen Methode zu
demonstrieren versucht, die iiberall streng durchgefiihrte
Analogien postulieren zu miissen glaubt, auch wo solche
ganz und gar nicht passen. Fiir Hesiod dagegen ist noch
nicht viel Positives gewonnen, da er die Gestalt des kosmo-
gonischen Eros, wenn auch kaum aus dem Steinfetisch ge-
schaffen, wohl aber aus einem fritheren Mythos iberhommen
haben kann. Nun kommt jedoch Eros in der Theogonie



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 9

kurz darauf noch einmal vor, diesmal aber mit Himeros
zusammen als Begleiter der Aphrodite. Zwar wird er auch
hier nicht, wie sonst iiberall in der griechischen Dichtung,
als Sohn der Aphrodite bezeichnet, aber es ist doch seltsam,
daB3 die Urmacht hier mit Himeros zusammen zu einem
Begleiter der Aphrodite herabzusinken scheint, was umso
gravierender ist, als von seinem Gefidhrten Himeros kurz
zuvor 1 gesagt worden ist, er habe seine Wohnung mit den
Chariten zusammen bei den Musen, was deutlich zeigt,
daBl er keine Urmacht ist.

Trotzdem haben fast alle Herausgeber und Kommen-
tatoren daran festgehalten, dal sowohl der Ureros als auch
der Begleiter der Aphrodite echt hesiodisch seien. Nur
Jacoby ist auch hier konsequent gewesen und hat den ganzen
Abschnitt iiber Aphrodite fiir eine spitere Einschiebung
erklirt, nur mit dem bei ithm, wo es sich um «Interpola-
toren » handelt, ungewohnlichen Zusatz, der unbekannte
Rhapsode, der diese Verse eingefiigt habe, habe es scienter
apteque getan 2, Die Annahme, der Abschnitt sei interpoliert,
hat jedoch, wie mir scheint, geradezu ungeheuerliche Kon-
sequenzen. Denn da spiter in der Theogonie in Versen, die
nicht einmal von Jacoby athetiert worden sind, von der
Geburt der Hera, der Demeter, der Athena, der Artemis,
des Ares, des Apollon, des Hephaistos, etc. die Rede ist,
aber nicht von der Geburt der Aphrodite, so muf3 man,
wenn man Jacoby zustimmt, annehmen, dall entweder
Aphrodite fiir Hesiod iiberhaupt nicht existiert hat, oder ein
spaterer Expurgator die Erwihnung der Geburt der Aphro-
dite an einer anderen Stelle des Gedichtes wegen des Wider-
spruches mit den inzwischen eingeschobenen Versen entfernt
hitte. Der selbe Expurgator miifite aber an dem doppelten
Eros keinerlei Anstol3 genommen haben. Denn dieser ist ja
nicht aus dem Text der Handschriften entfernt. Jacoby selbst
war allerdings offenbar der Meinung, Hesiod habe von

Y Th., v. 64. 2 Theogonieausgabe (oben Anm. 1), p. 7.



IO K. VON FRITZ

Aphrodite keinerlei Notiz genommen, und hat simtliche
Verse, in denen sie in der Theogonie vorkommt, als einge-
schoben gestrichen, auch im Prooemium, wo die zusitzlich
von ihm fiir die Athetese angefiihrten Griinde, wie ich an
anderer Stelle! zu zeigen versucht habe, ganz unzutreffend
sind. Aber wie sollte Hesiod, der in seiner Géttergenealogie
den unglaublichsten Wesen einen Platz angewiesen hat und
bei dem das @urdtyT. pwiydvor eine so groBe Rolle spielt,
gerade diese Gottergestalt, die bei Homer unter den vot-
nehmsten erscheint, vollig ignoriert haben ? Wenn irgend-
wo, dann ist es hier sicher, dass der Abschnitt iiber die
Geburt der Aphrodite, wenn auch nicht notwendig jeder
Vers davon, von Hesiod selbst stammen mul3; und dann ist
auch Eros nicht von Aphrodite zu trennen.

Es steht also fest, dall Hesiod zwar den unmittelbaren
Widerspruch vermieden hat, Eros von Urzeiten her und also
schon vor der Geburt der Aphrodite existieren zu lassen und
ihn gleichzeitig zu ihrem Sohn zu machen, daf} er aber zwei
Erosgestalten verschiedener Art nebeneinandergestellt hat,
ohne sie doch als verschiedene Personen ausdriicklich von-
einander zu unterscheiden. Nun gibt es ja aber wirklich zwei
verschiedene Arten des Eros, die gewaltige Macht des
Urtriebes, der in dem grofBartigen Fragment aus den Da-
naiden des Aeschylus 2 gepriesen wird: épd pev ayvog odpavog
todoul y06ve x7A, und den Eros, der sich an dem Schénen,
dem Lieblichen, dem Anmutigen, entziindet. Der erste geht
der Entdeckung — und da das Schone erst dadurch wird,
dal3 es als solches wahrgenommen wird, dem Dasein — des
Schonen voraus, der andetre setzt es voraus und kann
daher hochstens mit ihm zusammen entstehen. Trotzdem
sind sie nicht ohne Beziehung zu einander, und diese Be-
zichung wird in dem Hesiodischen Mythos durch die Geburt
der Aphrodite aus dem Schaum von den ins Meer gefallenen

v Festschrift Bruno Snell. Minchen 1956, p. 34.
2 Aesch. Fr. 44, ed. Sidgewick.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS I1

Zeugungsorganen des Uranos angedeutet. Was wire nun die
Folge davon gewesen, wenn Hesiod hitte logischer und
konsequenter sein wollen als er es tatsichlich gewesen
ist ? Entweder hitte er nach der Forderung Jacobys, da ihm
der kosmogonische Eros als Grundprinzip seines ganzen
Weltentstehungsmythos unentbehrlich war, den Mythos von
der Geburt der Aphrodite, zu der doch nun einmal Eros
gehort, weglassen miissen, einen Mythos, welcher den An-
stof3 zu den herrlichsten Kunstwerken gegeben hat und ja
doch auch zur Darstellung der anderen Seite des FEros
faktisch nicht entbehrt werden kann, oder er hitte ausdriick-
lich zwei Erotes unterscheiden miissen, wie er zu Antang
der Werke und Tage zwei Erides unterschieden hat. Aber wie
man zwel Erotes und zwei Erides unterscheiden kann, so
kann man auch zwei Aphroditen unterscheiden, wie aufler-
halb der Werke Hesiods ja auch geschehen ist, man kann
zwel Arten von Moiren unterscheiden 1, und zum mindesten
in dem iiberlieferten Text der Theogonie kommen die Moirai
ja auch zweimal vor 2. So gibt es noch eine ganze Anzahl von
Gottergestalten, die sich auf die eine oder die andere Weise
aufspalten lassen. Wenn Hesiod das iiberall hitte durchfithren
wollen, so ist nicht schwer zu ersehen, dall durch eine solche
Pedanterie die ganze poetische Aura seiner Gedichte verloren
gegangen wire. Auch bei der Eris macht Hesiod in der
Theogonie keine Unterscheidung, sondern nur in den
Werken, wo er die gute FEris fiir die Ermahnung seines
Bruders braucht und die ausdriickliche Unterscheidung
daher nicht pedantisch wirkt, wie es in einer Genealogie der
Fall gewesen wire.

Man kann aber die Analyse an dieser Stelle noch weiter
fithren. Bei Homer ist Aphrodite eine Tochter des Zeus und
der Dione, und was von ihr erzihlt wird, gehort durchaus
in den Kreis einer menschlichen, selbst schon bis zu einem
gewissen Luxus und Raffinement entwickelten Zivilisation.

1 Vgl. dariiber Gnomon 27 (1955), p. 318 £. 2 Th. 217 ff und go4 ff.



I2 K. VON FRITZ

Bei Hesiod folgen — was immer man auch athetieren mag —
drei Gottergenerationen aufeinander, die des Uranos und
det Ge nebst den ihnen gleichgeordneten Gewalten, die des
Kronos und der Titanen, und die des Zeus und der olym-
pischen Gotter. Die erste ist ein Reich der vor allem Mensch-
lichen liegenden, tiberwiltigenden, in ihrer urspriinglichen
Form dem Menschen unfaBlbaren und ihn erdriickenden
Urgewalten. Die letzte dagegen reprisentiert das Reich einer
Ordnung, in welcher bei aller Ubermichtigkeit des héchsten
Gottes doch fiir den Menschen und seine Verrichtungen,
sowie auch vor allem fiir menschliche Gesittung, Platz ge-
schaffen ist. Dazwischen liegt ein Reich, das aus den vet-
schiedensten Elementen zusammengesetzt ist und daher
nicht wie das erste und das letzte in wenigen Worten charak-
terisiert werden kann; doch symbolisiert der Titanenkampf,
der aus dem Gedicht nicht entfernt werden kann und selbst
von Jacoby nicht ganz athetiert worden ist, offenbar den
Sieg der Ordnung des Zeus und der olympischen Gotter
iiber die ungeschlachten, nicht von einem ordnenden Geist
gelenkten Michte der Natur. Auf der anderen Seite finden
sich unter den Gottergestalten dieser Generation und selbst
unter den Titanen viele Wesen ganz anderer Art. In diesem
Zusammenhang ist es auch wichtig, schon jetzt darauf hin-
zuweisen, was oft nicht beachtet wird, dall nur die Kinder
des Kronos und der Rhea sowie deren Nachkommen
olympische Gotter, die Nachkommen der {ibrigen Titanen
dagegen Titanen sind.

Zieht man dies alles in Betracht, so kann man sich
wundern, warum Aphrodite bei Hesiod nicht unter den
olympischen Gottern erscheint, obwohl sie doch in der
Ilias und zweifellos schon vor der Ilias zu den olympischen
Gottern und Kindern des Zeus gezihlt worden war und
obwohl ihre homerische Mutter Dione im Prooemium der
Theogonie selbst in einem Vers ! erwiahnt wird, der unmittel-

L 58 &



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 13

bar auf die erste Erwihnung der Aphrodite folgt. Wenn
richtig ist, was vorher gesagt wurde, dal Aphrodite das
Schone, das Liebliche, das Anmutige verkorpert und der
Eros, der sie begleitet, den Eros, der sich an dem Lieblichen
und Anmutigen entziindet, gehdrt sie dann nicht eigentlich
in jene Ordnung der Dinge, die fiir den Menschen fasslich
ist 7 Warum hat Hesiod sie dann, wenn er sie auch nicht
geradezu zur Titanin macht, doch in jenes Zwischenreich
versetzt, in welchem die ungeschlachten Titanen zu herrschen
scheinen ? Man kann darauf natiirlich antworten, dal3 er den
Mythos schon vorgefunden hat — was auch durchaus waht-
scheinlich ist — und dal} er, wenn dieser Mythos mit dem
Entmannungsmythos verbunden war, ihn notwendig an die
Stelle setzen mullte, an der er jetzt steht. Aber dann bleibt
immer noch die Frage, warum Hesiod, da er ja zweifellos
die homerische Version von der Herkunft und Geburt der
Aphrodite auch kennen mulite, diese Version vorgezogen
und an der Stelle seines Werkes, die von Herkunft und
Geburt der Zeuskinder handelt, Aphrodite ausgelassen hat.
Diese Frage kann vollstindig erst im Zusammenhang einer
genaueren Untersuchung des Sinnes und Wesens sowie der
Zusammensetzung der zweiten Go6ttergeneration in Hesiods
Theogonie beantwortet werden. Vorldufig mull es gentigen
darauf hinzuweisen, was aber fiir das Verstindnis Hesiods
auch nicht ganz unwichtig ist, wie ungleich dichterisch
wirksamer es ist, dal3 sie nicht als eines detr Elemente
der von Zeus geschaffenen Ordnung erscheint und damit in
ihr aufgeht, sondern aus dieser Gemeinschaft heraustritt
und daB ihr ein ganz eigener Platz im Werden der Welt
angewiesen wird.

Ich habe mich bei diesem Detail der Theogonie etwas
linger aufgehalten, weil es sich um ein Stiick handelt, von
dem man, wie ich glaube, strikte beweisen kann, dal3 das
Ganze von Hesiod stammt und weil sich daran gleichzeitig
eine ganz wesentliche Figenheit des Hesiodischen Dichtens



14 K. VON FRITZ

und Komponierens sehr gut beobachten lisst. Es hat sich
gezeigt, dall Hesiod dem Wesen nach deutlich verschiedene,
wenn auch nicht vollig auBer Beziehung zu einander stehende
Dinge so wenig klar auseinanderhilt, dal3 er sie mit dem
Namen ein und derselben géttlichen Gestalt bezeichnet, dal3
er eine gottliche Gestalt in eine Umgebung zu setzen fihig
ist, in welcher man sie zunichst nicht erwartet, obwohl sie
in einer ihm zweifellos bekannten Uberlieferung in eine
Umgebung gesetzt war, in welche sie auf den ersten Blick
sehr viel besser zu passen scheint, daB3 seine genealogischen
Konstruktionen iiberhaupt an manchen Stellen die durch-
sichtige Klarheit vermissen zu lassen scheinen und daf} das,
was dabei herauskommt, dennoch einen dichterischen Glanz
und vielleicht auch — aber das wird noch genauer zu zeigen
sein — eine Bedeutsamkeit hat, die es nicht hitte, wenn et
das nach einer dullerlichen Logik Naheliegende getan hitte.
Daraus folgt nicht, dafl Hesiod sich tiberlegt haben muss,
wie er am besten gewisse poetische Affekte erzielen oder eine
tiefere Bedeutung in sein Gedicht bringen konne. Abet es
ist nun tberhaupt an der Zeit, sich einige, zunichst noch
vorldufige, Gedanken dariiber zu machen, wie denn wohl
Hesiods Gedichte in seinem Kopfe entstanden sind.

Im Prooemium seiner Theogonie erzihlt Hesiod, wie et
auf dem Gipfel des Helikon den Musen begegnet ist und
wie sie ithm sein Gedicht eingegeben haben. Das ist bei ihm
gewiss nicht eine bloBe dichterische Floskel, sondern ist ein
wirkliches dichterisches Erlebnis gewesen. Auf der anderen
Seite kann nicht der geringste Zweifel daran bestehen, daf3
er den Stoff zu seinem Gedicht im wesentlichen nicht von
den Musen, sondern aus anderen Quellen bekommen hat.
Diese Mythen, die das Geriist seiner Gottergenealogie
bilden, den Sukzessionsmythos, den Entmannungsmythos,
den Mythos von dem Gott, der seine Kinder verschlingt und
an Stelle des gottlichen Kindes, das sein Nachfolger werden
und ihn stiirzen soll, einen Stein zu verschlucken bekommit,



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 15

hatte es nachweislich alle schon vor ihm gegeben. Abet auch
die Einzelgestalten, welche bei ithm vorkommen, waren,
wenigstens soweit sie von Bedeutung sind, zu einem sehr
groBlen Teil schon nachweislich vor ithm vorhanden und
bekannt. Ja, man kann iberhaupt zweifeln, ob Hesiod auller
etwa den Namen der einzelnen Musen und Chariten, der
Okeaniden und Nereiden — von denen viele aber auch schon
dlter waren als Hesiod — stofHlich sehr viel erfunden hat.
Doch ist es vielleicht notwendig, auch dazu einige allge-
meine Bemerkungen zu machen. Die Frage nach den « Quel-
len » Hesiods wird gewohnlich so gestellt, daf3 gefragt wird,
ob es etwa vor ihm eine Titanomachie, eine Gigantomachie,
oder gar schon eine Theogonie gegeben habe. Wenn das
heiflen soll, ob es vor Hesiod ein Epos oder Epen mit einem
solchen Titel gab, die etwa damals schon niedergeschrieben
waren oder spiter mehr oder minder in der Form, in welcher
sie vor Hesiod in miindlicher Uberlieferung verbreitet
wurden, niedergeschrieben worden sind, so ist die Frage
gewill zu verneinen. Auf der anderen Seite jedoch kann es
ja keine Frage sein, dal3 es lange vor Homer und Hesiod
Rhapsoden gab, und es ist ebenso unfraglich, daf3 diese nicht
nur vom trojanischen Krieg und von der Heimkehr des
Odysseus gesungen haben. Wenn im Prooemium der Theo-
gonie davon die Rede ist 1, dal3 die Musen von den Giganten
singen, so ist das doch wohl ein vollgiiltiger Beweis dafur,
dal3 es Rhapsoden gab, die das selbe taten. Die Erwihnung
des Kronos und der Titanen in dem Eid der Hera in der
Dios Apate in der Ilias wire fiir die Zuh6rer oder Leser
Homers gar nicht verstindlich gewesen, wenn sie von dem
Sturz des Kronos und der Titanen nie etwas gehort gehabt
hitten. Die Frage nach der Existenz einer Titanomachie oder
Theogonie vor Hesiod oder vor der Ilias ist also unklar
gestellt. Wenn es auch unmdglich ist, die Frage zu beant-
worten, wie weit es vollstindig ausgearbeitete Gedichte

1 Th. so.



16 K. VON FRITZ

dieser Art gab, die niemals in ihrer damaligen Form schrift-
lich fixiert worden sind, so muf3 es doch unzweifelhaft vor
Homer und Hesiod Rhapsoden gegeben haben, die von
solchen und noch von vielen anderen Dingen sangen. Dazu
mull es Wiedererzihlungen, Abwandlungen und Aus-
schmiickungen von diesen und anderen Geschichten gegeben
haben, welche die Miitter und GroBmiitter ihren Kindern
erzahlten. Das war ein reiches und disparates Material, aus
dem Hesiod schopfen konnte.

Wenn also kein Grund zu der Annahme besteht, dal3
Hesiod stofflich sehr viel Neues erfunden habe und sich
vielmehr nachweisen 14B3t, dal3 gerade die wichtigsten stoff-
lichen Elemente seiner Dichtung schon vor ihm vorhanden
waren, was ist es dann, das die Musen ihm auf dem Helikon
eingegeben haben ? Oder — was dasselbe bedeutet, — was
ist das Eigene bei Hesiod, das er zu dem tibetlieferten Stoff
hinzugetan hat ?

Sieht man nun also zu, was fir die Theogonie Hesiods
im Vergleich zu fritheren, aber auch zu spiteren theogo-
nischen oder kosmogonischen Mythen, wie etwa dem
hurritisch-hetitischen Kumarbi-Epos, das alle drei Haupt-
elemente des Geriistes der Gottergenealogie Hesiods, den
Sukzessionsmythos, den Entmannungsmythos und den
Mythos von dem an Stelle eines gottlichen Kindes vet-
schlungenen Stein enthilt, charakteristisch ist, so ist es
zunichst wieder negativ der Mangel an logischer Eingleisig-
keit, det bei Hesiod vor allem in die Augen féllt. Um zunichst
noch einmal ein einzelnes Beispiel zu nehmen, so erscheinen
als Kinder der Nacht!, wenn auch nicht alle als Erzeugnis
einer und derselben Geburt oder desselben Wurfes, der
Aether, der Tag, dann Moros, Ker, Thanatos, Hypnos und
die Triume, endlich als ein Wutf: Apate, Philotes, Geras
und Eris; dazu noch in angezweifelten und zum Teil wirk-
lich zweifelhaften Versen: Momos, Oizys, die Hesperiden
75, ar1 .



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 17

und die Moiren. Was fiir eine heterogene und bunt zusam-
mengewiirfelte Schar | Und doch: wieviel lebendiger, wieviel
bedeutsamer, und wieviel wirklicher ist dies als wenn Hesiod
die Nacht hitte nur diistere und grausige Gestalten hervot-
bringen lassen. Die Nacht hat ja wirklich nicht nur einen
Aspekt. Sie ist nicht nur unheimlich, sie ist auch nicht nur
dem Tod, dem Schlaf und den Triumen verwandt, sondern
sie ist auch die Schiitzerin der Heimlichkeiten der Liebe;
und es ist vielleicht nicht ganz irrelevant, zur Charakteri-
sierung der Vielseitigkeit und Zwielichtigkeit, die hier die
Wirklichkeit des Lebens hat, darauf hinzuweisen, daB3 das
deutsche Wort « heimlich », das sich an dieser Stelle von
selbst einstellt, einerseits etymologisch das Gegenteil des
Unheimlichen bezeichnet, andererseits aber eigentlich zur
Bezeichnung des Verborgenen, Verstohlenen dient und
dadurch zu der Apate in Beziehung steht, die bei Hesiod
unmittelbare Nachbarin der Philotes ist, die hier natiirlich
nicht die Freundschaft, sondern die Liebesumarmung be-
deutet. Endlich ist die Nacht aber in ganz anderer Weise
auch wiederum die Mutter des Tages, der sich aus ihrem
Schof3 erhebt, und des Lichtes, das aus und in ihr ausstrahlt
und doch von ihr umgeben bleibt. So heterogen die Dinge
auch sind, die bei Hesiod als Kinder der Nacht aufgezihlt
werden, so hat doch alles seinen sehr guten Sinn.

Am stidrksten jedoch tritt der Mangel an eingleisiger
Logik nebst seinen sehr positiven Seiten bei Hesiod in dem
Hauptmythos von der Sukzession der drei Gottergeschlech-
ter in Erscheinung, und hier wieder vor allem in der Schil-
derung der zweiten oder mittleren Géttergeneration. Es ist
nun natirlich unmoglich in einem Vortrag von unvermeid-
lich beschrinktem Umfang, der zudem noch vieles andere
betithren mul3, auch nur den Versuch zu machen, Hesiods
Verhiltnis zu seinen orientalischen Vorgingern im einzelnen
aufzukliren. Ich verzichte daher von vorne herein darauf,
auf solche Fragen einzugehen wie die, ob etwa der auf den



18 K. VON FRITZ

Tafeln von Boghazkoi dem Goétterpaar Anu und Antu, also
Himmel und Erde, zeitlich noch vorgeordnete Gott Alalu
in dem Hesiodischen Chaos eine Entsprechung hat. Hier
wird ohnehin die genauere Interpretation der Funde noch
manches zu kliren haben, das ohne die Mitarbeit von
Orientalisten nicht geklirt werden kann. Es mul} also
gentigen, einerseits festzustellen, was Hesiod unzweifelhaft
mit seinen orientalischen Vorgingern gemeinsam hat, an-
dererseits, was bei ihm nicht nur stofflich zu dem dort
nachweisbaren hinzugekommen ist, sondern seinem Cha-
rakter nach anders ist. Denn von dem, was Hesiod gegen-
iiber dem bisher Gefundenen stofflich mehr hat, kann sich
jeden Augenblick durch neue Funde herausstellen, daB3 es
doch schon vorhanden gewesen ist, wie ja auch durch die
gemachten Funde selbst die bis dahin herrschenden An-
sichten in dieser Hinsicht vielfach widerlegt worden sind.
Bei dem seinem Charakter nach Andersartigen ist eine solche
Entdeckung sehr viel weniger zu erwarten.

Gemeinsam ist nun dem altorientalischen Mythos und
Hesiod die Generationenfolge von dem Paar Himmel und
Erde, das die gewaltigsten Urmichte verkorpert bis zu einer
Generation von mehreren gleichzeitigen Gottern, an deren
Spitze ein oberster Gott steht und mit deren Herrschaft die
Einfithrung einer gewissen fiir Menschen fal3batren Ordnung
verbunden ist. Dall diese Ordnung, auf deren Errichtung
durch Zeus und die olympischen Gétter, wie Herr Solmsen
in seinem Buch tUber Hesiod wund Aescbylus' eingehend
gezeigt hat, bei Hesiod alles hinstrebt, bei diesem sehr viel
deutlicher und lebendiger geschildert wird als in den erhal-
tenen orientalischen Fragmenten, mag allenfalls noch als
Zufall betrachtet werden, da nicht ausgeschlossen werden
kann, dal} eine ausfiihrlichere orientalische Version noch
gefunden wird. Nur so viel ist sicher, dafl Hesiod hier die
Gotter der griechischen Religion, die er ja aber auch schon

1 Tthaca, N.Y., 1949,



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 19

als sehr lebendig ausgeprigte Gestalten vorgefunden hatte,
an Stelle etwaiger orientalischer Vorginger gesetzt hat.
Anders steht es dagegen mit der Zwischengeneration.
Hier findet sich in dem orientalischen Mythos die Gestalt
des Kumarbil, der wie der Kronos Hesiods mit dem Ent-
mannungsmythos einerseits, dem Mythos von dem an Stelle
eines Kindes verschlungenen Stein andererseits verbunden
war. Aber nach dem bisherigen Befund erscheint es als ganz
unwahrscheinlich, dafl dem Kumarbi in seiner eigenen
Generation seht viele andere bedeutsame Gestalten zur Seite
standen. Dagegen finden sich bei Hesiod in dieser Genera-
tion eine Fiille der heterogensten Gestalten, von denen es
bei vielen duBBerst unwahtscheinlich ist, dal3 sie in den orien-
talischen Mythen eine Analogie hatten, wihrend sie den
Griechen allerdings, wenn auch nicht in dem Zusammenhang,
in welchem sie bei Hesiod auftreten, zum grof3en Teil nach-
weislich und fiir den Rest sehr wahrscheinlicherweise schon
bekannt gewesen waren. Lilt man die Kinder des Chaos
und die vor der Vereinigung mit Uranos von Gaia ohne
Befruchtung geborenen Michte, die in gewisser Weise noch
zur ersten GoOttergeneration gehoren, bei Seite und be-
schrinkt man sich, da die Zeit nicht erlaubt, sich mit allen
einzelnen zu beschiftigen, auf die wichtigsten, so findet man
hier auller der schon frither erdrterten Aphrodite zunichst
die mit Namen genannten Titanen und Titaninnen der ersten
Generation: Okeanos, Koios, Krios, Hyperion, Iapetos,
Theia, Rheia, Themis, Mnemosyne, Phoibe, Tethys und als
jungsten Kronos, den Gotterkénig dieser Generation 2,
ferner einige ebenfalls mit Namen genannte Titanen und
Titaninnen der zweiten Generation, von denen die Hyperion-
kinder Helios, Selene und Eos3, und die Iapetossthne
Atlas, Menoitios, Prometheus und Epimetheus ¢, die wich-

1 Vgl. ScawasL RE. s.v. Weltschopfung. 2 Th. 134 ff. 3 Th. 19 und
g71 d. * Th soq fi



20 K. VON FRITZ

tigsten sind, endlich die Hekatoncheiren, die Kyklopen, und
vieles andere.

Was nun die Titanen und Titaninnen angeht, so ist schon
oft bemerkt worden, dal3 die mit Namen genannten unter
ihnen eine auBlerordentlich seltsam zusammengewiirfelte
Schar darstellen und daB3 so gut wie keiner von ihnen als
an der Titanenschlacht teilnehmend gedacht werden kann,
da sie fast alle ein individuelles Schicksal haben, vermoge
dessen sie entweder schon vor dem Titanenkampf von Zeus
in den Tartaros gestiirzt worden sind oder aber eine Funktion
erhalten, die ihre Teilnahme an der Titanenschlacht und ihre
darauf folgende Verbannung in den Tartaros ausschlief3t.
Was hat dies nun zu bedeuten ?

Geht man von dem Grundmythos aus, der alles iiber-
spannt, und bei dem es sich offenkundig um die Errichtung
einer auch dem Menschen zuginglichen Ordnung durch
Zeus und die olympischen Gotter gegeniiber den tberwil-
tigenden und erdriickenden Naturmichten handelt, so ist die
Tatsache, dall auch schon vor und aullerhalb Hesiods
zwischen die Herrschaft der ganz iibergewaltigen Michte
Himmel und FErde und die Errichtung einer die Natur
bindigenden Ordnung eine Zwischengeneration eingefiihrt
worden war, wohl darauf zuriickzufithren, daBl auch die
Naturmichte sozusagen zuerst auf eine handlichere Form
zuriickgefiihrt werden mussen, ehe sie einer solchen Ord-
nung unterworfen werden kénnen. In dem weit verbreiteten
Mythos von der Trennung von Himmel und Erde liegt der
Himmel zuerst fest auf der Erde, und erst nachdem er
gewaltsam von ihr getrennt worden ist, was vielfach mit
seiner Entmannung verbunden ist, kénnen die Naturmichte
im engeren Sinne sich entfalten. Die Darstellung Hesiods
hat die wichtigsten Ziige dieses Mythos, daB3 Uranos seine
mit Gaia gezeugten Kinder nicht herausliit und erst durch
seine Entmannung dazu gezwungen wird, bewahrt. Die Ein-
schaltung der Titanen wird also die selbe Bedeutung haben,



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 21

und die Titanomachie ist ja auch ganz offensichtlich der
Kampf eines ordnenden und geistigen Gottes gegen mit
roher Gewalt kimpfende ungeziigelte Gegner. Die Funktion
der Hundertarmer und der Kyklopen, die bei Hesiod auf
der Seite des Zeus kimpfen, bzw. ihm seine Waffen liefern,
in diesem Zusammenhang ist dann auch nicht allzuschwer
zu verstehen. Auch die geistige ordnende Macht braucht ihr
dienende materielle und gewaltsame Krifte, wenn sie die
ungebindigten Michte der Natur bindigen und ihrer Ord-
nung unterwerfen will. Hier ist es nun aber fir die Erkennt-
nis der Eigenart Hesiods von hochster Bedeutung, dafl der
spitete Dichter Eumelos — oder wer immer der Verfasser
des Gedichtes war — in seiner Titanomachie die Hekaton-
cheiren auf der Seite der Titanen kdmpfen lief . Er hat
damit im Grunde nichts anderes getan als damals schon die
Logik der meisten modernen philologischen Kritiker anzu-
wenden: Die Hekatoncheiren sind wirklich ihrer Natur nach
den Titanen des Titanenkampfes auf das engste verwandt.
Also ist es auch vollig logisch und der Analogie entsprechend,
sie auf ihrer Seite kimpfen zu lassen. Nur verliert damit die
Spaltung dieser gewaltigen Urmichte in zwei Gruppen ihten
Sinn, wihrend sie bei Hesiod hochst sinnvoll ist. Aber noch
ein weiteres ist fiit Hesiod charakteristisch. Obwohl die
Titanenschlacht mit dem Eingreifen der Hekatoncheiren die
entscheidende Wendung nimmt, wird der endliche Sieg doch
durch Zeus personlich erfochten. Darin spricht sich Hesiods
Gefuihl aus, dafl der Sieg nicht fiir Zeus von einer anderen
Macht erfochten werden datf, so sehr er gewahr ist, dal3 Zeus
der Hilfe einer sich ihm unterordnenden Macht bedarf, um
den Sieg erringen zu koénnen. Er hat dann aber eben aus
diesem Grunde das Motiv in gewisser Weise verdoppelt,
indem er die Waffen, mit denen Zeus den Sieg erringt, von
den ungeschlachten Kyklopen angefertigt sein lie. Solche
Motivverdopplungen finden sich bei Hesiod noch ofter, wie

1 Vel. Schol. Apoll. Rhod., 1, 1165,



22 K. VON FRITZ

ja auch der doppelte Eros in gewisser Weise eine solche dar-
stellt. Aber sie haben immer einen Sinn.

Die Titanen der Titanomachie sind also, wie auch Eume-
los deutlich gesehen hat, ihrem Wesen nach den Hekaton-
cheiren verwandt. Aber die mit Namen genannten Titanen
und Titaninnen sind zum grofBten Teil vollig andrer Natur,
was sich dulerlich eben auch darin ausdriickt, daf3 ihre Teil-
nahme an der Titanenschlacht als ganz ausgeschlossen
erscheint. Sehr eigentiimlicherweise gilt dies gerade auch
fur den Gotterkonig der Titanenzeit, Kronos, obwohl
dieser, wie die uibrigen Titanen, aber nicht im Zusammen-
hang mit dem allgemeinen Titanenkampf, von Zeus in den
Tartaros gestiirzt wird. Schon sein immer wiedetkehtrendes
Epitheton &yxviountyng zeigt, dall er keine rohe Naturkraft,
sondern eine geistige Potenz ist. Aber auch sonst zeigt et
widersprechende Ziige. Dal3 er seine Kinder verschlingt,
scheint ihn zu einer Ogre- oder Riesengestalt zu machen.
Aber auf bildlichen Darstellungen erscheint er keineswegs
als ungeschlachter Riese, sondern in durchaus menschlichen
Proportionen, dhanlich dem Zeus. Das ist wohl zum groflen
Teil darauf zuriickzufithren, daf3 in dem griechischen Kronos
ein vorgriechischer, von dem griechischen Zeus verdringter,
sonst aber durchaus zeusidhnlicher Gott mit dem von dem
Gott der dritten Gottergeneration verdringten Gott oder
Gotterkonig der zweiten Gottergeneration des Sukzessions-
mythos zusammengeflossen ist.

Sehr viel wichtiger fiir das Verstindnis seiner Rolle bei
Hesiod ist jedoch ein anderer Aspekt. Es ist ganz richtig
gedacht, dal3 die erste Revolte gegen die alles umfassende
Urpotenz des Himmels nicht von blinden und zugleich
schwicheren Naturkriften durchgefiihrt worden sein kann.
Es bedurfte auch dazu schon einer geistigen Macht, aber
noch nicht der ordnenden, die dann dutch Zeus verkorpert
wird, da ja erst die Voraussetzungen fiir die Schaffung einer
Ordnung geschaffen werden multen. Die geistige Macht



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 23

erscheint also zuetst in der Form der List; und dies, d. h. die
Uberwindung roher Krifte durch List, ist etwas, das in den
primitiven Mythen der verschiedensten Volker wiederkehrt.
Wie also die unbenannten Titanen sozusagen verkleinerte
Nachfolger der Urmacht des Himmels sind, so ist Kronos
in gewisser Weise ein auf einen Teil von dessen Geistes-
macht beschtinkter Vorliufer des Zeus 1.

Dal3 Helios, Selene, Eos und Astraios bei Hesiod unter
den Titanenkindern etscheinen, vetsteht sich dann auch
ohne besondere Schwierigkeit. Sie sind ja in gewisser Weise
auch Naturmichte und aullerdem dem Himmel zugeordnet,
an dem sie erscheinen, sehr verschieden von den olympischen
Gottern, die in ihren Funktionen, in ihtrem Charakter und
in ihrer Gestalt sehr viel menschlicher sind. Aber sie sind
keine wilden, ungeziigelten Naturkrifte. Sie konnen nicht
gegen Zeus gekdmpft haben, geschweige denn von ihm in
den Tartaros verbannt worden sein. Sie sind ja immer noch
auf der Oberwelt. Als Naturmichte, welche einer geregelten
Ordnung folgen, sind sie in gewisser Weise auch Vorldufer
der Ordnung des Zeus und der olympischen Gotter. Zu
diesen werden sie daher bei den meisten griechischen
Dichtern ausser Hesiod auch gerechnet, obwohl sie ihrer
kosmischen Funktionen wegen auf dem Olymp eigentlich
nicht erscheinen konnen. Das hat Hesiod gesehen. Deshalb
stehen sie bei ihm an einer anderen Stelle.

Besonders interessant ist jedoch die Zugehorigkeit der
Mnemosyne und der Themis zum Kreise der Titanen bei
Hesiod. Sie sind nicht wie Koios, Krios und Kronos vor-
griechische Goétter, die von Zeus und den Géttern, die mit
ihm zu einem Pantheon zusammengewachsen sind, ver-
dringt wurden. Sie sind, wie ihre Namen zeigen, unzweifel-
haft griechischen Utrsprungs. Sie sind auch ganz gewiss
keine Naturmichte, sondern verkorpern rein geistige Prin-
zipien, Themis sogar ein Ordnungsprinzip, das mehr der

1 Vgl. dariiber ausfithrlicher Review of Religion XII (1947), p. 247 ff.



24 K. VON FRITZ

Sphire der menschlichen Gesittung als derjenigen der
Naturordnung anzugehoren scheint. Wie kommen sie also
in diese ganz und gar andersartige Gesellschaft ?

Ich glaube, man muf3, um dies zu verstehen, von einet
spezifischen Eigenart des griechischen Denkens ausgehen.
Im Gegensatz zum alten Testament, wo das Gute gut ist,
weil Gott es befohlen hat, und das Schlechte schlecht, weil
Gott es verboten hat, und wo deshalb der Wille und das
Verhalten Gottes niemals einer moralischen Beutteilung
unterliegen kann — wie denn auch die Anhinger Jehovas,
wenn sie fur ihn kdmpfen, immer gerechtfertigt sind, auch
wenn sie sich den Feinden des wahren Gottes gegentiber in
einer Weise verhalten, die nach gewohnlichen moralischen
Begriffen als niedrig und verwerflich beurteilt werden
miiite — haben die Griechen niemals einen Gott als Herrn
dariiber betrachtet, was recht und was unrecht ist. In der
dlteren Zeit herrscht die Auffassung, dall Gotter auch Un-
recht tun konnen. Dies setzt natiirlich voraus, daf3 es ein
den Gottern iibergeordnetes Prinzip gibt, nach welchem
Recht eindeutig von Unrecht geschieden ist. Dann — und
dies ist bei Hesiod schon recht weit entwickelt, — setzt sich
der Gedanke durch, dall Zeus das Recht schiitzt und das
Untrecht bestraft. Endlich bei Sokrates und Platon wird die
Meinung herrschend, dafl die Gotter kein Unrecht tun
konnen: aber nicht deshalb, weil alles, was ein Gott tut,
einfach deshalb recht wire, weil er ein Gott ist, sondern
umgekehrt, weil er kein wahrer Gott wire, wenn er unrecht
tite. Immer also bleibt, was recht und unrecht ist, als Prinzip
den Goéttern, auch Zeus, iibergeordnet.

Aber was fir das Prinzip des Guten und Schlechten, des
Rechten und Unrechten gilt, das gilt in gewisser Weise fiir
alle geistigen Prinzipien. Die griechischen Gotter sind ganz
und gar individuelle Gestalten und keine Abstrakta. Auf der
andern Seite wurden die geistigen Prinzipien, soweit sie als
gottlich empfunden wurden, z. T. wie Themis schon vor



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 25

Hesiod, z. T. vielleicht erst durch ihn, doch auch personi-
fiziert. Diese personifizierten Prinzipien unterscheiden sich
jedoch threm Charakter nach sehr stark von den individuellen
Gottern. Sie sind auch als Personen mit dem Prinzip iden-
tisch, das sie verkorpern, wihrend die eigentlichen und
individuellen Goétter wie Menschen vielerlei Eigenschaften
haben und auch an den geistigen Prinzipien teilhaben konnen,
aber niemals mit solchen identisch sind. So tritt Zeus mit
Themis, Mnemosyne, Metis usw. in Verbindung, indem er
sich mit ithnen vermihlt oder sie in sich aufnimmt, aber er
kann niemals mit ihnen identifiziert werden. Er hat sie aber,
da sie ihm vorgeordnet sind, auch nicht erschaffen oder
erzeugt: und eben dies driickt sich bei Hesiod darin aus,
daB sie nicht von Zeus abstammen, sondern Titaninnen der
ersten oder zweiten Generation sind.

Man witd nun vielleicht gegen diese Interpretation, die
sich natiirlich noch auf viele andere Gestalten ausdehnen
lieBe, einwenden, sie kehre zu einer veralteten allegorischen
Mythenerklirung zuriick, und Hesiod habe sich die Dinge
nicht in dieser Weise tiberlegt. Was den ersten Teil dieses
moglichen Einwandes angeht, so kann von Allegorie bei
Hesiod deshalb nicht die Rede sein, weil er nicht bewult
eine Gestalt an Stelle eines von ihm als solches aufgefa3ten
abstrakten Prinzipes setzt, sondern diese fiir ihn offensicht-
lich tatsichlich lebendige und gestaltete Michte sind. Dal3
sie dies sind, ist aber offenkundig und nicht zu bezweifeln.
Was den zweiten Einwand angeht, so ist er der Sache nach
durchaus richtig und nur kein Einwand gegen das, was ich
ausgefihrt habe. Wenn Hesiod sich die Dinge so siuberlich
auseinandergelegt hitte, wie ich es hier zu tun versucht
habe, so hitte er gewiss nicht Themis und Mnemosyne mit
so vollig andersartigen Gestalten wie Koios, Krios und
Tapetos in einem Atem genannt, sondern hitte sie, wenn sie
auch vor die olympischen Gotter gesetzt werden muliten,
doch von den soeben genannten Gestalten getrennt gehalten



26 K. VON FRITZ

und wohl auch sonst nicht die unbenannten Titanen des
Titanenkampfes mit den benannten ein und demselben
Gottergeschlecht angehdren lassen.

Man kann ferner auch fragen, ob er Aphrodite zeitlich
vor Helios, Selene und Fos angesetzt hitte, wie er es, wenn
man ihm nachrechnen will, offenbar getan hat, da iht Vater
Hyperion erst Kinder haben kann, nachdem er aus dem
Mutterschol3 der Erde entlassen worden ist, was seinerseits
erst infolge der Entmannung des Uranos geschieht, in deren
Gefolge Aphrodite geboren wird. Von dieser speziellen und
etwas pedantischen Frage abgesehen, lisst sich nun jedoch
die chronologische Einordnung der Aphrodite nicht nur
vom Standpunkt der dichterischen Wirksamkeit, sondern
auch von dem der kosmogonischen Bedeutsamkeit aus sehr
gut verstehen. In gewisser Weise kann sich das Wesen der
Aphrodite erst innerhalb einer auch dem Menschen zu-
ginglichen Ordnung entfalten. So erscheint sie denn auch
bei Homer und sonst in der griechischen Dichtung unter
den olympischen Géttern, die mit dieser Ordnung verkniipft
sind. In gewisser Weise kann aber eine harmonische und
schone Ordnung aber auch nur geschaffen werden, wenn die
Schonheit und Harmonie schon als solche erkannt und
gegeben sind, ebenso wie eine Rechtsordnung erst geschaffen
werden kann, wenn das Prinzip des Rechtes schon vorhanden
und in den Gesichtskreis getreten ist. Daher ist es wiederum
durchaus richtig, dal3 Aphrodite nicht minder als Themis
und Mnemosyne der Ordnung der olympischen Gotter
vorgeordnet ist. Dal3 sie nicht wie die beiden anderen G&t-
tinnen als Titanin erscheint, liegt dann natiirlich daran, dal3
sie sinnvoll an den Entmannungsmythos angeschlossen
werden konnte, sei es nun, dafl dieser Anschlul3 schon in
einem vorhesiodischen Mythos vollzogen war, sei es dal3 er
erst von Hesiod eingefiihrt worden ist. Die Unstimmigkeit,
dal Aphrodite damit vor Helios und Selene geriet, hat
Hesiod dann mit in Kauf genommen.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 27

Auf Grund dieser Betrachtungen ist es nun wohl auch
moglich, eine positivere Antwort auf die Frage zu geben,
was denn eigentlich die Musen bei jener Begegnung auf dem
Helikon dem Hesiod geoffenbart haben, wenn es, wie sich
nun deutlich gezeigt hat, im wesentlichen nicht das Stoffliche
gewesen ist, und was es mit jener Offenbarung fiir eine Be-
wandtnis hatte. Es kann wohl kaum ein Zweifel daran
bestehen, dall Hesiod von frith auf iiber die Welt und das
Leben nachgedacht hat und mit Eifer allen Geschichten
zuhorte, die dariiber etwas lehren zu konnen schienen. Dal3
er dabei auf Vieles stieS, was ihm schone Liigen, die der
Wahrheit gleichen, zu sein schien, sagt er selbst. Die Offen-
barung det Musen bestand dann, wie sie es selbst ja auch
deutlich zum Ausdruck bringen?, in der sicheren Unter-
scheidung zwischen dem Wahren und den schénen Liigen,
und dariiber hinaus darin, dal} ihm das, was er als Wahrheit
zu erkennen glaubte, zu einer Einsicht zusammenflof3. Das
unbewulte Kriterium der Wahrheit aber war ihm ganz und
gar nicht logische Widerspruchsfreiheit und Folgerichtig-
keit? oder gar die Durchfiihrung 4dusserlicher Analogien.
Vielmehr war das, was die Musen ihm als wahr offenbarten,
dasjenige, aus dem etwas sprach, das seiner eigenen Erfahrung
der Welt und des Lebens entsprach. Wenn das der Fall war,

1 Th. 26-34.

2 Zur genaueren Unterscheidung ist hierzu freilich zu bemerken, daf3
ein guter Teil dessen, was von den Interpolationskritikern gegen den
Hesiodtext wie gegen den Text anderer Autoren vorgebracht zu werden
pflegt, auf einer miBlbriuchlichen Anwendung des Satzes vom Widet-
spruch beruht, als ob ein Mensch nicht gleichzeitig schwarz und weil3
sein konnte, schwarz in Bezug auf die Haare und weill in Bezug auf
die Hautfarbe, ebenso die Musen zugleich helikonisch, weil sie sich
dort gern aufhalten und dem Hesiod dott erschienen sind, und olym-
pisch, weil sie dort ihren eigentlichen Wohnsitz haben. Aber abge-
sehen davon finden sich bei Hesiod auch wirkliche logische Unstim-
migkeiten wie in der spiter zu behandelnden Pandorageschichte oder
in der Ansetzung detr Geburt der Aphrodite vor der Entstehung von
Sonne, Mond und Sternen. Doch ist dabei immer in den fiir Hesiod
wesentlichen Aspekten die Beziehung zur Realitit gewahrt.



28 K. VON FRITZ

kam es ihm nicht darauf an, auch die heterogensten Dinge,
wie Themis und Mnemosyne einerseits, die roh-gewaltigen
Titanen des Titanenkampfes andererseits in demselben
Gottergeschlecht zusammenzubringen, wenn nur die fiir ihn
allein wichtige Beziechung, dal} beide aus ganz verschiedenen
Grinden der Generation vor Zeus angehoren muliten, ge-
wahrt war. Wo andererseits gewisse Gestalten in tberlie-
ferten genealogischen Beziehungen fest sallen oder solche
Beziehungen einen sehr guten Sinn ergaben, kam es ihm
nicht darauf an, wenn, wie bei Helios und Selene einerseits,
Aphrodite andererseits, die natiirliche Ordnung, sofern es
sich um eine fur die Gesamtansicht der Welt unwichtige
Beziehung handelte, umgekehrt wurde und die Gestalten in
die falsche Reihenfolge gerieten. Aber gerade weil Hesiod
nicht wie spitere Nacherzihler ! den Versuch gemacht hat,
die alten Mythen in ein strikt logisches Schema zu pressen,
statt dessen aber das aufgenommen hat, was einer lebendigen
Anschauung oder Erfahrung entsprach, ist alles bei ihm
trotz aller scheinbaren Verworrenheit so aullerordentlich
lebendig. Aus eben diesem Grunde sind seine Werke fiir die
Behandlung durch eine philologische Kritik, die sich vor
allem an der Logik und den Forderungen durchgefiihrter
aulerlicher Analogien orientiert, so wenig geeignet.

Was ich bis hierher an der Theogonie aufzuweisen ver-
sucht habe, 1463t sich in etwas anderer Art, aber vielleicht
sogar noch deutlicher, auch an den Werken und Tagen
illustrieren. Die Theogonie ist zweifellos das frithere der
beiden Werke Hesiods. Sie ist das Resultat des Nachdenkens
des jungen Hesiod tiber die Welt und das Leben im Allge-

1 In der Bibliothek des Mythographen Apollodor kann man tiberall
die Bemiihung erkennen, die Schwierigkeiten auszugleichen und die
Dinge in eine logische Ordnung zu bringen, wobei freilich oft gerade
das Bedeutsame verloren geht und die Herstellung eines vollig widet-
spruchslosen Zusammenhangs doch nicht gelingt.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 29

meinen. Die Verse 81 fl. des Prooemiums iiber die Konige
weisen vielleicht darauf hinl, dal3 der Konflikt mit dem
Bruder wegen der Erbschaft damals schon ausgebrochen
war odet unmittelbar bevorstand, dal Hesiod damals jedoch
noch auf die Gerechtigkeit und wirksame Vermittlung der
« Konige » hoffte. Als er die Werke und Tage schrieb, hatte
er mit den Konigen eine grofle Enttduschung erlebt. Aber
er hatte den Kampf nicht aufgegeben. Die Dichtung selbst
sollte ihm die Waffen liefern, den Bruder und die Konige
doch noch auf den Weg der Gerechtigkeit zu bringen.
Die Theogonie ist, wie Herr Solmsen in seinem Buche
im Einzelnen gezeigt hat 2, auf die Errichtung einer hoheren
und zugleich den Menschen angepalBten Ordnung durch
Zeus und die olympischen Gotter hin ausgerichtet, die am
Ende der Weltentwicklung steht. Trotzdem fehlt es auch in
der Theogonie schon nicht an einer pessimistischeren Wen-
dung. Nicht so sehr durch eigene Schuld als durch passive
Teilnahme an einem von dem Titanen Prometheus an den
Gottern veriibten oder versuchten Betrug haben sich die
Menschen die Gunst der Gotter verscherzt und miissen nun
dafiir leiden 3. Diese Geschichte nebst dem Zusammenhang,
in dem sie bei Hesiod erscheint, ist sehr interessant. Der
sozusagen faktische Hintergrund der Geschichte vom Opfer-
trug ist der folgende: Es gab zwei Arten von Opfern, das
Holokaust, bei dem das ganze Opfertier verbrannt wird, und
das gewohnliche Opfer, bei dem die eBbaren Teile des
Opfertieres von den Menschen verzehrt werden und nur der
Rest fiir die Gotter verbrannt wird. Dem liegen zwei vet-
schiedene Auffassungen vom Sinn des Opfers zu Grunde.
Sieht man von der primitiven Vorstellung ab, dal3 die Gotter
auf die Opfer fir ihre Nahrung angewiesen sind, so gibt es
einmal die vor allem im vorderen Otient verbreitete Auffas-
sung, das Opfer bedeute, dem Gott zuliebe etwas aufzu-

1 Vgl. dartiber ausfihrlicher Festschrift Snell, p. 39 ff. 2 Hesiod and
Aeschylus, pp. 34 ff., 65 ff., 163 ff., 196 ff. 3 Th. 535 ff.



30 K. VON FRITZ

geben, auf etwas zu verzichten, das man selbst gern haben
mochte. Dem entspricht das Holokaust. Dieser Auffassung
steht gegeniiber eine vor allem griechische Auffassung 1,
wonach die Gotter an nichts mehr Freude haben als daran,
an der Freude und dem Wohlsein der Menschen teilzuneh-
men. Dem entspricht das Opferfestmahl, bei dem die Men-
schen sich an dem Fleisch des Opfertieres ergdtzen und die
Gotter, die zur Teilnahme eingeladen sind oder fiir die das
Opfer gebracht wird, die aber der Fleischnahrung nicht
bediitfen, den Duft von der Verbrennung der fir den
Menschen nicht eBbaren oder minderwertigen Teile ein-
ziehen. Obwohl auch dies eine «hohere » und vergeistigte
Auffassung von dem Verhiltnis zwischen Gottern und
Menschen voraussetzt, so konnte doch jemand, dem der
Zusammenhang nicht klar war, die Frage aufwerfen, warum
die Gotter bei der gebriuchlichsten Art des Opfers den
schlechteren Teil des Opfertieres bekommen. Daraus ist die
Geschichte vom Opfertrug als aetiologische Legende ent-
standen.

Diese Geschichte kann nun durchaus fir sich stehen und
ist wahrscheinlich auch urspriinglich fiir sich gestanden.
Daf sie nicht von Hesiod stammt, geht schon daraus hervor,
daB3 er nicht, wie es urspriinglich der Fall gewesen sein muf3,
die Gétter oder Zeus wirklich betrogen werden 1463t, sondern
hinzuftigt, Zeus habe den beabsichtigten Betrug natiirlich
sofort durchschaut, aber sich absichtlich betriigen lassen, um
dann die Menschen fir den Betrug zu bestrafen; und dies,
obwohl gar nicht gesagt wird, dal3 die Menschen in irgend
einer Weise aktiv oder auch nur zustimmend an dem Betrug
beteiligt waren. Hesiod aber brauchte die Geschichte, um
den ersten Ursprung des Konfliktes zwischen Zeus einerseits
und Prometheus und den Menschen andererseits zu er-
kliren. Daran hat er dann die Geschichte vom Feuerraub

1 Uber den allgemeineren Zusammenhang det spezifisch gtiechischen
Auffassung des Opfets vgl. Review of Religion X (1945), p. 5 fl.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 31

des Prometheus und die misogyne Version des Pandora-
mythos (ohne den Namen der Pandora) angeschlossen. Nach
dieser Version hat Zeus, des Betruges gedenkend, den
Menschen das Feuer «nicht gegeben». Aber Prometheus
stiehlt es in einem Narthexstengel verborgen. Darauf er-
schaffen die Gotter ein Wesen, das mit allen lockenden
Reizen ausgestattet ist. Das senden sie zu den Menschen, die
es in ihrer Torheit mit Freuden aufnehmen. Davon stammt
das Geschlecht der Frauen, von aullen lieblich anzuschauen,
das aber den Menschen nichts als Mithen und Plagen bringt.
Und doch konnen sie ohne es auch nicht auskommen. Denn
ohne es gehen sie ohne Nachkommenschaft einem triiben
und hilflosen Alter entgegen.

Auch hier ist wiederum nicht alles auf den ersten Blick
klar und einiges auch bei nidherem Zusehen nicht ganz
«logisch ». Da es sich bei den Opfern, bei denen die Gétter
betrogen werden sollen, um Opfer handelt, zu denen Feuer
notig ist, missen die Menschen es vorher gehabt haben.
Wenn es also weiter heil3t, dall Zeus den Menschen nach
dem Betrug das Feuer «nicht gab»1, so steht dahinter
zwar zweifellos eine Geschichte, nach der Zeus den Men-
schen das Feuer, wenn es ausgegangen war, immer von
neuem entziinden mulite und dies auch tat, nach dem vet-
suchten Betrug aber es ihnen vorenthielt, bis Prometheus
als ebpetvg die Kunst erfand und die Menschen lehrte, das
Feuer mit Hilfe des Narthexstengels liber grofere Entfer-
nungen zu transportieren. Diese Geschichte wird aber von
1. Th. 563 f. Hier ist es freilich nicht unméglich, daBl die von den
Herausgebern vielfach geidnderte Leseart pelinow in Vers 563 die
richtige ist, und dal3 der Vers heillen soll: Zeus habe den Eschen das
Feuer nicht gegeben, d.h. nicht jedesmal durch Blitz eine Esche
entziindet, wenn die Menschen Feuer brauchten. Der Vers 564, der
sich damit nicht vereinigen 1i3t, miiBte dann interpoliert worden sein,
weil der Vers 563 nicht verstanden wurde. Aber auch so bliebe die
Geschichte seltsam und die kurze Anspielung darauf schwer vet-

stindlich, wie ja auch die Interpolation von v. 564 zeigen wiirde, dal3
563 schon im Altertum nicht verstanden wurde.



32 K. VON FRITZ

Hesiod nicht erzihlt, da sie fiir seinen eigenen Zweck nicht
weiter relevant ist. Das hat jedoch zur Folge, daf3 der nicht
ganz gewitzte Leser zunichst stockt und sich fragt, was es
denn heilBlen solle, dal3 Zeus das Feuer den Menschen, nicht
etwa wegnahm, sondern «nicht gab », da sie es doch schon
gechabt haben missen. Schlimmer noch ist, dall man nichts
dariiber erfihrt, wie sich die Menschen gegen ein Alter ohne
Nachkommenschaft geschtitzt hatten, ehe ihnen die Gotter
das liebreizende Ubel geschickt hatten; denn hier kann man
sich nicht so leicht wie im ersten Fall die Erklirung er-
ginzen. Aber solche Fragen darf man nicht stellen, und
ungeachtet der «logischen» Mingel und Unklarheiten
spiegeln sich in den von Hesiod aneinandergereihten Ge-
schichten verschiedene Aspekte des menschlichen Lebens
und der Entwicklung der menschlichen Kultur auf das
lebhafteste wider.

Ist nun in der frither entstandenen Theogonie die Ent-
wicklung zu der hoheren Ordnung des Zeus und der olym-
pischen Gétter hin das dominierende Element und erscheinen
die drei zuletzt erwihnten Geschichten als eine Art Korrek-
tur, die erklirt, warum es den Menschen doch auch unter
der Ordnung des Zeus nicht in jeder Weise gut geht, so ist
es in den Werken und Tagen, die nach der groBen Ent-
tiuschung gedichtet sind, umgekehrt. Am deutlichsten ist
dieser Gegensatz in der Geschichte von den Weltaltern, die
in den Werken und Tagen auf eine zweite Version der
Pandorageschichte (diesmal m it dem Namen der Pandora)
folgt. Hier wird das goldene Zeitalter in die Epoche des
Kronos (und also, wenn man logisch sein will, der Titanen)
verlegt, obwohl es — wiederum etwas «unlogisch» und
unklar — heil3t, das goldene Geschlecht sei von den olym-
pischen Gottern geschaffen worden, « welche zur Zeit des
Kronos waren, als dieser am Himmel herrschte » 1. Dabei

1.0p 110!



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 33

hilft es gar nichts, Verse zu athetieren, wie dies auch hier
natiirlich wieder geschehen ist. Denn die seltsame Verbin-
dung zwischen den Versen 109 und 110 ist nur ein Ausdruck
fiir die nicht zu tberwindende Vetlegenheit, die daraus
entsteht, daf} die Regierung des Zeus und der olympischen
Gotter, die doch eine hohere und bessere Ordnung ge-
schaffen haben, mit dem eisernen Zeitalter endet, das in den
diistersten Farben geschildert wird und dem anzugehoren
Hesiod in bitteren Worten beklagt. Also wieder ein flag-
ranter Widerspruch, diesmal zwischen der Theogonie und
den Werken; und so hat es denn auch wiederum Philologen
gegeben, die das eine der beiden Werke Hesiod glaubten
absprechen zu miissen. Aber in Wirklichkeit spiegelt sich in
diesem Widerspruch nur das gegensitzliche und doppelte
Verhiltnis, das die Menschen jederzeit zur Vergangenheit
gehabt haben, indem sie jederzeit an die gute alte Zeit, an
eine Vergangenheit, in der alles besser war, und gleichzeitig
an einen Fortschritt, an eine Zukunft, in der alles besser sein
wird, geglaubt haben, ja endlich drittens auch noch auf
Errungenschaften stolz gewesen sind, durch welche die je-
weilige Gegenwart det doch als besser gepriesenen Vet-
gangenheit tiberlegen ist. Dazu kommt bei Hesiod noch det
Umschwung der Stimmung gegeniiber dem fritheren Ge-
dicht und das Schwanken der Stimmungen innerhalb des
jingeren Gedichtes selbst, auf das spiter noch ausfiihrlicher
einzugehen sein wird.

Die Darstellung des Ablaufes der Zeitalter unterscheidet
sich aber von anderen griechischen und otientalischen Dat-
stellungen des Zeitaltermythos auch noch wieder in sich
selbst durch ihren Mangel an logischer Eingleisigkeit. Uber-
all sonst, wo es sich um zweli, drei oder vier Zeitalter handelt!,
ist es eine ununterbrochene Folge des immer Schlechtet-

1 Vgl. vor allem die altindische und die wahrscheinlich alt persische
Version Mababbarata 111, 11234 und E. W. West, Pablavi Texts, 1,
191 ff. in Max MuULLER, The Sacred Books of the East, vol. V.



34 K. VON FRITZ

werdens. Ganz anders bei Hesiod. Nicht nur unterbricht das
Zeitalter der Heroen, das dem schlechtesten, dem eisernen
Zeitalter vorangeht, die Linie des kontinuietlichen Abstiegs,
sondern auch das eherne Geschlecht ist den Menschen des
silbernen Zeitalters, die fast ihr ganzes Leben hindurch
kindisch bleiben und erst kurz vor ihrem Tode erwachsen
werden, nicht in jeder Hinsicht unterlegen. Sieht man aber
genauer hin, so verkorpert jedes der vier ersten Zeitalter
einen bestimmten Aspekt der Vergangenheit, bzw. gibt es
einer Art, sei es die Vergangenheit iiberhaupt, sei es die
unmittelbar vorangegangene Vergangenheit zu sehen, den
lebhaftesten und angemessensten Ausdruck 1. Gerade durch
ihren Mangel an konsequent logischem Fortschreiten ist die
hesiodische Version des Zeitaltermythos den konsequent
logischen orientalischen Fassungen, die, wenn auch erst
spiter iberliefert, doch auf sehr alte Zeit zuriickzugehen
scheinen, an Lebendigkeit und Bedeutsamkeit bei weitem
tiberlegen.

Aehnliches gilt fiir die Fassung des Pandoramythos,
welche in den Werken und Tagen dem Zeitaltermythos
vorangeht. Hier ist die Hoffnung in dem selben Fass mit den
Ubeln eingeschlossen. Also scheint sie selbst ein Ubel sein
zu miussen; und so ist der Mythos spiter ja auch oft aufge-
fasst worden. Aber wenn man die spiteren Teile der Werke
liest, scheint die Hoffnung kein reines Ubel sein zu kénnen.
Auch ist dies nicht die einzige Schwierigkeit. Die Ubel, die
in dem Fass eingeschlossen waren und daraus entkommen
sind, haben die Menschen befallen. Aber die Hoffnung,
welche in dem Fass eingeschlossen geblieben ist, scheinen
die Menschen doch auch zu haben.

Alle paar Jahre werden mehr oder minder geistreiche
neue Erklirungen der widerspriichlichen Stelle veroffent-
licht, die alle von der Annahme ausgehen, Hesiod habe in

1 Fiir eine genauere Untersuchung des Sinns der verschiedenen Zeit-
alter bei Hesiod vgl. Review of Religion XI1I, p. 236 ff.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 35

die Geschichte einen besonders feinen Sinn hineingeheim-
nissen wollen: am geistreichsten vielleicht die von Hermann
Frinkel 1, wonach mit Hoffnung in dem Mythos die Wiinsche
und Sehnsiichte gemeint seien, die sich nie etfiillen: wenn
sie die Schwelle zur Realitit (die Lippe des Gefisses) iiber-
schreiten wollen, fillt vor ihnen die Tire des Kerkers zu,
aus dem sie nicht auszubrechen vermdgen. Aber ganz abge-
sehen davon, dal3 auch so die logische Unstimmigkeit bleibt,
daf} die Wiinsche und Sehnstichte doch kaum im selben Sinn
als reine Ubel wie die Krankheiten betrachtet werden konnen,
bzw. erst durch ihr Eingeschlossensein zu solchen werden,
ist Hesiod ganz und gar nicht geistreich. Nirgends findet sich
ein Anzeichen dafiir, daBl Hesiod auf so komplizierte Weise
in seine Geschichten einen tiefen Sinn hineinzugeheimnissen
versucht hitte. Uberall hat er die Geschichten aufgenommen,
in denen er etwas seiner eigenen Erfahrung der Welt und
des Lebens Entsprechendes fand und hat sich nicht daran
gestofen, wenn bei der Zusammenfiigung solcher Ge-
schichten vom rein logischen Standpunkt aus gewisse Un-
stimmigkeiten entstanden. So ist es offenbar auch mit der
Pandorageschichte gegangen. Es ist verschiedenes durch-
einandergekommen: eine Geschichte von einem Fass mit
Giitern, die Pandora — ihr Name muB ja, auf eine Uber-
bringerin von Dingen angewendet, einmal eine positive,
nicht ironische Bedeutung gehabt haben 2 —, indem sie den
Deckel liipft, entkommen ldsst, so da3 nur die Hoffnung als
einziges Gut zuriickbleibt, und eine Geschichte von einem
Fass mit Ubeln, in das dann auch die Hoffnung, die ja ein
etwas zweifelhaftes Gut ist, geraten ist.

1 H. FrAnkEL, « Dichtung und Philosophie des frithen Griechen-
tums », Philological Monographs of the Amer. Philol. Assoc., X111, p. 163 f.
2 Die kunstliche Erklirung des Namens, Op. 81-82, ob sie nun von
Hesiod stammt oder nicht, zeigt ja auch deutlich die Verlegenheit,
die dadurch entstanden ist, daB} die Allspenderin zu einer Uberbringerin
von Ubeln geworden war.



36 K. VON FRITZ

Das ist nun freilich von Karl Reinhardt heftig bestritten
worden 1. Die Geschichte von einem Fass mit nichts als
Giitern sei archaischem Denken ganz fremd und erweise sich
damit als spite verflachte Version 2. Archaischem Denken
entspreche es nur, dafl die Gotter sowohl Gutes als Schlechtes
verteilen. Hier scheint mir jedoch selbst Reinhardt, der sich
sonst von Klischeebegriffen so aullerordentlich frei gehalten
hat und, wo er sie antraf, oft genug in den Ausruf « Oh, die
Philologen ! » ausgebrochen ist, dem Klischeebegriff des
Archaischen eine Konzession gemacht zu haben. Die Ge-
schichte, dal} die Gotter den Menschen ein Fass nur mit
Ubeln schicken, steht ja bei Hesiod. Das ist auch eine Ab-
weichung von der Vorstellung, dal3 sie Gutes und Boses
unter die Menschen verteilen. Im tbrigen hat es jedoch in
der archaischen Zeit nicht nur grofle und mehr oder minder
realistische Dichtung gegeben, sondern auch GroBmiitter-
und Ammenmirchen; und der Anschein, dal3 es nicht so
gewesen sei, entsteht nur dadurch, daf3 wir sie nicht unmittel-
bar, sondern nur durch das Medium der groBen Dichtung,
die sie in eine hohere Sphaere erhoben hat, hindurch zu
Gesicht bekommen. Aber durch dieses Medium hindutrch
lasst sich ihr frithes Vorhandensein tiberall noch erkennen.

Doch haben Reinhardt und einige der Gbrigen Erklirer
insofern recht, als Hesiod zweifellos die Unlogik seiner Ge-
schichte erkannt und diese nicht in der Form, in der er sie
bringt, erzihlt haben wiirde, wenn sie nicht gerade in ihrer
Unlogik Elemente enthalten hitte, die seinem Sinn fiir die
Wirklichkeiten des Lebens entsprachen. Es ist sehr wohl
moglich, dafl Hesiod etwas von dem Gefangensein der
Hoffnung empfunden hat, von dem Frinkel spricht, oder,
wie Reinhardt es seht schon ausdriickt: Krankheiten und

1 K. REemNHARDT, « Prometheus», Eranos-Jabrbuch, XXV (1957),
p. 253 ff. 2 In der erhaltenen antiken Literatur erscheint diese Fassung
ausdriicklich allerdings zum ersten Mal bei Babrius. Aber viele der von
Babrius erzihlten Fabeln gehen nachweislich auf ganz alte Zeit zuriick.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 37

Ubel fliegen frei, die arme aufflatternde Hoffnung bleibt
gefangen und gelangt nicht, wohin sie mtchte. Und wenn
danach die Hoffnung immer noch an sich eine Art Gut sein
miiBlte, so hat Hesiod doch den Widerspruch, daf3 sie im
Fass mit den Ubeln ist, nicht empfunden, weil et sehr wohl
davon wullte, daf} sie in jedem Fall ein zweifelhaftes und
triigerisches Gut ist. Insoweit liegt also zum mindesten in
einigen der modernen Erklirungsversuchen durchaus etwas
richtiges. Sie irren nur darin, dal3 sie Hesiod auf eine in
allen Einzelheiten durchdachte logisch vollig einwandfreie
geistreiche Ausdeutung festnageln wollen. Abgesehen davon,
daB3 alle bisherigen Versuche an irgend einem Punkte
scheitern, widerspricht ein solcher Versuch schon der Art
von Hesiods Denken und Dichten, wie es sich in der bis-
herigen Analyse immer deutlicher herausgestellt hat. Zugleich
witd deutlich, dal3 die Geschichte erst durch ihre Unlogik
tief und bedeutsam geworden ist. Aus der zweideutigen
Stellung der Hoffnung bei Hesiod konnte Aeschylus die
tiefsinnige Version entwickeln !, dal3, anders als bei Hesiod,
Prometheus selbst es war, det den Menschen « blinde Hoff-
nungen » eingepflanzt hat als ein Mittel, sie am Leben zu
erhalten, da sie nicht lebensfihig wiren, wenn sie wirkliche
Einsicht hitten in die Bedingungen ihres elenden Lebens,
ein Geschenk also und ein Geschenk aus Wohlwollen und
Mitleid und doch ein sehr zweifelhaftes Geschenk. Aber
auch viele andere spitere Versionen nebst vielen der modet-
nen Ausdeutungen, so weit sie nicht toricht sind, kann man
als legitime Enkelkinder des Geistes Hesiods betrachten. Nur
wiedergefundene unmittelbare Kinder seines Geistes sind
sie nicht.

Dies alles, was so weit als die besondere Art des Denkens
und der Dichtung Hesiods aufgewiesen worden ist, zeigt sich
nun vielleicht am allerdeutlichsten und in der bedeutsamsten

1 Aesch., Prom. 252 ff.



38 K. VON FRITZ

Form in dem, was man, um einen in der modernen Literatut-
geschichte etwas allzusehr strapazierten Ausdruck zu ge-
brauchen, das persénliche Anliegen des Hesiod nennen kann.
Dies ist die Auseinandersetzung mit seinem Bruder Perses,
der ihn mit Hilfe der bestechlichen Ko6nige oder Richter um
sein Etbe, oder, was sehr viel wahrscheinlicher ist, um einen
Teil seines Etrbes gebracht hat. Er vetflucht seinen Bruder
deswegen nicht und wiinscht auch nicht, dal3 es ihm schlecht
gehen solle. Aber die Auseinandersetzung ist fiir ihn nicht
beendet, und er mochte erreichen, daf3, wenn es noch einmal
zu einer Entscheidung kommt, sein Bruder freiwillig das
Rechte als recht anerkennt oder die Richter gerechter
richten.

So beginnt sein Gedicht nach der Anrufung der Musen
mit einer Bitte an Zeus, er moge die krummen Richter-
spriiche gerade richten. Darauf lisst er sogleich die Ankiin-
digung folgen, nun wolle er Ermahnungen an seinen Bruder
richten. Diese beginnen mit der beriihmten und hiibschen
Unterscheidung zwischen den beiden Erides, die wohl von
ihm selbst stammen wird, da in der Theogonie nur eine Eris
vorkommt: der guten, dem Wetteifer, und der bosen, dem
Streit. Nachdem er beide kurz charakterisiert hat, preist et
zunichst die gute, die auch den Ungeschickten und Schwer-
filligen zur Arbeit antreibt, wenn er sieht, dafl sein Nachbar
es durch Fleil und Anstrengung zum Wohlstand gebracht
hat. Dann warnt er den Bruder vor der schlechten Etis,
« denn », sagt er, «ein Mann, der keinen Uberflu an Giitern
hat, hat wenig Zeit, sich mit Streitigkeiten abzugeben. Du
wirst das auch nicht zum zweiten Male tun kénnen. Diesmal
wollen wir den Streit nach gerechten Regeln austragen. Denn
wit haben das Erbe schon einmal geteilt, und da hast du
vieles unrechtmiBig an dich genommen, indem du die Ge-
schenke fressenden Konige flattiert hast, die in unserem
Streit Richter sein wollen: die Toren, die nicht wissen, um
wieviel mehr die Hilfte ist als das Ganze. »



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 39

Dann féhrt er fort: « Denn die Gotter haben (und halten)
den Menschen ihren Lebensunterhalt verborgen. Sonst konn-
test du leicht in einem Tag so vieles zustande bringen, daB3
du ein ganzes Jahr davon leben konntest, ohne dich weiter
anstrengen zu brauchen » und erzihlt darauf die Geschichte
vom Feuerraub des Prometheus und vom Fass der Pandora.
Das «denn » das hier am Anfang steht, ist wiederum nicht
sehr logisch und folgerichtig, wenn man es auf das bezicht,
was unmittelbar vorangeht. Aber eben dadurch enthilt es
viel mehr als ein logisches und deshalb mit Notwendigkeit
auf eine spezifische Bezichung eingeschrinktes «denn» je
enthalten konnte: « Wenn die Gotter den Lebensunterhalt
nicht verborgen hitten, wiirde es nicht zu einem Streit um
Giiter kommen, da dann jeder ohnehin im Uberfluss hitte,
was et braucht. Aber da es so ist, wie es ist, niitzt es auch
nichts, dem andern wegzunehmen, was er hat. Denn
ohne Arbeit kann man es doch zu nichts bringen und der
Streit, der aus der ungerechten Wegnahme entsteht, hindert
an der Arbeit.... » und was man sich sonst noch alles bei
diesem « Denn » denken kann.

Im tbrigen enthalten die Geschichten vom Feuerraub
des Prometheus und von Pandora eine Fiille von Elementen,
die zu dem Konflikt zwischen Hesiod und seinem Bruder
keine oder kaum eine Beziehung haben, aber auf viele
Aspekte des menschlichen Lebens ein Licht wetfen. Dasselbe
gilt von dem unmittelbar darauf folgenden Mythus von den
Weltaltern, der mit den Worten eingeleitet wird: « wenn du
willst, will ich dir noch eine andere Geschichte erzihlen;
und die bewahre ebenfalls in deinem Herzen ». Aber in der
Geschichte von den ersten vier Zeitaltern, so schén und
inhaltsreich sie ist, findet sich nur wenig, von dem unmittel-
bar und auf den ersten Blick etkennbar wire, wie Hesiods
Bruder dadurch, dal3 er sie in seinem Hetrzen bewahtt, zu
einem besseren Verhalten angeregt werden konnte.

Worauf das ganze hinsteuert, ist natiirlich die Beschrei-



40 K. VON FRITZ

bung des eisernen Zeitalters. Aber hier findet sich wieder
vieles, das zunichst seltsam anmutet und einer Erklirung
bediirftig ist. Hesiod beginnt mit der Klage dartiber, dal3 er
diesem ungliicklichen Geschlecht angehért. « Denn», geht
es dann weiter, «sie werden Tag und Nacht nicht aufhéren,
von Mihsal und Kummer geplagt zu werden. Die Goétter
werden ihnen schwere Sorgen aufladen. Aber trotz-
dem wird auch fiir sie noch Gutes mit
Schlechtem gemischt sein. Zeus wird aber
dieses Geschlecht vernichten, wenn die Kinder schon mit
grauen Schlifen auf die Welt kommen werden, .... wenn
kein freundliches Verhiltnis mehr bestehen wird zwischen
Gast und Gastgeber, zwischen Gefihrte und Gefihrte, ja
zwischen Bruder und Bruder. Dann wird Lug, Trug und
Meineid hetrrschen; und am Ende werden Aidos und Neme-
sis sich von den Menschen ganz abwenden und zu den
Gottern zuriickkehren. »

Man konnte das letztere als eine Warnung betrachten, es
nicht dahin kommen zu lassen. Aber wenn die vollige Ver-
derbnis der Zukunft dadurch gekennzeichnet ist, dal3 die
Kinder schon mit grauen Schlifen zur Welt kommen, so
scheint daran nichts durch guten Willen geindert werden zu
konnen. Und was ist der Sinn des kurzen Zwischensatzes,
Vers 179, in dem gesagt wird, dal auch jetzt noch Gutes mit
Schlechtem gemischt ist ? So wie er dasteht, unterbricht er
hochst seltsam das ungemildert diistere Bild der Gegenwart
und der Zukunft, das vorher und nachher entworfen wird.
Da kann man denn wieder durch Athetese zu helfen suchen;
und das ist seit Lehrs auch oft genug geschehen, sogar durch
den sonst mit Athetesen sehr zuriickhaltenden Rzach. Aber
fiir den, der die Erga zu Ende gelesen hat, sollte offensicht-
lich sein, dall man hier nicht athetieren darf. Die Jeremiade
iiber die Verdetbnis der Gegenwart ist, zumal nach der
vorangegangenen Schilderung der besseren Vergangenheit,
ganz natiirlich. Die Schilderung der noch diistereren Zukunft



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 41

ist dann nichts als was man heute eine Extrapolation zu
nennen pflegt, die Verlingerung einer Kurve iiber einen
gegebenen Punkt, in diesem Fall den Gegenwartspunkt,
hinaus. Aber wenn alles wirklich so ganz hoffnungslos ist,
hat es keinen Sinn, den Bruder zu ermahnen, sich anzu-
strengen, zu einem besseren Leben der ganzen Gemeinschaft
beizutragen, wie es nachher geschieht. Deshalb platzt der
Vers 179 in die diistere Schilderung von Gegenwart und
Zukunft hinein. Fiir ein solches Hineinplatzen wetden sich
im weiteren Verlauf der Erga noch Analogien finden.

Noch unvermittelter, als auf die Pandorageschichte der
Mythos von den Weltaltern gefolgt war, folgt auf diesen die
Fabel vom Habicht und der Nachtigall; und nachdem Hesiod
die vorangegangenen Mythen an seinen Bruder Perses ge-
richtet hatte, ist diese Fabel, wie Hesiod ausdriicklich aus-
spricht, speziell fur die Konige bestimmt. Der Nachtigall,
die klagt und jammert, als sie der Habicht mit seinen Krallen
gepackt hat und durch die Lifte davontrigt, antwortet der
Habicht: « Was schreist du eigentlich ? Dich hilt ein viel
stirkerer als du es bist. Du gehst dahin, wohin ich will,
wenn du auch eine Singerin bist. Wenn es mir so passt,
werde ich dich fressen oder auch dich freilassen. Aber Tot-
heit ist es, mit einem Stirkeren rechten zu wollen.» Das
scheint ja nun, wenn man es so liest, eher eine hohnische
Rede zu sein, welche die Konige an Hesiod richten konnten,
zumal da im Griechischen Singer und Singerin dasselbe
Wort sind, wodutrch die Parallele zwischen Hesiod und det
Nachtigall noch deutlicher wird. Umso mehr erwartet man
eine unmittelbare Fortsetzung, in welcher dem Habicht
geantwortet wird.

Unmittelbar nach Beendigung der Geschichte wendet sich
jedoch Hesiod keineswegs an die Konige, sondern an seinen
Bruder Perses, dem er sagt, er solle auf die Stimme der Ge-
rechtigkeit horen und sich nicht der Hybris schuldig machen.
Erst ganz allmihlich kehrt die Rede zu den Konigen zuriick,

4



42 K. VON FRITZ

zunichst andeutend, indem es heif3t, auch der Adelige kénne
sich nicht leicht den Folgen seiner Hybris entziehen; dann
nach einem lingeren Zwischenstiick deutlicher, indem aus-
gefuhrt wird, daBl nur eine politische Gemeinschaft, in
welcher « gerades Recht» gesprochen wird, blithen kann.
Aber erst nach nahezu vierzig Versen wendet sich Hesiod
wieder direkt an die Konige selbst, und selbst jetzt kehrt er
noch nicht explicite zu der Fabel vom Habicht und der
Nachtigall zuriick. Statt dessen wird nun zunichst eine uner-
wartete Verbindung zu einem viel fritheren Abschnitt her-
gestellt, indem Hesiod von dreiligtausend Wichtern erzihlt,
die Zeus zur Beobachtung der guten und schlechten Taten
der Menschen eingesetzt habe. Damit kntipft Hesiod an eine
Reihe von Versen innerhalb der Erzihlung von den funf
Weltaltern an, in denen ganz kurz von dem Schicksal der
Menschen des goldenen Zeitalters nach ihrem Tode die
Rede ist und gesagt wird, Zeus habe sie zu unsichtbaren
Wiichtern tiber die Menschen bestellt. Freilich hat man auch
hier wieder ein Verspaar! im Zeitaltermythos athetiert,
weil es eben spiter noch einmal vorkommt. Aber auch selbst
wenn man annimmt, dafl die Verse dort in den Text geraten
sind, weil sie jemand von der zweiten Stelle her an den Rand
geschrieben hatte, wire der Zusammenhang immer noch
unzweifelhaft. Denn ganz kann man die Stelle iiber die nach
ihtem Tode zu Wichtern bestellten Angehorigen des gol-
denen Zeitalters nicht tilgen, da Hesiod iiberall tiber das
Schicksal der Menschen der verschiedenen Zeitalter nach
ihrem Tode Auskunft gegeben hat.

Aber nicht genug mit den dreissigtausend Wichtern, die
Zeus bestellt hat. Auch Dike selbst, so fihrt Hesiod fort,
wacht dariiber, dal3 richtiges Recht gesprochen wird. Ge-
schieht es irgendwo nicht, dann fliegt sie hinauf zu Zeus,
setzt sich zu seinen Fissen und klagt, damit er das Unrecht

1 Op. 124-125.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 43

richt; und dann muB3 das ganze Volk fiir das von den unge-
rechten Richtern getane Unrecht buBlen. Denn Zeus sieht
alles. Nichts bleibt ihm verborgen, und so — so wird nun
die konkrete Anwendung gemacht — blickt er auch auf den
Rechtsstreit hier zwischen uns.

Damit scheint nun endlich der Anschluss an die Fabel
vom Habicht, bzw. die Konige, an deren Stelle er steht,
erfolgen zu miissen. Aber in diesem selben Augenblick, in
dem Hesiod nach dem nachdriicklichsten Hinweis auf Zeus
als den Schiitzer der Gerechtigkeit zu seinem eigenen An-
liegen kommt, platzt er zunidchst mit drei ganz personlichen
Versen hinein !: « wenn aber nicht, dann mochte ich und
mein Sohn selber keine anstindigen Menschen meht sein.
Da wiire es ja schlimm, ein rechthandelnder Mensch zu sein,
wenn der, der Untrecht hat, vor Gericht immer besser weg-
kommen sollte. Aber das kann ich doch nicht denken, dal3
der weise Zeus das auf die Dauer geschehen lassen sollte. »

Erst nach diesem ganz personlichen Ausbruch kehrt
Hesiod wieder zu allgemeineren Betrachtungen zuriick, und
jetzt erst, siecbzig Verse nach Beendigung der Erzihlung
vom Habicht und der Nachtigall, gibt er, nicht an die Adresse
der Konige, an welche die Fabel gerichtet war, sondern an
diejenige seines Bruders Kommentar und Erklirung dazu:
fiit Fische, wilde Tiere und Vogel hat Zeus das Gesetz
gegeben, dal3 sie einander ohne Riicksicht fressen sollen, weil
es unter ihnen keine Gerechtigkeit gibt. Aber den Menschen
hat er die Gerechtigkeit gegeben; und er sorgt dafiir, daf3
detjenige, der recht tut, gedeiht, der aber, der es nicht tut,
am Ende Schaden erleidet.

Sieht man nun das Ganze der beiden Gedichte in der
Weise an, wie ich es mit einigen ausgewihlten Abschnitten
getan habe, so ist offenbar, dal3 ein Schullehrer, der sie auf
die Beobachtung der Kompositionsregeln hin durchzusehen

50h. 290 #.



44 K. VON FRITZ

hitte, unaufhorlich Anlass finde, einen dicken roten Strich
an den Rand zu machen und daneben zu schreiben: schlechte
Disposition, unlogische Gedankenfolge, mangelnde Ubet-
leitung und dergleichen. Jacoby hat dies in seiner Weise fiir
die Theogonie auch mit groBer Konsequenz durchgefiihrt.
Aber die erste Hilfte der Erga zeigt noch deutlicher als die
Theogonie, dall man das ganze Gedicht, und gerade das
Dichterische daran, zerstoren mubB, ja, dall man im Grunde
nichts tbrig behilt, wenn man darin wirklich konsequent
sein und alles, was nach den fiir einen guten Schulaufsatz
geltenden Regeln anst6Big ist, als unecht entfernen will 1.
Auf der andern Seite kann jedoch auch wieder keine Rede
davon sein, dal3 Hesiod aus bewufiten iiberlegenen Kunst-

1 Ein vortreffliches Beispiel fir die « Widerspruchsphilologie» die in
den mannigfachen Athetesen ihren Ausdruck findet, findet sich auch
in der kiirzlich erschienenen Schrift von Hemnz MuNDING: Hesiods
Erga in ibrem Verhiltnis zur Ilias, Frankfurt a.M., 1959, p. 16. Dort
heiit es: « Wenn Hesiod in dem Prozess untetlegen war, so wire
zwat der herbe .... Ton gut verstindlich (sc. den Hesiod in den Erga
anschligt). Wie aber vertriige sich das mit dem festen Vertrauen auf
Zeus ... wie es uns ... iberall im ersten Teil entgegentritt ? Konnte
Zeus auf diese Weise gerade in einem Falle apostrophiert werden, in
dem er versagt hatte ? Die Annahme ist von allen dteien die absur-
deste.» Wenn man derartiges liest, bekommt man den Eindruck, es
sei die beste Voraussetzung fiir die Anwendung philologischer Methode,
von Menschen und menschlichem Leben gar keine Ahnung zu haben.
Wieviel Beispiele gibt es aus der Geschichte aller Zeiten dafir, dall der
Glaube, die Gerechtigkeit miisse endlich siegen, durch Enttiuschung
nur immer stirker geworden ist! Im ibrigen verweise ich auf das
oben iiber Op. 270 fl. Gesagte. Ein schones Beispiel ist auch das
judische Gedicht aus der Pogromzeit, das kiirzlich in einer Beilage
zum « Parlamenty» veroffentlicht worden ist:

Ich glaube, ich glaube, ich glaube
ehrlich, unerschiitterlich und fromm,
daBl der Messias komm;

An den Messias glaube ich

und wenn et auf sich warten 140t
glaub ich darum nicht weniger fest.
Selbst wenn er linger zdgert noch,
an den Messias glaub’ ich doch.
Ich glaube, ich glaube, ich glaube.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 45

prinzipien heraus sich iiber alle anerkannten Prinzipien der
Kompositionstechnik hinweggesetzt hitte. Es ist sehr oft
wirklich Ungeschicklichkeit und Unbeholfenheit. Und trotz-
dem — das ist das Erstaunliche daran — ist alles ganz dicht
und von einer dichterischen Intensitit, die kaum ein Dichter
mit dem grofiten Kunstverstand je iibertroffen hat. Es ist
eine groBartige Naivitit, mit der es mitten in den nachdriick-
lichsten Ausfihrungen iiber die Gerechtigkeit des Zeus aus
Hesiod hetrvorbricht: «da mdéchte man ja gleich selbst ein
Schurke sein und seinen Sohn dazu erziehen, einer zu werden,
wenn die Schurken immer besser wegkimen als die anstin-
digen Leute »; und dann das sich Zuriickrufen zu der Ubet-
zeugung: « aber das kann ich nicht glauben, daB3 Gott es so
zugehen ldsst». Wie eindriicklichst menschlich ist dieser
Ausbruch, viel eindriicklicher als die logisch folgerichtigste
Ausfithrung es sein konnte.

Ferner: wenn man die ausdriicklich an die Bacihies ge-
richtete Fabel vom Habicht und der Nachtigall liest, muf3
man sich wundern, weil sie zundchst genau das Gegenteil
von dem zu besagen scheint, was Hesiod hier den Konigen
muf} sagen wollen, und dies umso mehrt, weil die deutliche
Erklirung, was Hesiod damit sagen will, nicht unmittelbar
darauf folgt. Aber die Fabel driickt ja auch einen wichtigen
Aspekt der Welt und des Lebens aus, wie es nicht nur unter
Tieren, sondern auch unter Menschen sehr oft zu sein pflegt.
Das kommt dadurch, dal3 die Fabel zunichst fir sich steht,
viel stirker zur Geltung, als wenn die Gegenerklirung so-
gleich darauf folgte. Auch wird durch die Verwunderung
dariiber die Aufmerksamkeit auf das, was folgt, stirker
erweckt und dieses daher intensiver aufgenommen als wenn
sofort klar zum Ausdruck kime, worauf Hesiod eigentlich
hinaus will.

Die Beispiele lieBen sich noch lange vermehren. Am
zweiten Teil der Erga wiirden sich die Grundcharakteristika
der Hesiodischen Dichtung, die in der Theogonie und in



46 K. VON FRITZ

dem ersten Teil der Erga in etwas verschiedener Weise in
Erscheinung getreten sind, noch in einer dritten, wieder
etwas verschiedenen Erscheinungsform, nachweisen lassen.
Aber ich hoffe, dal das Wesentliche auch so deutlich ge-
worden ist. Uberall sind es die Dichte und der Beziehungs-
reichtum jedes einzelnen Teiles seiner Dichtung, selbst noch
in der nackten Aufzidhlung der Namen der Nereiden, welche
die offenkundigen Mingel und Ungeschicklichkeiten der
Komposition nicht nur aufwiegen, sondern beinahe in
Tugenden verwandeln. Diese Dichte liee sich in einer
sorgtiltigen Analyse der kleinen Einzelabschnitte der Werke
Hesiods nachweisen, wobei sich dann vor allem in der Theo-
gonie auch manches als spiterer Zusatz erweisen wiirde, aber
nicht auf Grund der von Jacoby verwendeten Kriterien. Eine
solche Untersuchung wiirde jedoch naturgemil3 sehr viel
mehr Zeit erfordern, als fiir einen Einzelvortrag zur Verfii-
gung steht,

Da sich jedoch niemand gefunden hat, der bereit gewesen
wire, einen Vortrag iiber Hesiod und die hellenistische
Dichtung zu halten, so ist es vielleicht erlaubt, zum Schluf3
noch einen flichtigen Blick auf das Verhiltnis des Kalli-
machos zu Hesiod zu wetfen, zumal da sich daraus vielleicht
eine gewisse Bestitigung fiir das Gesagte gewinnen ldsst.

Kallimachos war in vieler Hinsicht das dusserste Gegen-
teil Hesiods: ein Dichter von einem unerhért wachen Kunst-
verstand gegeniiber dem offenbar ohne bewulBte Kunst-
prinzipien dichtenden Denker und Griibler Hesiod; ein
Dichter mit der raffiniertesten Technik der Komposition
gegentiber dem in der Komposition oft ganz ungeschickten
Hesiod. Und doch hat Kallimachos gerade fiir Hesiod die
allergrofite Bewunderung gehegt !, wihrend er an dem ihm
so viel niher stehenden Apollonios, der in vieler Hinsicht
auch ein Virtuose der dichterischen Technik war und sogar

2 Call., Hp. 27 (29%



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 47

einiges konnte, das Kallimachos nicht konnte, schatfe
Kritik zu tben fand. Denn im Gegensatz zu der zur Zeit
herrschenden Meinung glaube ich durchaus an den Konflikt
zwischen Kallimachos und Apollonios, von dem die antike
Ubetlieferung berichtet.

Man kann die Bewunderung des Kallimachos fiir Hesiod
vielleicht zum Teil daraus erkliren, daBl er als der ganz
bewulite und raffinierte Dichter einen ausgesprochenen
Geschmack fiir das Naive gehabt hat, das er in seinen Ge-
dichten zugleich nachzuahmen versuchte und ironisierte.
Aber das allein hitte fir die ganz genuine und durchaus nicht
herablassende Bewunderung, die sich in seinem 27. Epi-
gramm ausspricht, kaum ausgereicht. Das kiinstlerische
Grundprinzip, das er, wo er von Dichtung spricht, immer
wieder betont, ist die xabapétyg, die Reinheit. Das bedeutet
nichts anderes, als dal3 alles ganz dicht und durchgeformt
sein muB, dall es keinerlei Fiillsel und tote Stellen gibt, daf3
der klare FluB3 der Dichtung keinen tritben Schlamm und
kein Geroll mitfithrt, wie er es am Ende seines Apollon-
hymnus ausgedriickt hat. Er selbst liebt plétzliche Ubet-
ginge, wie etwa im Zeushymnus und im Apollonhymnus
von einem scheinbar ganz objektiven kultischen Preislied zu
ganz personlichen Dingen. Aber Fiillsel und tote Stellen gibt
es bei ihm nicht. Das ist es, was er an Apollonios, der ihm
in manchen Dingen vielleicht sogar iiberlegen war, auszu-
setzen hatte: dal3 es zwischen den Glanzstellen, deren sein
Epos viele hat, auch tote Uberginge gab. DaB3 Hesiod, der
von der technischen Raffinesse des Kallimachos und des
Apollonios so gar nichts hat, ihm, Kallimachos, hinsichtlich
der xabfapdrne, der Dichte und Gefiilltheit, zum mindesten
ebenbiirtig war, das muf3 Kallimachos bewul3t gewesen sein
und deshalb hat er ihn aufrichtig bewundert.



48 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Verdenius : Die Echtheit der Verse 120 ff. scheint mir durch
132 gestiitzt zu werden: die Tatsache, dass die Gaia zuerst einige
Wesen « ohne Liebe» hervorbringt, ist die Ausnahme, die die
Regel, dass im ganzen genommen jede Schoépfung von Eros
angeregt wird, bestitigt.

M. von Fritg: Ja, es ist interessant, dass die grossen titanischen
Michte aus einer Liebesvereinigung hervorgehen, wihrend der
Pontos, der gleichsam ein Teil der Erde selber ist, ohne Eros
entsteht. Auch die Nacht erzeugt den Tag und das Licht dutrch
Liebe, d. h. wo etwas wirklich Neues entsteht, ist ein sexuelles
Verhiltnis notwendig.

M. Verdenius : 1ch mochte nun aber bezweifeln, dass Etos an
der spiteren Stelle (201) als Gott der Schénheit gemeint ist. Die
Verbindung mit Himeros weist doch darauf hin, dass das Sexuelle
auch hier im Vordergrund steht.

M. von Fritg : Ich meine natiitlich nicht, dass der zweite Eros
das Sexuelle ausschliesst. Aber es scheint mir wesentlich, dass
Aphrodite, in deren Gefolge Eros erscheint, hier vorwiegend als
Gottin der Schonheit dargestellt wird.

M. Verdenius : Aber auch der kosmische Eros wird »xdAAiotog
genannt (120). Darum glaube ich nicht, dass der Schonheitsaspekt
sich als Prinzip der Differenzierung verwenden lisst. Vielleicht
konnte man den Unterschied besser in einer etwas anderen Weise
erkliren. Sie haben sehr richtig gesagt, dass der zweite Eros in
die menschliche Ordnung gehort. Wir haben also ein Utprinzip,
das dem ganzen Kosmos zugrunde liegt, und eine spezielle,
nimlich irdische Erscheinungsform dieses Prinzips, ebenso wie
bei Heraklit das kosmische Feuer sich in der Erscheinungswelt
als das gewohnliche Feuer offenbart.

M. von Fritg : Das Problem war fiir mich, zu erkliren, warum
denn Hesiod die Aphrodite in das Zwischenreich gestellt hat und



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 49

nicht erst mit den olympischen Gottern hat auftreten lassen. Auch
Themis, Mnemosyne, die Musen, Eros und Himeros gehoren in
dieses Zwischenreich: sie verkorpern die geistigen Prinzipien, die
schon vor der olympischen Ordnung da waren.

M. Verdenius : Hesiod hat aber trotzdem diese vor-olympische
Aphrodite auch wieder mit den olympischen Géttern in Verbin-
dung gebracht. Er ldsst sie zu den Géttern hingehen (202), was
eigentlich nur ein etwas kiinstlicher Versuch ist, seine eigene
Konstruktion mit der traditionellen Vorstellung in Einklang zu
bringen.

M. von Fritg: Ein solcher Versuch ist gerade hesiodisch.

M. Verdenius : Dass die Aphrodite gerade an dieser Stelle ein-
gefithrt wird, scheint mir vor allem darauf zu beruhen, dass die
Erwihnung des &ppdg (191) dem Dichter die Gelegenheit zu einer
etymologischen Deduktion der Géttin bot.

M. vor Fritg: Natitlich spielt das auch eine Rolle. Er wire
diesem Anlass aber nicht gefolgt, wenn nicht ausserdem ein all-
gemeinerer Gesichtspunkt die Erwihnung der Aphrodite an dieser
Stelle passend gemacht hitte.

M. La Penna : Trovo molto difficilmente conciliabili, malgrado
le argomentazioni di von Fritz e di Verdenius, la funzione cos-
mica di Eros in 75. 120-122 e la funzione secondarissima di Eros
nel corteo di Afrodite in 7. 201. Ma neppure ¢ logica la solu-
zione dello Jacoby, che conserva il verso 120 nella lezione data
da Aristotele: ci sono due interpolazioni successive, 'una ante-
riore ad Aristotele, cioé il v. 120 nella lezione da lui data, I’altra
forse posteriore ad Aristotele, cio¢ 1 vv. 120-122 nella lezione
dei codici. Sono d’accordo, invece, sull’autenticita del passo
relativo ad Afrodite.

M. Kirk: 1 feel attracted myself by Prof. Verdenius’ recon-
ciliation of something which does not seem to me to be basically
a contradiction. It is quite natural that if Hesiod and his prede-
cessors were familiar with the sexual metaphor of cosmological
differentiation, they connected this with Aphrodite and with Eros
in its human association.



50 DISCUSSION

M. Gigon: Les vers 120-122 — comme d’ailleurs 'autre pas-
sage — me paraissent authentiques. Avecipeivc et Sduvatat véov
tirent ’Eros dans la spheére humaine. Une telle interaction des
plans humains et divins est assez courante dans la pensée grecque.
On peut penser au vobg d’Anaxagore et a la g@uhioe d’Empédocle,
qui agissent sur le plan cosmique aussi bien que sur le plan
humain.

Il faut compter, pour revenir a2 Hésiode, avec un mélange
étrange d’incohérence et de préméditation. Qu’on songe 2 la
structure de la Titanomachie. Les enfants d’Ouranos et de Gaia,
les Titans, les Cyclopes et les Cent-Mains, sont faits prisonniers
par leur peére, puis libérés par ’astuce de Cronos. Cela semble
achevé au vers 210; mais, beaucoup plus loin, au vers sor, c’est
Zeus qui libére enfin les Cyclopes, et plus loin encore (au vers
624), les Cent-Mains; apreés quoi il recourt a ’aide des uns et des
autres contre les Titans, leurs freres. Il est trés caractéristique que
le pseudo-Apollodore ait essayé, dans son récit, de remédier a
cette incohérence. 11 dit expressément: « Cronos a libéré tous les
enfants, ses fréres et sceurs, puis il a renvoyé en prison les Cyclopes
et les Cent-Mains pour qu’ils puissent étre ensuite libérés une
seconde fois par Zeus». Solution évidemment naive, mais qui
montre bien I'incohétence sous-jacente de la Thécgonie.

On peut aussi s’étonner de ce que le contrat entre Zeus et
les Cent-Mains soit évoqué avec une telle prolixité, alors que la
Titanomachie elle-méme est traitée fort sommairement. Clest la
preuve, comme ’a dit M. von Fritz, que Zeus est surtout le
partisan — ou le recteur —, de la Sixy. Hésiode a tenu a étaler pen-
dant presque 30 vers ce contrat, pour bien montrer comment
s’ouvre le régne de la justice et des cuvOirat.

Il y a ensuite des difficultés parce que la Titanomachie doit
étre d’une part Paristie de Zeus et que, d’autre part, Zeus ne peut
pas vaincre sans les Cyclopes et les Cent-Mains: encore une de
ces incohérences qui, pourtant, répondent a une exigence supé-
rieure. Je crois pour ma part que tout est bien hésiodique dans
cet ensemble.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 51

M. Solmsen : Das Motiv, dass Zeus mit dlteren Michten einen
Bund eingeht, scheint auch mir fiir Hesiod besonders charak-
teristisch zu sein. Nach seinem Sieg, zur Sicherung seiner Herr-
schaft, braucht Zeus andere Gewalten, nimlich Mnemosyne und
Themis. Dann gibt es noch die wichtige Partie, wo die Styx in
dem Augenblick, wo sie auf die Seite des Zeus tritt, ihm ihre
Kinder zufiihrt, nimlich Kratos, Zelos, Nike und Bia (384-5;
397-8). All diese Grundmichte waren also sozusagen vorgegeben
und Zeus hat sie zu gewinnen. In diesem Gedanken, so glaube
ich, offenbatt sich die eigene Erfindungsfihigkeit des Dichters.
Auch die Aphrodite, als die Macht der Schénheit, ist offenbar
eine solche schon vorher existierende Macht. Darum ist es sinn-
voll, dass sie aus dem &ppéc, d. h. aus dem oméppa des Uranos ent-
standen ist. Diese Deutung des &opdg hat P. Friedlinder in seiner
Rezension von Jacobys Ausgabe begriindet.

M. Wasgink : Liegt nun diese Erfindungsfihigkeit des Hesiod
auf dem Niveau der Auswahl oder auf dem wirklicher Gestal-
tung? Hat er aus dem vorher Gegebenen nur durch Auswahl
etwas anderes gemacht oder hat er so stark eingegriffen, dass
etwas ganz Neues zustandegekommen ist?

M. von Frirzg : Ich wiitde sagen, dass das Gestaltende in Hesiod
vor allem in der Weise, wie er auswihlt, liegt. Das heisst, dass
er nicht bloss eklektisch vorgegangen ist, sondern nur dasjenige
genommen hat, was ihm zur Erklirung der Welt und des Lebens
wichtig schien. Gestaltet hat er also nicht in dem Sinne, dass er
aus seinem Stoff ein schénes Ganzes gemacht hat, sondern indem
er das wirklich Bedeutsame in den Dingen aufzuspiiten versucht
hat. So ist trotz allen Mingeln der Komposition etwas ausser-
ordentlich Eindrucksvolles herausgekommen, eindrucksvoller
vielleicht als bei vielen Dichtern, die einen viel grosseren Kunst-
verstand haben. Es ist diese aussergewohnliche Fihigkeit Hesiods,
das wirklich Lebendige zu erfassen, die ihn dazu gefithrt hat,
gelegentlich auch Sachen aufzunehmen, die ihm selber nicht
ganz klar waren, Widerspriiche, wie eben das Leben selbst
widersgruchsvoll ist. Das bekannteste Beispiel ist die Elpis



52 DISCUSSION

(Op. 96), die in der Biichse bleibt und trotzdem bei den Menschen
ist. Diesen Widerspruch hat er offenbar nicht gesehen, aber ich
glaube nicht, dass er das Motiv aufgenommen hitte, wenn er
nicht irgendwie das Bedeutsame darin gespiirt hitte.

M. Verdenius: Ich glaube, dass sich dieser Widerspruch be-
seitigen ldsst, aber es wiirde zuviel Zeit nehmen, das jetzt aus-
zufithren. Ich mochte lieber auf ein anderes Beispiel hinweisen,
wo die Gestaltungskraft Hesiods besonders deutlich hervortritt.
Ich meine die Verse 385-7 der Theogonie, wo es von Kratos und
Bia heisst, dass sie immer in der Nahe des Zeus sind. Das bedeutet
nicht, dass uberall, wo Zeus ist, auch Kratos und Bia anwesend
sind, und dass iiberall, wo Zeus geht, diese beiden Michte hinter
ihm hergehen (wie Mazon iibersetzt), sondern gerade umgekehrt,
dass iiberall, wo Kratos und Bia sind, auch Zeus zugegen ist, und
iiberall, wo diese Michte hingehen, Zeus vorangeht (fyyspovedy).
Die rohen kosmischen Michte werden also immer von Zeus
geleitet und tiberwacht. Darin steckt, so scheint mir, ein sehr pet-
sonlicher und auch sehr gestalterischer Gedanke.

M. von Fritg : Ich bin damit vollig einverstanden. Dieses Bei-
spiel zeigt noch einmal, wie in der Theogonie alles auf die Ordnung
des Zeus hingeht und dass das eine neue Ordnung ist, in die auch
die Naturgewalten aufgenommen und unter die Direktion des
Zeus gestellt werden.

M. Gigon: Um auf das Problem der Widetspriiche zuriickzu-
kommen, mochte ich auf die Figur des Kronos hinweisen, der
ja auf der einen Seite mit den anderen Titanen in den Tartaros
verbannt wird, auf detr anderen Seite aber die Herrschaft iber das
goldene Geschlecht fithrt (Op. 111).

M. Solmsen : Man konnte die scheinbar widersprechende Rolle
des Kronos so etkliten, dass Vets 111 ein Versuch ist, die T'ra-
dition der fiunf Weltalter, die utspriinglich wahrscheinlich gar
nicht mit det Uranos-Kronos-Zeus-Linie zu tun hatte, mit dieser
zu harmonisieren.

M. von Fritz: Der Widetspruch zwischen der Tatsache, dass
erst die olympischen Gétter die gute Ordnung geschaffen haben,



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 53

und der Tatsache, dass das goldene Geschlecht als eine vot-
olympische gute Ordnung dargestellt wird, bleibt aber doch
bestehen. In diesem Widerspruch driickt sich eben das wider-
spriichliche Verhalten der Menschen iiberhaupt zur Vergangen-
heit und Zukunft aus. Der Fortschrittsgedanke steht immer neben
dem Glauben, es wite frither besser gewesen.

M. Kirk: 1 should like to return to the question of Hesiod’s
etymological interests. Although the explanation of Aphrodite
from a&qpdg has all the signs of being Hesiodic, many of the most
obvious etymologies, such as KuOépeta (198), have the marks of
interpolation. So I just wonder if one can really substantiate the
generalization that Hesiod had a great interest in etymologies.

M. von Fritz: Man kann aber zeigen, dass die Erfindung der
Namen der Musen und der Okeaniden auf Hesiod zuriickgeht,
obwohl in dem letzten Fall die Moglichkeit spiterer Zusitze
zugegeben werden muss.

M. Kirk: 1 think there is a distinct difference between the
poetic activity of choosing suitable names for figures like the
Oceanides and what one may call more specifically an etymolo-
gical interest, namely an attempt to explain a name which was
not entirely clear in terms of Greek derivation by reference to
some Greek word.

M. Verdenins : The predilection for etymologies is very marked
in Homer, and there is also a strong tendency in Pindar and
Aeschylus. The examples in Hesiod quite conform to this tradi-
tion, for instance Aixn Audg éxyeyovio (Op. 256).

M. Kirk: 1 accept this as a possible etymology; but Audg
gwyeyaulo is an established formula, and its combination with
Dike could be purely fortuitous.

M. Verdenius : Thete is also Th. 207-9 Tutijvag Titaivovrac.

M. Kirk: That is absolutely certain.

M. Verdenins : Again, Th. 281-2 [Ivyyacog myds.

M. Kirk: 1 would think that this is possibly an addition. The
form vyévto (283) is hardly Hesiodic.

M. Verdenins : What do you think of Op. 2-3 Ata-Suk?



54 DISCUSSION

M. Kirk: 1 would class this as possible, although it might
be a mere assonance.

M. von Fritz: We should remember that die in postposition
was still pronounced Six in Hesiod’s times,

M. La Penna: Alcune etimologie sono certamente nel testo
autentico. Esse forse rientrano anche in una retorica primitiva,
in un preziosismo ingenuo.

M. Gigon: Je crois qu’il faut retenir toutes ces étymologies.
Nous n’avons aucune raison spéciale de supposer qu’au vie siécle,
on aurait encore interpolé Hésiode. La densité des étymologies
reste chez lui impressionnante, et si on veut éliminer tout cela,
on risque de faire une pétition de principe. Il y a encore le cas
de Th. 39 Oumpelool et 6o Guoppovas: il ne me semble pas
impossible que ces mots contiennent une allusion a ’étymologie
célebre Moboou/ép.ovooboo.

M. Solmsen: 1 think we all agree that 7h. 188-195 is authentic.
It is also clear that 196 cannot stand side by side with 195 and 197.
But 198 is authentic, because it explains why Hesiod brought in
Kythera in 192. After the mention of Kypros in 193 we expect
a similar use of it for the explanation of the name Kypris. Gott-
fried Hermann was on the right line when he changed the
beginning of 199 into Kdbmpiv 8’6ttt yévorro. On the other hand,
200 does not seem to be Hesiodic. Another instance of his ety-
mological interest is 143 : even if one leaves out 144-5, 143 explains
Kbxdowmag in 139.

M. Kirk: 1 do not want to take the position of denying this
etymological interest in Hesiod. But in the Cyclopes passage there
are some certain interpolations in the immediate neighbourhood,
and that suggests the possibility that the amount of intetference
has been greater than we can detect. It is also remarkable that
Hesiod has not indulged in etymologizing on a number of occa-
sions where one might have expected him to have done so.

M. Wasgink : 1 think we should relate this problem to the fact
that, according to Herodotus, Homer and Hesiod gave the gods
their names. If Hesiod really felt this to be one of his tasks, he



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 55

must have been guided by the principle of « telling the truth»
(7h. 28). This implied that, although he could not depart too
much from the sacred stories, he had to make clear their hidden
meanings. These meanings were especially to be found in the
names of the gods, for the name of a god is the most pregnant
expression of his nature. From this point of view, the difference
between mentioning a name and giving an etymology is in fact
a very small one.

M. von Fritg: Yes, and I think this also explains why Hesiod
does not always etymologize. He gives a name where there was
no name before, and he explains a name where he thinks that
this is important to understand what the god is.

M. Kirk: It still remains a problem why he did not feel the
obligation to explain such names as Apollo and Athena.

M. Wasgink: It may be that in those cases he simply felt
unable to « tell the truth».

M. Verdenius: It might be profitable to consider another
example. Merkelbach (S#ud. 1¢. 1956, 289-290) has pointed out
that 7). 234-5 does not mean « they call him the Old Man», but
« they call the old man Nereus, because he is truthful and kind»,
and that v~ from ynpepthc and FHpa (péperv) which is suggested
by #jmtog form the etymology of the name Nereus. If this inter-
pretation is correct, as I think it is, we have another example
of the way in which Hesiod was a « Gestalter ».

M. Kirk : 1 absolutely accept this example, but it confirms my
impression that Hesiod’s etymologies mainly refer to minor
figures. Aphrodite seems to be the only exception.

M. von Fritz: It is the names of the minor gods that had to
be explained, because people were not so familiar with them. As
to 7h. 234-5, it may be interesting to note that in the Odyssey
(IV. 349) Proteus is called a yépwv vnpeptyg without any ety-
mological implication.

M. Verdenius : Hesiod took the Homeric material and modelled
it in his own way. In this respect, too, he was a « Gestalter ».

M. Solmsen : There is another interesting relationship to Homer



56 DISCUSSION

in Th. go1-3. Hesiod’s Horai are no longer seasons, but super-
vising powers (dpedovast). Another point I want to make is that
etymologizing is not his only way of explaining the nature of a
deity. In many cases he tries to convey his conception of the
deity’s real nature by specifying the epithets, as for instance
in 924-6.

M. Kirk: 1 think we have really got something « Hesio-
disches» here. But the last example again brings out my original
point, that Hesiod did not always want to etymologize in the
way that some of his successors wanted to. It is highly charac-
teristic that he refrained from producing an etymology of such
a puzzling name as Tpiroyéveta.

M. Verdenius : In support of M. Kirk’s point of view I should
like to express my doubts about the authenticity of 199. Aphro-
dite cannot have been born in Kypros, because she first was in
Kythera and then went to Kypros (192-3).

M. Solmsen: Pethaps vyévro with év should be taken to mean
« arrive ».

M. Kirk: Such a meaning would by quite exceptional. The
word also occurs in 283 and 705, both of them suspect for other
reasons.

M. Grimal: Je voudrais revenir sur la question posée par
M. Waszink a propos du texte d’Hérodote qui disait qu’Hésiode
avait donné un nom aux dieux. Cette remarque d’Hérodote parait
d’abord absurde, parce qu’il est évident que les noms des dieux
existaient avant Hésiode. Mais Hérodote pensait peut-étre a un
phénomene dont il avait des exemples autour de lui, dont il a
lui-méme parfois donné ’exemple. Lorsque les Grecs se trou-
vaient en présence d’un domaine religieux qui leur était étranger,
leur premiere préoccupation était de chercher a reconnaitre dans
les dieux indigénes des dieux grecs. Ne peut-on pas se demander
si, pour Hésiode, il se serait passé un phénoméne analogue?
Hésiode, qui était en présence, en possession plutdt, d’une tra-
dition sacerdotale de iepol Adyot, se serait ingénié a découvrir dans
les Saipoveg plus ou moins nommés ou innommés de la Grece



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS ST

les dieux traditionnels du monde achéen, du monde homérique.
Par conséquent, nommer les dieux voudrait dire essayer de donner
une forme intelligible 2 des manifestations du divin qui, jusque
13, étaient informes. Et la préoccupation étymologique s’expli-
querait en somme par le désir de découvrir la réalité cachée qui
est derriere la personnalité des dieux. Alors je concevrais, pour
ma part, I'effort d’Hésiode comme effort d’un véritable théolo-
gien, qui a voulu élever les manifestations populaires et hétéro-
génes du divin a une unité qui constitue Iessence méme de sa
T héogone.

M. von Fritz : Tt seems to me that Hesiod’s preoccupation was
not so much with discovering a hidden meaning behind the names
of the known gods. There is, of course, the explanation of Aphro-
dite and of the Titans, but there is a greater number of cases
where he actually invents new names and, to some extent, new
figures. I am especially thinking of the names of the Muses, the
Nereids and the Oceanids. In these cases new aspects of what he
actually find in the world are expressed by the names of newly
invented goddesses.

M. Kirk: If Hesiod had the intention suggested by Professor
Grimal, one might have expected him to have shown far more
attention to minor local cults and particular epithets.

M. Gigon: Selon Hérodote (11, 53), Hésiode et Homere sont
totot Oeolol Tdg émwvuplag d6vteg xal TipAg Te xal TEYVAG
Stedbévreg xal eldea adtdv onuivavres. Pour émwvupliag, on
peut penser par exemple 2 Th. 144 et 282, et Tiudg deAbvreg se
rapporte a 885. Pour eidex, on préférerait songer a Homere,
et pour téyveg il est difficile de dire a quoi se réfere Hérodote.
Evidemment, les noms des grands dieux préexistaient, mais il y
avait aussi des divinités mal définies, et Hésiode ajoutait d’autres
figures encore pour compléter le systéme. En effet, les rapports
avec le culte sont trés rares; on en trouve un exemple dans
Th. 468-500.

M. La Penna: 11 Prof. von Fritz ha difeso J’autenticita di
Th. 63-67. L’autenticita di 63-66 pud essere difesa: benche “Tuepoc,



58 DISCUSSION

]

che qui ¢ in compagnia delle Muse, sia a 201 in compagnia di
Afrodite, questa contraddizione ¢ lieve di fronte a quella tra le
posizioni di Eros in 120-122 € in 201. Ma 67 non pud essere della
stessa mano dei versi precedenti: la sola parola utile che contenga
¢ Tavtwyv; xAetovowy ripete péAmovrtar, il tresto & ripreso
inutilmente dal v. 65; qualcuno ha voluto completare il wavrtwy
che trovava difficile a capire. Il procedimento ¢ lo stesso che ha
portato all’interpolazione di 118: anche qui &Bavatwy, con la
formula che segue, vuole spiegare il wdvtwv del verso precedente:
forse I'interpolatore ¢ il medesimo. Dunque: o abbiamo due fasi
di interpolazione, ptima 63-66, poi 67, o almeno 67 deve consi-
derarsi interpolato.

Il Prof. von Fritz ha toccato problemi pit interessanti di
quelli di critica testuale. La Zeogomia presuppone certamente,
come le ultime scoperte vanno dimostrando, un’ondata d’influenza
religiosa asiatica. Ma questa ondata, diversamente da ondate
successive, non ha portato ad una religione che ponga al centro
dei suoi interessi la salvezza dell’anima: benché Esiodo non abbia
dietro di s¢ una wéhig, la sua teologia &, se & lecito usare la ter-
minologia di Vatrone, una theologia civilis (il passo sull’isola dei
beati — Op. 166-173 — ha ben poca importanza). Come non
subisce influenze soteriologiche, cosl Esiodo resiste ad un razio-
nalismo rudimentale, ma radicale. A proposito dell’aivoc famoso
(Op. 202 ss.) rifiuta quell’interpretazione razionalistica del mondo,
che poi dominera nella favola esopica, ma che doveva preesistere
in qualche misura ad Esiodo, secondo la quale la societa ¢ fondata
su rapporti di forza, sull’avidita, sulla violenza, sull’egoismo.
Esiodo non esalta I’astuzia. Mi pare che il Prof. von Fritz abbia
messo acutamente in rilievo che la lotta di Zeus contro 1 Titani
non @& tanto la lotta dell’intelligenza contro la violenza bruta
(come sara dopo Pinterpretazione filosofica, specialmente stoica,
nella Titanomachia di Otrazio, Carm. 111, 4,65: Vis consili expers
mole rait sua) quanto dell’intelligenza contro I’astuzia. Punita &
I’astuzia di Prometeo; e forse qui Esiodo nega una versione che
esaltava I’astuzia e l’abilita inventiva di Prometeo.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 59

Cosi Esiodo, nel suo tentativo di sistemazione, si pone tra
due estremi, da una parte ’'abbandono mistico alla divinita, che
comporta l'inerzia dell’'uomo, e dall’altra una interpretazione
rudimentalmente razionalistica. Credo che proprio in questo
equilibrio, e non nell’aver inventato qualche divinita o qualche
mito in pill o in meno, stia la sua originalita e la ragione della
sua grande influenza sulla cultura greca successiva, specialmente
sulla morale e la filosofia. Invece ha un’importanza secondaria
la sua influenza sugli alessandrini. Gli alessandrini sono spinti
verso di lui dalla curiosita mitologica, condividono il suo gusto
per le etimologie, ma il suo afflato etico-religioso non passa in
loro, eccetto forse, attraverso lo stoicismo, in qualche raro passo
di Arato. La missione poetica di Callimaco ¢ la missione del
letterato puro, non Ja missione del poeta profeta: se egli pro-
clama di cantare il vero (&paptupov 00dev &eldw), vuol dire solo
che documenta sui libri la sua squisita mitologia, non che abbia
verita etico-religiose da rivelare. Lo spirito esiodeo pil autentico
rivive nella poesia latina, specialmente in Virgilio.

M. von Fritz: Ich glaube nicht, dass es sich beim Kampf
gegen die Titanen hauptsichlich um einen Kampf gegen die
Schlauheit handelt. Ktronos scheint mir vielmehr in gewisser
Weise ein Vorldufer des Zeus zu sein, insofern als er schon gegen
die Urgewalten kimpft und dazu die Schlauheit braucht. Es ist
natiirlich ganz richtig, dass Zeus nicht bloss schlau ist, oder
tiberhaupt nicht iiberwiegend schlau ist, sondern die Einsicht hat,
eine neue Ordnung einzufithren. Dieser Gegensatz zwischen der
Einsicht des Zeus und der Schlauheit des Kronos wird aber von
Hesiod nicht besonders hetvorgehoben. Der Titanenkampf ist
ja offenbar ein Kampf gegen die Gewalt und dazu braucht Zeus
nicht nur Weisheit, sondern auch Gewalt.

Was nun Prometheus betrifft, so wird seine Schlauheit nicht
eigentlich mit der Schlauheit des Kronos in Bezichung gesetzt.
Vielmehr werden seine Tricks von Zeus mit seinem eigenen
Trick, Pandora und dem Frauengeschlecht, bekimpft.

Ich glaube nicht, dass Kallimachos ein bloss gelehrtes Inte-



6o DISCUSSION

resse fiir die hesiodeische Poesie gehabt hat. Bei aller Verschieden-
heit hat er fiir die dichterische Qualitit Hesiods Gefiihl und selbst
Bewunderung gehabt; das zeigt sich in dem, was er selbst iiber
Hesiod sagt. Die alte Religion hatte fiir ihn als solche natiirlich
keine Bedeutung mehr, aber was fiir Hesiod Religion war, ist
fur Kallimachos zur Poesie geworden.



	Das Hesiodische in den Werken Hesiods

