
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 7 (1962)

Artikel: Das Hesiodische in den Werken Hesiods

Autor: Fritz, Kurt von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I
KURT VON FRITZ

Das Hesiodische in den Werken Hesiods





DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS

Wenn von dem Hesiodischen in den Werken Hesiods die
Rede sein soll, denkt man wohl zunächst an seine persönlichen

Anliegen, sein Verhältnis zu seinem Bruder Perses und
zu den ßacriX^e?, die ihm in der Erbauseinandersetzung mit
seinem Bruder nach seiner Meinung sein Recht verweigert
haben, sowie an sein Verhältnis zu Zeus, von dem er Schutz
seines Rechtes erhofft, ferner etwa an seine Begegnung mit
den Musen, die ihm versprachen, ihm nicht der Wahrheit
gleichende Lügen zu erzählen wie anderen Dichtern, sondern
ihm die Wahrheit zu verkünden. Umgekehrt freilich kann
man als das Hesiodische auch alles das bezeichnen, was in
seinen Werken nicht nachweislich aus älteren «Quellen»
stammt oder von ihm älteren Vorlagen gegenüber geändert
worden ist. Aber zwischen dem, was sich durch seinen ganz
persönlichen Inhalt unmittelbar als Hesiodisch darstellt, und
dem, was sich durch Vergleich mit älteren literarischen oder

sonstigen Dokumenten als unzweifelhaft übernommen
erweisen läßt, liegt ein weites Feld, auf dem es nicht so leicht
ist, mit einiger Sicherheit festzustellen, was in dem
angegebenen Sinne eigentlich Hesiodisch ist und was nicht.

Hier auf diesem Zwischengebiet und nicht nur auf diesem

Zwischengebiet, sondern auch auf dem Gebiet der zweifellosen

Entlehnungen, tritt jedoch die Frage nach dem
Hesiodischen und dem Nichthesiodischen in den Werken Hesiods
noch in einer ganz anderen Form auf. Es gibt wohl kaum
eine neuere Ausgabe der Theogonie und der Werke und Tage
— und von diesen soll hier im Wesentlichen die Rede sein —,
in der nicht eine beträchtliche Zahl von Versen in Klammern

gesetzt wären, um sie so ausdrücklich als nicht von Hesiod
stammend oder zum mindesten als von zweifelhafter Echtheit

zu bezeichnen. Dem liegt meistens die Auffassung zu
Grunde, daß die beiden Werke nicht von Hesiod selbst

niedergeschrieben, sondern zunächst von Rhapsoden weiter-



4 K. VON FRITZ

gegeben worden seien, wobei dann bei der endlichen schriftlichen

Fixierung viele von diesen Rhapsoden gemachte
Zusätze und Änderungen aufgenommen worden seien, ganz
abgesehen von späteren Interpolationen im eigentlichen
Sinne, d. h. Zusätzen zu dem bereits schriftlich fixierten
Text, die wiederum teils absichtlich gemacht, teils unabsichtlich

aus an den Rand geschriebenen Parallelversen aus
anderen Dichtern in den Text eingedrungen seien. F. Jacoby
hat bekanntlich in seiner Ausgabe der Theogonie1 ein

ganzes System von Zeichen und Druckarten erfunden, um
die verschiedenen Einschaltungen, Einschaltungen in
Einschaltungen, weiteren Zusätze usw. kennzeichnen zu können,
die er unterscheiden zu müssen glaubte, und wollte für die
Werke und Tage etwas ähnliches versuchen. Natürlich ist es

in einem Vortrag von notwendig beschränktem Umfang
unmöglich, auf alle die Probleme einzugehen, die sich hier
ergeben. Aber ganz außer Acht lassen kann man sie nicht.

Stellt man aber die Frage nach dem Hesiodischen bei
Hesiod in dem dritten möglichen Sinn, den sie haben kann,
nämlich als die Frage danach, was in seinen Werken für ihn als

Dichter im Vergleich zu anderen Dichtern charakteristisch
ist, so zeigt sich sogleich, daß die drei verschiedenen Fragen,
die sich hinter derselben Formulierung verbergen können,
doch im engsten Zusammenhang zueinander stehen, ja daß

die Antworten auf sie weitgehend von einander abhängig
sind. Das für Flesiod als Dichter Charakteristische scheint
sich nur feststellen zu lassen, wenn feststeht, was von den

unter seinem Namen überlieferten Werken wirklich von ihm
stammt und wie weit er in ihnen selbständig ist. Darüber
besteht jedoch eine außerordentlich weitgehende Uneinigkeit

zwischen den verschiedenen modernen Interpreten und
Kommentatoren; und stellt man gar die Frage, wieviel von
diesen Werken sich aus untrüglich in die Augen fallenden
Anzeichen als sowohl authentisch als auch original erweisen
1 Hesiodi Carmina rec. F. Jacoby, Pars I: Theogonia, Berlin 1930.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 5

läßt, so findet man, daß dies nur ein sehr kleiner Teil der
beiden Gedichte ist. Die Grundfrage, die sich hier stellt, ist
daher die, ob sich aus den wie immer in ihrem Umfang
eingeschränkten unbezweifelbar Hesiodischen Teilen solche
Kriterien des spezifisch Hesiodischen gewinnen lassen, daß

es mit ihrer Hilfe möglich wird, den Kreis des als authentisch

zu Betrachtenden und den Grad der innerhalb dieses

Kreises zu findenden Originalität genauer zu bestimmen.
Dies macht es jedoch notwendig, sich zunächst mit der bisher

bei solchen Untersuchungen befolgten Methode
auseinanderzusetzen; und dies um so mehr, als die modernen

Kritiker, allen voran Jacoby, im allgemeinen einen ganz
anderen Weg als den soeben empfohlenen beschritten haben,
indem sie im Wesentlichen einfach das als nichthesiodisch
ausschalteten, was ihnen aus irgend einem Grunde, sei es

aesthetisch, sei es wegen mangelnder Logik, sei es stilistisch,
nicht gefiel, ohne zuerst die Frage zu stellen, ob Hesiod denn
ihnen zu Gefallen und ihrem Geschmack entsprechend
gedichtet habe.

Es ist eine auf den ersten Blick etwas paradoxe Tatsache,
daß die klassisch philologische Methode unter den
Vertretern der Geisteswissenschaften ziemlich allgemein als

besonders vorbildlich gilt, methodische Betrachtungen aber
sich unter klassischen Philologen im allgemeinen weder
einer besonderen Beliebtheit noch eines besonderen
Ansehens erfreuen, sondern weithin mit Mißtrauen betrachtet
werden. Vielleicht liegt dem das durchaus berechtigte
Gefühl zu Grunde, daß methodische Betrachtungen notwendig
allgemein und bis zu einem gewissen Grade abstrakt sein

müssen, die Methode aber, wenn sie zum Ziele führen soll,
sich nach dem ganz konkreten und individuellen Gegenstand
der Untersuchung richten muß, so daß auch hier in gewisser
Weise der Grundsatz gilt: bilde, Künstler, rede nicht. Dies
wäre nun ganz in der Ordnung, wenn der Verzicht auf
formulierte allgemeine methodische Prinzipien die Anpassung



6 K. VON FRITZ

der Methode an den individuellen Gegenstand garantierte.
Das ist jedoch keineswegs der Fall. Auf der einen Seite hat
man sich z. B. von den von Aristoteles in seiner Poetik für
die Dichterkritik, speziell die Tragödienkritik, aufgestellten
Regeln und Prinzipien völlig emanzipieren zu können
geglaubt, obwohl diese von Aristoteles aus dem Gegenstand
selber und seiner genauen Analyse abgeleitet waren, und hat
den großen Tragödiendichtern nicht nur einzelne Verstöße

gegen, sondern prinzipielle Abweichungen von den von
Aristoteles aufgestellten Kunstregeln zugeschrieben, von
denen dieser an den fraglichen Stücken offenbar nichts
bemerkt hatte: sehr zum Schaden einer tiefer eindringenden
Interpretation und Kompositionsanalyse. Auf der anderen
Seite ist vor allem die Interpolations- und Echtheitskritik
nur allzu häufig von unausgesprochenen methodischen
Prinzipien, wie etwa der Forderung einer überall streng
durchgeführten Analogie oder einer äußerlichen logischen Kon-
zinnität, beherrscht, welche nicht nur auf die Eigenart des

jeweils behandelten Dichters keine Rücksicht nehmen,
sondern dem Wesen der Dichtkunst überhaupt Gewalt
antun.

Wenn ich versuche, dies an einigen vorläufigen Beispielen
aus Hesiod zu illustrieren, so muß ich um Entschuldigung
bitten, wenn ich zunächst etwas wiederhole, was ich schon

anderweitig im Druck ausgesprochen habe: um aber dann

sogleich einige weitere Folgerungen daran zu knüpfen. Zu
Beginn der eigentlichen Theogonie, d. h. nach dem Ende des

Prooemiums, erscheint neben Ge und Tartaros als dritte
Urmacht der Eros. Kern 1 und Jacoby 2 haben die Verse,
in denen er eingeführt wird, zwar nicht athetiert, glaubten
aber die Einführung des Eros an dieser Stelle nur daraus

erklären zu können, daß in der Nähe von Hesiods Heimat,

1 O. Kern, Die Religion der Griechen, Vol. I (Berlin 1926), p. 251.
2 F. Jacoby, « Hesiodstudien zur Theogonie», Hermes 61 (1926), p. 166.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS ~j

in Thespiai, nach dem Zeugnis des Pausanias 1 ein
Steinfetisch als Gott Eros verehrt worden ist. Denn Eros habe

in der Theogonie keinerlei Funktion, sein Name werde

später nicht mehr erwähnt, vor allem aber habe er keine
Nachkommenschaft wie alle anderen göttlichen Mächte, die
in dem Gedicht namhaft gemacht sind. Das beweise, daß er
von außen eingedrungen sei.

Dies ist nun ein geradezu unübertreffliches Beispiel
dessen, was ich geneigt bin, den methodologischen Analogiezauber

in der klassischen Philologie zu nennen. In seinem
Artikel Weltschöpjung 2 in der RE hat Hans Schwabl darauf
aufmerksam gemacht, daß es zwei Arten kosmogonischer
Mythen gibt, eine, in welcher die Teile des Kosmos von
einem Gott oder von Göttern gemacht und geschaffen
werden, und eine andere, nach welcher alles durch Zeugung,
Empfängnis und Geburt entsteht. Außerdem gibt es natürlich

auch Mischungen zwischen den beiden Typen. Hesiods

Theogonie aber gehört unbeschadet einer Reihe partheno-
genetischer Geburten ganz zu der zweiten Art. Unter den
altorientalischen Weltentstehungsmythen gibt es nun solche,
in welchen alle Arten parthenogenetischer oder aber durch
verschiedene Formen der Befruchtung oder Begattung
hervorgerufener Geburten vorkommen, ohne daß eine dem

griechischen Eros entsprechende Gestalt oder Potenz
erwähnt wird, daneben aber auch andere, in welchen eine
solche Gestalt oder Macht wie bei Hesiod gleich unter den
Urmächten vorkommt. Ob nun Hesiod seinen Ureros aus

einem früheren Mythos der zweiten Art übernommen hat

— was mir wahrscheinlich erscheint, obwohl die Mythen
dieser Art, soviel ich sehen kann, im Gegensatz zu denen
der ersten, erst verhältnismäßig spät, wenn auch als aus

uralter Zeit stammend, überliefert sind, — oder ob er ihn

1 Pausanias IX, 27, 1. Pausanias berichtet, daß dieser Eros in Thespiai
eine große Verehrung genossen habe.
2 Zur Zeit nur als Sonderdruck erschienen.



8 K. VON FRITZ

selbst zuerst an diese Stelle gesetzt hat, läßt sich nicht mit
Sicherheit feststellen. Aber daß Eros in einer Theo- und
Kosmogonie, in welcher alles durch Zeugung und Geburt
entsteht und das cptAo-nyn. eine so ungeheure Rolle
spielt wie bei Hesiod, nicht nur eine Funktion hat, sondern
die Grundfunktion, die allem Werden zu Grunde liegt, kann

nur völlige Blindheit verkennen. Was aber die geforderte
Analogie angeht, daß er wie alle übrigen göttlichen Mächte
Nachkommen haben müsse, so ist ebenfalls offenkundig, daß

er gerade wegen seiner Funktion die große Ausnahme
bildet, da es ja seine Aufgabe ist, andere zu veranlassen, sich

zur Erzeugung von Nachkommenschaft miteinander zu
vereinigen, nicht selbst solche zu haben. Stellt man ihn sich,
wie in späterer Zeit, mit Pfeil und Bogen vor, so kann er
sich ja auch nicht selbst in die Brust schießen. Dem
entspricht es auch, daß erst in späten Märchen die Vorstellung
auftaucht, daß Eros selbst sich verlieben könne oder gar
Nachkommenschaft haben. Der Unterschied aber zwischen
den Fortpflanzungsmythen, in welchen Eros unter den Ur-
mächten erscheint, und jenen, in welchen eine analoge
Gestalt nicht auftritt, ist eben der, daß den ersten die
Erkenntnis zu Grunde liegt, daß es außer den sichtbaren
Mächten wie Himmel und Erde noch eines nicht in gleicher
Weise sichtbaren, wenn auch dann in einer mythischen
Gestalt krystallisierten Prinzipes bedarf, um alles in Bewegung

zu setzen.
Soweit habe ich nun nur an einem besonders krassen

Beispiel die Inadaequatheit einer philologischen Methode zu
demonstrieren versucht, die überall streng durchgeführte
Analogien postulieren zu müssen glaubt, auch wo solche

ganz und gar nicht passen. Für Hesiod dagegen ist noch
nicht viel Positives gewonnen, da er die Gestalt des kosmo-
gonischen Eros, wenn auch kaum aus dem Steinfetisch
geschaffen, wohl aber aus einem früheren Mythos übernommen
haben kann. Nun kommt jedoch Eros in der Theogonie



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 9

kurz darauf noch einmal vor, diesmal aber mit Himeros
zusammen als Begleiter der Aphrodite. Zwar wird er auch
hier nicht, wie sonst überall in der griechischen Dichtung,
als Sohn der Aphrodite bezeichnet, aber es ist doch seltsam,
daß die Urmacht hier mit Himeros zusammen zu einem

Begleiter der Aphrodite herabzusinken scheint, was umso
gravierender ist, als von seinem Gefährten Himeros kurz
zuvor 1 gesagt worden ist, er habe seine Wohnung mit den
Chariten zusammen bei den Musen, was deutlich zeigt,
daß e r keine Urmacht ist.

Trotzdem haben fast alle Herausgeber und Kommentatoren

daran festgehalten, daß sowohl der Ureros als auch
der Begleiter der Aphrodite echt hesiodisch seien. Nur
Jacoby ist auch hier konsequent gewesen und hat den ganzen
Abschnitt über Aphrodite für eine spätere Einschiebung
erklärt, nur mit dem bei ihm, wo es sich um «Interpola-
toren» handelt, ungewöhnlichen Zusatz, der unbekannte
Rhapsode, der diese Verse eingefügt habe, habe es scienter

apteque getan 2. Die Annahme, der Abschnitt sei interpoliert,
hat jedoch, wie mir scheint, geradezu ungeheuerliche
Konsequenzen. Denn da später in der Theogonie in Versen, die
nicht einmal von Jacoby athetiert worden sind, von der
Geburt der Hera, der Demeter, der Athena, der Artemis,
des Ares, des Apollon, des Hephaistos, etc. die Rede ist,
aber nicht von der Geburt der Aphrodite, so muß man,
wenn man Jacoby zustimmt, annehmen, daß entweder

Aphrodite für Hesiod überhaupt nicht existiert hat, oder ein

späterer Expurgator die Erwähnung der Geburt der Aphrodite

an einer anderen Stelle des Gedichtes wegen des

Widerspruches mit den inzwischen eingeschobenen Versen entfernt
hätte. Der selbe Expurgator müßte aber an dem doppelten
Eros keinerlei Anstoß genommen haben. Denn dieser ist ja
nicht aus dem Text der Handschriften entfernt. Jacoby selbst

war allerdings offenbar der Meinung, Hesiod habe von
1 Th., v. 64. 2 Theogonieausgabe (oben Anm. i), p. 7.

2



IO K. VON FRITZ

Aphrodite keinerlei Notiz genommen, und hat sämtliche
Verse, in denen sie in der Theogonie vorkommt, als

eingeschoben gestrichen, auch im Prooemium, wo die zusätzlich

von ihm für die Athetese angeführten Gründe, wie ich an
anderer Stelle 1 zu zeigen versucht habe, ganz unzutreffend
sind. Aber wie sollte Hesiod, der in seiner Göttergenealogie
den unglaublichsten Wesen einen Platz angewiesen hat und
bei dem das cpiXoTYj-n giyyjvca eine so große Rolle spielt,
gerade diese Göttergestalt, die bei Homer unter den
vornehmsten erscheint, völlig ignoriert haben Wenn irgendwo,

dann ist es hier sicher, dass der Abschnitt über die
Geburt der Aphrodite, wenn auch nicht notwendig jeder
Vers davon, von Hesiod selbst stammen muß; und dann ist
auch Eros nicht von Aphrodite zu trennen.

Es steht also fest, daß Hesiod zwar den unmittelbaren
Widerspruch vermieden hat, Eros von Urzeiten her und also
schon vor der Geburt der Aphrodite existieren zu lassen und
ihn gleichzeitig zu ihrem Sohn zu machen, daß er aber zwei
Erosgestalten verschiedener Art nebeneinandergestellt hat,
ohne sie doch als verschiedene Personen ausdrücklich
voneinander zu unterscheiden. Nun gibt es ja aber wirklich zwei
verschiedene Arten des Eros, die gewaltige Macht des

Urtriebes, der in dem großartigen Fragment aus den Da-
naiden des Aeschylus 2 gepriesen wird: epä piv txyvop oupavoc
TpGSam ^0ova xtX, und den Eros, der sich an dem Schönen,
dem Lieblichen, dem Anmutigen, entzündet. Der erste geht
der Entdeckung — und da das Schöne erst dadurch wird,
daß es als solches wahrgenommen wird, dem Dasein — des

Schönen voraus, der andere setzt es voraus und kann
daher höchstens mit ihm zusammen entstehen. Trotzdem
sind sie nicht ohne Beziehung zu einander, und diese

Beziehung wird in dem Hesiodischen Mythos durch die Geburt
der Aphrodite aus dem Schaum von den ins Meer gefallenen
1 Festschrift Bruno Snell. München 1956, p. 34.
2 Aesch. Fr. 44, ed. Sidgewick.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS II
Zeugungsorganen des Uranos angedeutet. Was wäre nun die

Folge davon gewesen, wenn Hesiod hätte logischer und
konsequenter sein wollen als er es tatsächlich gewesen
ist Entweder hätte er nach der Forderung Jacobys, da ihm
der kosmogonische Eros als Grundprinzip seines ganzen
Weltentstehungsmythos unentbehrlich war, den Mythos von
der Geburt der Aphrodite, zu der doch nun einmal Eros
gehört, weglassen müssen, einen Mythos, welcher den
Anstoß zu den herrlichsten Kunstwerken gegeben hat und ja
doch auch zur Darstellung der anderen Seite des Eros
faktisch nicht entbehrt werden kann, oder er hätte ausdrücklich

zwei Erotes unterscheiden müssen, wie er zu An lang
der Werke und Tage zwei Erides unterschieden hat. Aber wie
man zwei Erotes und zwei Erides unterscheiden kann, so
kann man auch zwei Aphroditen unterscheiden, wie außerhalb

der Werke Flesiods ja auch geschehen ist, man kann
zwei Arten von Moiren unterscheiden x, und zum mindesten
in dem überlieferten Text der Theogonie kommen die Moirai
ja auch zweimal vor 2. So gibt es noch eine ganze Anzahl von
Göttergestalten, die sich auf die eine oder die andere Weise

aufspalten lassen. Wenn Hesiod das überall hätte durchführen
wollen, so ist nicht schwer zu ersehen, daß durch eine solche
Pedanterie die ganze poetische Aura seiner Gedichte verloren

gegangen wäre. Auch bei der Eris macht Hesiod in der
Theogonie keine Unterscheidung, sondern nur in den

Werken, wo er die gute Eris für die Ermahnung seines

Bruders braucht und die ausdrückliche Unterscheidung
daher nicht pedantisch wirkt, wie es in einer Genealogie der
Fall gewesen wäre.

Man kann aber die Analyse an dieser Stelle noch weiter
führen. Bei Homer ist Aphrodite eine Tochter des Zeus und
der Dione, und was von ihr erzählt wird, gehört durchaus
in den Kreis einer menschlichen, selbst schon bis zu einem

gewissen Luxus und Raffinement entwickelten Zivilisation.
1 Vgl. darüber Gnomon 27 (1955), p. 318 f. 2 Th. 217 ff und 904 ff.



12 K. VON FRITZ

Bei Hesiod folgen —• was immer man auch athetieren mag —
drei Göttergenerationen aufeinander, die des Uranos und
der Ge nebst den ihnen gleichgeordneten Gewalten, die des

Kronos und der Titanen, und die des Zeus und der
olympischen Götter. Die erste ist ein Reich der vor allem Menschlichen

liegenden, überwältigenden, in ihrer ursprünglichen
Form dem Menschen unfaßbaren und ihn erdrückenden
Urgewalten. Die letzte dagegen repräsentiert das Reich einer

Ordnung, in welcher bei aller Übermächtigkeit des höchsten
Gottes doch für den Menschen und seine Verrichtungen,
sowie auch vor allem für menschliche Gesittung, Platz
geschaffen ist. Dazwischen liegt ein Reich, das aus den
verschiedensten Elementen zusammengesetzt ist und daher
nicht wie das erste und das letzte in wenigen Worten
charakterisiert werden kann; doch symbolisiert der Titanenkampf,
der aus dem Gedicht nicht entfernt werden kann und selbst

von Jacoby nicht ganz athetiert worden ist, offenbar den

Sieg der Ordnung des Zeus und der olympischen Götter
über die ungeschlachten, nicht von einem ordnenden Geist
gelenkten Mächte der Natur. Auf der anderen Seite Enden
sich unter den Göttergestalten dieser Generation und selbst

unter den Titanen viele Wesen ganz anderer Art. In diesem

Zusammenhang ist es auch wichtig, schon jetzt darauf
hinzuweisen, was oft nicht beachtet wird, daß nur die Kinder
des Kronos und der Rhea sowie deren Nachkommen
olympische Götter, die Nachkommen der übrigen Titanen
dagegen Titanen sind.

Zieht man dies alles in Betracht, so kann man sich

wundern, warum Aphrodite bei Hesiod nicht unter den

olympischen Göttern erscheint, obwohl sie doch in der
Uias und zweifellos schon vor der Ilias zu den olympischen
Göttern und Kindern des Zeus gezählt worden war und
obwohl ihre homerische Mutter Dione im Prooemium der

Theogonie selbst in einem Vers 1 erwähnt wird, der unmittel-
1 Tb. 17.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 13

bar auf die erste Erwähnung der Aphrodite folgt. Wenn
richtig ist, was vorher gesagt wurde, daß Aphrodite das

Schöne, das Liebliche, das Anmutige verkörpert und der
Eros, der sie begleitet, den Eros, der sich an dem Lieblichen
und Anmutigen entzündet, gehört sie dann nicht eigentlich
in jene Ordnung der Dinge, die für den Menschen fasslich
ist Warum hat Hesiod sie dann, wenn er sie auch nicht
geradezu zur Titanin macht, doch in jenes Zwischenreich

versetzt, in welchem die ungeschlachten Titanen zu herrschen
scheinen Man kann darauf natürlich antworten, daß er den

Mythos schon vorgefunden hat — was auch durchaus
wahrscheinlich ist •— und daß er, wenn dieser Mythos mit dem

Entmannungsmythos verbunden war, ihn notwendig an die
Stelle setzen mußte, an der er jetzt steht. Aber dann bleibt
immer noch die Frage, warum Hesiod, da er ja zweifellos
die homerische Version von der Herkunft und Geburt der

Aphrodite auch kennen mußte, diese Version vorgezogen
und an der Stelle seines Werkes, die von Herkunft und
Geburt der Zeuskinder handelt, Aphrodite ausgelassen hat.
Diese Frage kann vollständig erst im Zusammenhang einer

genaueren Untersuchung des Sinnes und Wesens sowie der

Zusammensetzung der zweiten Göttergeneration in Hesiods

Theogonie beantwortet werden. Vorläufig muß es genügen
darauf hinzuweisen, was aber für das Verständnis Hesiods
auch nicht ganz unwichtig ist, wie ungleich dichterisch
wirksamer es ist, daß sie nicht als eines der Elemente
der von Zeus geschaffenen Ordnung erscheint und damit in
ihr aufgeht, sondern aus dieser Gemeinschaft heraustritt
und daß ihr ein ganz eigener Platz im Werden der Welt
angewiesen wird.

Ich habe mich bei diesem Detail der Theogonie etwas

länger aufgehalten, weil es sich um ein Stück handelt, von
dem man, wie ich glaube, strikte beweisen kann, daß das

Ganze von Hesiod stammt und weil sich daran gleichzeitig
eine ganz wesentliche Eigenheit des Hesiodischen Dichtens



14 K. VON FRITZ

und Komponierens sehr gut beobachten lässt. Es hat sich
gezeigt, daß Hesiod dem Wesen nach deutlich verschiedene,
wenn auch nicht völlig außer Beziehung zu einander stehende

Dinge so wenig klar auseinanderhält, daß er sie mit dem
Namen ein und derselben göttlichen Gestalt bezeichnet, daß

er eine göttliche Gestalt in eine Umgebung zu setzen fähig
ist, in welcher man sie zunächst nicht erwartet, obwohl sie

in einer ihm zweifellos bekannten Überlieferung in eine

Umgebung gesetzt war, in welche sie auf den ersten Blick
sehr viel besser zu passen scheint, daß seine genealogischen
Konstruktionen überhaupt an manchen Stellen die
durchsichtige Klarheit vermissen zu lassen scheinen und daß das,

was dabei herauskommt, dennoch einen dichterischen Glanz
und vielleicht auch — aber das wird noch genauer zu zeigen
sein — eine Bedeutsamkeit hat, die es nicht hätte, wenn er
das nach einer äußerlichen Logik Naheliegende getan hätte.
Daraus folgt nicht, daß Hesiod sich überlegt haben muss,
wie er am besten gewisse poetische Affekte erzielen oder eine
tiefere Bedeutung in sein Gedicht bringen könne. Aber es

ist nun überhaupt an der Zeit, sich einige, zunächst noch
vorläufige, Gedanken darüber zu machen, wie denn wohl
Hesiods Gedichte in seinem Kopfe entstanden sind.

Im Prooemium seiner Theogonie erzählt Hesiod, wie er
auf dem Gipfel des Helikon den Musen begegnet ist und
wie sie ihm sein Gedicht eingegeben haben. Das ist bei ihm
gewiss nicht eine bloße dichterische Floskel, sondern ist ein
wirkliches dichterisches Erlebnis gewesen. Auf der anderen
Seite kann nicht der geringste Zweifel daran bestehen, daß

er den Stoff zu seinem Gedicht im wesentlichen nicht von
den Musen, sondern aus anderen Quellen bekommen hat.
Diese Mythen, die das Gerüst seiner Göttergenealogie
bilden, den Sukzessionsmythos, den Entmannungsmythos,
den Mythos von dem Gott, der seine Kinder verschlingt und
an Stelle des göttlichen Kindes, das sein Nachfolger werden
und ihn stürzen soll, einen Stein zu verschlucken bekommt,



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 15

hatte es nachweislich alle schon vor ihm gegeben. Aber auch
die Einzelgestalten, welche bei ihm vorkommen, waren,
wenigstens soweit sie von Bedeutung sind, zu einem sehr

großen Teil schon nachweislich vor ihm vorhanden und
bekannt. Ja, man kann überhaupt zweifeln, ob Hesiod außer

etwa den Namen der einzelnen Musen und Chariten, der
Okeaniden und Nereiden — von denen viele aber auch schon
älter waren als Hesiod — stofflich sehr viel erfunden hat.
Doch ist es vielleicht notwendig, auch dazu einige
allgemeine Bemerkungen zu machen. Die Frage nach den « Quellen

» Hesiods wird gewöhnlich so gestellt, daß gefragt wird,
ob es etwa vor ihm eine Titanomachie, eine Gigantomachie,
oder gar schon eine Theogonie gegeben habe. Wenn das

heißen soll, ob es vor Hesiod ein Epos oder Epen mit einem
solchen Titel gab, die etwa damals schon niedergeschrieben
waren oder später mehr oder minder in der Form, in welcher
sie vor Hesiod in mündlicher Uberlieferung verbreitet
wurden, niedergeschrieben worden sind, so ist die Frage
gewiß zu verneinen. Auf der anderen Seite jedoch kann es

ja keine Frage sein, daß es lange vor Homer und Hesiod
Rhapsoden gab, und es ist ebenso unfraglich, daß diese nicht
nur vom trojanischen Krieg und von der Heimkehr des

Odysseus gesungen haben. Wenn im Prooemium der Theogonie

davon die Rede ist*, daß die Musen von den Giganten
singen, so ist das doch wohl ein vollgültiger Beweis dafür,
daß es Rhapsoden gab, die das selbe taten. Die Erwähnung
des Kronos und der Titanen in dem Eid der Hera in der
Dios Apate in der Ilias wäre für die Zuhörer oder Leser
Homers gar nicht verständlich gewesen, wenn sie von dem
Sturz des Kronos und der Titanen nie etwas gehört gehabt
hätten. Die Frage nach der Existenz einer Titanomachie oder
Theogonie vor Hesiod oder vor der Ilias ist also unklar
gestellt. Wenn es auch unmöglich ist, die Frage zu
beantworten, wie weit es vollständig ausgearbeitete Gedichte
1 TL 50.



i6 K. VON FRITZ

dieser Art gab, die niemals in ihrer damaligen Form schriftlich

fixiert worden sind, so muß es doch unzweifelhaft vor
Homer und Hesiod Rhapsoden gegeben haben, die von
solchen und noch von vielen anderen Dingen sangen. Dazu
muß es Wiedererzählungen, Abwandlungen und
Ausschmückungen von diesen und anderen Geschichten gegeben
haben, welche die Mütter und Großmütter ihren Kindern
erzählten. Das war ein reiches und disparates Material, aus
dem Hesiod schöpfen konnte.

Wenn also kein Grund zu der Annahme besteht, daß

Hesiod stofflich sehr viel Neues erfunden habe und sich
vielmehr nachweisen läßt, daß gerade die wichtigsten
stofflichen Elemente seiner Dichtung schon vor ihm vorhanden

waren, was ist es dann, das die Musen ihm auf dem Helikon
eingegeben haben Oder — was dasselbe bedeutet, — was
ist das Eigene bei Hesiod, das er zu dem überlieferten Stoff
hinzugetan hat

Sieht man nun also zu, was für die Theogonie Hesiods
im Vergleich zu früheren, aber auch zu späteren theogo-
nischen oder kosmogonischen Mythen, wie etwa dem
hurritisch-hetitischen Kumarbi-Epos, das alle drei
Hauptelemente des Gerüstes der Göttergenealogie Hesiods, den

Sukzessionsmythos, den Entmannungsmythos und den

Mythos von dem an Stelle eines göttlichen Kindes
verschlungenen Stein enthält, charakteristisch ist, so ist es

zunächst wieder negativ der Mangel an logischer Eingleisigkeit,

der bei Hesiod vor allem in die Augen fällt. Um zunächst
noch einmal ein einzelnes Beispiel zu nehmen, so erscheinen
als Kinder der Nacht x, wenn auch nicht alle als Erzeugnis
einer und derselben Geburt oder desselben Wurfes, der

Aether, der Tag, dann Moros, Ker, Thanatos, Hypnos und
die Träume, endlich als ein Wurf: Apate, Philotes, Geras

und Eris; dazu noch in angezweifelten und zum Teil wirklich

zweifelhaften Versen: Momos, Oizys, die Hesperiden
1 Tb. zu ff.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 17

und die Moiren. Was für eine heterogene und bunt
zusammengewürfelte Schar Und doch: wieviel lebendiger, wieviel
bedeutsamer, und wieviel wirklicher ist dies als wenn Hesiod
die Nacht hätte nur düstere und grausige Gestalten
hervorbringen lassen. Die Nacht hat ja wirklich nicht nur einen

Aspekt. Sie ist nicht nur unheimlich, sie ist auch nicht nur
dem Tod, dem Schlaf und den Träumen verwandt, sondern
sie ist auch die Schützerin der Heimlichkeiten der Liebe;
und es ist vielleicht nicht ganz irrelevant, zur Charakterisierung

der Vielseitigkeit und Zwielichtigkeit, die hier die
Wirklichkeit des Lebens hat, darauf hinzuweisen, daß das

deutsche Wort « heimlich », das sich an dieser Stelle von
selbst einstellt, einerseits etymologisch das Gegenteil des

Unheimlichen bezeichnet, andererseits aber eigentlich zur
Bezeichnung des Verborgenen, Verstohlenen dient und
dadurch zu der Apate in Beziehung steht, die bei Hesiod
unmittelbare Nachbarin der Philotes ist, die hier natürlich
nicht die Freundschaft, sondern die Liebesumarmung
bedeutet. Endlich ist die Nacht aber in ganz anderer Weise
auch wiederum die Mutter des Tages, der sich aus ihrem
Schoß erhebt, und des Lichtes, das aus und in ihr ausstrahlt
und doch von ihr umgeben bleibt. So heterogen die Dinge
auch sind, die bei Hesiod als Kinder der Nacht aufgezählt
werden, so hat doch alles seinen sehr guten Sinn.

Am stärksten jedoch tritt der Mangel an eingleisiger
Logik nebst seinen sehr positiven Seiten bei Hesiod in dem

Hauptmythos von der Sukzession der drei Göttergeschlechter
in Erscheinung, und hier wieder vor allem in der

Schilderung der zweiten oder mittleren Göttergeneration. Es ist
nun natürlich unmöglich in einem Vortrag von unvermeidlich

beschränktem Umfang, der zudem noch vieles andere
berühren muß, auch nur den Versuch zu machen, Hesiods
Verhältnis zu seinen orientalischen Vorgängern im einzelnen
aufzuklären. Ich verzichte daher von vorne herein darauf,
auf solche Fragen einzugehen wie die, ob etwa der auf den



i8 K. VON FRITZ

Tafeln von Boghazkoi dem Götterpaar Anu und Antu, also

Himmel und Erde, zeitlich noch vorgeordnete Gott Alalu
in dem Hesiodischen Chaos eine Entsprechung hat. Hier
wird ohnehin die genauere Interpretation der Funde noch
manches zu klären haben, das ohne die Mitarbeit von
Orientalisten nicht geklärt werden kann. Es muß also

genügen, einerseits festzustellen, was Hesiod unzweifelhaft
mit seinen orientalischen Vorgängern gemeinsam hat,
andererseits, was bei ihm nicht nur stofflich zu dem dort
nachweisbaren hinzugekommen ist, sondern seinem
Charakter nach anders ist. Denn von dem, was Hesiod gegenüber

dem bisher Gefundenen stofflich mehr hat, kann sich

jeden Augenblick durch neue Funde herausstellen, daß es

doch schon vorhanden gewesen ist, wie ja auch durch die

gemachten Funde selbst die bis dahin herrschenden
Ansichten in dieser Hinsicht vielfach widerlegt worden sind.
Bei dem seinem Charakter nach Andersartigen ist eine solche

Entdeckung sehr viel weniger zu erwarten.
Gemeinsam ist nun dem altorientalischen Mythos und

Hesiod die Generationenfolge von dem Paar Himmel und
Erde, das die gewaltigsten Urmächte verkörpert bis zu einer
Generation von mehreren gleichzeitigen Göttern, an deren

Spitze ein oberster Gott steht und mit deren Herrschaft die

Einführung einer gewissen für Menschen faßbaren Ordnung
verbunden ist. Daß diese Ordnung, auf deren Errichtung
durch Zeus und die olympischen Götter, wie Herr Solmsen
in seinem Buch über Hesiod und Hescbjlus1 eingehend
gezeigt hat, bei Hesiod alles hinstrebt, bei diesem sehr viel
deutlicher und lebendiger geschildert wird als in den erhaltenen

orientalischen Fragmenten, mag allenfalls noch als

Zufall betrachtet werden, da nicht ausgeschlossen werden
kann, daß eine ausführlichere orientalische Version noch
gefunden wird. Nur so viel ist sicher, daß Hesiod hier die
Götter der griechischen Religion, die er ja aber auch schon
1 Ithaca, N.Y., 1949.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 19

als sehr lebendig ausgeprägte Gestalten vorgefunden hatte,
an Stelle etwaiger orientalischer Vorgänger gesetzt hat.

Anders steht es dagegen mit der Zwischengeneration.
Hier findet sich in dem orientalischen Mythos die Gestalt
des Kumarbi1, der wie der Kronos Hesiods mit dem

Entmannungsmythos einerseits, dem Mythos von dem an Stelle
eines Kindes verschlungenen Stein andererseits verbunden
war. Aber nach dem bisherigen Befund erscheint es als ganz
unwahrscheinlich, daß dem Kumarbi in seiner eigenen
Generation sehr viele andere bedeutsame Gestalten zur Seite

standen. Dagegen finden sich bei Hesiod in dieser Generation

eine Fülle der heterogensten Gestalten, von denen es

bei vielen äußerst unwahrscheinlich ist, daß sie in den
orientalischen Mythen eine Analogie hatten, während sie den
Griechen allerdings, wenn auch nicht in dem Zusammenhang,
in welchem sie bei Hesiod auftreten, zum großen Teil
nachweislich und für den Rest sehr wahrscheinlicherweise schon
bekannt gewesen waren. Läßt man die Kinder des Chaos

und die vor der Vereinigung mit Uranos von Gaia ohne

Befruchtung geborenen Mächte, die in gewisser Weise noch

zur ersten Göttergeneration gehören, bei Seite und
beschränkt man sich, da die Zeit nicht erlaubt, sich mit allen
einzelnen zu beschäftigen, auf die wichtigsten, so findet man
hier außer der schon früher erörterten Aphrodite zunächst
die mit Namen genannten Titanen und Titaninnen der ersten
Generation: Okeanos, Koios, Krios, Hyperion, Iapetos,
Theia, Rheia, Themis, Mnemosyne, Phoibe, Tethys und als

jüngsten Kronos, den Götterkönig dieser Generation2,
ferner einige ebenfalls mit Namen genannte Titanen und
Titaninnen der zweiten Generation, von denen die Hyperionkinder

Helios, Selene und Eos3, und die Iapetossöhne
Atlas, Menoitios, Prometheus und Epimetheus 4, die wich-

1 Vgl. Schwabl RE. s.v. Weltschöpfung. 2 Th. 134 ff. 3 Th. 19 und
371 ff. 4 Th. 507 ff.



20 K. VON FRITZ

tigsten sind, endlich die Hekatoncheiren, die Kyklopen, und
vieles andere.

Was nun die Titanen und Titaninnen angeht, so ist schon
oft bemerkt worden, daß die mit Namen genannten unter
ihnen eine außerordentlich seltsam zusammengewürfelte
Schar darstellen und daß so gut wie keiner von ihnen als

an der Titanenschlacht teilnehmend gedacht werden kann,
da sie fast alle ein individuelles Schicksal haben, vermöge
dessen sie entweder schon vor dem Titanenkampf von Zeus
in den Tartaros gestürzt worden sind oder aber eine Funktion
erhalten, die ihre Teilnahme an der Titanenschlacht und ihre
darauf folgende Verbannung in den Tartaros ausschließt.
Was hat dies nun zu bedeuten

Geht man von dem Grundmythos aus, der alles

überspannt, und bei dem es sich offenkundig um die Errichtung
einer auch dem Menschen zugänglichen Ordnung durch
Zeus und die olympischen Götter gegenüber den
überwältigenden und erdrückenden Naturmächten handelt, so ist die

Tatsache, daß auch schon vor und außerhalb Hesiods
zwischen die Herrschaft der ganz übergewaltigen Mächte
Himmel und Erde und die Errichtung einer die Natur
bändigenden Ordnung eine Zwischengeneration eingeführt
worden war, wohl darauf zurückzuführen, daß auch die
Naturmächte sozusagen zuerst auf eine handlichere Form
zurückgeführt werden müssen, ehe sie einer solchen

Ordnung unterworfen werden können. In dem weit verbreiteten
Mythos von der Trennung von Himmel und Erde liegt der
Himmel zuerst fest auf der Erde, und erst nachdem er
gewaltsam von ihr getrennt worden ist, was vielfach mit
seiner Entmannung verbunden ist, können die Naturmächte
im engeren Sinne sich entfalten. Die Darstellung Hesiods
hat die wichtigsten Züge dieses Mythos, daß Uranos seine

mit Gaia gezeugten Kinder nicht herausläßt und erst durch
seine Entmannung dazu gezwungen wird, bewahrt. Die
Einschaltung der Titanen wird also die selbe Bedeutung haben,



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 21

und die Titanomachie ist ja auch ganz offensichtlich der

Kampf eines ordnenden und geistigen Gottes gegen mit
roher Gewalt kämpfende ungezügelte Gegner. Die Funktion
der Hundertarmer und der Kyklopen, die bei Hesiod auf
der Seite des Zeus kämpfen, bzw. ihm seine Waffen liefern,
in diesem Zusammenhang ist dann auch nicht allzuschwer

zu verstehen. Auch die geistige ordnende Macht braucht ihr
dienende materielle und gewaltsame Kräfte, wenn sie die

ungebändigten Mächte der Natur bändigen und ihrer
Ordnung unterwerfen will. Hier ist es nun aber für die Erkenntnis

der Eigenart Hesiods von höchster Bedeutung, daß der

spätere Dichter Eumelos — oder wer immer der Verfasser
des Gedichtes war — in seiner Titanomachie die Hekaton-
cheiren auf der Seite der Titanen kämpfen ließ h Er hat
damit im Grunde nichts anderes getan als damals schon die

Logik der meisten modernen philologischen Kritiker
anzuwenden: Die Hekatoncheiren sind wirklich ihrer Natur nach
den Titanen des Titanenkampfes auf das engste verwandt.
Also ist es auch völlig logisch und der Analogie entsprechend,
sie auf ihrer Seite kämpfen zu lassen. Nur verliert damit die

Spaltung dieser gewaltigen Urmächte in zwei Gruppen ihren
Sinn, während sie bei Hesiod höchst sinnvoll ist. Aber noch
ein weiteres ist für Hesiod charakteristisch. Obwohl die
Titanenschlacht mit dem Eingreifen der Hekatoncheiren die
entscheidende Wendung nimmt, wird der endliche Sieg doch
durch Zeus persönlich erfochten. Darin spricht sich Hesiods
Gefühl aus, daß der Sieg nicht für Zeus von einer anderen
Macht erfochten werden darf, so sehr er gewahr ist, daß Zeus
der Hülfe einer sich ihm unterordnenden Macht bedarf, um
den Sieg erringen zu können. Er hat dann aber eben aus
diesem Grunde das Motiv in gewisser Weise verdoppelt,
indem er die Waffen, mit denen Zeus den Sieg erringt, von
den ungeschlachten Kyklopen angefertigt sein ließ. Solche

Motivverdopplungen finden sich bei Hesiod noch öfter, wie
1 Vgl. Schal. Apoll. Rhod., I, 1165.



22 K. VON FRITZ

ja auch der doppelte Eros in gewisser Weise eine solche
darstellt. Aber sie haben immer einen Sinn.

Die Titanen der Titanomachie sind also, wie auch Eume-
los deutlich gesehen hat, ihrem Wesen nach den Hekaton-
cheiren verwandt. Aber die mit Namen genannten Titanen
und Titaninnen sind zum größten Teil völlig andrer Natur,
was sich äußerlich eben auch darin ausdrückt, daß ihre
Teilnahme an der Titanenschlacht als ganz ausgeschlossen
erscheint. Sehr eigentümlicherweise gilt dies gerade auch
für den Götterkönig der Titanenzeit, Kronos, obwohl
dieser, wie die übrigen Titanen, aber nicht im Zusammenhang

mit dem allgemeinen Titanenkampf, von Zeus in den
Tartaros gestürzt wird. Schon sein immer wiederkehrendes

Epitheton «yxuXopyjTY)«; zeigt, daß er keine rohe Naturkraft,
sondern eine geistige Potenz ist. Aber auch sonst zeigt er
widersprechende Züge. Daß er seine Kinder verschlingt,
scheint ihn zu einer Ogre- oder Riesengestalt zu machen.
Aber auf bildlichen Darstellungen erscheint er keineswegs
als ungeschlachter Riese, sondern in durchaus menschlichen

Proportionen, ähnlich dem Zeus. Das ist wohl zum großen
Teil darauf zurückzuführen, daß in dem griechischen Kronos
ein vorgriechischer, von dem griechischen Zeus verdrängter,
sonst aber durchaus zeusähnlicher Gott mit dem von dem
Gott der dritten Göttergeneration verdrängten Gott oder

Götterkönig der zweiten Göttergeneration des Sukzessionsmythos

zusammengeflossen ist.
Sehr viel wichtiger für das Verständnis seiner Rolle bei

Hesiod ist jedoch ein anderer Aspekt. Es ist ganz richtig
gedacht, daß die erste Revolte gegen die alles umfassende

Urpotenz des Himmels nicht von blinden und zugleich
schwächeren Naturkräften durchgeführt worden sein kann.
Es bedurfte auch dazu schon einer geistigen Macht, aber
noch nicht der ordnenden, die dann durch Zeus verkörpert
wird, da ja erst die Voraussetzungen für die Schaffung einer

Ordnung geschaffen werden mußten. Die geistige Macht



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 23

erscheint also zuerst in der Form der List; und dies, d. h. die

Überwindung roher Kräfte durch List, ist etwas, das in den

primitiven Mythen der verschiedensten Völker wiederkehrt.
Wie also die unbenannten Titanen sozusagen verkleinerte
Nachfolger der Urmacht des Himmels sind, so ist Kronos
in gewisser Weise ein auf einen Teil von dessen Geistesmacht

beschränkter Vorläufer des Zeus L
Daß Helios, Selene, Eos und Astraios bei Hesiod unter

den Titanenkindern erscheinen, versteht sich dann auch
ohne besondere Schwierigkeit. Sie sind ja in gewisser Weise
auch Naturmächte und außerdem dem Himmel zugeordnet,
an dem sie erscheinen, sehr verschieden von den olympischen
Göttern, die in ihren Funktionen, in ihrem Charakter und
in ihrer Gestalt sehr viel menschlicher sind. Aber sie sind
keine wilden, ungezügelten Naturkräfte. Sie können nicht

gegen Zeus gekämpft haben, geschweige denn von ihm in
den Tartaros verbannt worden sein. Sie sind ja immer noch
auf der Oberwelt. Als Naturmächte, welche einer geregelten
Ordnung folgen, sind sie in gewisser Weise auch Vorläufer
der Ordnung des Zeus und der olympischen Götter. Zu
diesen werden sie daher bei den meisten griechischen
Dichtern ausser Hesiod auch gerechnet, obwohl sie ihrer
kosmischen Funktionen wegen auf dem Olymp eigentlich
nicht erscheinen können. Das hat Hesiod gesehen. Deshalb
stehen sie bei ihm an einer anderen Stelle.

Besonders interessant ist jedoch die Zugehörigkeit der

Mnemosyne und der Themis zum Kreise der Titanen bei
Hesiod. Sie sind nicht wie Koios, Krios und Kronos
vorgriechische Götter, die von Zeus und den Göttern, die mit
ihm zu einem Pantheon zusammengewachsen sind,
verdrängt wurden. Sie sind, wie ihre Namen zeigen, unzweifelhaft

griechischen Ursprungs. Sie sind auch ganz gewiss
keine Naturmächte, sondern verkörpern rein geistige
Prinzipien, Themis sogar ein Ordnungsprinzip, das mehr der
1 Vgl. darüber ausführlicher Review of Religion XII (1947), p. 247 ff.



24 K. VON FRITZ

Sphäre der menschlichen Gesittung als derjenigen der

Naturordnung anzugehören scheint. Wie kommen sie also
in diese ganz und gar andersartige Gesellschaft

Ich glaube, man muß, um dies zu verstehen, von einer
spezifischen Eigenart des griechischen Denkens ausgehen.
Im Gegensatz zum alten Testament, wo das Gute gut ist,
weil Gott es befohlen hat, und das Schlechte schlecht, weil
Gott es verboten hat, und wo deshalb der Wille und das

Verhalten Gottes niemals einer moralischen Beurteilung
unterliegen kann — wie denn auch die Anhänger Jehovas,
wenn sie für ihn kämpfen, immer gerechtfertigt sind, auch

wenn sie sich den Feinden des wahren Gottes gegenüber in
einer Weise verhalten, die nach gewöhnlichen moralischen
Begriffen als niedrig und verwerflich beurteilt werden
müßte — haben die Griechen niemals einen Gott als Herrn
darüber betrachtet, was recht und was unrecht ist. In der
älteren Zeit herrscht die Auffassung, daß Götter auch
Unrecht tun können. Dies setzt natürlich voraus, daß es ein
den Göttern übergeordnetes Prinzip gibt, nach welchem
Recht eindeutig von Unrecht geschieden ist. Dann — und
dies ist bei Hesiod schon recht weit entwickelt, — setzt sich
der Gedanke durch, daß Zeus das Recht schützt und das

Unrecht bestraft. Endlich bei Sokrates und Piaton wird die

Meinung herrschend, daß die Götter kein Unrecht tun
können: aber nicht deshalb, weil alles, was ein Gott tut,
einfach deshalb recht wäre, weil er ein Gott ist, sondern

umgekehrt, weil er kein wahrer Gott wäre, wenn er unrecht
täte. Immer also bleibt, was recht und unrecht ist, als Prinzip
den Göttern, auch Zeus, übergeordnet.

Aber was für das Prinzip des Guten und Schlechten, des

Rechten und Unrechten gilt, das gilt in gewisser Weise für
alle geistigen Prinzipien. Die griechischen Götter sind ganz
und gar individuelle Gestalten und keine Abstrakta. Auf der
andern Seite wurden die geistigen Prinzipien, soweit sie als

göttlich empfunden wurden, z. T. wie Themis schon vor



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 25

Hesiod, z. T. vielleicht erst durch ihn, doch auch personifiziert.

Diese personifizierten Prinzipien unterscheiden sich

jedoch ihrem Charakter nach sehr stark von den individuellen
Göttern. Sie sind auch als Personen mit dem Prinzip
identisch, das sie verkörpern, während die eigentlichen und
individuellen Götter wie Menschen vielerlei Eigenschaften
haben und auch an den geistigen Prinzipien teilhaben können,
aber niemals mit solchen identisch sind. So tritt Zeus mit
Themis, Mnemosyne, Metis usw. in Verbindung, indem er
sich mit ihnen vermählt oder sie in sich aufnimmt, aber er
kann niemals mit ihnen identifiziert werden. Er hat sie aber,
da sie ihm vorgeordnet sind, auch nicht erschaffen oder

erzeugt: und eben dies drückt sich bei Hesiod darin aus,
daß sie nicht von Zeus abstammen, sondern Titaninnen der

ersten oder zweiten Generation sind.
Man wird nun vielleicht gegen diese Interpretation, die

sich natürlich noch auf viele andere Gestalten ausdehnen

ließe, einwenden, sie kehre zu einer veralteten allegorischen
Mythenerklärung zurück, und Hesiod habe sich die Dinge
nicht in dieser Weise überlegt. Was den ersten Teil dieses

möglichen Einwandes angeht, so kann von Allegorie bei
Hesiod deshalb nicht die Rede sein, weil er nicht bewußt
eine Gestalt an Stelle eines von ihm als solches aufgefaßten
abstrakten Prinzipes setzt, sondern diese für ihn offensichtlich

tatsächlich lebendige und gestaltete Mächte sind. Daß
sie dies sind, ist aber offenkundig und nicht zu bezweifeln.
Was den zweiten Einwand angeht, so ist er der Sache nach
durchaus richtig und nur kein Einwand gegen das, was ich
ausgeführt habe. Wenn Hesiod sich die Dinge so säuberlich

auseinandergelegt hätte, wie ich es hier zu tun versucht
habe, so hätte er gewiss nicht Themis und Mnemosyne mit
so völlig andersartigen Gestalten wie Koios, Krios und
Iapetos in einem Atem genannt, sondern hätte sie, wenn sie

auch vor die olympischen Götter gesetzt werden mußten,
doch von den soeben genannten Gestalten getrennt gehalten

3



20 K. VON FRITZ

und wohl auch sonst nicht die unbenannten Titanen des

Titanenkampfes mit den benannten ein und demselben

Göttergeschlecht angehören lassen.

Man kann ferner auch fragen, ob er Aphrodite zeitlich
vor Helios, Selene und Eos angesetzt hätte, wie er es, wenn
man ihm nachrechnen will, offenbar getan hat, da ihr Vater
Hyperion erst Kinder haben kann, nachdem er aus dem
Mutterschoß der Erde entlassen worden ist, was seinerseits

erst infolge der Entmannung des Uranos geschieht, in deren

Gefolge Aphrodite geboren wird. Von dieser speziellen und
etwas pedantischen Frage abgesehen, lässt sich nun jedoch
die chronologische Einordnung der Aphrodite nicht nur
vom Standpunkt der dichterischen Wirksamkeit, sondern
auch von dem der kosmogonischen Bedeutsamkeit aus sehr

gut verstehen. In gewisser Weise kann sich das Wesen der

Aphrodite erst innerhalb einer auch dem Menschen
zugänglichen Ordnung entfalten. So erscheint sie denn auch
bei Homer und sonst in der griechischen Dichtung unter
den olympischen Göttern, die mit dieser Ordnung verknüpft
sind. In gewisser Weise kann aber eine harmonische und
schöne Ordnung aber auch nur geschaffen werden, wenn die
Schönheit und Harmonie schon als solche erkannt und
gegeben sind, ebenso wie eine Rechtsordnung erst geschaffen
werden kann, wenn das Prinzip des Rechtes schon vorhanden
und in den Gesichtskreis getreten ist. Daher ist es wiederum
durchaus richtig, daß Aphrodite nicht minder als Themis
und Mnemosyne der Ordnung der olympischen Götter
vorgeordnet ist. Daß sie nicht wie die beiden anderen
Göttinnen als Titanin erscheint, liegt dann natürlich daran, daß

sie sinnvoll an den Entmannungsmythos angeschlossen
werden konnte, sei es nun, daß dieser Anschluß schon in
einem vorhesiodischen Mythos vollzogen war, sei es daß er
erst von Hesiod eingeführt worden ist. Die Unstimmigkeit,
daß Aphrodite damit vor Helios und Selene geriet, hat
Hesiod dann mit in Kauf genommen.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS Z~]

Auf Grund dieser Betrachtungen ist es nun wohl auch

möglich, eine positivere Antwort auf die Frage zu geben,
was denn eigentlich die Musen bei jener Begegnung auf dem
Helikon dem Hesiod geoffenbart haben, wenn es, wie sich

nun deutlich gezeigt hat, im wesentlichen nicht das Stoffliche

gewesen ist, und was es mit jener Offenbarung für eine
Bewandtnis hatte. Es kann wohl kaum ein Zweifel daran

bestehen, daß Hesiod von früh auf über die Welt und das

Leben nachgedacht hat und mit Eifer allen Geschichten
zuhörte, die darüber etwas lehren zu können schienen. Daß
er dabei auf Vieles stieß, was ihm schöne Lügen, die der
Wahrheit gleichen, zu sein schien, sagt er selbst. Die
Offenbarung der Musen bestand dann, wie sie es selbst ja auch
deutlich zum Ausdruck bringen 1, in der sicheren
Unterscheidung zwischen dem Wahren und den schönen Lügen,
und darüber hinaus darin, daß ihm das, was er als Wahrheit
zu erkennen glaubte, zu einer Einsicht zusammenfloß. Das
unbewußte Kriterium der Wahrheit aber war ihm ganz und

gar nicht logische Widerspruchsfreiheit und Folgerichtigkeit
2 oder gar die Durchführung äusserlicher Analogien.

Vielmehr war das, was die Musen ihm als wahr offenbarten,
dasjenige, aus dem etwas sprach, das seiner eigenen Erfahrung
der Welt und des Lebens entsprach. Wenn das der Fall war,

1 Th. 26-34.
2 Zur genaueren Unterscheidung ist hierzu freilich zu bemerken, daß
ein guter Teil dessen, was von den Interpolationskritikern gegen den
Hesiodtext wie gegen den Text anderer Autoren vorgebracht zu werden
pflegt, auf einer mißbräuchlichen Anwendung des Satzes vom Widerspruch

beruht, als ob ein Mensch nicht gleichzeitig schwarz und weiß
sein könnte, schwarz in Bezug auf die Haare und weiß in Bezug auf
die Hautfarbe, ebenso die Musen zugleich helikonisch, weil sie sich
dort gern aufhalten und dem Hesiod dort erschienen sind, und
olympisch, weil sie dort ihren eigentlichen Wohnsitz haben. Aber
abgesehen davon finden sich bei Hesiod auch wirkliche logische
Unstimmigkeiten wie in der später zu behandelnden Pandorageschichte oder
in der Ansetzung der Geburt der Aphrodite vor der Entstehung von
Sonne, Mond und Sternen. Doch ist dabei immer in den für Hesiod
wesentlichen Aspekten die Beziehung zur Realität gewahrt.



28 K. VON FRITZ

kam es ihm nicht darauf an, auch die heterogensten Dinge,
wie Themis und Mnemosyne einerseits, die roh-gewaltigen
Titanen des Titanenkampfes andererseits in demselben

Gottergeschlecht zusammenzubringen, wenn nur die fur ihn
allein wichtige Beziehung, daß beide aus ganz verschiedenen
Gründen der Generation vor Zeus angehören mußten,
gewahrt war. Wo andererseits gewisse Gestalten m überlieferten

genealogischen Beziehungen fest saßen oder solche

Beziehungen einen sehr guten Sinn ergaben, kam es ihm
nicht darauf an, wenn, wie bei Helios und Selene einerseits,
Aphrodite andererseits, die natürliche Ordnung, sofern es

sich um eine fur die Gesamtansicht der Welt unwichtige
Beziehung handelte, umgekehrt wurde und die Gestalten m
die falsche Reihenfolge gerieten. Aber gerade weil Hesiod
nicht wie spatere Nacherzahler1 den Versuch gemacht hat,
die alten Mythen m ein strikt logisches Schema zu pressen,
statt dessen aber das aufgenommen hat, was einer lebendigen
Anschauung oder Erfahrung entsprach, ist alles bei ihm
trotz aller schembaren Verworrenheit so außerordentlich
lebendig. Aus eben diesem Grunde smd seme Werke fur die

Behandlung durch eine philologische Kritik, che sich vor
allem an der Logik und den Forderungen durchgeführter
äußerlicher Analogien orientiert, so wenig geeignet.

Was ich bis hierher an der Theogome aufzuweisen
versucht habe, laßt sich m etwas anderer Art, aber vielleicht

sogar noch deutlicher, auch an den Werken und Tagen
illustrieren. Die Theogome ist zweifellos das frühere der
beiden Werke Hesiods. Sie ist das Resultat des Nachdenkens
des jungen Hesiod über die Welt und das Leben im Allge-

1 In der Bibliothek des Mythographen Apollodor kann man uberall
die Bemühung erkennen, die Schwierigkeiten auszugleichen und die
Dinge in eine logische Ordnung zu bringen, wobei freilich oft gerade
das Bedeutsame verloren geht und die Herstellung eines völlig
widerspruchslosen Zusammenhangs doch nicht gelingt.



D4.S HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 29

meinen. Die Verse 81 ff. des Prooemiums über die Könige
weisen vielleicht darauf hin 1, daß der Konflikt mit dem
Bruder wegen der Erbschaft damals schon ausgebrochen
war oder unmittelbar bevorstand, daß Hesiod damals jedoch
noch auf die Gerechtigkeit und wirksame Vermittlung der

«Konige » hoffte. Als er die Werke und Tage schrieb, hatte

er mit den Königen eine große Enttäuschung erlebt. Aber
er hatte den Kampf nicht aufgegeben. Die Dichtung selbst

sollte ihm die Waffen liefern, den Bruder und die Könige
doch noch auf den Weg der Gerechtigkeit zu bringen.

Die Theogonie ist, wie Herr Solmsen in seinem Buche
im Einzelnen gezeigt hat 2, auf die Errichtung einer höheren
und zugleich den Menschen angepaßten Ordnung durch
Zeus und die olympischen Gotter hm ausgerichtet, che am
Ende der Weltentwicklung steht. Trotzdem fehlt es auch m
der Theogonie schon nicht an einer pessimistischeren
Wendung. Nicht so sehr durch eigene Schuld als durch passive
Teilnahme an einem von dem Titanen Prometheus an den
Gottern verübten oder versuchten Betrug haben sich die
Menschen die Gunst der Gotter verscherzt und müssen nun
dafür leiden 3. Diese Geschichte nebst dem Zusammenhang,
m dem sie bei Hesiod erscheint, ist sehr interessant. Der
sozusagen faktische Hintergrund der Geschichte vom Opfertrug

ist der folgende: Es gab zwei Arten von Opfern, das

Holokaust, bei dem das ganze Opfertier verbrannt wird, und
das gewöhnliche Opfer, bei dem die eßbaren Teile des

Opfertieres von den Menschen verzehrt werden und nur der
Rest für die Gotter verbrannt wird. Dem hegen zwei
verschiedene Auffassungen vom Sinn des Opfers zu Grunde.
Sieht man von der primitiven Vorstellung ab, daß die Gotter
auf che Opfer fur ihre Nahrung angewiesen sind, so gibt es

einmal die vor allem im vorderen Orient verbreitete Auffassung,

das Opfer bedeute, dem Gott zuliebe etwas aufzu-

1 Vgl. darüber ausfuhrlicher Festschrift Snell, p. 39 ff. 2 Hesiod and
Aeschylus, pp. 34 ff., 65 ff., 163 ff., 196 ff. 3 Th. 335 ff.



3° K. VON FRITZ

geben, auf etwas zu verzichten, das man selbst gern haben
möchte. Dem entspricht das Holokaust. Dieser Auffassung
steht gegenüber eine vor allem griechische Auffassung1,
wonach die Götter an nichts mehr Freude haben als daran,
an der Freude und dem Wohlsein der Menschen teilzunehmen.

Dem entspricht das Opferfestmahl, bei dem die
Menschen sich an dem Fleisch des Opfertieres ergötzen und die

Götter, die zur Teilnahme eingeladen sind oder für die das

Opfer gebracht wird, die aber der Fleischnahrung nicht
bedürfen, den Duft von der Verbrennung der für den
Menschen nicht eßbaren oder minderwertigen Teile
einziehen. Obwohl auch dies eine « höhere » und vergeistigte
Auffassung von dem Verhältnis zwischen Göttern und
Menschen voraussetzt, so konnte doch jemand, dem der
Zusammenhang nicht klar war, die Frage aufwerfen, warum
die Götter bei der gebräuchlichsten Art des Opfers den
schlechteren Teil des Opfertieres bekommen. Daraus ist die
Geschichte vom Opfertrug als aetiologische Legende
entstanden.

Diese Geschichte kann nun durchaus für sich stehen und
ist wahrscheinlich auch ursprünglich für sich gestanden.
Daß sie nicht von Hesiod stammt, geht schon daraus hervor,
daß er nicht, wie es ursprünglich der Fall gewesen sein muß,
die Götter oder Zeus wirklich betrogen werden läßt, sondern

hinzufügt, Zeus habe den beabsichtigten Betrug natürlich
sofort durchschaut, aber sich absichtlich betrügen lassen, um
dann die Menschen für den Betrug zu bestrafen; und dies,
obwohl gar nicht gesagt wird, daß die Menschen in irgend
einer Weise aktiv oder auch nur zustimmend an dem Betrug
beteiligt waren. Hesiod aber brauchte die Geschichte, um
den ersten Ursprung des Konfliktes zwischen Zeus einerseits
und Prometheus und den Menschen andererseits zu
erklären. Daran hat er dann die Geschichte vom Feuerraub

1 Über den allgemeineren Zusammenhang der spezifisch griechischen
Auffassung des Opfers vgl. Review of Religion X (1945), p. 5 ff.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 31

des Prometheus und die misogyne Version des Pandora-

mythos (ohne den Namen der Pandora) angeschlossen. Nach
dieser Version hat Zeus, des Betruges gedenkend, den
Menschen das Feuer «nicht gegeben». Aber Prometheus
stiehlt es in einem Narthexstengel verborgen. Darauf
erschaffen die Götter ein Wesen, das mit allen lockenden
Reizen ausgestattet ist. Das senden sie zu den Menschen, die

es in ihrer Torheit mit Freuden aufnehmen. Davon stammt
das Geschlecht der Frauen, von außen lieblich anzuschauen,
das aber den Menschen nichts als Mühen und Plagen bringt.
Und doch können sie ohne es auch nicht auskommen. Denn
ohne es gehen sie ohne Nachkommenschaft einem trüben
und hilflosen Alter entgegen.

Auch hier ist wiederum nicht alles auf den ersten Blick
klar und einiges auch bei näherem Zusehen nicht ganz
«logisch ». Da es sich bei den Opfern, bei denen die Götter
betrogen werden sollen, um Opfer handelt, zu denen Feuer

nötig ist, müssen die Menschen es vorher gehabt haben.

Wenn es also weiter heißt, daß Zeus den Menschen nach
dem Betrug das Feuer «nicht gab»1, so steht dahinter
zwar zweifellos eine Geschichte, nach der Zeus den
Menschen das Feuer, wenn es ausgegangen war, immer von
neuem entzünden mußte und dies auch tat, nach dem
versuchten Betrug aber es ihnen vorenthielt, bis Prometheus
als süpeTT)? die Kunst erfand und die Menschen lehrte, das

Feuer mit Hilfe des Narthexstengels über größere
Entfernungen zu transportieren. Diese Geschichte wird aber von
1 Th. 563 f. Hier ist es freilich nicht unmöglich, daß die von den
Herausgebern vielfach geänderte Leseart (reXlrjcriv in Vers 563 die
richtige ist, und daß der Vers heißen soll: Zeus habe den Eschen das
Feuer nicht gegeben, d. h. nicht jedesmal durch Blitz eine Esche
entzündet, wenn die Menschen Feuer brauchten. Der Vers 564, der
sich damit nicht vereinigen läßt, müßte dann interpoliert worden sein,
weil der Vers 563 nicht verstanden wurde. Aber auch so bliebe die
Geschichte seltsam und die kurze Anspielung darauf schwer
verständlich, wie ja auch die Interpolation von v. 564 zeigen würde, daß
363 schon im Altertum nicht verstanden wurde.



32 K. VON FRITZ

Hesiod nicht erzählt, da sie für seinen eigenen Zweck nicht
weiter relevant ist. Das hat jedoch zur Folge, daß der nicht
ganz gewitzte Leser zunächst stockt und sich fragt, was es

denn heißen solle, daß Zeus das Feuer den Menschen, nicht
etwa wegnahm, sondern « nicht gab », da sie es doch schon

gehabt haben müssen. Schlimmer noch ist, daß man nichts
darüber erfährt, wie sich die Menschen gegen ein Alter ohne
Nachkommenschaft geschützt hatten, ehe ihnen die Götter
das liebreizende Übel geschickt hatten; denn hier kann man
sich nicht so leicht wie im ersten Fall die Erklärung
ergänzen. Aber solche Fragen darf man nicht stellen, und
ungeachtet der «logischen» Mängel und Unklarheiten
spiegeln sich in den von Hesiod aneinandergereihten
Geschichten verschiedene Aspekte des menschlichen Lebens
und der Entwicklung der menschlichen Kultur auf das

lebhafteste wider.
Ist nun in der früher entstandenen Theogonie die

Entwicklung zu der höheren Ordnung des Zeus und der
olympischen Götter hin das dominierende Element und erscheinen
die drei zuletzt erwähnten Geschichten als eine Art Korrektur,

die erklärt, warum es den Menschen doch auch unter
der Ordnung des Zeus nicht in jeder Weise gut geht, so ist
es in den Werken und Tagen, die nach der großen
Enttäuschung gedichtet sind, umgekehrt. Am deutlichsten ist
dieser Gegensatz in der Geschichte von den Weltaltern, die
in den Werken und Tagen auf eine zweite Version der

Pandorageschichte (diesmal mit dem Namen der Pandora)
folgt. Hier wird das goldene Zeitalter in die Epoche des

Kronos (und also, wenn man logisch sein will, der Titanen)
verlegt, obwohl es — wiederum etwas «unlogisch» und
unklar — heißt, das goldene Geschlecht sei von den
olympischen Göttern geschaffen worden, «welche zur Zeit des

Kronos waren, als dieser am Himmel herrschte »1. Dabei

1 Op. no.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 33

hilft es gar nichts, Verse zu athetieren, wie dies auch hier
natürlich wieder geschehen ist. Denn die seltsame Verbindung

zwischen den Versen 109 und 110 ist nur ein Ausdruck
für die nicht zu überwindende Verlegenheit, die daraus

entsteht, daß die Regierung des Zeus und der olympischen
Götter, die doch eine höhere und bessere Ordnung
geschaffen haben, mit dem eisernen Zeitalter endet, das in den

düstersten Farben geschildert wird und dem anzugehören
Hesiod in bitteren Worten beklagt. Also wieder ein
flagranter Widerspruch, diesmal zwischen der Theogonie und
den Werken; und so hat es denn auch wiederum Philologen
gegeben, die das eine der beiden Werke Hesiod glaubten
absprechen zu müssen. Aber in Wirklichkeit spiegelt sich in
diesem Widerspruch nur das gegensätzliche und doppelte
Verhältnis, das die Menschen jederzeit zur Vergangenheit
gehabt haben, indem sie jederzeit an die gute alte Zeit, an
eine Vergangenheit, in der alles besser war, und gleichzeitig
an einen Fortschritt, an eine Zukunft, in der alles besser sein

wird, geglaubt haben, ja endlich drittens auch noch auf
Errungenschaften stolz gewesen sind, durch welche die

jeweilige Gegenwart der doch als besser gepriesenen
Vergangenheit überlegen ist. Dazu kommt bei Hesiod noch der
Umschwung der Stimmung gegenüber dem früheren
Gedicht und das Schwanken der Stimmungen innerhalb des

jüngeren Gedichtes selbst, auf das später noch ausführlicher
einzugehen sein wird.

Die Darstellung des Ablaufes der Zeitalter unterscheidet
sich aber von anderen griechischen und orientalischen
Darstellungen des Zeitaltermythos auch noch wieder in sich
selbst durch ihren Mangel an logischer Eingleisigkeit. Überall

sonst, wo es sich um zwei, drei oder vier Zeitalter handelt1,
ist es eine ununterbrochene Folge des immer Schlechter-

1 Vgl. vor allem die altindische und die wahrscheinlich alt persische
Version Mababharata III, 11234 und E. W. West, Pahlavi Texts, I,
191 ff. in Max Muller, The Sacred Books of the East, vol. V.



34 K. VON FRITZ

werdens. Ganz anders bei Hesiod. Nicht nur unterbricht das

Zeitalter der Heroen, das dem schlechtesten, dem eisernen
Zeitalter vorangeht, die Linie des kontinuierlichen Abstiegs,
sondern auch das eherne Geschlecht ist den Menschen des

silbernen Zeitalters, die fast ihr ganzes Leben hindurch
kindisch bleiben und erst kurz vor ihrem Tode erwachsen
werden, nicht in jeder Hinsicht unterlegen. Sieht man aber

genauer hin, so verkörpert jedes der vier ersten Zeitalter
einen bestimmten Aspekt der Vergangenheit, bzw. gibt es

einer Art, sei es die Vergangenheit überhaupt, sei es die
unmittelbar vorangegangene Vergangenheit zu sehen, den
lebhaftesten und angemessensten Ausdruck L Gerade durch
ihren Mangel an konsequent logischem Fortschreiten ist die
hesiodische Version des Zeitaltermythos den konsequent
logischen orientalischen Fassungen, die, wenn auch erst

später überliefert, doch auf sehr alte Zeit zurückzugehen
scheinen, an Lebendigkeit und Bedeutsamkeit bei weitem
überlegen.

Aehnliches gilt für die Fassung des Pandoramythos,
welche in den Werken und Tagen dem Zeitaltermythos
vorangeht. Hier ist die Hoffnung in dem selben Fass mit den
Übeln eingeschlossen. Also scheint sie selbst ein Übel sein

zu müssen; und so ist der Mythos später ja auch oft aufge-
fasst worden. Aber wenn man die späteren Teile der Werke
liest, scheint die Hoffnung kein reines Übel sein zu können.
Auch ist dies nicht die einzige Schwierigkeit. Die Übel, die
in dem Fass eingeschlossen waren und daraus entkommen
sind, haben die Menschen befallen. Aber die Hoffnung,
welche in dem Fass eingeschlossen geblieben ist, scheinen
die Menschen doch auch zu haben.

Alle paar Jahre werden mehr oder minder geistreiche
neue Erklärungen der widersprüchlichen Stelle veröffentlicht,

die alle von der Annahme ausgehen, Hesiod habe in
1 Für eine genauere Untersuchung des Sinns der verschiedenen Zeitalter

bei Hesiod vgl. Review of Religion XII, p. 236 ff.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 35

die Geschichte einen besonders feinen Sinn hineingeheim-
nissen wollen: am geistreichsten vielleicht die von Hermann
Frankelx, wonach mit Hoffnung in dem Mythos die Wünsche
und Sehnsüchte gemeint seien, die sich nie erfüllen: wenn
sie die Schwelle zur Realität (die Lippe des Gefässes)
überschreiten wollen, fällt vor ihnen die Türe des Kerkers zu,
aus dem sie nicht auszubrechen vermögen. Aber ganz
abgesehen davon, daß auch so die logische Unstimmigkeit bleibt,
daß die Wünsche und Sehnsüchte doch kaum im selben Sinn
als reine Übel wie die Krankheiten betrachtet werden können,
bzw. erst durch ihr Eingeschlossensein zu solchen werden,
ist Hesiod ganz und gar nicht geistreich. Nirgends findet sich
ein Anzeichen dafür, daß Hesiod auf so komplizierte Weise
in seine Geschichten einen tiefen Sinn hineinzugeheimnissen
versucht hätte. Überall hat er die Geschichten aufgenommen,
in denen er etwas seiner eigenen Erfahrung der Welt und
des Lebens Entsprechendes fand und hat sich nicht daran

gestoßen, wenn bei der Zusammenfügung solcher
Geschichten vom rein logischen Standpunkt aus gewisse
Unstimmigkeiten entstanden. So ist es offenbar auch mit der
Pandorageschichte gegangen. Es ist verschiedenes
durcheinandergekommen: eine Geschichte von einem Fass mit
Gütern, die Pandora — ihr Name muß ja, auf eine
Überbringerin von Dingen angewendet, einmal eine positive,
nicht ironische Bedeutung gehabt haben 2

—, indem sie den
Deckel lüpft, entkommen lässt, so daß nur die Hoffnung als

einziges Gut zurückbleibt, und eine Geschichte von einem
Fass mit Übeln, in das dann auch die Hoffnung, die ja ein
etwas zweifelhaftes Gut ist, geraten ist.

1 H. Frankel, «Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums»,

Philological Monographs of the Amer. Philol. Assoc., XIII, p. 163 f.
2 Die künstliche Erklärung des Namens, Op. 81-82, ob sie nun von
Hesiod stammt oder nicht, zeigt ja auch deutlich die Verlegenheit,
die dadurch entstanden ist, daß die Allspenderin zu einer Überbringerin
von Übeln geworden war.



36 K. VON FRITZ

Das ist nun freilich von Karl Reinhardt heftig bestritten
worden1. Die Geschichte von einem Fass mit nichts als

Gütern sei archaischem Denken ganz fremd und erweise sich
damit als späte verflachte Version 2. Archaischem Denken
entspreche es nur, daß die Götter sowohl Gutes als Schlechtes
verteilen. Hier scheint mir jedoch selbst Reinhardt, der sich
sonst von Klischeebegriffen so außerordentlich frei gehalten
hat und, wo er sie antraf, oft genug in den Ausruf « Oh, die
Philologen! » ausgebrochen ist, dem Klischeebegriff des

Archaischen eine Konzession gemacht zu haben. Die
Geschichte, daß die Götter den Menschen ein Fass nur mit
Übeln schicken, steht ja bei Hesiod. Das ist auch eine

Abweichung von der Vorstellung, daß sie Gutes und Böses

unter die Menschen verteilen. Im übrigen hat es jedoch in
der archaischen Zeit nicht nur große und mehr oder minder
realistische Dichtung gegeben, sondern auch Großmütter-
und Ammenmärchen; und der Anschein, daß es nicht so

gewesen sei, entsteht nur dadurch, daß wir sie nicht unmittelbar,

sondern nur durch das Medium der großen Dichtung,
die sie in eine höhere Sphaere erhoben hat, hindurch zu
Gesicht bekommen. Aber durch dieses Medium hindurch
lässt sich ihr frühes Vorhandensein überall noch erkennen.

Doch haben Reinhardt und einige der übrigen Erklärer
insofern recht, als Hesiod zweifellos die Unlogik seiner
Geschichte erkannt und diese nicht in der Form, in der er sie

bringt, erzählt haben würde, wenn sie nicht gerade in ihrer
Unlogik Elemente enthalten hätte, die seinem Sinn für die
Wirklichkeiten des Lebens entsprachen. Es ist sehr wohl
möglich, daß Hesiod etwas von dem Gefangensein der

Hoffnung empfunden hat, von dem Fränkel spricht, oder,
wie Reinhardt es sehr schön ausdrückt: Krankheiten und

1 K. Reinhardt, «Prometheus», Eranos-Jahrbuch, XXV (1957),
p. 253 ff. 2 In der erhaltenen antiken Literatur erscheint diese Fassung
ausdrücklich allerdings zum ersten Mal bei Babrius. Aber viele der von
Babrius erzählten Fabeln gehen nachweislich auf ganz alte Zeit zurück.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 37

Übel fliegen frei, die arme aufflatternde Hoffnung bleibt
gefangen und gelangt nicht, wohin sie möchte. Und wenn
danach die Hoffnung immer noch an sich eine Art Gut sein

müßte, so hat Hesiod doch den Widerspruch, daß sie im
Fass mit den Übeln ist, nicht empfunden, weil er sehr wohl
davon wußte, daß sie in jedem Fall ein zweifelhaftes und

trügerisches Gut ist. Insoweit liegt also zum mindesten in
einigen der modernen Erklärungsversuchen durchaus etwas

richtiges. Sie irren nur darin, daß sie Hesiod auf eine in
allen Einzelheiten durchdachte logisch völlig einwandfreie
geistreiche Ausdeutung festnageln wollen. Abgesehen davon,
daß alle bisherigen Versuche an irgend einem Punkte
scheitern, widerspricht ein solcher Versuch schon der Art
von Hesiods Denken und Dichten, wie es sich in der
bisherigen Analyse immer deutlicher herausgestellt hat. Zugleich
wird deutlich, daß die Geschichte erst durch ihre Unlogik
tief und bedeutsam geworden ist. Aus der zweideutigen
Stellung der Hoffnung bei Hesiod konnte Aeschylus die

tiefsinnige Version entwickeln x, daß, anders als bei Hesiod,
Prometheus selbst es war, der den Menschen «blinde
Hoffnungen » eingepflanzt hat als ein Mittel, sie am Leben zu
erhalten, da sie nicht lebensfähig wären, wenn sie wirkliche
Einsicht hätten in die Bedingungen ihres elenden Lebens,
ein Geschenk also und ein Geschenk aus Wohlwollen und
Mitleid und doch ein sehr zweifelhaftes Geschenk. Aber
auch viele andere spätere Versionen nebst vielen der modernen

Ausdeutungen, so weit sie nicht töricht sind, kann man
als legitime Enkelkinder des Geistes Hesiods betrachten. Nur
wiedergefundene unmittelbare Kinder seines Geistes sind
sie nicht.

Dies alles, was so weit als die besondere Art des Denkens
und der Dichtung Hesiods aufgewiesen worden ist, zeigt sich

nun vielleicht am allerdeutlichsten und in der bedeutsamsten

1 Aesch., Prom. 252 ff.



38 K. VON FRITZ

Form in dem, was man, um einen in der modernen
Literaturgeschichte etwas allzusehr strapazierten Ausdruck zu
gebrauchen, das persönliche Anliegen des Hesiod nennen kann.
Dies ist die Auseinandersetzung mit seinem Bruder Perses,
der ihn mit Hilfe der bestechlichen Könige oder Richter um
sein Erbe, oder, was sehr viel wahrscheinlicher ist, um einen
Teil seines Erbes gebracht hat. Er verflucht seinen Bruder
deswegen nicht und wünscht auch nicht, daß es ihm schlecht

gehen solle. Aber die Auseinandersetzung ist für ihn nicht
beendet, und er möchte erreichen, daß, wenn es noch einmal
zu einer Entscheidung kommt, sein Bruder freiwillig das

Rechte als recht anerkennt oder die Richter gerechter
richten.

So beginnt sein Gedicht nach der Anrufung der Musen
mit einer Bitte an Zeus, er möge die krummen Richtersprüche

gerade richten. Darauf lässt er sogleich die Ankündigung

folgen, nun wolle er Ermahnungen an seinen Bruder
richten. Diese beginnen mit der berühmten und hübschen

Unterscheidung zwischen den beiden Erides, die wohl von
ihm selbst stammen wird, da in der Theogonie nur eine Eris
vorkommt: der guten, dem Wetteifer, und der bösen, dem
Streit. Nachdem er beide kurz charakterisiert hat, preist er
zunächst die gute, die auch den Ungeschickten und Schwerfälligen

zur Arbeit antreibt, wenn er sieht, daß sein Nachbar
es durch Fleiß und Anstrengung zum Wohlstand gebracht
hat. Dann warnt er den Bruder vor der schlechten Eris,
« denn », sagt er, « ein Mann, der keinen Überfluß an Gütern
hat, hat wenig Zeit, sich mit Streitigkeiten abzugeben. Du
wirst das auch nicht zum zweiten Male tun können. Diesmal
wollen wir den Streit nach gerechten Regeln austragen. Denn
wir haben das Erbe schon einmal geteilt, und da hast du
vieles unrechtmäßig an dich genommen, indem du die
Geschenke fressenden Könige flattiert hast, die in unserem
Streit Richter sein wollen: die Toren, die nicht wissen, um
wieviel mehr die Hälfte ist als das Ganze. »



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS

Dann fährt er fort: « Denn die Götter haben (und halten)
den Menschen ihren Lebensunterhalt verborgen. Sonst könntest

du leicht in einem Tag so vieles zustande bringen, daß

du ein ganzes Jahr davon leben könntest, ohne dich weiter
anstrengen zu brauchen » und erzählt darauf die Geschichte

vom Feuerraub des Prometheus und vom Fass der Pandora.
Das « denn » das hier am Anfang steht, ist wiederum nicht
sehr logisch und folgerichtig, wenn man es auf das bezieht,
was unmittelbar vorangeht. Aber eben dadurch enthält es

viel mehr als ein logisches und deshalb mit Notwendigkeit
auf eine spezifische Beziehung eingeschränktes « denn » je
enthalten könnte: « Wenn die Götter den Lebensunterhalt
nicht verborgen hätten, würde es nicht zu einem Streit um
Güter kommen, da dann jeder ohnehin im Überfluss hätte,
was er braucht. Aber da es so ist, wie es ist, nützt es auch

nichts, dem andern wegzunehmen, was er hat. Denn
ohne Arbeit kann man es doch zu nichts bringen und der
Streit, der aus der ungerechten Wegnahme entsteht, hindert
an der Arbeit.... » und was man sich sonst noch alles bei
diesem « Denn » denken kann.

Im übrigen enthalten die Geschichten vom Feuerraub
des Prometheus und von Pandora eine Fülle von Elementen,
die zu dem Konflikt zwischen Hesiod und seinem Bruder
keine oder kaum eine Beziehung haben, aber auf viele
Aspekte des menschlichen Lebens ein Licht werfen. Dasselbe

gilt von dem unmittelbar darauf folgenden Mythus von den

Weltaltern, der mit den Worten eingeleitet wird: « wenn du
willst, will ich dir noch eine andere Geschichte erzählen;
und die bewahre ebenfalls in deinem Flerzen ». Aber in der
Geschichte von den ersten vier Zeitaltern, so schön und
inhaltsreich sie ist, findet sich nur wenig, von dem unmittelbar

und auf den ersten Blick erkennbar wäre, wie Hesiods
Bruder dadurch, daß er sie in seinem Herzen bewahrt, zu
einem besseren Verhalten angeregt werden könnte.

Worauf das ganze hinsteuert, ist natürlich die Beschrei-



4° K. VON FRITZ

bung des eisernen Zeitalters. Aber hier findet sich wieder
vieles, das zunächst seltsam anmutet und einer Erklärung
bedürftig ist. Hesiod beginnt mit der Klage darüber, daß er
diesem unglücklichen Geschlecht angehört. « Denn », geht
es dann weiter, « sie werden Tag und Nacht nicht aufhören,
von Mühsal und Kummer geplagt zu werden. Die Götter
werden ihnen schwere Sorgen aufladen. Aber trotzdem

wird auch für sie noch Gutes mit
Schlechtem gemischt sein. Zeus wird aber
dieses Geschlecht vernichten, wenn die Kinder schon mit
grauen Schläfen auf die Welt kommen werden, wenn
kein freundliches Verhältnis mehr bestehen wird zwischen
Gast und Gastgeber, zwischen Gefährte und Gefährte, ja
zwischen Bruder und Bruder. Dann wird Lug, Trug und
Meineid herrschen; und am Ende werden Aidos und Nemesis

sich von den Menschen ganz abwenden und zu den
Göttern zurückkehren. »

Man könnte das letztere als eine Warnung betrachten, es

nicht dahin kommen zu lassen. Aber wenn die völlige
Verderbnis der Zukunft dadurch gekennzeichnet ist, daß die
Kinder schon mit grauen Schläfen zur Welt kommen, so
scheint daran nichts durch guten Willen geändert werden zu
können. Und was ist der Sinn des kurzen Zwischensatzes,
Vers 179, in dem gesagt wird, daß auch jetzt noch Gutes mit
Schlechtem gemischt ist So wie er dasteht, unterbricht er
höchst seltsam das ungemildert düstere Bild der Gegenwart
und der Zukunft, das vorher und nachher entworfen wird.
Da kann man denn wieder durch Athetese zu helfen suchen;
und das ist seit Lehrs auch oft genug geschehen, sogar durch
den sonst mit Athetesen sehr zurückhaltenden Rzach. Aber
für den, der die Erga zu Ende gelesen hat, sollte offensichtlich

sein, daß man hier nicht athetieren darf. Die Jeremiade
über die Verderbnis der Gegenwart ist, zumal nach der

vorangegangenen Schilderung der besseren Vergangenheit,

ganz natürlich. Die Schilderung der noch düstereren Zukunft



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 41

ist dann nichts als was man heute eine Extrapolation zu
nennen pflegt, die Verlängerung einer Kurve über einen

gegebenen Punkt, in diesem Fall den Gegenwartspunkt,
hinaus. Aber wenn alles wirklich so ganz hoffnungslos ist,
hat es keinen Sinn, den Bruder zu ermahnen, sich

anzustrengen, zu einem besseren Leben der ganzen Gemeinschaft

beizutragen, wie es nachher geschieht. Deshalb platzt der
Vers 179 in die düstere Schilderung von Gegenwart und
Zukunft hinein. Für ein solches Hineinplatzen werden sich
im weiteren Verlauf der Erga noch Analogien finden.

Noch unvermittelter, als auf die Pandorageschichte der

Mythos von den Weltaltern gefolgt war, folgt auf diesen die
Fabel vom Habicht und der Nachtigall; und nachdem Hesiod
die vorangegangenen Mythen an seinen Bruder Perses

gerichtet hatte, ist diese Fabel, wie Hesiod ausdrücklich
ausspricht, speziell für die Könige bestimmt. Der Nachtigall,
die klagt und jammert, als sie der Habicht mit seinen Krallen
gepackt hat und durch die Lüfte davonträgt, antwortet der
Habicht: «Was schreist du eigentlich Dich hält ein viel
stärkerer als du es bist. Du gehst dahin, wohin ich will,
wenn du auch eine Sängerin bist. Wenn es mir so passt,
werde ich dich fressen oder auch dich freilassen. Aber Torheit

ist es, mit einem Stärkeren rechten zu wollen. » Das
scheint ja nun, wenn man es so liest, eher eine höhnische
Rede zu sein, welche die Könige an Hesiod richten könnten,
zumal da im Griechischen Sänger und Sängerin dasselbe

Wort sind, wodurch die Parallele zwischen Hesiod und der

Nachtigall noch deutlicher wird. Umso mehr erwartet man
eine unmittelbare Fortsetzung, in welcher dem Habicht
geantwortet wird.

Unmittelbar nach Beendigung der Geschichte wendet sich

jedoch Hesiod keineswegs an die Könige, sondern an seinen

Bruder Perses, dem er sagt, er solle auf die Stimme der
Gerechtigkeit hören und sich nicht der Hybris schuldig machen.
Erst ganz allmählich kehrt die Rede zu den Königen zurück,

4



42 K. VON FRITZ

zunächst andeutend, indem es heißt, auch der Adelige könne
sich nicht leicht den Folgen seiner Hybris entziehen; dann
nach einem längeren Zwischenstück deutlicher, indem
ausgeführt wird, daß nur eine politische Gemeinschaft, in
welcher « gerades Recht» gesprochen wird, blühen kann.
Aber erst nach nahezu vierzig Versen wendet sich Hesiod
wieder direkt an die Könige selbst, und selbst jetzt kehrt er
noch nicht explicite zu der Fabel vom Habicht und der
Nachtigall zurück. Statt dessen wird nun zunächst eine
unerwartete Verbindung zu einem viel früheren Abschnitt
hergestellt, indem Hesiod von dreißigtausend Wächtern erzählt,
die Zeus zur Beobachtung der guten und schlechten Taten
der Menschen eingesetzt habe. Damit knüpft Hesiod an eine
Reihe von Versen innerhalb der Erzählung von den fünf
Weltaltern an, in denen ganz kurz von dem Schicksal der
Menschen des goldenen Zeitalters nach ihrem Tode die
Rede ist und gesagt wird, Zeus habe sie zu unsichtbaren
Wächtern über die Menschen bestellt. Freilich hat man auch

hier wieder ein Verspaar1 im Zeitaltermythos athetiert,
weil es eben später noch einmal vorkommt. Aber auch selbst

wenn man annimmt, daß die Verse dort in den Text geraten
sind, weil sie jemand von der zweiten Stelle her an den Rand

geschrieben hatte, wäre der Zusammenhang immer noch
unzweifelhaft. Denn ganz kann man die Stelle über die nach

ihrem Tode zu Wächtern bestellten Angehörigen des

goldenen Zeitalters nicht tilgen, da Hesiod überall über das

Schicksal der Menschen der verschiedenen Zeitalter nach

ihrem Tode Auskunft gegeben hat.
Aber nicht genug mit den dreissigtausend Wächtern, die

Zeus bestellt hat. Auch Dike selbst, so fährt Hesiod fort,
wacht darüber, daß richtiges Recht gesprochen wird.
Geschieht es irgendwo nicht, dann fliegt sie hinauf zu Zeus,
setzt sich zu seinen Füssen und klagt, damit er das Unrecht

1 Op. 124-125.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 43

rächt; und dann muß das ganze Volk für das von den
ungerechten Richtern getane Unrecht büßen. Denn Zeus sieht
alles. Nichts bleibt ihm verborgen, und so — so wird nun
die konkrete Anwendung gemacht — blickt er auch auf den

Rechtsstreit hier zwischen uns.
Damit scheint nun endlich der Anschluss an die Fabel

vom Habicht, bzw. die Könige, an deren Stelle er steht,
erfolgen zu müssen. Aber in diesem selben Augenblick, in
dem Hesiod nach dem nachdrücklichsten Hinweis auf Zeus
als den Schützer der Gerechtigkeit zu seinem eigenen
Anliegen kommt, platzt er zunächst mit drei ganz persönlichen
Versen hinein 1: « wenn aber nicht, dann möchte ich und
mein Sohn selber keine anständigen Menschen mehr sein.

Da wäre es ja schlimm, ein rechthandelnder Mensch zu sein,

wenn der, der Unrecht hat, vor Gericht immer besser
wegkommen sollte. Aber das kann ich doch nicht denken, daß

der weise Zeus das auf die Dauer geschehen lassen sollte. »

Erst nach diesem ganz persönlichen Ausbruch kehrt
Hesiod wieder zu allgemeineren Betrachtungen zurück, und
jetzt erst, siebzig Verse nach Beendigung der Erzählung
vom Habicht und der Nachtigall, gibt er, nicht an die Adresse
der Könige, an welche die Fabel gerichtet war, sondern an

diejenige seines Bruders Kommentar und Erklärung dazu:
für Fische, wilde Tiere und Vögel hat Zeus das Gesetz

gegeben, daß sie einander ohne Rücksicht fressen sollen, weil
es unter ihnen keine Gerechtigkeit gibt. Aber den Menschen
hat er die Gerechtigkeit gegeben; und er sorgt dafür, daß

derjenige, der recht tut, gedeiht, der aber, der es nicht tut,
am Ende Schaden erleidet.

Sieht man nun das Ganze der beiden Gedichte in der
Weise an, wie ich es mit einigen ausgewählten Abschnitten

getan habe, so ist offenbar, daß ein Schullehrer, der sie auf
die Beobachtung der Kompositionsregeln hin durchzusehen

1 Op. 270 ff.



44 K. VON FRITZ

hätte, unaufhörlich Anlass fände, einen dicken roten Strich
an den Rand zu machen und daneben zu schreiben: schlechte

Disposition, unlogische Gedankenfolge, mangelnde
Überleitung und dergleichen. Jacoby hat dies in seiner Weise für
die Theogonie auch mit großer Konsequenz durchgeführt.
Aber die erste Hälfte der Erga zeigt noch deutlicher als die

Theogonie, daß man das ganze Gedicht, und gerade das

Dichterische daran, zerstören muß, ja, daß man im Grunde
nichts übrig behält, wenn man darin wirklich konsequent
sein und alles, was nach den für einen guten Schulaufsatz

geltenden Regeln anstößig ist, als unecht entfernen will1.
Auf der andern Seite kann jedoch auch wieder keine Rede

davon sein, daß Hesiod aus bewußten überlegenen Kunst-

1 Ein vortreffliches Beispiel für die <( Widerspruchsphilologie» die in
den mannigfachen Athetesen ihren Ausdruck findet, findet sich auch
in der kürzlich erschienenen Schrift von Heinz Munding: Hesiods

Erga in ihrem Verhältnis %ur Ilias, Frankfurt a.M., 1959, p. 16. Dort
heißt es: «Wenn Hesiod in dem Prozess unterlegen war, so ware
zwar der herbe Ton gut verständlich (sc. den Hesiod in den Erga
anschlagt). Wie aber vertrüge sich das mit dem festen Vertrauen auf
Zeus wie es uns uberall im ersten Teil entgegentritt Konnte
Zeus auf diese Weise gerade in einem Falle apostrophiert werden, in
dem er versagt hatte Die Annahme ist von allen dreien die absurdeste.

» Wenn man derartiges liest, bekommt man den Eindruck, es

sei die beste Voraussetzung fur die Anwendung philologischer Methode,
von Menschen und menschlichem Leben gar keine Ahnung zu haben.
Wieviel Beispiele gibt es aus der Geschichte aller Zeiten dafür, daß der
Glaube, die Gerechtigkeit müsse endlich siegen, durch Enttäuschung
nur immer starker geworden ist Im übrigen verweise ich auf das
oben über Op. 270 ff. Gesagte. Ein schönes Beispiel ist auch das

jüdische Gedicht aus der Pogromzeit, das kurzlich in einer Beilage
zum «Parlament» veröffentlicht worden ist:

Ich glaube, ich glaube, ich glaube
ehrlich, unerschütterlich und fromm,
daß der Messias komm;
An den Messias glaube ich
und wenn er auf sich warten laßt,
glaub ich darum nicht weniger fest.
Selbst wenn er länger zögert noch,
an den Messias glaub' ich doch.
Ich glaube, ich glaube, ich glaube.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 45

prinzipien heraus sich über alle anerkannten Prinzipien der

Kompositionstechnik hinweggesetzt hätte. Es ist sehr oft
wirklich Ungeschicklichkeit und Unbeholfenheit. Und trotzdem

— das ist das Erstaunliche daran — ist alles ganz dicht
und von einer dichterischen Intensität, die kaum ein Dichter
mit dem größten Kunstverstand je übertroffen hat. Es ist
eine großartige Naivität, mit der es mitten in den nachdrücklichsten

Ausführungen über die Gerechtigkeit des Zeus aus

Hesiod hervorbricht: «da möchte man ja gleich selbst ein
Schurke sein und seinen Sohn dazu erziehen, einer zu werden,
wenn die Schurken immer besser wegkämen als die anständigen

Leute »; und dann das sich Zurückrufen zu der

Überzeugung : « aber das kann ich nicht glauben, daß Gott es so

zugehen lässt». Wie eindrücklichst menschlich ist dieser

Ausbruch, viel eindrücklicher als die logisch folgerichtigste
Ausführung es sein könnte.

Ferner: wenn man die ausdrücklich an die ßaOT,X9j£?

gerichtete Fabel vom Habicht und der Nachtigall liest, muß

man sich wundern, weil sie zunächst genau das Gegenteil
von dem zu besagen scheint, was Hesiod hier den Königen
muß sagen wollen, und dies umso mehr, weil die deutliche
Erklärung, was Hesiod damit sagen will, nicht unmittelbar
darauf folgt. Aber die Fabel drückt ja auch einen wichtigen
Aspekt der Welt und des Lebens aus, wie es nicht nur unter
Tieren, sondern auch unter Menschen sehr oft zu sein pflegt.
Das kommt dadurch, daß die Fabel zunächst für sich steht,
viel stärker zur Geltung, als wenn die Gegenerklärung
sogleich darauf folgte. Auch wird durch die Verwunderung
darüber die Aufmerksamkeit auf das, was folgt, stärker
erweckt und dieses daher intensiver aufgenommen als wenn
sofort klar zum Ausdruck käme, worauf Hesiod eigentlich
hinaus will.

Die Beispiele ließen sich noch lange vermehren. Am
zweiten Teil der Erga würden sich die Grundcharakteristika
der Hesiodischen Dichtung, die in der Theogonie und in



46 K. VON FRITZ

dem ersten Teil der Erga in etwas verschiedener Weise in
Erscheinung getreten sind, noch in einer dritten, wieder
etwas verschiedenen Erscheinungsform, nachweisen lassen.

Aber ich hoffe, daß das Wesentliche auch so deutlich
geworden ist. Überall sind es die Dichte und der Beziehungsreichtum

jedes einzelnen Teiles seiner Dichtung, selbst noch
in der nackten Aufzählung der Namen der Nereiden, welche
die offenkundigen Mängel und Ungeschicklichkeiten der

Komposition nicht nur aufwiegen, sondern beinahe in
Tugenden verwandeln. Diese Dichte ließe sich in einer

sorgfältigen Analyse der kleinen Einzelabschnitte der Werke
Hesiods nachweisen, wobei sich dann vor allem in der Theo-

gonie auch manches als späterer Zusatz erweisen würde, aber
nicht auf Grund der von Jacoby verwendeten Kriterien. Eine
solche Untersuchung würde jedoch naturgemäß sehr viel
mehr Zeit erfordern, als für einen Einzelvortrag zur Verfügung

steht.
Da sich jedoch niemand gefunden hat, der bereit gewesen

wäre, einen Vortrag über Hesiod und die hellenistische

Dichtung zu halten, so ist es vielleicht erlaubt, zum Schluß
noch einen flüchtigen Blick auf das Verhältnis des Kalli-
machos zu Hesiod zu werfen, zumal da sich daraus vielleicht
eine gewisse Bestätigung für das Gesagte gewinnen lässt.

Kallimachos war in vieler Hinsicht das äusserste Gegenteil

Hesiods: ein Dichter von einem unerhört wachen
Kunstverstand gegenüber dem offenbar ohne bewußte
Kunstprinzipien dichtenden Denker und Grübler Hesiod; ein
Dichter mit der raffiniertesten Technik der Komposition
gegenüber dem in der Komposition oft ganz ungeschickten
Hesiod. Und doch hat Kallimachos gerade für Hesiod die

allergrößte Bewunderung gehegt1, während er an dem ihm
so viel näher stehenden Apollonios, der in vieler Hinsicht
auch ein Virtuose der dichterischen Technik war und sogar

1 Call., Ep. 27 (29).



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 47

einiges konnte, das Kallimachos nicht konnte, scharfe

Kritik zu üben fand. Denn im Gegensatz zu der zur Zeit
herrschenden Meinung glaube ich durchaus an den Konflikt
zwischen Kallimachos und Apollonios, von dem die antike
Überlieferung berichtet.

Man kann die Bewunderung des Kallimachos für Hesiod
vielleicht zum Teil daraus erklären, daß er als der ganz
bewußte und raffinierte Dichter einen ausgesprochenen
Geschmack für das Naive gehabt hat, das er in seinen
Gedichten zugleich nachzuahmen versuchte und ironisierte.
Aber das allein hätte für die ganz genuine und durchaus nicht
herablassende Bewunderung, die sich in seinem 27.

Epigramm ausspricht, kaum ausgereicht. Das künstlerische

Grundprinzip, das er, wo er von Dichtung spricht, immer
wieder betont, ist die xaOapoxyj<;, die Reinheit. Das bedeutet
nichts anderes, als daß alles ganz dicht und durchgeformt
sein muß, daß es keinerlei Füllsel und tote Stellen gibt, daß

der klare Fluß der Dichtung keinen trüben Schlamm und
kein Geröll mitführt, wie er es am Ende seines Apollon-
hymnus ausgedrückt hat. Er selbst liebt plötzliche
Übergänge, wie etwa im Zeushymnus und im Apollonhymnus
von einem scheinbar ganz objektiven kultischen Preislied zu

ganz persönlichen Dingen. Aber Füllsel und tote Stellen gibt
es bei ihm nicht. Das ist es, was er an Apollonios, der ihm
in manchen Dingen vielleicht sogar überlegen war, auszusetzen

hatte: daß es zwischen den Glanzstellen, deren sein

Epos viele hat, auch tote Übergänge gab. Daß Hesiod, der

von der technischen Raffinesse des Kallimachos und des

Apollonios so gar nichts hat, ihm, Kallimachos, hinsichtlich
der xa0apoTY]<;, der Dichte und Gefülltheit, zum mindesten

ebenbürtig war, das muß Kallimachos bewußt gewesen sein
und deshalb hat er ihn aufrichtig bewundert.



48 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Verdenius: Die Echtheit der Verse 120 ff. scheint mir durch

132 gestützt zu werden: die Tatsache, dass die Gaia zuerst einige
Wesen «ohne Liebe» hervorbringt, ist die Ausnahme, die die

Rege], dass im ganzen genommen jede Schöpfung von Eros

angeregt wird, bestätigt.
M. von Frit^: Ja, es ist interessant, dass die grossen titanischen

Mächte aus einer Liebesvereinigung hervorgehen, während der

Pontos, der gleichsam ein Teil der Erde selber ist, ohne Eros
entsteht. Auch die Nacht erzeugt den Tag und das Licht durch
Liebe, d, h. wo etwas wirklich Neues entsteht, ist ein sexuelles

Verhältnis notwendig.
M. Verdenius: Ich möchte nun aber bezweifeln, dass Eros an

der späteren Stelle (201) als Gott der Schönheit gemeint ist. Die

Verbindung mit Himeros weist doch daraufhin, dass das Sexuelle

auch hier im Vordergrund steht.

M. von Frit%: Ich meine natürlich nicht, dass der zweite Eros
das Sexuelle ausschliesst. Aber es scheint mir wesentlich, dass

Aphrodite, in deren Gefolge Eros erscheint, hier vorwiegend als

Göttin der Schönheit dargestellt wird.
M. Verdenius: Aber auch der kosmische Eros wird xccXXiottoi;

genannt (120). Darum glaube ich nicht, dass der Schönheitsaspekt
sich als Prinzip der Differenzierung verwenden lässt. Vielleicht
könnte man den Unterschied besser in einer etwas anderen Weise

erklären. Sie haben sehr richtig gesagt, dass der zweite Eros in
die menschliche Ordnung gehört. Wir haben also ein Urprinzip,
das dem ganzen Kosmos zugrunde liegt, und eine spezielle,
nämlich irdische Erscheinungsform dieses Prinzips, ebenso wie
bei Heraklit das kosmische Feuer sich in der Erscheinungswelt
als das gewöhnliche Feuer offenbart.

M. von Frit%: Das Problem war für mich, zu erklären, warum
denn Hesiod die Aphrodite in das Zwischenreich gestellt hat und



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 49

nicht erst mit den olympischen Göttern hat auftreten lassen. Auch

Themis, Mnemosyne, die Musen, Eros und Himeros gehören in
dieses Zwischenreich: sie verkörpern die geistigen Prinzipien, die

schon vor der olympischen Ordnung da waren.
M. Verdenius: Hesiod hat aber trotzdem diese vor-olympische

Aphrodite auch wieder mit den olympischen Göttern in Verbindung

gebracht. Er lässt sie zu den Göttern hingehen (202), was

eigentlich nur ein etwas künstlicher Versuch ist, seine eigene

Konstruktion mit der traditionellen Vorstellung in Einklang zu

bringen.
M. von FritEin solcher Versuch ist gerade hesiodisch.

M. Verdenius: Dass die Aphrodite gerade an dieser Stelle

eingeführt wird, scheint mir vor allem darauf zu beruhen, dass die

Erwähnung des öhppo? (191) dem Dichter die Gelegenheit zu einer

etymologischen Deduktion der Göttin bot.
M. von FritNatürlich spielt das auch eine Rolle. Er wäre

diesem Anlass aber nicht gefolgt, wenn nicht ausserdem ein

allgemeinerer Gesichtspunkt die Erwähnung der Aphrodite an dieser

Stelle passend gemacht hätte.

M. La Penna: Trovo molto difficilmente conciliabili, malgrado
le argomentazioni di von Fritz e di Verdenius, la funzione cos-
mica di Eros in Th. 120-122 e la funzione secondarissima di Eros
nel corteo di Afrodite in Th. 201. Ma neppure e logica la solu-
zione dello Jacoby, che conserva il verso 120 nella lezione data

da Aristotele: ci sono due interpolazioni successive, l'una
anteriore ad Aristotele, cioe il v. 120 nella lezione da lui data, l'altra
forse posteriore ad Aristotele, cioe i vv. 120-122 nella lezione
dei codici. Sono d'accordo, invece, sull'autenticitä del passo
relativo ad Afrodite.

M. Kirk: I feel attracted myself by Prof. Verdenius'
reconciliation of something which does not seem to me to be basically
a contradiction. It is quite natural that if Hesiod and his
predecessors were familiar with the sexual metaphor of cosmological
differentiation, they connected this with Aphrodite and with Eros
in its human association.



50 DISCUSSION

M. Gigon: Les vers 120-122 — comme d'ailleurs 1'autre

passage — me paraissent authentiques. AoaipeXv)? et Sapvocrai, voov
tirent l'Eros dans la sphere humaine. Une telle interaction des

plans humains et divins est assez courante dans la pensee grecque.
On peut penser au voü? d'Anaxagore et ä la tpiXlcc d'Empedocle,
qui agissent sur le plan cosmique aussi bien que sur le plan
humain.

U faut compter, pour revenir a Hesiode, avec un melange

etrange d'incoherence et de premeditation. Qu'on songe ä la

structure de la Titanomachie. Les enfants d'Ouranos et de Gaia,
les Titans, les Cyclopes et les Cent-Mains, sont faits prisonniers
par leur pere, puis liberes par l'astuce de Cronos. Cela semble

acheve au vers 210; mais, beaucoup plus loin, au vers 501, c'est
Zeus qui libere enfin les Cyclopes, et plus loin encore (au vers
624), les Cent-Mains; apres quoi il recourt ä l'aide des uns et des

autres contre les Titans, leurs freres. II est tres caracteristique que
le pseudo-Apollodore ait essaye, dans son recit, de remedier ä

cette incoherence. 11 dit expressement: « Cronos a libere tous les

enfants, ses freres et soeurs, puis il a renvoye en prison les Cyclopes
et les Cent-Mains pour qu'ils puissent etre ensuite liberes une
seconde fois par Zeus». Solution evidemment naive, mais qui
montre bien l'incoherence sous-jacente de la Thecgonie.

On peut aussi s'etonner de ce que le contrat entre Zeus et
les Cent-Mains soit evoque avec une telle prolixite, alors que la

Titanomachie elle-meme est traitee fort sommairement. C'est la

preuve, comme l'a dit M. von Fritz, que Zeus est surtout le

partisan — ou le recteur —, de la Six?]. Hesiode a tenu ä etaler pendant

presque 30 vers ce contrat, pour bien montrer comment
s'ouvre le regne de la justice et des cruvOrjxai..

II y a ensuite des difficultes parce que la Titanomachie doit
etre d'une part l'aristie de Zeus et que, d'autre part, Zeus ne peut
pas vaincre sans les Cyclopes et les Cent-Mains: encore une de

ces incoherences qui, pourtant, repondent ä une exigence supe-
rieure. Je crois pour ma part que tout est bien hesiodique dans

cet ensemble.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 51

M. Solmsen: Das Motiv, dass Zeus mit älteren Mächten einen

Bund eingeht, scheint auch mir für Hesiod besonders

charakteristisch zu sein. Nach seinem Sieg, zur Sicherung seiner

Herrschaft, braucht Zeus andere Gewalten, nämlich Mnemosyne und
Themis. Dann gibt es noch die wichtige Partie, wo die Styx in
dem Augenblick, wo sie auf die Seite des Zeus tritt, ihm ihre
Kinder zuführt, nämlich Kratos, Zelos, Nike und Bia (384-5;

397-8). All diese Grundmächte waren also sozusagen vorgegeben
und Zeus hat sie zu gewinnen. In diesem Gedanken, so glaube

ich, offenbart sich die eigene Erfindungsfähigkeit des Dichters.
Auch die Aphrodite, als die Macht der Schönheit, ist offenbar
eine solche schon vorher existierende Macht. Darum ist es sinnvoll,

dass sie aus dem ikcppöq, d. h. aus dem aTOppa des Uranos
entstanden ist. Diese Deutung des ä<ppo<; hat P. Friedländer in seiner

Rezension von Jacobys Ausgabe begründet.
M. Was^ink: Liegt nun diese Erfindungsfähigkeit des Hesiod

auf dem Niveau der Auswahl oder auf dem wirklicher Gestaltung

Hat er aus dem vorher Gegebenen nur durch Auswahl

etwas anderes gemacht oder hat er so stark eingegriffen, dass

etwas ganz Neues zustandegekommen ist?

M. von Frits^: Ich würde sagen, dass das Gestaltende in Hesiod

vor allem in der Weise, wie er auswählt, hegt. Das heisst, dass

er nicht bloss eklektisch vorgegangen ist, sondern nur dasjenige

genommen hat, was ihm zur Erklärung der Welt und des Lebens

wichtig schien. Gestaltet hat er also nicht in dem Sinne, dass er

aus seinem Stoff ein schönes Ganzes gemacht hat, sondern indem

er das wirklich Bedeutsame in den Dingen aufzuspüren versucht
hat. So ist trotz allen Mängeln der Komposition etwas
ausserordentlich Eindrucksvolles herausgekommen, eindrucksvoller
vielleicht als bei vielen Dichtern, die einen viel grösseren
Kunstverstand haben. Es ist diese aussergewöhnliche Fähigkeit Hesiods,
das wirklich Lebendige zu erfassen, die ihn dazu geführt hat,

gelegentlich auch Sachen aufzunehmen, die ihm selber nicht

ganz klar waren, Widersprüche, wie eben das Leben selbst

widerspruchsvoll ist. Das bekannteste Beispiel ist die Elpis



52 DISCUSSION

{Op. 96), die in der Büchse bleibt und trotzdem bei den Menschen

ist. Diesen Widerspruch hat er offenbar nicht gesehen, aber ich

glaube nicht, dass er das Motiv aufgenommen hätte, wenn er
nicht irgendwie das Bedeutsame darin gespürt hätte.

M. Verdenius: Ich glaube, dass sich dieser Widerspruch
beseitigen lässt, aber es würde zuviel Zeit nehmen, das jetzt
auszuführen. Ich möchte lieber auf ein anderes Beispiel hinweisen,

wo die Gestaltungskraft Hesiods besonders deutlich hervortritt.
Ich meine die Verse 385-7 der Theogonie, wo es von Kratos und
Bia heisst, dass sie immer in der Nähe des Zeus sind. Das bedeutet

nicht, dass überall, wo Zeus ist, auch Kratos und Bia anwesend

sind, und dass überall, wo Zeus geht, diese beiden Mächte hinter
ihm hergehen (wie Mazon übersetzt), sondern gerade umgekehrt,
dass überall, wo Kratos und Bia sind, auch Zeus zugegen ist, und
überall, wo diese Mächte hingehen, Zeus vorangeht (YjyspoveÜY]).

Die rohen kosmischen Mächte werden also immer von Zeus

geleitet und überwacht. Darin steckt, so scheint mir, ein sehr
persönlicher und auch sehr gestalterischer Gedanke.

M. von Frit%: Ich bin damit völlig einverstanden. Dieses

Beispiel zeigt noch einmal, wie in der Theogonie alles auf die Ordnung
des Zeus hingeht und dass das eine neue Ordnung ist, in die auch

die Naturgewalten aufgenommen und unter die Direktion des

Zeus gestellt werden.

M. Gigon: Um auf das Problem der Widersprüche zurückzukommen,

möchte ich auf die Figur des Kronos hinweisen, der

ja auf der einen Seite mit den anderen Titanen in den Tartaros
verbannt wird, auf der anderen Seite aber die Herrschaft über das

goldene Geschlecht führt {Op. 111).

M. Solmsen: Man könnte die scheinbar widersprechende Rolle
des Kronos so erklären, dass Vers 111 ein Versuch ist, die
Tradition der fünf Weltalter, die ursprünglich wahrscheinlich gar
nicht mit der Uranos-Kronos-Zeus-Linie zu tun hatte, mit dieser

zu harmonisieren.
M. von Frit^.- Der Widerspruch zwischen der Tatsache, dass

erst die olympischen Götter die gute Ordnung geschaffen haben,



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 5}

und der Tatsache, dass das goldene Geschlecht als eine

vorolympische gute Ordnung dargestellt wird, bleibt aber doch
bestehen. In diesem Widerspruch drückt sich eben das

widersprüchliche Verhalten der Menschen überhaupt zur Vergangenheit

und Zukunft aus. Der Fortschrittsgedanke steht immer neben

dem Glauben, es wäre früher besser gewesen.
M. Kirk: I should like to return to the question of Hesiod's

etymological interests. Although the explanation of Aphrodite
from dccppo? has all the signs of being Hesiodic, many of the most
obvious etymologies, such as Ku0spstoc (198), have the marks of
interpolation. So I just wonder if one can really substantiate the

generalization that Hesiod had a great interest in etymologies.
M. von Frit%: Man kann aber zeigen, dass die Erfindung der

Namen der Musen und der Okeaniden auf Hesiod zurückgeht,
obwohl in dem letzten Fall die Möglichkeit späterer Zusätze

zugegeben werden muss.

M. Kirk: I think there is a distinct difference between the

poetic activity of choosing suitable names for figures like the
Oceanides and what one may call more specifically an etymological

interest, namely an attempt to explain a name which was

not entirely clear in terms of Greek derivation by reference to
some Greek word.

M. Verdenius: The predilection for etymologies is very marked
in Homer, and there is also a strong tendency in Pindar and

Aeschylus. The examples in Hesiod quite conform to this tradition,

for instance Alxvj A1.65 sxyeyautoc (Op. 256).

M. Kirk.: I accept this as a possible etymology; but Aio?

sxyeyooffa is an established formula, and its combination with
Dike could be purely fortuitous.

M. Verdenius: There is also Th. 207-9 TiTrjva*; TiTcdvovTca;.

M. Kirk: That is absolutely certain.

M. Verdenius: Again, Th. 281-2 n^yauo? 7tY]y<x<;.

M. Kirk: I would think that this is possibly an addition. The
form yevTO (283) is hardly Hesiodic.

M. Verdenius: What do you think of Op. 2-3 Ala-Sia?



54 DISCUSSION

M. Kirk: I would class this as possible, although it might
be a mere assonance.

M. von Frit%: We should remember that Six in postposition
was still pronounced Six in Hesiod's times,

M. La Penna: Alcune etimologie sono certamente nel testo
autentico. Esse forse rientrano anche in una retorica primitiva,
in un preziosismo ingenuo.

M. Gigon: Je crois qu'il faut retenir toutes ces etymologies.
Nous n'avons aucune raison speciale de supposer qu'au vie siecle,

on aurait encore interpole Hesiode. La densite des etymologies
reste chez lui impressionnante, et si on veut eliminer tout cela,

on risque de faire une petition de principe. II y a encore le cas

de Th. 39 opyjpsöaai et 60 opocppovoa;: il ne me semble pas

impossible que ces mots contiennent une allusion ä 1'etymologie
celebre Moucou/opiovoouaai..

M. Solmsen: I think we all agree that Th. 188-195 is authentic.

It is also clear that 196 cannot stand side by side with 195 and 197.
But 198 is authentic, because it explains why Hesiod brought in
Kythera in 192. After the mention of Kypros in 193 we expect
a similar use of it for the explanation of the name Kypris. Gottfried

Hermann was on the right line when he changed the

beginning of 199 into Kt>7tp(,v S'otti ysvouro. On the other hand,

200 does not seem to be Hesiodic. Another instance of his

etymological interest is 143 : even if one leaves out 144-5, *43 explains
KuxAco7ta<; in 139.

M. Kirk: I do not want to take the position of denying this

etymological interest in Hesiod. But in the Cyclopes passage there

are some certain interpolations in the immediate neighbourhood,
and that suggests the possibility that the amount of interference
has been greater than we can detect. It is also remarkable that
Hesiod has not indulged in etymologizing on a number of occasions

where one might have expected him to have done so.

M. Was^ink: I think we should relate this problem to the fact

that, according to Herodotus, Homer and Hesiod gave the gods
their names. If Hesiod really felt this to be one of his tasks, he



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 55

must have been guided by the principle of «telling the truth»
(Th. 28). This implied that, although he could not depart too
much from the sacred stories, he had to make clear their hidden

meanings. These meanings were especially to be found in the

names of the gods, for the name of a god is the most pregnant
expression of his nature. From this point of view, the difference

between mentioning a name and giving an etymology is in fact

a very small one.

M. von Frit'.j: Yes, and I think this also explains why Hesiod
does not always etymologize. He gives a name where there was

no name before, and he explains a name where he thinks that
this is important to understand what the god is.

M. Kirk: It still remains a problem why he did not feel the

obligation to explain such names as Apollo and Athena.

M. Was^ink: It may be that in those cases he simply felt
unable to « tell the truth».

M. Verdenius: It might be profitable to consider another

example. Merkelbach {Stud. It. 1956, 289-290) has pointed out
that Th. 234-5 does not mean «they call him the Old Man», but
« they call the old man Nereus, because he is truthful and kind»,
and that V7j- from vqpepTYjc; and 9jpcc (cpspetv) which is suggested

by -^Tuop form the etymology of the name Nereus. If this
interpretation is correct, as I think it is, we have another example
of the way in which Hesiod was a « Gestalter».

M. Kirk: I absolutely accept this example, but it confirms my
impression that Hesiod's etymologies mainly refer to minor
figures. Aphrodite seems to be the only exception.

M. von Frit%: It is the names of the minor gods that had to
be explained, because people were not so familiar with them. As

to Th. 234-5, it may be interesting to note that in the Odyssey

(IV. 349) Proteus is called a yepwv v7)pepT7]<; without any
etymological implication.

M. Verdenius: Hesiod took the Homeric material and modelled

it in his own way. In this respect, too, he was a « Gestalter».
M. Solmsen : There is another interesting relationship to Homer



56 DISCUSSION

in Th. 901-3. Hesiod's Horai are no longer seasons, but supervising

powers (wpeuouni.). Another point I want to make is that

etymologizing is not his only way of explaining the nature of a

deity. In many cases he tries to convey his conception of the

deity's real nature by specifying the epithets, as for instance

in 924-6.

M. Kirk: I think we have really got something «Hesio-
disches » here. But the last example again brings out my original
point, that Hesiod did not always want to etymologize in the

way that some of his successors wanted to. It is highly characteristic

that he refrained from producing an etymology of such

a puzzling name as TpiToysveta.
M. Verdenius: In support of M. Kirk's point of view I should

like to express my doubts about the authenticity of 199. Aphrodite

cannot have been born in Kypros, because she first was in
Kythera and then went to Kypros (192-3).

M. Solmsen: Perhaps ysvro with ev should be taken to mean
« arrive ».

M. Kirk: Such a meaning would by quite exceptional. The

word also occurs in 283 and 705, both of them suspect for other

reasons.

M. Grimal: Je voudrais revenir sur la question posee par
M. Waszink a propos du texte d'Herodote qui disait qu'Hesiode
avait donne un nom aux dieux. Cette remarque d'Herodote parait
d'abord absurde, parce qu'il est evident que les noms des dieux
existaient avant Hesiode. Mais Herodote pensait peut-etre ä un
phenomene dont il avait des exemples autour de lui, dont il a

lui-meme parfois donne 1'exemple. Lorsque les Grecs se trou-
vaient en presence d'un domaine religieux qui leur etait etranger,
leur premiere preoccupation etait de chercher ä reconnaltre dans

les dieux indigenes des dieux grecs. Ne peut-on pas se demander

si, pour Hesiode, il se serait passe un phenomene analogue?

Hesiode, qui etait en presence, en possession plutot, d'une
tradition sacerdotale de Espol Aoyoi, se serait ingenie a decouvrir dans

les SaEpovs? plus ou moins nommes ou innommes de la Grece



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 57

les dieux traditionnels du monde acheen, du monde homerique.
Par consequent, nommer les dieux voudrait dire essayer de donner

une forme intelligible ä des manifestations du divin qui, jusque
lä, etaient informes. Et la preoccupation etymologique s'expli-
querait en somme par le desir de decouvrir la realite cachee qui
est derriere la personnalite des dieux. Alors je concevrais, pour
ma part, l'effort d'Hesiode comme l'effort d'un veritable theolo-

gien, qui a voulu elever les manifestations populaires et heterogenes

du divin ä une unite qui constitue l'essence meme de sa

Theogonie.

M. von Frit'.£.• It seems to me that Hesiod's preoccupation was

not so much with discovering a hidden meaning behind the names

of the known gods. There is, of course, the explanation of Aphrodite

and of the Titans, but there is a greater number of cases

where he actually invents new names and, to some extent, new
figures. I am especially thinking of the names of the Muses, the

Nereids and the Oceanids. In these cases new aspects of what he

actually find in the world are expressed by the names of newly
invented goddesses.

M. Kirk: If Hesiod had the intention suggested by Professor

Grimal, one might have expected him to have shown far more
attention to minor local cults and particular epithets.

M. Gigon: Selon Herodote (II, 5 3), Hesiode et Homere sont

-roitn Oeoim. -raq Eroovufiiat; Sovts? xal Tipa? ts xal xiyyaLC,

SieXovvet; xocl sl'Sea aurwv cr7](i.Y]vavTS?. Pour sircovupiac;, on
peut penser par exemple ä Th. 144 et 282, et -ripat; 8isX6vts<; se

rapporte ä 885. Pour elSea, on prefererait songer ä Homere,
et pour tiyyac, il est difficile de dire a quoi se refere Herodote.
Evidemment, les noms des grands dieux preexistaient, mais il y
avait aussi des divinites mal definies, et Hesiode ajoutait d'autres

figures encore pour completer le Systeme. En effet, les rapports
avec le culte sont tres rares; on en trouve un exemple dans

Th. 458-500.
M. La Penna: II Prof, von Fritz ha difeso l'autenticitä di

Th. 63-67. L'autenticitä di 63-66 pub essere difesa: benche "ltxzpor,

5



5» DISCUSSION

che qui e in compagnia deile Muse, sia a 201 in compagnia di
Afrodite, questa contraddizione e lieve di fronte a quella tra le

posizioni di Eros in izo-122 e in 201. Ma 67 non puö essere della

stessa mano dei versi precedenti: la sola parola utile che contenga
e 7t<xvtoov; xAsloucsiv ripete psXrcovToa, il resto e ripreso
inutilmente dal v. 65; qualcuno ha voluto completare il TravTWV

che trovava difficile a capire. 11 procedimento e lo stesso che ha

portato all'interpolazione di 118: anche qui aOavaTCov, con la

formula che segue, vuole spiegare il Travxcav del verso precedente:
forse l'interpolatore e il medesimo. Dunque: o abbiamo due fasi

di interpolazione, prima 63-66, poi 67, o almeno 67 deve consi-
derarsi interpolato.

II Prof, von Fritz ha toccato problemi piü interessanti di

quelli di critica testuale. La Teogonia presuppone certamente,
come le ultime scoperte vanno dimostrando, un'ondata d'influenza

religiosa asiatica. Ma questa ondata, diversamente da ondate

successive, non ha portato ad una religione che ponga al centro
dei suoi interessi la salvezza dell'anima: benche Esiodo nonabbia
dietro di se una toXic;, la sua teologia e, se e lecito usare la ter-

minologia di Varrone, una theologia civilis (il passo sull'isola dei

beati — Op. 166-173 — ha ben poca importanza). Come non
subisce influenze soteriologiche, cosi Esiodo resiste ad un razio-
nalismo rudimentale, ma radicale. A proposito dell'aZvcx; famoso

{Op. 202 ss.) rifiuta quell'interpretazione razionalistica del mondo,
che poi dominerä nella favola esopica, ma che doveva preesistere
in qualche misura ad Esiodo, secondo la quale la societä e fondata

su rapporti di forza, sull'aviditä, sulla violenza, sull'egoismo.
Esiodo non esalta l'astuzia. Mi pare che il Prof, von Fritz abbia

messo acutamente in rilievo che la lotta di Zeus contro i Titani
non e tanto la lotta dell'intelligenza contro la violenza bruta

(come sara dopo l'interpretazione filosofica, specialmente stoica,
nella Titanomachia di Orazio, Carm. Ill, 4,65: Vis consili expers
mole ruit sua) quanto dell'intelligenza contro l'astuzia. Punita e

l'astuzia di Prometeo; e forse qui Esiodo nega una versione che

esaltava l'astuzia e l'abilitä inventiva di Prometeo.



DAS HESIODISCHE IN DEN WERKEN HESIODS 59

Cosi Esiodo, nel suo tentativo di sistemazione, si pone tra
due estremi, da una parte l'abbandono mistico alia divinitä, che

comporta l'inerzia dell'uomo, e dall'altra una interpretazione
rudimentalmente razionalistica. Credo che proprio in questo
equilibrio, e non nell'aver inventato qualche divinitä o qualche
mito in piü o in meno, stia ia sua originalitä e la ragione deila

sua grande influenza sulla cultura greca successiva, specialmente
sulla morale e la filosofia. Invece ha un'importanza secondaria
la sua influenza sugli alessandrini. Gli alessandrini sono spinti
verso di lui dalla curiositä mitologica, condividono il suo gusto
per le etimologie, ma il suo afflato etico-religioso non passa in
loro, eccetto forse, attraverso lo stoicismo, in qualche raro passo
di Arato. La missione poetica di Callimaco e la missione del
letterato puro, non la missione del poeta profeta: se egli pro-
clama di cantare il vero (apapTupov oüSsv äslSco), vuol dire solo
che documenta sui libri la sua squisita mitologia, non che abbia

veritä etico-religiose da rivelare. Lo spirito esiodeo piü autentico
rivive nella poesia latina, specialmente in Virgilio.

M. von FritIch glaube nicht, dass es sich beim Kampf
gegen die Titanen hauptsächlich um einen Kampf gegen die
Schlauheit handelt. Kronos scheint mir vielmehr in gewisser
Weise ein Vorläufer des Zeus zu sein, insofern als er schon gegen
die Urgewalten kämpft und dazu die Schlauheit braucht. Es ist
natürlich ganz richtig, dass Zeus nicht bloss schlau ist, oder

überhaupt nicht überwiegend schlau ist, sondern die Einsicht hat,
eine neue Ordnung einzuführen. Dieser Gegensatz zwischen der
Einsicht des Zeus und der Schlauheit des Kronos wird aber von
Hesiod nicht besonders hervorgehoben. Der Titanenkampf ist
ja offenbar ein Kampf gegen die Gewalt und dazu braucht Zeus
nicht nur Weisheit, sondern auch Gewalt.

Was nun Prometheus betrifft, so wird seine Schlauheit nicht
eigentlich mit der Schlauheit des Kronos in Beziehung gesetzt.
Vielmehr werden seine Tricks von Zeus mit seinem eigenen
Trick, Pandora und dem Frauengeschlecht, bekämpft.

Ich glaube nicht, dass Kallimachos ein bloss gelehrtes Inte-



6o DISCUSSION

resse für die hesiodeische Poesie gehabt hat. Bei aller Verschiedenheit

hat er für die dichterische Qualität Hesiods Gefühl und selbst

Bewunderung gehabt; das zeigt sich in dem, was er selbst über

Hesiod sagt. Die alte Religion hatte für ihn als solche natürlich
keine Bedeutung mehr, aber was für Hesiod Religion war, ist
für Kalb machos zur Poesie geworden.


	Das Hesiodische in den Werken Hesiods

