Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 6 (1960)

Artikel: Euripide et Ménandre face a leur public
Autor: Martin, Victor
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII
VICTOR MARTIN

Euripide et Ménandre face 4 leur public






EURIPIDE ET MENANDRE FACE A LEUR PUBLIC

Iv est rare que nous soyons directement renseignés sur
Paccueil que ses contemporains ont réservé a un auteur
de I’Antiquité. Cependant, pour les poctes dramatiques,
les archives des concours, pour autant qu’elles nous ont
été conservées, constituent une source d’information intéres-
sante. La comédie en représente une autre, dans la mesure
ou elle s’est occupée de questions littéraires. Or, comme
chacun sait, il est un poete qu’elle n’a cessé de prendre
pour cible: Euripide. Dans les seules piéces conservées
d’Aristophane, soit onze sur quarante et une, il est mis
personnellement en scéne trois fois, dans les .Acharniens,
les Grenouilles et les Femmes aux fétes de Démiéter; et tares sont,
parmi les autres, celles qui ne contiennent plusieurs allusions
ou parodies aux dépens de lauteur de Médée.

La comparaison avec Sophocle est, a cet égard, frappante,
puisque nous avons 2 faire a des contemporains, BEuripide
étant mort en 407/406, Sophocle un an plus tard. Or ce
dernier ne figure comme personnage dans aucune des comé-
dies conservées d’Aristophane, et il n’y est que rarement
mentionné ou parodié. Il suffit de consulter ’index des noms
de personnes dans une édition d’Aristophane ou celui des
scholies aux noms de ces deux poetes pour mesurer la
différence de son comportement a leur égard. Il a épargné
I'un constamment et persifié ’autre avec une non moins
grande persistance. Quant a Eschyle, sa poésie, dans ce
dernier quart de Ve siécle ou écrit Aristophane, n’est plus
actuelle. L’auteur de 1’Orestie est déja un classique, dont
I’ceuvre sert de mesure pour apprécier la production contem-
poraine ou les grands noms sont ceux de Sophocle et d’Euri-
pide. Leur célébrité est égale. Malgré la sévérité qu’elle
montte a I’égard du second d’entre eux, la critique d’Aristo-
phane atteste qu’il n’y avait alors aucun autre poéte tragique
de sa classe, excepté Sophocle. Eux disparus, la scéne tragique



246 V. MARTIN

est restée vide. C’est la situation qui sert de base aux Gre-
nonilles. Dionysos, le dieu qui patronne les concours tra-
giques, devant cette pénurie dont son culte risque de souffrir,
descend aux enfers pour en ramener 'un des grands poétes
défunts car ceux qui survivent ne peuvent leur étre comparés.
A Héracles qui les lui énumere, il répond avec mépris:
« Branches gourmandes que tous ceux-la, troupe de bavards,
cénacles d’hirondelles, opprobres de I’art. Ont-ils une fois
obtenu un cheeur, ils disparaissent aussitot apres qu’ils
ont souillé la tragédie. Mais un poete créateur, capable de
dire une parole généreuse, tu n’en trouverais plus un seul
de vivant, méme en cherchant bien » (Ran. 92 sqq.). Ce seta
bien en fin de compte Eschyle que Dionysos rameénera
sur la terre, mais non sans avoir hésité entre lui et Euripide 1.
Et ce n’est pas un mince éloge pour ce dernier que d’étre
le seul qu’on puisse mettre en balance avec le vieux Titan
des guerres médiques. Aux yeux d’Aristophane, Euripide
reste un poete considérable, encore que son esprit lui déplaise
et qu’il condamne son esthétique. D’ailleurs, vaudrait-il
la peine de s’acharner contre lui s’il n’avait pas plus de mérite
que les poétereaux (petpondihia Tpay @diag motobvra, Ran. 89)
dont nous venons de le voir parler avec tant de mépris?

1 I’absence de Sophocle dans la compétition, étonnante 4 premicre
vue, s’explique pour la raison suivante: Euripide était mort en Macé-
doine en 407; Aristophane congut le projet de sa comédie des Gre-
nonilles dont la donnée essentielle consistait en une confrontation de
Pauteur de Médée avec celui de I’Orestie dans un débat tenu aux enfers
devant Dionysos, le dieu du théatre, venu pour ramener sur la terre
I'un des deux rivaux. La piece, destinée aux Lénéennes de 406/s, était
sans doute déji terminée ou en tout cas fort avancée quand Sophocle
mourut 2 son tour en automne 406, peu de mois avant la célébration
de la féte. Sa présence aux enfers a coté des deux autres tragiques modi-
fiait profondément la situation sur laquelle Aristophane avait bati son
intrigue. Pour n’avoir pas a4 la modifier, il se borna a expliquer dans
quelques vers visiblement insérés dans une composition déja achevée
pourquoi Sophocle n’entrait pas en ligne dans la compétition instituée
par Dionysos (Ran. 76 sqq., 787 sqq., 1516). Mais ce sont-la des expé-

3

dients destinés a masquer une invraisemblance.



EURIPIDE ET MENANDRE 247

D’autres indices confirment cette position dominante
d’Euripide et 'impression durable que ses drames exercait
sur D’esprit des spectateurs. S’il n’en avait pas été ainsi,
comment Aristophane aurait-il pu parodier dans les Achar-
niens (4325qq.), joués en 425, une scene du 7¢/phe d’Euripide
représenté en 438, treize ans auparavant? Des allusions
passagéres a cette méme tragédie reparaissent dans la plupart
de ses picces, jusqu’a Lysistrata et aux Femmes aux fétes
de Déméter, toutes deux de 411. Cette derniére comédie con-
tient des parodies de I’Héléne et de I’ Andromede qui datent de
Pannée précédente. L’écart chronologique est ici moindre
que dans le cas du 7¢/phe; on peut voir cependant dans
'utilisation comique de ces deux drames une preuve de leur
popularité: on ne prend paslapeine de parodierdes productions
insignifiantes ou dont la mémoire n’a pas gardé le souvenir.

Rappelons encore, parmi les preuves de la célébrité
d’Euripide de son vivant, 'appel qu’il regut du roi de Macé-
doine Atrchélaos, appel auquel il donna suite, et le geste
de Sophocle apprenant la nouvelle de la mort de son rival
absent au moment ol les tragédies nouvelles allaient étre
représentées et faisant paraitre son cheeur en vétements
sombres, sans couronnes, en signe de deuil (72 Eur. ap.
Nauck, Ewur. trag. 1 p. VI).

Ainsi Euripide était-il bien dans I’Athénes de la seconde
moitié du Ve siecle, une figure célebre. Mais cela ne signifie
nullement qu’elle réunit sur elle I’admiration et la sympathie
de tous comme c’était le cas pour Sophocle. C’est du reste
ce qui rendait ce dernier inapte a fournir de la matiére aux
comiques. Ses ceuvres, dans leur haute perfection, sont
normales, comme ses idées. Elles ne choquent donc personne
et satisfont également les esthetes et le populaire. Pour
Euripide, c’est différent. Tous les indices que nous possédons
prouvent qu’il a été de son vivant 'objet d’une violente
controverse et qu’il comptait des partisans et des adversaires
également acharnés.



248 V. MARTIN

Avant de chercher a4 déterminer de qui se composaient
ces deux camps et de découvrir les motifs de leur attitude
contradictoire, nous allons examiner les indications complé-
mentaires que nous fournissent les archives des concours
tragiques. Afin de bien les apprécier, rappelons dans quelles
conditions avaient lieu a Athenes au Ve siecle les représen-
tations dramatiques.

Le théitre athénien, tant tragique que comique, ne reléve
pas de linitiative privée. C’est une institution officielle,
contrdlée par ’Etat. Les représentations ont lieu exclusive-
ment 4 'occasion de certaines fétes religieuses, a titre d’élé-
ment du culte rendu 2 Dionysos. Le rituel comporte entre
autre, au Ve siecle, exécution de trois groupes de quatre
pieces chacun, trois tragédies et un drame satyrique. Tout
poete peut composer une de ces séries et solliciter ’autori-
sation de la faire jouer. Pour cela, il s’adresse, dans des
délais fixés, a l’archonte chargé de l'organisation de ces
tétes; cela s’appelle «demander un cheeur » (yopdy aitelv) 1.
Tout le monde peut « demander un cheeur », mais parmi les
postulants, trois seulement sont choisis par le magistrat.
Celui-ci procede souverainement a ce choix. En vertu de
quels criteres? Nous chercherons a le déterminer.

Les frais de linstruction et de I’équipement du cheeur
et des acteurs étaient supportés par des citoyens que leur
fortune désignait pour cette charge appelée chorégie. Ils
choisissaient eux-mémes chacun leur poeéte, mais dans un
otdre que le sort déterminait, de sorte que le premier seul
avait le choix entre ces trois poetes acceptés préalablement
par ’archonte. Bien que la loi réglit ainsi I’attribution des
poetes aux choreges, il semble difficile qu’on pat imposet
a un chorége un poete pour lequel il aurait eu de ’antipathie.
Cela elt risqué de nuire 2 une bonne présentation de ses
pieces, par conséquent de compromettre la féte et d’attirer

1 Aristote, Const. Ath. LVI, 3; ScHMID-STAHLIN, Gr. Lit. Gesch., 11, 33.



EURIPIDE ET MENANDRE 249

sur ’archonte le mécontentement populaire. Malheureuse-
ment sur ce chapitre nous sommes fort mal renseignés.
On aimerait connaitre quels furent les choréges d’Euripide,
comme on sait que le jeune Péricles fut, en 467, celui
d’Eschyle, probablement pour la tétralogie dont les Seps
faisaient partie !. Toutefois, comme la chorégie équivalait
en somme 4 un impot sur la fortune, les choréges se recru-
taient dans la classe possédante dont faisaient partie, entre
autres, les familles aristocratiques, ainsi que le prouve le
cas de Péricles qui vient d’étre cité. On sait que Péricles
était apparenté aux Alcméonides. Clest la un point qui a
son importance pour la question que nous traitons.

L’exécution des tétralogies donnait lieu 2 un classement
des poctes et la cérémonie prenait figure de compétition
a la maniére favorite des Hellenes. Le jugement des concur-
rents était confié a un jury désigné de la facon suivante.
« Les membres du Conseil des Cinq Cents, assistés des
choreges, choisissaient, avant le commencement de la féte,
dans chacune des dix tribus, un certain nombre de citoyens
regardés comme capables de remplir cet office. Les noms
étaient renfermés dans des urnes, une pour chaque tribu,
scellées par les prytanes et par les choréges et placées a
I’ Acropole sous la garde des trésoriers. Le jour des concours,
Parchonte tirait de chaque urne un nom, en sorte que ces
dix noms représentaient toutes les tribus, et par conséquent
toute la cité. Les juges ainsi désignés s’engageaient par set-
ment 4 juger conformément a leur conscience » 2. Ils assis-
taient au spectacle 4 des places spéciales et, une fois la
représentation terminée, chacun inscrivait sur une tablette
le rang qu’il assignait aux différents concurrents, puis, on
tirait au sort cinq de ces dix qui formaient le jury définitif,
dont le vote décidait du classement final. Le poete placé en
1 DiTTENBERGER, Sy/. % 1078 A. 2 ]J. GIRARD, in DAREMBERG ET
SaGLio, Dict. des Antiguités, s.v. Dionysia, 244. Comp. Haicn, The
Attic Theatre ®, pp. 31 sqq., 49 $qq.

17



250 V. MARTIN

téte était qualifié de vainqueur. On disait de lui: «Il 2 eu
la victoire » (évixe)). Le troisieme rang équivalait 2 un échec.

Comme on le voit, le 1égislateur s’était efforcé de donner
a ce jury un caractére aussi représentatif que possible de la
moyenne de la population de I’Attique. Ses jugements
refletent donc 'opinion du grand nombre plutét que celle
d’une minorité de connaisseurs. Ainsi, de nos jours, en
matiere de peinture, le verdict d’un jury composé de cette
sorte differerait sans doute grandement, pour les mémes
ceuvres, de celui d’un comité d’artistes de profession. Cette
remarque nous aidera 2 comprendre et a apprécier le traite-
ment réservé a Buripide par un jury ainsi composé.

D’autre part il faut soigneusement distinguer ’admission
au concoutrs, dont I’archonte seul est responsable, du clas-
sement, ceuvre d’un jury constitué de la maniere qu’on vient
de voir. Les mobiles auxquels obéissaient ces deux instances
dans leurs décisions devaient étre fort différents.

Cela dit, voyons quel a été le sort d’Euripide devant
ces deux instances. Né vers 480, c’est en 455 qu’il est admis
pour la premiere fois au concours, assez jeune comme on le
voit. Sa mort survient fin 407 ou début 406, quand il était
a la cour de Macédoine. Cela fait une carriere littéraire
d’un demi-siecle, pendant laquelle il a fait représenter 22 tétra-
logies 1. Euripide a donc én tout cas vingt-trois fois obtenu
un cheeur de ’archonte, c’est-a-dire, en gros, tous les deux
ans. Comme il ne semble guére probable que sa production
effective ait pu dépasser de beaucoup ce chiffre, nous sommes
amenés a conclure que, quand il a demandé un cheeur a
Parchonte, il I’a sinon toujours, du moins presque toujours
obtenu.

Toute différente est la situation en ce qui concerne ses
« victoires ». Débutant en 455 avec les Filles de Pélias, son
premier contact avec le public aboutit 4 un échec. Il est

1 Pour la fagon dont ce chiffre est obtenu et pout la discussion des
témoignages, cf. ScamIp-StAnLIN, Gr. Lit. Gesch., 111, pp. 322, 328 sq.



EURIPIDE ET MENANDRE 251

classé dernier. Quatorze ans s’écoulent avant qu’il obtienne
le premier rang, en 441, la trente-neuvieme année de son
dge. Ce succes ne se renouvellera que trois fois durant les
trente cing ans qui lui restent a vivre. Un dernier triomphe
lui sera accordé, en 4o5, aprés sa mort, avec un groupe de
pieces au nombre desquelles figurent Iphigénie a Aunlis et
les Bacchantes. Comme il s’est présenté 22 fois devant le public
athénien, il ne lui a plu qu’une fois sur cing. Ainsi, bien que
trés fréquemment admis a faire représenter ses drames, il
n’a que rarement obtenu lapprobation du grand public
dont le jury officiel parait bien avoir exprimé Popinion.

Il est instructif de comparer ce tableau a celui que pré-
sente la carriere de Sophocle. Elle a été plus longue que celle
de son rival puisqu’il est mort nonagénaire, encore en pleine
activité créatrice en 406, étant né peu apres 'an soo. Sa
production littéraire s’étend ainsi sur une durée de plus de
soixante ans. Elle se chiffre par un total de 125 drames?,
soit une trentaine de tétralogies, c’est-a-dire, comme pour
Euripide, environ une tous les deux ans. On voit que, sous
le rapport de la fécondité, les deux poétes sont comparables.
Ils le sont aussi en ce qui concerne leur admission au con-
cours. Si on passe au chapitre des victoires, le spectacle
change complétement. Dés sa premieére entrée en scéne, 2
I’age de vingt-huit ans, en 468, Sophocle est couronné
vainqueur et ce succes se renouvelle tout le long de sa carriére
dix-huit ou vingt-quatre fois selon les témoignages. Ces
divergences proviennent sans doute du fait que les uns ne
concernent que les grandes Dionysies, les autres ’ensemble
des fétes comportant des représentations dramatiques 2
Quoi qu’il en soit, ces chiffres nous enseignent que, s’il
s’est présenté trente fois au concours, ce qui est un maximum,
il a été mis au premier rang deux fois sur trois, et jamais,
nous dit-on, il n’est descendu plus bas que le second. Ici

1 Cf. ScaMID-StAHLIN, Gr. Lit. Geseh. 11, p. 235. 2 Ibid., p. 317, n. 1.
p. 235 p. 317



252 V. MARTIN

donc, contrairement 4 ce que nous venons de voir pour
Euripide, la fréquence de ’admission au concours et celle
du succes coincident; le choix de I'archonte et celui du jury
ne différent pas. D’autre part, Sophocle, dés sa premiere
apparition, gagne la faveur du public, et il la conserve tout
le long de sa carriere. Euripide doit attendre longtemps son
premier succes aupres des spectateurs, et ne retrouvera
que rarement leur approbation. Ses victoires, comparées a
celles de son heureux rival, semblent plutdt accidentelles.
Il ne s’imposera vraiment qu’aprés sa mort 1,

Tandis que Sophocle jouit 2 la fois de la faveur du public
et de la sympathie bienveillante des comiques, Euripide se
voit privé de I'une comme de l'autre. Il ne cesse d’étre en
butte aux sarcasmes et aux critiques d’Aristophane et de
ses émules. En s’occupant constamment de lui, ils rendent
un témoignage indirect a son importance comme pocte,
mais en la déplorant et en en dénoncant ’influence, a leurs
yeux délétere. Cela étant, la persistance avec laquelle Euripide,
bien que regardé avec défiance et combattu de plusieurs
cOtés, a cependant été mis en mesure de faire jouer ses
drames considérés par beaucoup comme nuisibles, semble
paradoxale. En dépit de 'opposition manifeste qu’il rencon-
trait, les archontes successifs ont continué a lui accorder un
cheeur quand il en faisait la demande. Il leur aurait été,
semble-t-il, facile de donner satisfaction a I’opinion qui
parait avoir été celle du plus grand nombre en lui refusant
la faculté de concourir. Il est impossible de penser que les
archontes, magistrats annuels désignés par tirage au sott, se
solent tous trouvés par hasard des admirateurs du poéte.
La situation curieuse que nous venons de constater ne peut
s’expliquer, pensons-nous, que par l’existence, en face des
adversaires d’Euripide et de leurs porte-parole, les comiques,
d’un groupe d’admirateurs suffisamment actifs et influents

1 Sur ce point, et, en particulier, sur les reprises de ses tragédies, cf.
ScuMID-STAHLIN, Gr. Lit. Gesch., 111, pp. 823 sq.



EURIPIDE ET MENANDRE 253

pour imposer leur favori au choix de ’archonte, quitte 4 le
voir ensuite condamné par le jury populaire. Mais ’admission
au concours était déja une consécration, surtout si elle se
répétait en dépit des échecs, comme ce fut le cas pour
Pauteur d’ Hippolyte. Notons également, a I’éloge du libéralisme
de la République athénienne, que jamais la comédie, toute
hostile qu’elle était 2 Euripide, n’a demandé qu’on le privit
du moyen de se faire entendre par simple mesure adminis-
trative, comme cela aurait été possible.

Sur les criteres d’apres lesquels les archontes opéraient
leur choix parmi les poctes postulants, nous ne possédons
guére qu’une note de la Sowda (s.v. yopdv Si3bvar) disant
que «n’importe quel Athénien ne recevait pas un cheeur,
mais ceux qui avaient de la renommée (eddoxipobvrec)
et que ’examen révélait dignes de cette faveur » (Soxtpaoc-
Oévreg &Zior). Cela ne nous apprend pas grand-chose. La
Soxtpaste en question consistait-elle simplement 4 vérifier
si certaines conditions formelles étaient remplies par le
requérant (dge, nationalité, statut personnel, honorabilité),
ou comprenait-elle examen de ses aptitudes littéraires?
Mais, sur ce detnier point, quelle pouvait étre la compétence
du magistrat? Il est plus probable que le critere de la « renom-
mée » prédominait, si 'on prend le terme renommée dans
un sens large. Il fallait que le poete se recommandat par des
succes antérieurs ou par ’appui qui lui venait de certaines
sections du public théitral. On n’imagine guére un archonte
accordant un cheeur 2 un débutant inconnu se présentant
sans aucune caution. Un poéte comme Sophocle, dont la
premiére tétralogie est un triomphe, offrait désormais toute
garantie. Il y a eu cependant une fois un archonte pour
lui refuser un cheeur *. Mais ’indignation que souleva dans
Popinion cette mesure, indignation qui trouva son expression
dans la comédie ol ce magistrat se vit flétrir pour philisti-

1 Cratinos, Fr. 15 Kock.



254 V. MARTIN

nisme, nous enseigne que l'opinion publique exercait un
controle vigilant sur les décisions officielles et savait éventuel-
lement manifester sa désapprobation 2 leur égard. De
pareilles mésaventures devaient inciter ’autorité a se montrer
prudente et a éviter d’encourir le mécontentement sinon
de 'opinion unanime, du moins de cercles influents, méme
minoritaires. Ces considérations nous rameénent 2 ’hypo-
these formulée tout 4 ’heure : Euripide, quoique peu apprécié
de la masse des spectateurs, a di jouir de I'estime de certains
milieux capables, par leur situation sociale, d’imposer leur
protégé a ’administration malgré 'opposition qu’il rencon-
trait aupres d’une autre catégorie d’auditeurs dont Aristo-
phane se fait, sous certaines réserves, le porte-parole.

Il nous faut maintenant essayer de vérifier cette hypothese.

La comédie nous présente expressément certaines per-
sonnes comme des partisans déclarés d’Euripide. Il ne faut
naturellement pas prendre toutes ses affirmations au pied
de la lettre. Ainsi quand un personnage des Gremouilles
déclare (771) que l'arrivée d’Euripide aux enfers ravit d’aise
les tire-laines, coupe-bourses et autres malandrins dont le
sombre séjour est peuplé, cela signifie simplement que
Pauteur des Bacchantes est admiré par des gens qui n’ont
pas I’heur de plaire a Pauteur des Gremonilles. Quelle sorte
de gens était-ce? le langage hyperbolique de la comédie
nous le cache plus qu’il ne nous 'explique. Il y a heureuse-
ment des passages plus révélateurs. Dans la méme piece
(967) Euripide désigne comme ses disciples (ualnrat, 964:
encore un terme qu’il faut se garder de prendre au sens
littéral) Clitophon et I’élégant Thérameéne, tandis que le
méme rble est tenu auptres d’Eschyle par Phormisios et
Mégainétos. La mention de ces deux couples devait évoquer
pour les contemporains deux especes de personnalités
antithétiques possédant par leurs gotits, leur genre de vie,
leur mise et méme leur aspect physique un certain rapport
avec les deux poetes aux prises dans la piece d’Aristophane.



EURIPIDE ET MENANDRE 255

Clitophon faisait partie de la faction réactionnaire modérée
qui, au moment des troubles politiques de 411 et apres
I’occupation d’Athénes par les Spartiates en 404, se pronon-
cait en faveur du retour a la «constitution des ancétres »
(mdrprog Tohirela), C’est-a-dire a un régime non pas oli-
garchique mais assez éloigné de la démocratie directe pure
en vigueur jusqu’alors?i. Il était de bonne naissance. Sa
position intellectuelle nous apparait dans la Reépubligue
de Platon (340 @), ou il adhere aux theses de Thrasymaque,
le théoricien du droit du plus fort. Le dialogue pseudo-
platonicien qui porte son nom confirme cette association.
On le voit donc en contact avec Socrate et les sophistes,
autrement dit avec les cercles ol 'on s’intéressait aux idées
nouvelles et ot 'on mettait en discussion les croyances et
les institutions traditionnelles.

Théramene est une figure mieux connue 2. Il joue un role
de premier plan d’abord dans les événements de 411, ol sa
faction tente de restreindre les droits populaires, puis en 404,
ou il fait partie de la commission des Trente instituée par les
Spartiates aprés leur victoire. Cependant, au sein de cette
commission, il représente I’élément modéré et favorise
les compromis, ce qui lui vaut "animosité des extrémistes
qui se débarrasseront de lui par un meurtre judiciaire. Bien
que de naissance aristocratique, il n’est pas un pur réaction-
naire; il préconise, lui aussi, le retour 4 la « Constitution
des ancétres », c’est-a-dire a un régime présolonien plus ou
moins imaginaire, qui éliminerait les grandes conquétes
démocratiques (acces de tous a toutes les magistratures,
tribunaux populaires, rétribution des fonctions publiques,
etc.), et limiterait le nombre des citoyens de plein droit.
Sa souplesse, son golt du compromis, lui valurent le surnom
de cothutne, chaussure allant indifféremment aux deux
pieds, mais Aristote, fidele 2 sa doctrine du juste milieu,

1 Aristote, Const. Ath., XXXIV, 3; XXXV, 2; comp. XXXIX, 2,5.
? Voir larticle de W. ScuwAuN dans Real-Encyel., s.v. 1.



256 V. MARTIN

lui prodigue des éloges. Il le classe, avec Pisandre et Anti-
phon, parmi «les hommes de bonne naissance et qui parais-
saient exceller par Pintelligence et la force de la penséen .
Théramene était d’autre part un intellectuel d’une culture
raffinée, orateur de talent et téte bien organisée. Thucydide
(VIII, 68,4) écrit qu’il était aussi capable de patler que de
concevoir. Son éducation a di étre soignée; il passait pour
avoir recu l’enseignement de Prodicos 2. Ainsi, comme
Clitophon, il était en contact avec les sophistes. Les dialogues
de Platon nous ont familiarisés avec ces jeunes gens de bonne
famille qui, tel le jeune Hippocrates du Profagoras, s’en-
thousiasmaient 4 la fois pour Socrate et pour les nouveaux
professeurs de sagesse.

Les milieux ou se recrutaient les partisans d’Euripide
commencent a se dessiner a nos yeux avec plus de précision.
L’examen des [Nuées va confirmer les observations qui
viennent d’étre présentées.

Dans cette piéce, représentée en 423, on voit un peére
qui, a ses dépens, fait donner a son fils une éducation philo-
sophique ou, plus exactement, une éducation qui, quoique
dispensée par Socrate, ressemble beaucoup a une caricature
de celle qu’on pouvait attendre d’un Thrasymaque ou d’un
Prodicos. Elle nous renseigne d’autre part sur les gofits
littéraires des deux générations, dont les représentants
pouvaient avoir respectivement 2o et Go ans au début de
la guerre du Péloponése en 431. Aprés souper, le peére
demande a son fils de lui chanter des vers de Simonide,
le célebre poete lyrique contemporain des guertes médiques
(1356 sqq.). Mais chanter n’est plus a la mode et Strepsiade
est obligé de se contenter dune réeitation, ce qui convient
mieux aux golits d’une génération raisonneuse et dialectique.
Reste le choix de ’auteur. Le pere propose Eschyle. Froide-

1 Aristote, Const. Ath., XXXII, 2 2 Schol. ad Ar. Nub. 361; Ath. V,
220b; Diod. XIV, s, 1 (qui met Théraméne en relation avec Socrate,
encore que l'épisode rapporté soit imaginaire).



EURIPIDE ET MENANDRE 257

ment, le fils répond qu’il tient Eschyle pour le prince des
poetes en maticre de vaine sonorité, d’emphase et d’in-
cohérence. Bien que suffoqué d’indignation, le pere, dans
un esprit de conciliation, propose quelque chose de moderne,
une de ces productions ingénieuses qui sont a la mode:
. TOV vewTépwy, &1t éoti T copa Tabta (1370). Alors
le jeune homme, sans une hésitation, déclame une tirade
d’Euripide. Le sujet en est si scabreux que le pere, cette fois,
se fiche et une altercation s’ensuit dans laquelle I’ancienne
génération n’a pas le dessus. Et le jeune homme proclame
qu’Euripide est le plus sage des poetes, copdrarov (1378),
et que quiconque ne partage pas son opinion mérite d’étre
justement chatié!

Nous voyons clairement dans ce morceau 2 qui allaient
les préférences littéraires de la jeunesse dont Phidippide
est le représentant. Fils d’un campagnard, il a pour mere une
citadine de grande maison dont il a hérité les gotts aristo-
cratiques. Ce sont des gofits dispendieux, qu’il s’agisse du
sport équestre ou de I’éducation sophistique. Ce n’est en
effet qu’apres avoir fréquenté Socrate, travesti ici en sophiste,
qu’il s’est passionné pour la nouvelle dialectique et pour
la poésie d’Euripide (1401 sq.). Nous retrouvons toujours
associés les mémes éléments. Le témoignage des [Nuées
rejoint celui des Grenonilles. Les partisans d’Euripide se
recrutent dans un milieu bien déterminé: la jeunesse aristo-
cratique qui se presse 2 la fois aux legons cofiteuses des grands
professeurs itinérants du type de Gorgias et de Protagoras
et aux entretiens gratuits que dirige parallelement, sous les
portiques et dans les palestres, ce curieux et déconcertant
personnage, Socrate, fils de Sophroniskos. Ce milieu peut
étre numériquement assez limité, mais il jouit du prestige
de la naissance et de la fortune. Cette derniere lui impose
le fardeau de la chorégie. Il serait étrange qu’il n’en ait pas
profité, d’une maniere ou d’une autre, pour favoriser le
poete qu’il admirait. Ainsi nous parait s’expliquer, compte



258 V. MARTIN

tenu de l'organisation du théatre a Athénes, le mélange de
succes et d’échecs qui caractérise la carriere d’Euripide.

D’ot lui venait Popposition, la comédie aussi nous
Penseigne et, a la lire, on s’apergoit tout de suite que cette
opposition, comme du reste on pouvait le prévoir, a son foyer
dans des cercles exactement antithétiques de ceux qui
viennent d’étre évoqués. A vrai dire, le couple Phormisios-
Mégainétos par lequel Aristophane personnifie les admira-
teurs d’Eschyle et par conséquent les détracteurs d’Euripide,
par opposition a Clitophon et Thérameéne, défenseurs de
ce dernier, n’est pas, pour nous, tres révélateur car ces
figures, sans doute caractéristiques pour le public athénien
de 406, ont perdu aujourd’hui cette valeur symbolique, le
temps ayant effacé leurs traits *. Il semble qu’Aristophane
ait vu en eux des hommes attachés aux anciennes mceurs,
ennemis des nouveautés sous toutes les formes, étrangers
aux raffinements de la toilette comme aux élégances de
Pesprit. N’est-ce pas la d’ailleurs les traits qu’on tretrouve
chez le bonhomme Strepsiade des N#ées dont nous avons vu
tout a I’heure les sentiments 4 ’égard d’Eutipide? A 'inverse

1 Ran. 965 Z.: Touvtovpevi (pabnral) Qopuiciog Meyaivetds 0'6 Maviig
CUATTLYYOROY YU VEASUL CUPRAGULOTILTUOXLLTETOL

Le second (cf. LEnscHAU in Real-Encycl. s.v.) n’est connu que par
ce passage. Le terme Maviic qui lui est appliqué parait indiquer la
grossiereté et ’absence de culture, Manés étant un nom d’esclave,
d’origine phrygienne. Cette interprétation est aussi celle du scholiaste
quand il dit de ce personnage qu’il est 0 wavrwg BdpBapog aIN avalsOnrog
xol odx dotelog (dépourvu de sensibilité¢ et de civilité). Ces deux
épitheétes du v. 966, adressées au couple, en caractérisant les deux
membres au physique et au moral. Ils sont moustachus, ce qui convient
surtout 2 Phormisios dont une allusion des Femmes a Iassemblée, 97,
raille le systtme pileux surabondant. Ce sont aussi des militaires aux
fagons soldatesques, au langage brutal et peu chitié. Ces traits, poussés
sans doute a ’hyperbole, suffisent au comique pour en faire plaisamment
des admirateurs typiques d’Eschyle. Pour ce qui regarde la politique,
en effet, avant I’établissement des Trente du moins, Phormisios parta-
geait les opinions de Théramene et de Clitophon (Arist., Const. Ath.,
XXXIV, 3). Mais il devait se distinguer d’eux par la tenue et les maniéres.



EURIPIDE ET MENANDRE 259

de son fils, ce citadin raffiné, il n’a de gott que pour la vie
rustique passée dans la société des abeilles et des chévres,
pres du pressoir et de écurie (41 sqq.). Il déplore erreur qu’il
a commise, lui campagnard, en épousant une grande dame
de la ville dont les golits ne peuvent se satisfaire que dans
une existence urbaine. Ce qu’il souhaite pour son fils, c’est
de mener la méme vie que lui, celle d’un homme des champs
qui se tésume dans les travaux agricoles. « A puisses-tu,
comme ton pere, ramener les chevres de la lande, la peay
de bique sur le dos». La 3igbepa est la tenue typique du
paysan par opposition au petit manteau, la yiavig, porté
pat les élégants de la ville 1. Comme il convient 4 un rustique,
il n’a pas une grande culture. Sa balourdise éclatera tout au
long de ses rapports avec Socrate. Quand on le traite de
rustre, il s’excuse en alléguant sa vie retirée: obyyvwOi pot,
Aol yep oixd Ty aypdv (138). En face de Phidippide, le
jeune homme 2 la page, il n’incarne pas seulement une autre
génération mais encore un autre milieu social et un autre
genre de vie, ceux de la paysannerie de I’Attique.

Dans P’ceuvre d’Aristophane, Strepsiade n’est pas une
figure isolée. Ses comédies en présentent plusieurs variantes,
tels Dicéopolis des Acharniens, Trygée de la Paix ou encore,
a certains égards du moins, Pisétaire des Oiseaux. Ils ont en
commun d’étre fixés a la campagne, de cultiver leur pro-
priété, de venir rarement en ville dont agitation les déso-
riente, de se méfier des nouveautés et de juger tout avec
un bon sens solide mais un peu court. Profondément attachés
a la tradition comme tous les terriens, ils sont étrangers 2
toute spéculation intellectuelle. Une activité de ce genre,
surtout désintéressée, leur est incompréhensible. Si Strep-
siade veut un moment mettre son fils 4 I’école de Soctrate,
ce n’est pas par respect désintéressé de la science, mais pour
lui fournir des moyens pratiques de frustrer ses créanciers.

1 Comp. Ménandre, Dyskolos, 257, 365.



260 V. MARTIN

Ces figures ne sont nullement des fictions poétiques mais
la stylisation artistique d’un type social qui devait étre encore
tres répandu, dominant méme, au milieu du Ve siecle.
Thucydide nous apprend en effet (II, 4,2) que lorsqu’au début
de la guerre, sur le conseil de Péricles, les Athéniens abandon-
nerent leurs installations rurales, « ce déplacement leur cotita
beaucoup parce que la plupart d’entre eux avaient I’habitude
de la vie des champs, habitude qui, pour les Athéniens
plus que pour tout autre peuple, remontait a la plus haute
antiquité ». Apres avoir montré que l'agrandissement de
la ville d’Athénes est relativement récent, la cité étant
autrefois limitée a 1’Acropole, il conclut: « Ainsi donc les
Athéniens occuperent longtemps d’une maniere indépendante
le territoire de I’Attique; et méme apres leur concentration,
ils n’en conserverent pas moins, depuis les temps les plus
reculés jusqu’a cette guerre, I’habitude de vivre dans les
campagnes. Comme ils y avaient completement fixé leur
domicile, ils avaient de la peine a se déplacer, surtout parce
qu’ils avaient depuis peu réparé les désastres des guerres
médiques. C’était a regret qu’ils quittaient leurs maisons et
les temples de leurs aieux ou ils n’avaient pas cessé de toute
ancienneté d’offrir un culte, qu’ils allaient changer leur
maniere de vivre et abandonner chacun rien moins que leur
propre ville ». 1

Le caractere rural d’une grande partie de la population
athénienne au Ve siceéle est ainsi bien attesté. On notera
que, lorsque Thucydide parle de ces milieux, il dit collective-
ment «les Athéniens ». C’est donc bien la majorité, le type
prédominant pendant toute la carriere d’Euripide (455-406).
Les promesses et les menaces que le cheeur adresse au
jury du concours dans la parabase des /Vaées ( 1121 5qq.) visent
des agriculteurs ou des propriétaires terriens. On sait les
souffrances que cette population eut a endurer du fait de

1 Thuc. 11, 16,



EURIPIDE ET MENANDRE 261

son entassement a l'intérieur des murailles, Pirritation que
lui causerent les dévastations auxquelles elle dut assister
passivement et I'influence qu’elle exerca sur les assemblées
apres la mort de Péricles.

Le public du théitre devait étre composé, pour la plus
grande partie, de spectateurs de cette catégorie. Thucydide
a signalé leur attachement a la religion traditionnelle. Les
représentations tragiques font partie du culte public, et
d’un culte particulierement cher aux campagnards, celui de
Bacchus, expression de la fécondité et des puissances de
la nature végétale et animale. Les campagnards ont toujouts
dit étre nombreux aux grandes Dionysies et aux autres fétes,
dés avant ’époque ot la guerre concentra toute la population
dans la ville; ils devaient I’étre plus encore depuis 431, et
leur sentiment ne peut avoir manqué d’exercer une sérieuse
influence sur les verdicts du jury des concours tragiques.
On sait en effet que 'auditoire manifestait bruyamment son
appréciation des spectacles qu’on lui présentait. Ses préfé-
rences et ses antipathies ne faisaient ainsi guére de doute.
Les juges hésitants ou timides devaient naturellement étre
portés a voter dans le sens de Popinion la plus marquée.
Il ne manque pas de témoignages attestant que les jurys
impressionnés par les manifestations du public ne se laissaient
pas toujours guider dans la prononciation de leur verdict
par des considérations purement esthétiques?!. Cela étant,
on se sent autorisé a tenir le classement des poetes tragiques
au concours comme l’expression de l’opinion moyenne,
c’est-a-dire de celle de la majorité d’un auditoire ot domi-
naient les gens de condition moyenne et de moyenne
culture, du genre de Strepsiade et de Dicéopolis. N’oublions
pas que, d’apres lestimation d’architectes compétents, le
théitre d’Athénes pouvaient contenir 14.000 spectateurs.

Les observations présentées jusqu’ici tendent donc 2

1 Hatgn, The Attic Theatre, p. 34 sqq.



262 V. MARTIN

expliquer Dlapparente contradiction qui paraissait résulter
de la persistance de I’admission au concours de I'auteur de
Meédée et de celle de ses échecs lors du classement auquel
ceux-ci donnaient lieu. Les instances dans les deux cas ne
sont pas les mémes. Elles n’obéissaient pas aux mémes
impératifs. IL’archonte admettait Euripide pour satisfaire
une minorité qu’il fallait ménager; le jury exprimait ’opinion
d’une majorité représentant d’autres milieux et d’autres
tendances. Nous serons tentés d’appeler la premiére un
public d’avant-garde et de voir dans la seconde une masse
sans doute assez composite caractérisée par son attachement
a Ja tradition, cette tradition dont en mati¢re de tragédie
Eschyle était le modele. Quand Dicéopolis se rend au théitre,
il espere assister a une reprise d’une tragédie du vieux pocte.
Une nausée le prend quand on lui annonce une piece de
Théognis (Ach. 10), auteur contemporain, en sympathie
avec Critias sur le terrain politique et avec Timothée, en
matiere de littérature 1.

La comédie va encore nous permettre de connaitre
plus précisément les raisons de lopposition rencontrée
par Euripide dans les milieux qui viennent d’étre définis.
Comme leur poete favori est Eschyle, nous pouvons regarder
comme ’expression de leur opinion les critiques adressées
par celui-ci a son jeune rival dans les Grenonilles. Ce qu’on
lui reprochait de ce coté était précisément ce qui excitait
I’admiration de ses partisans, dont les sentiments vont ainsi,
par contraste, nous étre révélés avec plus de précision.

Le réquisitoire d’Eschyle contre Euripide peut se réduire
a deux chefs d’accusation fondamentaux: Euripide est cou-
pable d’avoir introduit dans la tragédie le réalisme et Pesprit
critique.

Qu’entendons-nous ici par réalisme? La tragédie d’Es-
chyle était héroique; celle d’Euripide est humaine. Non

1 Cf. W. Avry, s.v. Theognis (n° 2) dans Rea/-Encycl.



EURIPIDE ET MENANDRE 263

que celui-ci ait choisi ses sujets ailleurs que son prédécesseur.
Une tradition qui s’explique par lorigine du genre aussi
bien que par des nécessités esthétiques interdisait aux poétes
de sortir de la légende héroique. Les exceptions, fort rares
d’ailleurs, confirment cette regle. Euripide s’y est strictement
conformé. Le reproche que lui adresse Eschyle vise le choix
des mythes qu’il a pris pour sujet et 'esprit dans lequel il
les a traités. Eschyle n’avait porté sur la scene que des héros,
des étres surhumains, dans des situations héroiques. Il
avait tout fait pour les différencier de ’humanité moyenne.
Leurs sentiments, leur condition, leur langage, leurs gestes,
leur costume, tout concourait a produire cet effet. Les spec-
tateurs, arrachés a leurs préoccupations mesquines, transpot-
tés dans une sphere supérieure, sortaient du théitre exaltés
et raffermis dans leur vocation civique (1026, 1040 5qq.).
Ainsi du moins pense Pauteur des Perses.

Cette grandeur, qui ne va pas sans une certaine obscurité,
est précisément ce qu’Euripide a rejeté. Il a fait descendre
la tragédie du piédestal ot Eschyle Iavait maintenue pour
la rapprocher de la réalité observable. A la place du portrait
grandiose mais incontrélable que le théatre d’Eschyle
présentait aux spectateurs, il leur a tendu un miroir ou
ils peuvent se reconnaitre eux-mémes. Dans les aventures
des personnages qui occupent la scene, malgré leurs noms
héroiques, ils retrouvent leurs problémes et leur maniére
de les abordet. « J’ai introduit sur le théitre des situations
familieres (olxela mpdypata). Ce sont les nétres. Nous les
comprenons. On pouvait me juger d’aprés elles. En con-
naisseurs les spectateurs jugeaient mon art. Je ne les étourdis-
sais pas de fracas pour les empécher de se reconnaitre; je
ne les abasourdissais pas en créant des Cycnus et des Mem-
nons aux coursiers harnachés de sonnailles» (959 sqq.).
« Dés leur entrée en scéne, dit-il ailleurs, je ne laissais aucun
personnage inactif (allusion aux longs silences observés
souvent par ceux d’Eschyle) mais ’épouse et 'esclave tout



264 V. MARTIN

aussi bien et le maitre de maison et la jeune fille et la vieille,
tous parlaient» Et quand Eschyle, indigné, lui tépond:
« Bt tu ne mériterais pas la mort pour cette impudence? »,
son adversaire lui réplique: «Nullement, par Apollon:
ce que je faisais-la était démocratique » (945 sqq). En art,
reproduire directement la réalité observable, qu’est-ce
d’autre que le réalisme?

Une de ses formes consiste aussi dans I’exposition des
portions de la réalité jusqu’ici négligées, volontairement ou
non, par les artistes. Quand Eschyle reproche a Euripide
d’avoir mis en tragédie les aventures de Phedre et de Sthéné-
bée, ce n’est pas que ces épisodes ne sont pas vrais (1043 sqq.,
1052). Aux yeux d’un Eschyle comme de tous les Grecs, ils
étaient aussi historiques que I'invasion de Xerxes, mais le
pocte tragique se devait de ne pas les choisir pour théme
parce qu’ils montraient des héroines succombant 4 des
passions déshonorantes, indignes de leur situation, c’est-a-
dire, en fin de compte, se comportant comme de simples
mortelles. Tandis qu’Eschyle se fait gloire de n’avoir jamais
créé une figure de femme amoureuse et reproche 4 son
rival d’avoir introduit dans la tragédie « les unions illicites »
(yawovg @vostovg, 850), Euripide a ouvert a la littérature
dramatique cette immense province des rapports sentimen-
taux entre les sexes qui jusqu’alors n’avait pas été exploitée
par les auteurs de tragédies et de comédies, non que ces
conflits n’eussent pas existé en fait, mais I’art, jusqu’a Euri-
pide, n’avait pas jugé bon de s’en occupet, si étrange que
cela puisse nous paraitre puisque la majeure partie de notre
littérature romanesque et dramatique vit de cette matiere-la.
A cela nous pouvons mesurer la portée de l'innovation
d’Euripide et nous expliquer le scandale qu’elle souleva
parmi les adeptes de la tradition. Non que les figures fémi-
nines fassent défaut dans le théitre antérieur. On nous
accordera cependant que ni Clytemnestre, ni Antigone, ni
Electre, ni méme Tecmesse et Déjanire ne sont traitées



EURIPIDE ET MENANDRE 265

dans l'optique d’Euripide, celle de la passion amouteuse,
dévastatrice et irrésistible. Montrer la femme dans ce qu’elle
a de plus instinctif, de plus irrationnel, devait paraitre a la
majorité des auditeurs d’Furipide un attentat contre la
dignité héroique associée jusqu’ici au théitre tragique.
L’auteur d’Hippolyte et de Médée pouvait répondre: « Je ne
fais que dépeindre la réalité telle que tout le monde peut
Pobserver ». Le probléme du réalisme en littérature, avec
toutes ses implications, était posé. Il est fort naturel que,
sur ce sujet capital, les opinions se soient violemment oppo-
sées, et que I'auteur qui avait suscité le débat en ait subi les
conséquences.

De plus, le poete se plaisait aussi a faire paraitre sur la
scéne ces personnages héroiques sous un aspect avilissant,
conséquence de la maladie, de I’dge ou de la misére, repré-
sentées sans ménagement dans leurs effets corporels et
vestimentaires. « Fabricant de mendiants, faiseur de boiteux,
rapetasseur de guenilles »: telles sont les épithetes par les-
quelles Eschyle stigmatise son rival et le réalisme scénique
auquel il se complait. !

Avec ce renouvellement des sujets tragiques vont de
pair diverses modifications de forme: I’adoption d’une
langue moins artificielle, plus proche du patler courant;
la réduction des parties lyriques chorales au profit des soli
d’acteurs permettant d’exprimer avec le maximum d’inten-
sité les états affectifs des personnages; I'introduction d’une
musique plus expressive empruntant ses motifs a toutes les
sources; l'usage des prologues explicatifs, pieces inorga-
niques dans le drame, etc.

Cependant ces griefs, de caractére surtout esthétique et
littéraire, n’étaient pas les plus graves, ou plutot les aspects
du théitre euripidéen qu’ils visaient n’étaient-, aux yeux
de ceux qui les formulaient, que I’expression d’une perver-
sion plus profonde. L’Eutipide des Gremonilles se vante

1 Ran. 842; comp. Ach. 411.

18



266 V. MARTIN

d’avoir introduit dans l’art tragique «le raisonnement et
Pesprit d’examen» (hoyioudv &vlele T} Téyvn xal oxéluw,
973). Retenons surtout ce dernier mot, d’ou le francais a
tiré celui de scepticisme. Il désigne 'opération de I’esprit sou-
mettant une question 2 un examen critique, destiné a mettre
en lumiere toutes ses faces, ce qui peut naturellement aboutir
dans certains cas a une impossibilité de prendre parti en
faveur d’une solution déterminée. Cette méthode était,
comme on sait, celle des sophistes et ’on connaissait de
Protagoras des Sisool Aéyor, couples d’exposés contradic-
toires sur différents sujets dont la controverse du Discours
juste et du Discours injuste dans les /Naées peut bien donner
une idée. Appliquée sérieusement, dans la seule intention
de parvenir a la vérité, elle est parfaitement légitime. Cest
celle de la science. Si elle est mise sans scrupule au service
de Desprit de compétition et pour briller ou réussit aux
dépens d’autrui, c’est une autre affaire. Les abus de la méthode
pouvaient la faire injustement condamner. Socrate a été la
victime de cette confusion. Lui-méme ne cherchait par sa
réflexion qu’a faire en lui la clarté sur certaines notions
fondamentales pour pouvoir agir en homme digne de ce
nom. Ses jeunes auditeurs, souvent plus ambitieux de succes
mondains que de perfection morale, tel le Strepsiade des
Niutes, venu a Iécole de Socrate par désir d’esquiver ses
obligations financiéres, n’obéissaient pas tous a des mobiles
si élevés. De 1a a rendre le maitre responsable des incartades
de ses admirateurs il n’y avait qu’un pas.

Il est remarquable que, dans la comédie, Euripide et
Socrate se voient exposés a des accusations identiques, si
on laisse de c6té les points purement littéraires. La plus
grave concerne leur position a I’égard de la religion tradi-
tionnelle.

Quand, 2 l'appel de Socrate, les Nuées sont apparues
il explique a Strepsiade abasourdi: «Voila les seules
divinités, tout le reste n’est que balivernes » (366 sqq.). Et



EURIPIDE ET MENANDRE 267

quand Strepsiade, scandalisé, lui demande ce qu’il fait de
Zeus olympien, il recoit cette réponse: « Qui ¢a, Zeus ?
Ne cesseras-tu pas de dire des sornettes ? Il n’y a pas de
Zeus. » — « Mais alors, qui déchaine 1’orage, la pluie, le ton-
nerre ? », demande ’homme du peuple. « Ce sont les Nuées
et le Tourbillon aérien », lui est-il répondu, ce dernier ayant
ptis la place de Zeus. Et Uentretien aboutit 4 cette injonction
de Socrate: « Tu ne croiras plus désormais a aucun autre
dieu que les nétres, le Chaos que voici, les Nuées, et la
Langue, ces trois-la!» (424). Et quand il jure, c’est bien par la
Respiration, le Chaos et I’Air qu’il le fait (627). Les divinités
anthropomotphes traditionnelles ont été remplacées par
des phénomenes naturels et des aptitudes de ’homme, car
la langue est ’instrument de la dialectique, laquelle se fonde
sur la réflexion.

Avant de commencer leur grand débat des Grenmonilles,
les concurrents sont invités par Dionysos, I’arbitre, a adresser
aux dieux une priere (885). Eschyle invoque la déesse
d’Eleusis. Quand vient le tour d’Euripide: « Autres sont
les dieux auxquels s’adresse ma priere ». Dionysos I'interroge:
«Tu as des dieux particuliers, une frappe nouvelle ?»
— «Parfaitement.» — « Eh bien, vas-y, invoque tes dieux
ptivés. » — « Ether, ma nourriture, Langue mobile, Intelli-
gence, Narines au flair infaillible, puissé-je droitement
réfuter les arguments dont je me saisirai ! »

Les divinités d’Euripide sont identiques a celles de
Socrate. On comparera encore linvocation de celui-ci
(264): « Seigneur souverain, Air infini qui soutiens la terre
dans l’espace, Ether éclatant et vous, vénérables Nuées,
déesses de la foudre détonnante, élevez-vous, apparaissez,
du haut des airs, au penseur ».

En liaison avec cette divinisation de la langue imputée
aussi bien 2 Euripide qu’a Socrate par la comédie, il leur
est reproché a I'un comme 2 autre d’avoir rendu leurs
concitoyens raisonneurs, argumentateurs, dialecticiens. On



268 V. MARTIN

comparera notamment sous ce rapport les capacités que
Strepsiade espére acquérir a ’école de Socrate (INub. 444 sqq.)
de celles qu’Furipide se fait gloire d’avoir procurées a ses
auditeurs (Ran. 954 sqq.). Ce sont exactement les mémes.

Comme elles rendent habile 2 la controverse et permettent
de réfuter un interlocuteur, la comédie voit en elles origine
de Pindiscipline de la jeunesse, de son effronterie, de son
mépris pour les meeurs d’autrefois et les principes établis.
Quand Phidippide a regu l'instruction donnée par Socrate,
il s’écrie (Nub. 1399): «qu’il est doux de vivre dans le
commerce des choses nouvelles et ingénieuses et de pouvoir
faire fi des lois établies! Ainsi moi, quand les chevaux
m’accaparaient, je ne pouvais pas dite trois mots sans me
fourvoyer, tandis qu’aujourd’hui, depuis que le maitre a
mis ordre a cela et que je suis familiarisé avec de subtils
pensers, raisonnements et spéculations, je me fais fort de
montrer qu’il est juste de chitier son pére». La fréquenta-
tion du malitre a penser lui a fait abandonner le sport pour la
dialectique. Pour Eschyle, c’est Euripide qui est responsable
de cela: « Ensuite tu as enseigné (a tes auditeurs) a cultiver
la faconde et cet art de patler sans rien dire qui a vidé les
palestres, ruiné le physique des petits jeunes gens babillards,
induit les marins de la Paralos a contredire leurs chefs»
(Ran. 1069 sqq.). Comparez encore dans les Nuées (1052)
Iexclamation du Juste a 'oufe d’un raisonnement de son
adversaire: « Et voilda ce qui fait que la maison de bain
regorge de jeunes gens qui bavardent a longueur de journée
et que les palestres sont vides ». Il s’agit une fois d’Euripide,
Pautre de Socrate, mais le grief est le méme. Le parallé-
lisme est frappant.

Rappelons encore le passage (IVub. 921 sqq.) ot le Sixatog
Aoyog assimile son adversaire a Télephe le Mysien, c’est-a-
dire au héros de la tragédie d’Euripide, et I’accuse de tirer
de sa besace «des maximes dignes de Pandélétes » (d’apres
le scholiaste un homme processif de mauvaise réputation).



EURIPIDE ET MENANDRE 269

Ici le Discours injuste, produit de I’enseighement socratique
(ou, dirons-nous plutdt, sophistique), est identifié 4 un
personnage célebre d’Euripide. Tout cela montre bien que
les milieux dont l'opinion est reflétée par Aristophane
confondaient dans une méme réprobation Socrate, Euri-
pide et les sophistes, considérés comme les propagateurs
des mémes doctrines et les représentants d’un méme esprit.
Cette opinion s’incarne dans Strepsiade, le paysan, qui
apres avoir golté la nouvelle sagesse, mettra le feu au
« pensoir ».

Les camps opposés des partisans et des adversaires
d’Euripide nous apparaissent maintenant avec netteté dans
leur inégalité numérique et qualitative, et nous comprenons
mieux pourquoi il fut si ratement vainqueur quoique si
souvent admis au concours.

La parenté littéraire d’Euripide et de Ménandre a depuis
longtemps été établie. Lorsque le premier dans les Grenouilles
(949 sqq.), au lieu de désigner ses presonnages par leurs noms
propres héroiques, parle d’eux en disant la femme, Pesclave,
le maitre de maison, la jeune fille, la vieille, ce sont précisé-
ment les catégories sociales auxquelles Ménandre emprun-
tera ses héros. On a peut-étre moins remarqué ’analogie
de ces deux carrieres littéraires si on les envisage du point
de vue ol nous nous sommes placé, celui des rapports avec
le public. Mort 4 52 ans apres avoir fait représenter sa pre-
miere comédie 4 20 ans, en 321, Ménandre a maintenu
pendant 32 ans une activité créatrice comparable a celle
d’Euripide. Nos sources lui attribuent 105 ou 108 comédies.
Les titres de 96 d’entre elles nous sont connus. Ce chiffre
élevé parait dépasser les possibilités d’absorption de la scene
comique 2 Atheénes pendant ]a durée de la vie du poete et
A. Koerte est d’avis que « plusieurs de ces comédies ont di
étre composées pour d’autres villes » 1. Quoi qu’il en soit

1 Rh. Mus. LX 432.



270 V. MARTIN

nous sommes en droit d’induire de ces chiffres, d’apres les
considérations présentées tout a I’heure a propos d’Euripide,
que le pocte a obtenu un cheeur pratiquement toutes les fois
qu’il I'a demandé. Son admission trés précoce au concouts
peut s’expliquer par la situation de sa famille. Son pére
Diopeithes de Céphisia était, nous dit-on, distingué par sa
naissance et sa fortune Aapmpos xal Biey xal yéver (Anon.
ITept xwpodiug).

Mais, a cette participation fréquente aux concours
comiques, correspond, comme c’est le cas pour Euripide,
un nombre limité de « victoires », huit en tout, qui se répaz-
tissent probablement en cing aux Dionysies et trois aux
ILénéennes. Son premier succes aux Dionysies se place,
d’apres la Chronique de Paros, en 315. L’hypothese du Dyskolos
nous apprend maintenant qu’il eut dejad la premiére place
aux Lénéennes de 317/16. Son premier essai, I’’ Opy", en 321,
n’obtint pas le prix 1. Nous voyons donc que, si Ménandre
n’a pas di attendre le succes aussi longtemps que l'auteur
de AMédée, il n’a pas, comme Sophocle, conquis le public au
premier contact, et ne I’a ensuite satisfait qu’assez rarement.

1 On a voulu voir une contradiction entre I’indication de notre papy-
rus, telle que nous I'avons corrigée dans I’édition premiere et celle
que donne le Marmor Parium (Testim. 24 ap. KoErRTE, Menander, reli-
guiae, 11, 5), ol il est dit que Ménandre remporta sa premiere victoire
(Bvixa... mpddtov) sous larchonte Démocléidés (316/15). Les témoi-
gnages qui attribuent une victoire 4 Ménandre déja en 321/20 (KOERTE,
ibid., 23) avec I’’Opy" sont a écarter. Il s’agit 1, comme le pense Koerte,
de sa premiére admission au concours. On aura remarqué que le Marmor
Parium ne donne ni le titre de la piece, ni le nom de la féte ou elle
triompha. Or le Dyskolos fut représenté aux Lénéennes, féte qui n’avait
ni Péclat ni le retentissement des Grandes Dionysies. Une victoire a
ces dernieres constituait la seule véritable consécration d’un pocte.
Il est donc probable que la premiére victoire veut dire la premiére
victoire aux Dionysies. Dans ce cas, la contradiction signalée ci-dessus
serait imaginaire. Il faudrait naturellement vérifier s’il existe des cas
analogues. On trouvera les références aux discussions relatives a ce
point et les conjectures qui y sont proposées dans R. CANTARELLA,
Il nuovo Menandro, p. 81, n. 13 (Instituto Lombardo, Accademia di
Scienze e Lettere, Rendiconti Cl. di Lett., vol. 93, 1959).



EURIPIDE ET MENANDRE 275

Sans doute les raisons de cette froideur ne peuvent-elles
étre de méme nature que celles qui ont empéché Euripide
d’étre populaire de son vivant. Les comédies de Ménandre
ne contenajent rien de subversif du point de vue social,
moral ou religieux. Nous sommes plutét enclin a penser
que le spectateur moyen ne les trouvait pas assez comiques,
au sens aristophanesque du terme. Ménandre compose des
comédies de caracteére, dont la vérité de I'observation psycho-
Jogique fait, en particulier, le mérite. Les situations y sont
souvent plus propres a émouvoir qu’a faire rire. On sourit
plus souvent 4 leur audition qu’on n’éclate de gaité. Régal
pour les amateurs délicats, elles ne pouvaient transporter
un auditoire dans sa majorité peu sensible a ces finesses, et
qui demandait a4 la comédie un autre genre de plaisir. Le
réalisme, sous une autre forme que celle qu’on blimait
chez Euripide, nuisait sans doute aussi a Ménandre aupres
d’un public dans la mémoire duquel subsistait le souvenir
des fantaisies débridées et des incongruités énormes dun
Aristophane. Ce sont la des hypothéses, mais on notera
que deux au moins des huits victoires de Ménandre se
situent au début de sa carriere. D’autre part le Dyskolos,
qui fut Poccasion de I'une d’entre elles, contient une assez
forte proportion de comique de mouvement et de situation,
et, en particulier, une scéne finale burlesque et mouvementée,
assez proche de I’esprit de I’ancienne comédie. Ces scénes-la,
quoique fort habilement intercalées et bien imaginées, n’ont
guere de lien organique avec le théme principal de la piece.
Il est permis d’y voir des concessions d’un jeune auteur au
gout du gros public. Si, par la suite, il y renonce de plus en
plus pour suivte son génie propre, il pourra bien continuer
a remporter les suffrages des lettrés; il ne retrouvera qu’acci-
dentellement celui du grand public. Si nos raisonnements
sont valables, Ménandre aurait, comme Euripide, joui du
soutien d’une minorité cultivée contre ’'indifférence, sinon
I’hostilité du grand nombre. Son théatre, 4 la fin du 1ve siécle,



272 V. MARTIN

n’était pas plus accordé au golt moyen des contemporains
que celui d’Euripide 4 la fin du ve siecle.

Il est en tout cas certain que, 'un comme I’autre, ils
n’ont conquis I’estime générale qu’apres leur mott,



EURIPIDE ET MENANDRE 273

DISCUSSION

M. Kamerbeek : Cest avec un vif plaisir qu’en notre nom a tous
je remercie M. Martin de ’exposé lucide et substantiel qu’il nous
a présenté. J’estime que c’est pour moi un grand honneur de lui
adresser la parole. N’est-il pas le Nestor de notre groupe ? — Si
j’évoque le nom de Nestor, c’est uniquement, soyez-en sirs, 2
la sagesse du noble vieillard que je pense. Les aspects sociolo-
giques de la littérature grecque représentent un chapitre un peu
négligé; M. Martin nous en a bien montré Iintérét capital. Je
tiens a souligner la finesse du parallele qu’il a tracé entre les
carrieres d’Euripide et de Ménandre, 2 la fin de sa conférence.
A qui puis-je donner la parole ?

M. Winnington-Ingram : M. Martin has given us a very clear
and interesting exposition of an important problem. There are
two questions. Why did Euripides win so few victories ?
Partly, no doubt, because he was so often in competition
with Sophocles. Beyond that, I am sure that the explanation
M. Martin has given is broadly correct. Why, nevertheless,
did Euripides always, or almost always, succeed in getting a
chotus from the archon ? 1 am not so happy about M. Martin’s
explanation here. I feel he has drawn his contrast between two
schools of opinion too strongly. Ialso doubt very much whether,
by any influences brought to bear on them, the archons would
have been induced continually to give choruses to Euripides, if
this had been to any significant degree against the popular will.
I suggest that the reaction of the Athenians to Euripides — the
general average reaction — was in fact an ambiguous one.
Perhaps it was not unlike their attitude to Alcibiades as described
by Dionysus in the Frogs (v. 1425): wolel pév, &ylatper OS¢,
BoVAetor d'¥yewv. After all, there are many features of his
theatre which must have pleased, — and been designed to please —
popular taste. Strong emotional scenes; exciting intrigues. I
would add «forensic» debates and prologue speeches which



274 DISCUSSION

gave a clear exposition of the facts. The elaborate monodies and
other musical innovations may have made quite a wide appeal in
an age of virtuosity in music. And so on. So I should have
thought that, while his lack of victories may have been due to
criticisms of the content and, to some extent, of the form of his
plays, his general popularity may well have been greater than
M. Martin allows.

M. Martin: Sur le point que vous venez de toucher, nous
n’avons a peu preés aucune information directe, et mon exposé
est, a ce sujet, certainement hypothétique. Ai-je été trop affir-
matif ? C’est possible, et je suis disposé a admettre la critique de
M. Winnington-Ingram. Toutefois, I’explication que j’ai pro-
posée rend compte du phénomeéne au moins dans une certaine
mesure. Nos discussions ont tendu a montrer que les pieces
d’Euripide, en raison de leur richesse significative, pouvaient
étre envisagées sous des points de vue trés divers. Je crois par
conséquent que telle de ses ceuvres était susceptible de plaire a
un certain public par un co6té, disons: mélodramatique, alors que
cet aspect rebutait d’autres spectateurs. De méme, le coté philo-
sophique de ce théitre, les réflexions sur la vie et la condition
humaine, ou encore I'emploi qu’il fait des mythes, pouvaient
susciter des appréciations divergentes, donner lieu a la contro-
verse. Quoi qu’il en soit, je suis prét a apporter quelques nuances
au tableau que je vous ai présenté. Avec Euripide, on ne nuance
jamais assez.

M. Zuntz: Like Mr. Winnington-Ingram, I would applaud
much of what M. Martin has said, and also what he has just now
added; and yet I too feel that the division between those who
hailed Euripides and those opposing him may have less definitely
coincided with the distinction between social strata. There may
be some reason to think that even the wider public was by no
means a2 homogeneous crowd, all of them devoted to traditional
ideals and uniformly opposed to Euripides, as Aristophanes
would have us believe. After all, the young people who, accord-
ing to the Clouds, abandoned the gymnasion and crowded the



EURIPIDE ET MENANDRE 275

lecture rooms, must have grown up in due course. Thus even
the mass of the people would gradually be infected by the modern
ideas. It has often struck me how notable a part the word
copog plays in Aristophanes, especially in the Frogs — where he
addresses, not the select few, but the great mass of the audience
oboetl (cf. & ocopotator deatal, Clouds, v. 575)—and like-
wise during the contest between Aeschylus and Euripides. Time
and again, the attempt to influence the audience in favour of
Aeschylus and against Buripides is supported by hints at their
coote. I mention this by way of adding a nuance to Mr. Martin’s
large canvass. It may be that Aristophanes presents us with an
idealised or over-simplified picture. He contrasts the clever few
modernists with the honest-to-goodness mass and, again, the
honest-to-goodness men from the country with the more corrupt
people in the city. In fact, there may well have have all kind of
views and sympathies among all strata of Athenian society.

M. Martin: Je crois que 'esthétique comique exige une cet-
taine simplification, et peut-étre n’ai-je pas assez tenu compte de
ce fait. Je ne me dissimule pas qu’en réalité les choses devaient
se passer un peu autrement dans le public athénien. Celui-ci
formait une masse assez considérable; il ne se divisait pas en deux
camps soutenant deux opinions diamétralement opposées. Il
devait comprendre toutes les nuances, tous les degrés intermé-
diaires. Quand Aristophane dit 2 son auditoire: & cogdrtartot
Yeatal, expression est en partie hyperbolique, c’est une caplatio
benevolentiae. En d’autres occasions, il dira au contraire que les
spectateurs ne comprennent rien: cela dépend du moment, et de
ses convenances d’auteur. De 14 vient qu’il est si difficile d’inter-
préter les témoignages de la comédie. J’en ai eu constamment
conscience en préparant ce travail. On ne peut les prendre dans
leur sens littéral: il faut toujours enlever ou ajouter quelque
chose a ce qu’ils disent, suivant les circonstances.

M. Lesky : Ich glaube, der Vortrag von Herrn Martin ist auch
deshalb ein so guter Abschluss unserer gemeinsamen Arbeit, weil
er uns eine Sicht erdffnete, die in unseren bisherigen Referaten



276 DISCUSSION

zuriickgetreten war. Die Frage, wie die Zeitgenossen zu dem
Phinomen Euripides standen, gehért mit zu dessen Beurteilung.
Ich glaube, da ist es im Zusammenhang mit Problemen, die wit
hier erortert haben, doch nicht ohne Belang, sich vor Augen zu
halten, dass hier offenbar eine neue Stellungnahme des Publikums
zu seinem Dichter erfolgte, indem man nicht mehr einfach das
Kunstwerk als solches aufnahm, sondern mit ausserordentlicher
Leidenschaft immer wieder fragte: « Was meint er damit ?»
— « Wie steht er zur Tradition ?» — « Was will et uns sagen ?»
Das ist, glaube ich, fiir manche methodische Grundfrage, die
uns hier beschiftigt hat, doch nicht ganz ohne Belang. Dann zu
einer Einzelheit: M. Martin hat sehr richtig darauf hingewiesen,
dass alle diese Parodien auch in der Schitfe, die sie im Munde
des Aristophanes erhielten, doch zur gleichen Zeit eine Anet-
kennung, eine wenn auch seltsame Reverenz sind. Dieses merk-
wiirdige amphibolische Verhalten des Komd&diendichters zu dem
Tragiker, den er am hiufigsten und am schirfsten verspottet hat,
hat dann seinen prignanten Ausdruck in einem Komodienfrag-
ment gefunden (Kratinos 307 K.), in dem Aristophanes als der
« Euripidaristophanizon» erscheint.

M. Martin: 11 serait intéressant d’étudier, du point de vue o
je me suis placé, les ceuvres d’Euripide qui ont été couronnées.
Prenons, par exemple, le cas d’Hippolyte. Cest une piece a la fois
émouvante et parfaitement composée: il est naturel qu’elle ait
satisfait les spectateurs qui demandent au théitre surtout des
émotions. D’autre part, cette tragédie offre certains traits qui ont
été évoqués dans nos entretiens; ils concernent la place faite a la
tradition, le rble assigné a telle divinité, et pouvaient préter a la
controverse., Mais ces traits eux-mémes sont incorporés avec
bonheur au drame, dont ils constituent un élément indispensable.
Bref, I’ceuvre donne 'impression d’un tout achevé, qui se suffit a
lui-méme, alors que d’autres ouvrages d’Euripide ne produisent
pas une impression aussi satisfaisante. On comprend que sur
Hippolyte, 'unanimité ait pu se faire entre des gens d’opi-
nion ou de point de vue différents; devant des pi¢ces comme



EURIPIDE ET MENANDRE 277

Hélene ou Oreste, en revanche, ’accord était beaucoup plus
malaisé.

M. Diller : Wenn ich noch einmal auf die sopwrator dearal
zuriickkommen darf, so glaube ich, es liegt doch etwas meht
darin als nur eine captatio benevolentiae. Aristophanes sagt gerade
in den Frischen in diesem Zusammenhang, dass die Athener, das
athenische Publikum, die Werke selbst gelesen haben: « Jeder
hat sein Buch da und hat viel gelesen» (1114). Er will also min-
destens sagen, dass das Publikum sehr anspruchsvoll ist, dass es
verwohnt ist durch alle moéglichen kulturellen Geniisse, die ihm
gerade in der Tragddie geboten wurden. Ob deshalb das Urteil
eines anspruchsvollen Publikums auch gesund und richtig sein
muss, das lisst er natiitlich offen.

M. Martin: 11 y avait certainement a Athénes des livres et des
lecteurs. Mais quel était le nombre de ces lecteurs ? Euripide
nous est donné comme ’un des premiers possesseurs de biblio-
théque, comme un homme a livres (Ath., I 3 2). Dans les Gre-
nouilles, ce trait lui vaut les sarcasmes d’Eschyle, quand celui-ci
dit au cours de la stichostasie: « Qu’il prenne place sur la balance,
lui, ses enfants, sa femme, Céphisophon, et ses livres par surcroit»,
suggérant par 1a qu’en dépit de cette surcharge, Euripide ne par-
viendrait pas a égaler son rival (v. 1408 sq.; cf. 943). Il est a
croire, par conséquent, qu'aux yeux de nombreux Athéniens, le
fait d’avoir beaucoup lu n’était pas une recommandation; et
cet appel 2 un public de lecteurs ne pouvait guére toucher qu’un
petit nombre de spectateurs. Ou bien pensez-vous que les specta-
teurs étaient tous des lecteurs ?

M. Diller : Nein, sicher nicht, das war natiirlich eine komische
Ubertreibung. Aber die Leute kannten die Tragodien, sie waren
immer hineingegangen, das wird hierdurch unterstrichen.

M. Martin : Les Athéniens du ve siecle devaient avoir meilleure
mémoire que nous, une mémoire plus vivante et plus sensible
(nous avons une mémoire de papier; des fichiers nous tiennent
lieu de mémoire). Euripide ou Aristophane, en parodiant une
piece représentée dix ans plus tét, pouvaient compter que la



278 DISCUSSION

majorité des spectateurs la connaissaient, ou qu’ils en avaient vu
quelques scénes reproduites sur des vases ou ailleurs. Pensez au
Télphe, par exemple, et au bébé que le héros faisait mine d’assas-
siner: il était resté dans le souvenir d’un vaste public, sur lequel
la scéne avait produit une impression extraordinaire. Sinon,
comment s’expliquer les fréquentes allusions de la comédie ?

M. Diller : Sicher handelt es sich hier um Eindriicke, die im
Gedichtnis geblieben sind.

M. Rivier : L’Euripide d’Aristophane ne déplaisait pas, sans
doute, 4 cette partie du public athénien dont Aristophane par-
tageait les gott et les préjugés. Mais il faut faire la part de la
transposition comique, comme M. Martin I’a précisé, et je suis
tenté de croire que celle-ci est trés grande. Songeons, par exemple,
au réseau, dramatiquement si efficace, des affinités qui lient le
personnage de Socrate 4 la figure des sophistes, et 4 celle d’Euri-
pide lui-méme. Cette conception appartient au poéte comique;
nous ne pouvons lattribuer aux Strépsiades, ni aux gens dont
peut-étre Aristophane reflétait ’opinion.

Il est clair, d’autre part, que le témoignage d’Aristophane nous
est précieux pour comprendre la situation d’Euripide. Mais le
sens de ce témoignage est-il partout établi de fagon indiscutable ?
Les critiques formulées par ’Eschyle des Grenouilles laissent-elles
clairement entendre qu’Euripide avait représenté la passion
amoureuse dans sa nature de puissance émotionnelle, et mis
I’accent sur ce que vous avez appelé les rapports sentimentaux ?
J’avais exprimé, ’autre jour, quelque doute a cet égard, a propos
du terme de wépvor appliqué a Phedre et 2 Sthénébée. Je prendrai
aujourd’hui un autre exemple, et précisément le passage des
Nruées que vous avez mentionné. Strepsiade blime son fils de
préférer Euripide 2 Simonide et 2 Eschyle, et d’avoir retenu de
Pauteur d’Eole des vers particulierement scabreux. Il s’agit en
effet d’un frére qui fait violence a sa sceur. Mais le poéte précise:
v 6pounTelay &dehefy (v. 1372); et chacun sait que 'union
entre fréres et sceurs consanguins était tolérée a Atheénes, alors
qu’elle était proscrite entre germains. On peut donc se demander



EURIPIDE ET MENANDRE 279

si ce qui avait frappé le public athénien, et ce que vise Aristo-
phane dans I’ Ebl, ce n’est pas, bien plus que la passion en tant
que cause psychologique d’un acte inadmissible, cet acte lui-
méme, et Pinfraction a la régle commune qu’il représentait. Et,
dans ce cas, la petspective ouverte sur la piece d’Euripide n’est-elle
pas sensiblement différente de l'interprétation qu’on a coutume
de fonder sur ce passage ?

M. Martin: Ce qui avait choqué, c’est bien, comme vous le
dites, la situation évoquée par Aristophane, situation inconve-
nante, aux yeux de certains Athéniens du moins. Un frére et une
sceur utérins animés d’une passion 'un pour I'autre, c’était, selon
Pesthétique pronée par Eschyle des Grenouilles, un théme que le
dramaturge devait se garder de porter au théatre. Voila ce que
j’ai voulu dire a propos de ce passage: y voir 'indice d’un déchai-
nement de U'instinct serait, en effet, aller un peu loin.

M. Ripier : Sile témoignage d’Aristophane décrit une situation
dans laquelle un personnage d’Euripide agit de fagon choquante,
il ne nous permet pas d’entrevoir quelle place le spectacle faisait
a Pélément passionnel (surtout s’il s’agit d’un drame que nous
avons perdu), ni comment Euripide envisageait celui-ci. Seriez-
vous d’accord avec cette maniére de dire ?

M. Martin: Oui, je suis d’accord. Et maintenant, permettez-
moi une question. Estimez-vous que I'image donnée d’Euripide
par les Grenonilles, compte tenu naturellement des exigences de
la présentation comique, est trés différente de celle que nous
emportons de lui 2 la fin de ces Entretiens ? Quant 2 moi, je ne
le pense pas, et cela augmente ’admiration que j’ai pour Aristo-
phane. Dans le portrait qu’il a tracé de I'auteur de Médée, nous
pouvons discerner, il me semble, cette méme physionomie
complexe et chatoyante qui parait ressortir de nos débats.

M. Kamerbeek: Aristophane avait, au fond, une profonde
admiration pour Euripide.

M. Martin: Je le crois aussi. Sous ’exagération comique, sa
vision est extrémement perspicace et nuancée.

M. Winnington-Ingram : Although I suggested a little earlier



280 DISCUSSION

that the general attitude of the public to Futipides may have
been more favourable than is sometimes thought, I should be
the last to deny that he was in fact supported by, and extremely
conscious of, a comparatively small section of cogol. Indeed
I should say that sheer sophistication — cleverness for the sake
of cleverness — is an aspect of Euripides, particularly in some of
his later plays, which is still undervalued. Such a sophisticated
circle may have gathered at the court of Archelaus.

M. Martin: 11 y aurait la un argument en faveur de ma thése.

M. Winnington-Ingram : This circle included Agathon; and at
Agathon’s party in the Symposium was Aristophanes. Mrt. Lesky
has mentioned the edpimidapioropavilwy of Cratinus. If there
was one person in the audience who could appreciate and enjoy
the sheer cleverness of Euripides, it was surely Aristophanes.
There is no time to multiply illustrations, but I would suggest
that we cannot appreciate the Oresfes without realising that it is
not only a well written, well composed and exciting drama which
would go down well with the general public (and did, as we know,
have a great success in the Hellenistic world), but also an extre-
mely sophisticated play. Let me quote one example. It would
appear that the sophistication of this period looked with an
amused eye at the stage conventions. Aristophanes is twice
extremely amusing at the expense of the eccyclema; and Miss
A. M. Dale has recently shown how, in the Eeclesiazusae, he has
taken the convention of the single door (of many putposes) in
combination with the two windows and turned it to brilliant
comic effect ( Journ. of. Hell. Stud. 77, 1957, 207-09). Do we not
find the same kind of thing from time to time in the later plays
of Euripides ? In the closing scene of the Orestes Pylades cannot
speak, because of the limitation to three actors: Euripides calls
attention to this, quite unnecessarily, with ¢noly cLeTGY
(v. 1592). I suggest that Aristophanes and other members of
the audience would have regarded this — and were meant to
regard it — as very clever and amusing. I suggest that it would
also have appealed to their sense of sophistication, when, at the



EURIPIDE ET MENANDRE 281

beginning of the play, Electra tries to send the Chorus away,
because they are making too much noise. Similarly, in the
Iphigenia in Tauris. Iphigenia makes her prologue speech, looks
round and says (in effect): « For some reason ot other the Chorus
have not turned up. I will go indoors» (v. 64f). I may be
quite wrong, but these strike me as examples of a sophisticated
attitude to stage conventions, intended to amuse sophisticated
people. Perhaps, in order to avoid misconception, I had better
say that I am not regarding Euripides as primarily a sophisticated
writer in this sense. But there is this aspect of his art. We are
used to thinking of him as a forerunner of New Comedy: he is
also a forerunner of Callimachus.

M. Martin: Je crois qu’il y a beaucoup a consetver des
remarques trés fines et spirituelles de M. Winnington-Ingram.
La société athénienne était faite de plusieurs couches; et quand
j’ai patlé de public d’avant-garde, je voulais dire qu’il y avait
dans cette société une avant-garde qui prenait plaisir a tel aspect
particulier du théitre d’Euripide, qu’il s’agisse de la pensée, de
I’agencement dramatique, ou de certains effets purement techniques,
marqués par ce sexnse of sophistication que vous avez décrit. Ils
devaient plaire, en effet, aux amateurs qui gottaient les expé-
riences scéniques et qui faisaient partie du public avancé.

Nous touchons ici un point d’une certaine importance, qui
concerne aussi la carriere posthume du poéte. Nous savons
qu’Euripide et Ménandre ne furent vraiment appréciés qu’apres
leur mort. Je me demande si cela ne vient pas, en grande partie,
du fait que dans le monde hellénistique le public littéraire n’est
plus du tout le public athénien. Le public athénien était un public
national, je dirai: populaire, c’est-a-dire un public trés étendu et
mélangé. Et comme la littérature athénienne jusqu’a la fin du
ve siecle est destinée 4 un public de ce genre, j’appelle aussi
populaire cette littérature. Or a ’époque hellénistique, tout cela
va changer. On voit apparaitre un public véritablement littéraire,
qui tend a se limiter et qui n’est pas sans faire penser aux chapelles
littéraires des grandes capitales comme Paris. Un tel public se

19



282 DISCUSSION

passionne pour des questions de détail, il suit avec intérét des
expériences particulieres; mais il ne supporterait pas un art
thédtral comme celui qui fut encore pratiqué par Euripide.
Cependant Euripide s’acheminait aussi de ce coté. Il y avait déja
dans ses ceuvres des traits que nous pouvons appeler hellénis-
tiques, aptes a satisfaire un public de lettrés et de connaisseurs,
qui n’est plus un public populaire a la maniére athénienne. De 13,
le succes qu’il a connu... Mais je m’arréte. A mon sens, les
rapports entre 'auteur et le public dans ’antiquité méritent d’étre
¢tudiés sérieusement, en dépit des difficultés que présente le sujet.
J’ai essayé d’explorer ce domaine, et je sais bien que ma tentative
n’a rien de définitif.

M. Kamerbeek : Je remercie encore M, Martin, et je n’ai qu’un
regret, c’est que sa conférence soit la derniére de nos entretiens !

Le Baron de Hardt : Permettez-moi de vous adresser quelques
mots. Avec le splendide exposé de M. Martin, dont nous le
remercions trés vivement, finissent les Entretiens de cette année.
Le moment est un peu mélancolique. Apres une semaine de vie
commune, nous nous séparons. Je désire vous exprimer a tous
une fois encore mes remerciements d’avoir accepté mon invitation
et d’avoir participé a cette sixieme série d’Entretiens. Ils font
suite, plus que dignement, aux Entretiens des années précédentes.
Ce ne sont pas seulement les conférences savantes et les discus-
sions approfondies sur Euripide, ce n’est pas seulement I'intérét
scientifique de cette rencontre qui me rend si heureux; ce sont
aussi des raisons personnelles. Un des buts de ces Entretiens, en
marge de la science, c’est de réunir des savants de divers pays pour
qu’ils prennent des contacts et nouent des relations personnelles,
pour qu’ils échangent leurs vues. J’ai eu 'imptession que tout
cela s’est produit cette semaine, et je vous en suis infiniment
reconnaissant. J’espére que les relations nouées ces derniers
jours seront entretenues, renouvelées, approfondies a I’avenir.
C’est pourquoi je vous dis: Au revoir !

M. Lesky : Im Namen der Teilnehmer an diesen Gesprichen
darf ich Ihnen, verehrter Herr Baron, sagen, wie schon diese



EURIPIDE ET MENANDRE 283

Tage fiir uns gewesen sind, und wie stark wir die einzigartige
und doch wieder so heimatliche Atmosphire Thres Hauses
empfunden haben. Es ist nicht allein die Gastfreundschaft, fiir die
wir Thnen danken ! Es hat gewiss fiir uns alle, die wir aus einem
bewegten und auseinandergezerrten Berufsleben kommen, sehr
viel bedeutet, in der kultivierten und ruhigen Atmosphire Ihres
Hauses leben zu diirfen, in einer Atmosphire, in der sehr viel
mehr geschafft werden kann als in der Unruhe, in der die meisten
von uns leben miissen. Der rein sachliche, wissenschaftliche
Ertrag einer solchen Woche ist um vieles grosser als der von
manchen Kongressen. Das wurde Thnen sicher schon oft gesagt,
aber wir haben es nun ganz unmittelbar erfahren. Kongresse
werden sehr oft damit gerechtfertigt, dass hier personliche
Bindung zwischen den einzelnen Gelehrten hergestellt witd,
aber auch hierin kann es keiner mit den Entretiens der Fondation
Hardt aufnehmen. Der Kreis, der sich hier zusammenschliesst,
ist so ganz anders geartet und so viel fester, als der, der in dem
Getriebe eines grossen Kongresses zustandekommen kann,
Wir tibersehen nicht, Herr Baron, wieviel an stiller Organisations-
arbeit in dem allen steckt, wieviel Arbeit es etfordert, eine solche
Tagung zusammenzubringen, ihr eine so wunderbare, beneidens-
werte Bibliothek zur Verfiigung zu stellen, aber viel wichtiger
als all dieses Organisatorische ist das Zentrum der Fondation
Hardt, und das, Herr Baron, ist Thre Personlichkeit. Wir alle
haben so unmittelbar die Empfindung gehabt, dass all und jedes,
was wir hier genossen haben, was wir hier erfahren, was wir
gelernt haben, aus dem einen Zentrum Ihrer Personlichkeit
stammt, und in disem Sinne, Herr Baron, mdéchte ich Thnen noch
von ganzem Herzen unseren Dank sagen.






	Euripide et Ménandre face à leur public

