
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 6 (1960)

Artikel: Euripide et Ménandre face à leur public

Autor: Martin, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII
VICTOR MARTIN

Euripide et Menandre face a leur public





EURIPIDE ET MENANDRE FACE A LEUR PUBLIC

II est rare que nous soyons directement renseignes sur
l'accueil que ses contemporains ont reserve a un auteur
de l'Antiquite. Cependant, pour les poetes dramatiques,
les archives des concours, pour autant qu'elles nous ont
ete conservees, constituent une source d'information interessante.

La comedie en represente une autre, dans la mesure
ou eile s'est occupee de questions litteraires. Or, comme
chacun sait, il est un poete qu'elle n'a cesse de prendre

pour cible: Euripide. Dans les seules pieces conservees
d'Aristophane, soit onze sur quarante et une, il est mis

personnellement en scene trois fois, dans les A.charniens,
les Grenouilles et les Femmes aux fetes de Demeter-, et rares sont,
parmi les autres, Celles qui ne contiennent plusieurs allusions

ou parodies aux depens de l'auteur de Medee.

La comparaison avec Sophocle est, ä cet egard, frappante,
puisque nous avons ä faire ä des contemporains, Euripide
etant mort en 407/406, Sophocle un an plus tard. Or ce

dernier ne figure comme personnage dans aucune des comedies

conservees d'Aristophane, et il n'y est que rarement
mentionne ou parodie. II sulfit de consulter l'index des noms
de personnes dans une edition d'Aristophane ou celui des

scholies aux noms de ces deux poetes pour mesurer la
difference de son comportement ä leur egard. II a epargne
l'un constamment et persifle l'autre avec une non moins

grande persistance. Quant a Eschyle, sa poesie, dans ce

dernier quart de Ve siecle ou ecrit Aristophane, n'est plus
actuelle. L'auteur de YOrestie est dejä im classique, dont
l'oeuvre sert de mesure pour apprecier la production contem-
poraine ou les grands noms sont ceux de Sophocle et d'Euri-
pide. Leur celebrite est egale. Malgre la severite qu'elle
montre ä l'egard du second d'entre eux, la critique d'Aristophane

atteste qu'il n'y avait alors aucun autre poete tragique
de sa classe, excepte Sophocle. Eux disparus, la scene tragique



246 V. MARTIN

est restee vide. C'est la situation qui sert de base aux Gre-
nomlles. Dionysos, le dieu qui patronne les concours tra-
giques, devant cette penurie dont son culte risque de souffrir,
descend aux enfers pour en ramener Tun des grands poetes
defunts car ceux qui survivent ne peuvent leur etre compares.
A Heracles qui les lui enumere, il repond avec mepris:
« Branches gourmandes que tous ceux-la, troupe de bavards,
cenacles d'hirondelles, opprobres de l'art. Ont-ils une fois
obtenu un chceur, ils disparaissent aussitot apres qu'ils
ont souille la tragedie. Mais un poete createur, capable de

dire une parole genereuse, tu n'en trouverais plus un seul
de vivant, meme en cherchant bien » {Ran. 92 sqq.). Ce sera
bien en fin de compte Escbyle que Dionysos ramenera
sur la terre, mais non sans avoir hesite entre lui et Euripide h
Et ce n'est pas un mince eloge pour ce dernier que d'etre
le seul qu'on puisse mettre en balance avec le vieux Titan
des guerres mediques. Aux yeux d'Aristophane, Euripide
reste un poete considerable, encore que son esprit lui deplaise
et qu'il condamne son esthetique. D'ailleurs, vaudrait-il
la peine de s'acharner contre lui s'il n'avait pas plus de merite

que les poetereaux (peipaxuAAia TpaycoSiap ttoioövtoc, Ran. 89)
dont nous venons de le voir parier avec tant de mepris?

1 L'absence de Sophocle dans la competition, etonnante a premiere
vue, s'explique pour la raison suivante: Euripide etait mort en Mace-
doine en 407; Aristophane congut le projet de sa comedie des Gre-
nouilles dont la donnee essentielle consistait en une confrontation de
l'auteur de Medee avec celui de YOrestie dans un debat tenu aux enfers
devant Dionysos, le dieu du theatre, venu pour ramener sur la terre
l'un des deux rivaux. La piece, destinee aux Leneennes de 406/5, etait
sans doute dejä terminee ou en tout cas fort avancee quand Sophocle
mourut ä son tour en automne 406, peu de mois avant la celebration
de la fete. Sa presence aux enfers ä cöte des deux autres tragiques modi-
fiait profondement la situation sur laquelle Aristophane avait bäti son
intrigue. Pour n'avoir pas ä la modifier, il se borna ä expliquer dans

quelques vers visiblement inseres dans une composition dejä achevee
pourquoi Sophocle n'entrait pas en ligne dans la competition institute
par Dionysos {Ran. 76 sqq., 787 sqq., 1516). Mais ce sont-lä des
expedients destines a masquer une invraisemblance.



EURIPIDE ET MENANDRE 247

D'autres indices confirment cette position dominante
d'Euripide et l'impression durable que ses drames exer^ait
sur l'esprit des spectateurs. S'il n'en avait pas ete ainsi,
comment Aristophane aurait-il pu parodier dans les A.char-
niens (432 sqq.), joues en 425, une scene du Telephe d'Euripide
represents en 438, treize ans auparavant? Des allusions

passageres ä cette meme tragedie reparaissent dans la plupart
de ses pieces, jusqu'ä Ljsistrata et aux Femmes aux fetes
de Demeter, toutes deux de 411. Cette derniere comedie con-
tient des parodies de VHelene et de 1'Andromede qui datent de

l'annee precedente. L'ecart chronologique est ici moindre

que dans le cas du Telephe; on peut voir cependant dans

l'utilisation comique de ces deux drames une preuve de leur
popularite: on ne prend pas la peine de parodier des productions
insignifiantes ou dont la memoire n'a pas garde le souvenir.

Rappeions encore, parmi les preuves de la celebrite
d'Euripide de son vivant, l'appel qu'il regut du roi de Mace-
doine Archelaos, appel auquel il donna suite, et le geste
de Sophocle apprenant la nouvelle de la mort de son rival
absent au moment oü les tragedies nouvelles allaient etre

representees et faisant paraitre son chceur en vetements
sombres, sans couronnes, en signe de deuil (Vit. Eur. ap.
Nauck, Eur. trag. I p. VI).

Ainsi Euripide etait-il bien dans l'Athenes de la seconde

moitie du Ve siecle, une figure celebre. Mais cela ne signifie
nullement qu'elle reunlt sur eile l'admiration et la Sympathie
de tous comme c'etait le cas pour Sophocle. C'est du reste
ce qui rendait ce dernier inapte ä fournir de la matiere aux
comiques. Ses ceuvres, dans leur haute perfection, sont
normales, comme ses idees. Elles ne choquent done personne
et satisfont egalement les esthetes et le populaire. Pour
Euripide, c'est different. Tous les indices que nous possedons

prouvent qu'il a ete de son vivant l'objet d'une violente
controverse et qu'il comptait des partisans et des adversaires

egalement acharnes.



248 V. MARTIN

Avant de cherchet ä determiner de qui se composaient
ces deux camps et de decouvrir les motifs de leur attitude
contradictoire, nous allons examiner les indications comple-
mentaires que nous fournissent les archives des concours
tragiques. Afin de bien les apprecier, rappelons dans quelles
conditions avaient lieu ä Athenes au Ve siecle les representations

dramatiques.
Le theatre athenien, tant tragique que comique, ne releve

pas de l'initiative privee. C'est une institution officielle,
controlee par l'Etat. Les representations ont lieu exclusive-
ment ä l'occasion de certaines fetes reügieuses, ä titre d'ele-
ment du culte rendu ä Dionysos. Le rituel comporte entre
autre, au Ve siecle, l'execution de trois groupes de quatre
pieces chacun, trois tragedies et un drame satyrique. Tout
poete peut composer une de ces series et sollicker l'autori-
sation de la faire jouer. Pour cela, il s'adresse, dans des

delais fixes, ä l'archonte charge de l'organisation de ces

fetes; cela s'appelle «demander un chceur » (xopov oaxsiv) x.

Tout le monde peut « demander un chceur », mais parmi les

postulants, trois seulement sont choisis par le magistrat.
Celui-ci procede souverainement a ce choix. En vertu de

quels criteres? Nous chercherons ä le determiner.
Les frais de l'instruction et de l'equipement du chceur

et des acteurs etaient Supportes par des citoyens que leur
fortune designait pour cette charge appelee choregie. Iis
choisissaient eux-memes chacun leur poete, mais dans un
ordre que le sort determinait, de sorte que le premier seul
avait le choix entre ces trois poetes acceptes prealablement

par l'archonte. Bien que la loi reglät ainsi l'attribution des

poetes aux choreges, il semble difficile qu'on put imposer
ä im chorege un poete pour lequel il aurait eu de l'antipathie.
Cela eüt risque de nuire ä une bonne presentation de ses

pieces, par consequent de compromettre la fete et d'attirer

1 Aristote, Const. Ath. LVI, 3; Schmid-Stählin, Gr. Lit. Gesch., II, 33.



EURIPIDE ET MENANDRE 249

sur l'archonte le mecontentement populaire. Malheureuse-

ment sur ce chapitre nous sommes fort mal renseignes.
On aimerait connaitre quels furent les choreges d'Euripide,
comme on sait que le jeune Pericles fut, en 467, celui

d'Eschyle, probablement pour la tetralogie dont les Sept
faisaient partie1. Toutefois, comme la choregie equivalait
en somme a un impot sur la fortune, les choreges se recru-
taient dans la classe possedante dont faisaient partie, entre
autres, les families aristocratiques, ainsi que le prouve le

cas de Pericles qui vient d'etre cite. On sait que Pericles
etait apparente aux Alcmeonides. C'est la un point qui a

son importance pour la question que nous traitons.
L'execution des tetralogies donnait lieu ä un classement

des poetes et la ceremonie prenait figure de competition
ä la maniere favorite des Hellenes. Le jugement des concurrents

etait confie ä im jury designe de la facon suivante.
«Les membres du Conseil des Cinq Cents, assistes des

choreges, choisissaient, avant le commencement de la fete,
dans chacune des dix tribus, un certain nombre de citoyens
regardes comme capables de remplir cet office. Les noms
etaient renfermes dans des urnes, une pour chaque tribu,
scellees par les prytanes et par les choreges et placees ä

l'Acropole sous la garde des tresoriers. Le jour des concours,
l'archonte tirait de chaque urne un nom, en sorte que ces

dix noms representaient toutes les tribus, et par consequent
toute la cite. Les juges ainsi designes s'engageaient par ser-

ment ä juger conformement a leur conscience» 2. lis assis-

taient au spectacle ä des places speciales et, une fois la

representation terminee, chacun inscrivait sur une tablette
le rang qu'il assignait aux differents concurrents, puis, on
tirait au sort cinq de ces dix qui formaient le jury definitif,
dont le vote decidait du classement final. Le poete place en

1 Dittenberger, Syll. 3 1078 A. 2 J. Girard, in Daremberg et
Saglio, Diet, des Antiquites, s.v. Dionysia, 244. Comp. Haigh, The

Attic Theatre 3, pp. 31 sqq., 49 sqq.

17



250 V. MARTIN

tete etait qualifie de vainqueur. On disait de lui: «II a eu
la victoire » (evixa). Le troisieme rang equivalait ä un echec.

Comme on le voit, le legislateur s'etait efforce de donner
ä ce jury un caractere aussi representatif que possible de la

moyenne de la population de l'Attique. Ses jugements
refletent done l'opinion du grand nombre plutot que celle
d'une minorite de connaisseurs. Ainsi, de nos jours, en
matiere de peinture, le verdict d'un jury compose de cette
sorte differerait sans doute grandement, pour les memes

ceuvres, de celui d'un comite d'artistes de profession. Cette

remarque nous aidera ä comprendre et ä apprecier le traite-
ment reserve ä Euripide par un jury ainsi compose.

D'autre part il faut soigneusement distinguer l'admission
au concours, dont l'archonte seul est responsable, du clas-

sement, ceuvre d'un jury constitue de la maniere qu'on vient
de voir. Les mobiles auxquels obeissaient ces deux instances
dans leurs decisions devaient etre fort differents.

Cela dit, voyons quel a ete le sort d'Euripide devant
ces deux instances. Ne vers 480, c'est en 45 5 qu'il est admis

pour la premiere fois au concours, assez jeune comme on le

voit. Sa mort survient fin 407 ou debut 406, quand il etait
ä la cour de Macedoine. Cela fait une carriere litteraire
d'un demi-siecle, pendant laquelle il a fait representer 22

tetralogies L Euripide a done en tout cas vingt-trois fois obtenu
un chceur de l'archonte, e'est-a-dire, en gros, tous les deux
ans. Comme il ne semble guere probable que sa production
effective ait pu depasser de beaucoup ce chiffre, nous sommes
amenes ä conclure que, quand il a demande un chceur ä

l'archonte, il l'a sinon toujours, du moins presque toujours
obtenu.

Toute differente est la situation en ce qui concerne ses

« victoires ». Debutant en 45 5 avec les Filles de Pelias, son
premier contact avec le public aboutit ä un echec. II est

1 Pour la fa5on dont ce chiffre est obtenu et pour la discussion des

temoignages, cf. Schmid-Stählin, Gr. Lit. Gesch., III, pp. 322, 328 sq.



EURIPIDE ET MENANDRE 25I

classe dernier. Quatorze ans s'ecoulent avant qu'il obtienne
le premier rang, en 441, la trente-neuvieme annee de son

age. Ce succes ne se renouvellera que trois fois durant les

trente cinq ans qui lui restent ä vivre. Un dernier triomphe
lui sera accorde, en 405, apres sa mort, avec un groupe de

pieces au nombre desquelles figurent Iphigenie ä A.ulis et
les Bacchantes. Comme il s'est presente 22 fois devant le public
athenien, il ne lui a plu qu'une fois sur cinq. Ainsi, bien que
tres frequemment admis ä faire representer ses drames, il
n'a que rarement obtenu l'approbation du grand public
dont le jury officiel parait bien avoir exprime l'opinion.

II est instructif de comparer ce tableau ä celui que
presente la carriere de Sophocle. Elle a ete plus longue que celle
de son rival puisqu'il est mort nonagenaire, encore en pleine
activite creatrice en 406, etant ne peu apres l'an 500. Sa

production litteraire s'etend ainsi sur une duree de plus de

soixante ans. Elle se chiffre par un total de 123 drames 1,

soit une trentaine de tetralogies, c'est-a-dire, comme pour
Euripide, environ une tous les deux ans. On voit que, sous
le rapport de la fecondite, les deux poetes sont comparables.
lis le sont aussi en ce qui concerne leur admission au con-
cours. Si l'on passe au chapitre des victoires, le spectacle
change completement. Des sa premiere entree en scene, ä

l'äge de vingt-huit ans, en 468, Sophocle est couronne
vainqueur et ce succes se renouvelle tout le long de sa carriere
dix-huit ou vingt-quatre fois selon les temoignages. Ces

divergences proviennent sans doute du fait que les uns ne
concernent que les grandes Dionysies, les autres l'ensemble
des fetes comportant des representations dramatiques 2.

Quoi qu'il en soit, ces chiffres nous enseignent que, s'il
s'est presente trente fois au concours, ce qui est un maximum,
il a ete mis au premier rang deux fois sur trois, et jamais,
nous dit-on, il n'est descendu plus bas que le second. Ici

1 Cf. Schmid-Stählin, Gr. Lit. Gesch., II, p. 235.
2 Ibid., p. 317, n. 1.



V. MARTIN

done, contrairement ä ce que nous venons de voir pour
Euripide, la frequence de l'admission au concours et celle
du succes coincident; le choix de l'archonte et celui du jury
ne different pas. D'autre part, Sophocle, des sa premiere
apparition, gagne la faveur du public, et il la conserve tout
le long de sa carriere. Euripide doit attendee longtemps son
premier succes aupres des spectateurs, et ne retrouvera
que rarement leur approbation. Ses victoires, comparees ä

Celles de son heureux rival, semblent plutot accidentelles.
II ne s'imposera vraiment qu'apres sa mort1.

Tandis que Sophocle jouit ä la fois de la faveur du public
et de la Sympathie bienveillante des comiques, Euripide se

voit prive de l'une comme de l'autre. II ne cesse d'etre en
butte aux sarcasmes et aux critiques d'Aristophane et de

ses emules. En s'occupant constamment de lui, ils rendent

un temoignage indirect ä son importance comme poete,
mais en la deplorant et en en denongant l'influence, ä leurs

yeux deletere. Cela etant, la persistance avec laquelle Euripide,
bien que regarde avec defiance et combattu de plusieurs
cotes, a cependant ete mis en mesure de faire jouer ses

drames consideres par beaucoup comme nuisibles, semble

paradoxale. En depit de l'opposition manifeste qu'il rencon-
trait, les archontes successifs ont continue ä lui accorder un
chceur quand il en faisait la demande. II leur aurait ete,
semble-t-il, facile de donner satisfaction ä l'opinion qui
parait avoir ete celle du plus grand nombre en lui refusant
la faculte de concourir. II est impossible de penser que les

archontes, magistrats annuels designes par tirage au sort, se

soient tous trouves par hasard des admirateurs du poete.
La situation curieuse que nous venons de constater ne peut
s'expliquer, pensons-nous, que par l'existence, en face des

adversaires d'Euripide et de leurs porte-parole, les comiques,
d'un groupe d'admirateurs suffisamment actifs et influents

1 Sur ce point, et, en particuiier, sur les reprises de ses tragedies, cf.
Schmid-Stählin, Gr. Lit. Gesch., III, pp. 823 sq.



EURIPIDE ET MENANDRE

pour imposer leur favori au choix de l'archonte, quitte ä le

voir ensuite condamne par le jury populaire. Mais radmission
au concours etait dejä une consecration, surtout si elle se

repetait en depit des echecs, comme ce fut le cas pour
l'auteur d'Hippolyte. Notons egalement, ä l'eloge du liberalisme
de la Republique athenienne, que jamais la comedie, toute
hostile qu'elle etait ä Euripide, n'a demande qu'on le privat
du moyen de se faire entendre par simple mesure administrative,

comme cela aurait ete possible.
Sur les criteres d'apres lesquels les archontes operaient

leur choix parmi les poetes postulants, nous ne possedons

guere qu'une note de la Souda (s.v. yopov SiSovat) disant

que «n'importe quel Athenien ne recevait pas un choeur,
mais ceux qui avaient de la renommee (suSoxifrouvrep)

et que l'examen revelait dignes de cette faveur » (Soxtpiacr-

0evTe<; Cela ne nous apprend pas grand-chose. La
Soxi[rac7ia en question consistait-elle simplement ä verifier
si certaines conditions formelles etaient remplies par le

requerant (äge, nationalite, Statut personnel, honorabilite),
ou comprenait-elle l'examen de ses aptitudes litteraires?
Mais, sur ce dernier point, quelle pouvait etre la competence
du magistrat? II est plus probable que le critere de la « renommee

» predominait, si l'on prend le terme renommee dans

un sens large. II fallait que le poete se recommandät par des

succes anterieurs ou par l'appui qui lui venait de certaines
sections du public theätral. On n'imagine guere un archonte
accordant un chceur a un debutant inconnu se presentant
sans aucune caution. Un poete comme Sophocle, dont la

premiere tetralogie est un triomphe, offrait desormais toute
garantie. II y a eu cependant une fois un archonte pour
lui refuser un chceur1. Mais l'indignation que souleva dans

l'opinion cette mesure, indignation qui trouva son expression
dans la comedie ou ce magistrat se vit fletrir pour philisti-

1 Cratinos, Fr. 15 Kock.



254 V. MARTIN

nisme, nous enseigne que l'opinion publique exer^ait un
controle vigilant sur les decisions officielles et savait eventuel-
lement manifester sa disapprobation ä leur egard. De
pareilles mesaventures devaient inciter l'autorite ä se montrer
prudente et ä eviter d'encourir le mecontentement sinon
de l'opinion unanime, du moins de cercles influents, meme
minoritaires. Ces considerations nous ramenent ä l'hypo-
these formulee tout a l'heure: Euripide, quoique peu apprecie
de la masse des spectateurs, a du jouir de l'estime de certains
milieux capables, par leur situation sociale, d'imposer leur
protege ä 1'administration malgre l'opposition qu'il rencon-
trait aupres d'une autre categorie d'auditeurs dont Aristo-
phane se fait, sous certaines reserves, le porte-parole.

II nous faut maintenant essayer de verifier cette hypothese.
La comedie nous presente expressement certaines per-

sonnes comme des partisans declares d'Euripide. II ne faut
naturellement pas prendre toutes ses affirmations au pied
de la lettre. Ainsi quand un personnage des Grenouilles

declare (771) que l'arrivee d'Euripide aux enfers ravit d'aise
les tire-laines, coupe-bourses et autres malandrins dont le
sombre sejour est peuple, cela signifie simplement que
l'auteur des Bacchantes est admire par des gens qui n'ont
pas l'heur de plaire ä l'auteur des Grenouilles. Quelle sorte
de gens etait-ce? le langage hyperbolique de la comedie

nous le cache plus qu'il ne nous l'explique. Ilya heureuse-

ment des passages plus revelateurs. Dans la meme piece
(967) Euripide designe comme ses disciples ([xaOTjTcd, 964:
encore un terme qu'il faut se garder de prendre au sens

litteral) Clitophon et l'elegant Theramene, tandis que le
meme role est tenu aupres d'Eschyle par Phormisios et
Megainetos. La mention de ces deux couples devait evoquer
pour les contemporains deux especes de personnalites
antithetiques possedant par leurs gouts, leur genre de vie,
leur mise et meme leur aspect physique un certain rapport
avec les deux poetes aux prises dans la piece d'Aristophane.



EURIPIDE ET MENANDRE 255

Clitophon faisait partie de la faction reactionnaire moderee

qui, au moment des troubles politiques de 411 et apres
l'occupation d'Athenes par les Spartiates en 404, se pronon-
gait en faveur du retour a la « constitution des ancetres »

(racTpicx; TcoXirela), c'est-ä-dire ä un regime non pas oli-
garchique mais assez eloigne de la democratic directe pure
en vigueur jusqu'alors h II etait de bonne naissance. Sa

position intellectuelle nous apparait dans la Republique
de Platon (340 a), on il adhere aux theses de Thrasymaque,
le theoricien du droit du plus fort. Le dialogue pseudo-
platonicien qui porte son nom confirme cette association.
On le voit done en contact avec Socrate et les sophistes,
autrement dit avec les cercles oü l'on s'interessait aux idees

nouvelles et oü l'on mettait en discussion les croyances et
les institutions traditionnelles.

Theramene est une figure mieux connue 2. II joue un role
de premier plan d'abord dans les evenements de 411, oü sa

faction tente de restreindre les droits populaires, puis en 404,
oü il fait partie de la commission des Trente instituee par les

Spartiates apres leur victoire. Cependant, au sein de cette
commission, il represente l'element modere et favorise
les compromis, ce qui lui vaut l'animosite des extremistes

qui se debarrasseront de lui par un meurtre judiciaire. Bien

que de naissance aristocratique, il n'est pas un pur reactionnaire

; il preconise, lui aussi, le retour ä la « Constitution
des ancetres », e'est-a-dire a un regime presolonien plus ou
moins imaginaire, qui eliminerait les grandes conquetes
democratiques (acces de tous ä toutes les magistratures,
tribunaux populaires, retribution des fonctions publiques,
etc.), et limiterait le nombre des citoyens de plein droit.
Sa souplesse, son goüt du compromis, lui valurent le surnom
de cothurne, chaussure allant indifferemment aux deux
pieds, mais Aristote, fidele ä sa doctrine du juste milieu,
1 Aristote, Const. Ath., XXXIV, 3; XXXV, 2; comp. XXXIX, 2,5.
2 Voir l'article de W. Schwahn dans Real-Encycl., s.v. 1.



256 V. MARTIN

lui prodigue des eloges. II le classe, avec Pisandre et
Antiphon, parmi «les hommes de bonne naissance et qui parais-
saient exceller par l'intelligence et la force de la pensee »l.
Theramene etait d'autre part un intellectuel d'une culture
raffinee, orateur de talent et tete bien organisee. Thucydide
(VIII, 68,4) ecrit qu'il etait aussi capable de parier que de

concevoir. Son education a du etre soignee; il passait pour
avoir regu l'enseignement de Prodicos 2. Ainsi, comme
Clitophon, il etait en contact avec les sophistes. Les dialogues
de Platon nous ont familiarises avec ces jeunes gens de bonne
famille qui, tel le jeune Hippocrates du Protagoras, s'en-
tbousiasmaient a la fois pour Socrate et pour les nouveaux
professeurs de sagesse.

Les milieux ou se recrutaient les partisans d'Euripide
commencent ä se dessiner ä nos yeux avec plus de precision.
L'examen des Nuees va confirmer les observations qui
viennent d'etre presentees.

Dans cette piece, representee en 423, on voit un pere
qui, ä ses depens, fait donner a son His une education philo-
sophique ou, plus exactement, une education qui, quoique
dispensee par Socrate, ressemble beaucoup ä une caricature
de celle qu'on pouvait attendre d'un Thrasymaque ou d'un
Prodicos. Elle nous renseigne d'autre part sur les gouts
litteraires des deux generations, dont les representants
pouvaient avoir respectivement 20 et 60 ans au debut de

la guerre du Peloponese en 431. Apres souper, le p£re
demande ä son fils de lui chanter des vers de Simonide,
le celebre poete lyrique contemporain des guerres mediques
(1356 sqq.). Mais chanter n'est plus a la mode et Strepsiade
est oblige de se contenter d'une recitation, ce qui convient
mieux aux gouts d'une generation raisonneuse et dialectique.
Reste le choix de 1'auteur. Le pere propose Eschyle. Froide-

1 Aristote, Const. Ath., XXXII, 2 2 Schol. ad Ar. Nub. 361; Ath. V,
220b; Diod. XIV, 5, 1 (qui met Theramene en relation avec Socrate,
encore que l'episode rapporte soit imaginaire).



EURIPIDE ET MENANDRE 257

ment, le fils repond qu'il tient Eschyle pour le prince des

poetes en matiere de vaine sonorite, d'emphase et d'in-
coherence. Bien que suffoque d'indignation, le pere, dans

un esprit de conciliation, propose quelque chose de moderne,
une de ces productions ingenieuses qui sont ä la mode:
ft, twv vewxepcov, axx' saxl xa oo<pa xauxa (1370). Alors
le jeune homme, sans une hesitation, declame une tirade
d'Euripide. Le sujet en est si scabreux que le pere, cette fois,
se fache et une altercation s'ensuit dans laquelle l'ancienne

generation n'a pas le dessus. Et le jeune homme proclame
qu'Euripide est le plus sage des poetes, aocpwxaxov (1378),
et que quiconque ne partage pas son opinion merite d'etre

justement chätie!
Nous voyons clairement dans ce morceau ä qui allaient

les preferences litteraires de la jeunesse dont Phidippide
est le representant. Fils d'un campagnard, il a pour mere une
citadine de grande maison dont il a herite les gouts aristo-
cratiques. Ce sont des gouts dispendieux, qu'il s'agisse du

sport equestre ou de l'education sophistique. Ce n'est en
effet qu'apres avoir frequente Socrate, travesti ici en sophiste,
qu'il s'est passionne pour la nouvelle dialectique et pour
la poesie d'Euripide (1401 sq.). Nous retrouvons toujours
associes les memes elements. Le temoignage des Nuees

rejoint celui des Grenouilles. Les partisans d'Euripide se

recrutent dans un milieu bien determine: la jeunesse aristo-

cratique qui se presse ä la fois aux legons coüteuses des grands
professeurs itinerants du type de Gorgias et de Protagoras
et aux entretiens gratuits que dirige parallelement, sous les

portiques et dans les palestres, ce curieux et deconcertant

personnage, Socrate, fils de Sophroniskos. Ce milieu peut
etre numeriquement assez limite, mais il jouit du prestige
de la naissance et de la fortune. Cette derniere lui impose
le fardeau de la choregie. II serait etrange qu'il n'en ait pas
profite, d'une maniere ou d'une autre, pour favoriser le

poete qu'il admirait. Ainsi nous parait s'expliquer, compte



258 V. MARTIN

tenu de l'organisation du theatre ä Athenes, le melange de

succes et d'echecs qui caracterise la carriere d'Euripide.
D'oü lui venait 1'opposition, la comedie aussi nous

l'enseigne et, a la lire, on s'apergoit tout de suite que cette

opposition, comme du reste on pouvait le prevoir, a son foyer
dans des cercles exactement antithetiques de ceux qui
viennent d'etre evoques. A vrai dire, le couple Phormisios-
Megainetos par lequel Aristophane personnifie les admira-
teurs d'Eschyle et par consequent les detracteurs d'Euripide,
par opposition a Clitophon et Theramene, defenseurs de

ce dernier, n'est pas, pour nous, tres revelateur car ces

figures, sans doute caracteristiques pour le public athenien
de 406, ont perdu aujourd'hui cette valeur symbolique, le

temps ayant efface leurs traits h II semble qu'Aristophane
ait vu en eux des hommes attaches aux anciennes mceurs,
ennemis des nouveautes sous toutes les formes, etrangers
aux raffinements de la toilette comme aux elegances de

l'esprit. N'est-ce pas la d'ailleurs les traits qu'on retrouve
chez le bonhomme Strepsiade des Nuees dont nous avons vu
tout ä l'heure les sentiments ä l'egard d'Euripide? A l'inverse

1 Ran. 965 E.: TouTOupsvl (p.a0r]Tcd) <3>oppuj!.o<; MsyaivsTÖ? 0'o MavTjp
aaFKiyyoXoyyyn:-i)vaSai aapxaap.07UTuoxtxp.7tirca

Le second (cf. Lenschau in Real-Encycl. s.v.) n'est connu que par
ce passage. Le terme Mavtj? qui lui est applique parait indiquer la
grossierete et l'absence de culture, Manes etant un nom d'esclave,
d'origine phrygienne. Cette interpretation est aussi Celle du scholiaste
quand il dit de ce personnage qu'il est oü toxvtm? ßapßapoi; a>X' avala07)TO<;
xal oüx ciaxeioq (depourvu de sensibilite et de civilite). Ces deux
epithetes du v. 966, adressees au couple, en caracterisant les deux
membres au physique et au moral. lis sont moustachus, ce qui convient
surtout a Phormisios dont une allusion des Femmes ä l'assemblee, 97,
raille le Systeme pileux surabondant. Ce sont aussi des militaires aux
fa9ons soldatesques, au langage brutal et peu chätie. Ces traits, pousses
sans doute ä l'hyperbole, suffisent au comique pour en faire plaisamment
des admirateurs typiques d'Eschyle. Pour ce qui regarde la politique,
en effet, avant l'etablissement des Trente du moins, Phormisios parta-
geait les opinions de Theramene et de Clitophon (Arist., Const. Ath.,
XXXIV, 3). Mais il devait se distinguer d'eux par la tenue et les manieres.



EURIPIDE ET MENANDRE 259

de son fils, ce citadin raffine, il n'a de goüt que pour la vie
rustique passee dans la societe des abeilles et des chevres,

pres du pressoir et de l'ecurie (41 sqq.). II deplore l'erreur qu'il
a commise, lui campagnard, en epousant une grande dame
de la ville dont les gouts ne peuvent se satisfalre que dans

une existence urbaine. Ce qu'il souhaite pour son fils, c'est
de mener la meme vie que lui, celle d'un homme des champs
qui se resume dans les travaux agricoles. «A puisses-tu,
comme ton pere, ramener les chevres de la lande, la peau
de bique sur le dos ». La 81<p0epa est la tenue typique du

paysan par opposition au petit manteau, la ^Xavlp, porte
par les elegants de la ville L Comme il convient ä un rustique,
il n'a pas une grande culture. Sa balourdise eclatera tout au

long de ses rapports avec Socrate. Quand on le traite de

rustre, il s'excuse en alleguant sa vie retiree: cnjyyvco0i poi,
T7)Xou yap otxco twv äypcov (138). En face de Phidippide, le

jeune homme ä la page, il n'incarne pas seulement une autre
generation mais encore un autre milieu social et un autre

genre de vie, ceux de la paysannerie de l'Attique.
Dans l'ceuvre d'Aristophane, Strepsiade n'est pas une

figure isolee. Ses comedies en presentent plusieurs variantes,
tels Diceopolis des Acharniens, Trygee de la Paix ou encore,
ä certains egards du moins, Pisetaire des Oiseaux. lis ont en

commun d'etre fixes ä la campagne, de cultiver leur pro-
priete, de venir rarement en ville dont l'agitation les deso-

riente, de se mefier des nouveautes et de juger tout avec

un bon sens solide mais un peu court. Profondement attaches
ä la tradition comme tous les terriens, ils sont etrangers ä

toute speculation intellectuelle. Une activite de ce genre,
surtout desinteressee, leur est incomprehensible. Si Strepsiade

veut un moment mettre son fils a l'ecole de Socrate,
ce n'est pas par respect desinteresse de la science, mais pour
lui fournir des moyens pratiques de frustrer ses creanciers.

1 Comp. Menandre, Dyskolos, 257, 365.



2Ö0 V. MARTIN

Ces figures ne sont nullement des fictions poetiques mais
la stylisation artistique d'un type social qui devait etre encore
tres repandu, dominant meme, au milieu du Ve siecle.

Thucydide nous apprend en effet (II, 4,2) que lorsqu'au debut
de la guerre, sur le conseil de Pericles, les Atheniens abandon-
nerent leurs installations rurales, « ce deplacement leur coüta
beaucoup parce que la plupart d'entre eux avaient l'habitude
de la vie des champs, habitude qui, pour les Atheniens

plus que pour tout autre peuple, remontait ä la plus haute

antiquite». Apres avoir montre que l'agrandissement de
la ville d'Athenes est relativement recent, la cite etant
autrefois limitee ä l'Acropole, il conclut: « Ainsi done les

Atheniens occuperent longtemps d'une maniere independante
le territoire de l'Attique; et meme apres leur concentration,
ils n'en conserverent pas moins, depuis les temps les plus
recules jusqu'a cette guerre, l'habitude de vivre dans les

campagnes. Comme ils y avaient completement fixe leur
domicile, ils avaient de la peine ä se deplacer, surtout parce
qu'ils avaient depuis peu repare les desastres des guerres
mediques. C'etait ä regret qu'ils quittaient leurs maisons et
les temples de leurs aieux ou ils n'avaient pas cesse de toute
anciennete d'offrir un culte, qu'ils allaient changer leur
maniere de vivre et abandonner chacun rien moins que leur

propre ville ».1

Le caractere rural d'une grande partie de la population
athenienne au Ve sicele est ainsi bien atteste. On notera

que, lorsque Thucydide parle de ces milieux, il dit collective-
ment «les Atheniens ». C'est done bien la majorite, le type
predominant pendant toute la carriere d'Euripide (455-406).
Les promesses et les menaces que le chceur adresse au

jury du concours dans la parabase des Nuees (1121 sqq.) visent
des agriculteurs ou des proprietaires terriens. On sait les

souffrances que cette population eut ä endurer du fait de

1 Thuc. II, 16,



EURIPIDE ET MENANDRE 2ÖI

son entassement ä l'interieur des murailles, l'irritation que
lui causerent les devastations auxquelles eile dut assister

passivement et l'influence qu'elle exer$a sur les assemblies

apres la mort de Pericles.
Le public du theatre devait etre compose, pour la plus

grande partie, de spectateurs de cette categorie. Thucydide
a signale leur attachement ä la religion traditionnelle. Les

representations tragiques font partie du culte public, et
d'un culte particulierement eher aux campagnards, celui de

Bacchus, expression de la fecondite et des puissances de

la nature vegetale et animale. Les campagnards ont toujours
du etre nombreux aux grandes Dionysies et aux autres fetes,
des avant l'epoque ou la guerre concentra toute la population
dans la ville; ils devaient l'etre plus encore depuis 431, et
leur sentiment ne peut avoir manque d'exercer une serieuse

influence sur les verdicts du jury des concours tragiques.
On sait en effet que l'auditoire manifestait bruyamment son

appreciation des spectacles qu'on lui presentait. Ses

preferences et ses antipathies ne faisaient ainsi guere de doute.
Les juges hesitants ou timides devaient naturellement etre

portes ä voter dans le sens de l'opinion la plus marquee.
II ne manque pas de temoignages attestant que les jurys
impressionnes par les manifestations du public ne se laissaient

pas toujours guider dans la prononciation de leur verdict

par des considerations purement esthetiques 1. Cela etant,
on se sent autorise ä tenir le classement des poetes tragiques
au concours comme l'expression de l'opinion moyenne,
c'est-ä-dire de celle de la majorite d'un auditoire ou domi-
naient les gens de condition moyenne et de moyenne
culture, du genre de Strepsiade et de Diceopolis. N'oublions
pas que, d'apres l'estimation d'architectes competents, le

theatre d'Athenes pouvaient contenir 14.000 spectateurs.
Les observations presentees jusqu'ici tendent done ä

1 Haigh, The Attic Theatre, p. 34 sqq.



z6 2 V. MARTIN

expliquer l'apparente contradiction qui paraissait resulter
de la persistance de l'admission au concours de l'auteur de
Medee et de celle de ses echecs lors du classement auquel
ceux-ci donnaient lieu. Les instances dans les deux cas ne
sont pas les memes. Elles n'obeissaient pas aux memes
imperatifs. L'archonte admettait Euripide pour satisfaire

une minorite qu'il fallait menager; le jury exprimait 1'opinion
d'une majorite representant d'autres milieux et d'autres
tendances. Nous serons tentes d'appeler la premiere un
public d'avant-garde et de voir dans la seconde une masse

sans doute assez composite caracterisee par son attachement
ä la tradition, cette tradition dont en matiere de tragedie
Eschyle etait le modele. Quand Diceopolis se rend au theatre,
il espere assister ä une reprise d'une tragedie du vieux poete.
Une nausee le prend quand on lui annonce une piece de

Theognis (.Ach. 10), auteur contemporain, en Sympathie
avec Critias sur le terrain politique et avec Timothee, en
matiere de litterature 1.

La comedie va encore nous permettre de connaitre
plus precisement les raisons de l'opposition rencontree

par Euripide dans les milieux qui viennent d'etre definis.
Comme leur pofete favori est Eschyle, nous pouvons regarder
comme l'expression de leur opinion les critiques adressees

par celui-ci ä son jeune rival dans les Grenouilles. Ce qu'on
lui reprochait de ce cote etait precisement ce qui excitait
l'admiration de ses partisans, dont les sentiments vont ainsi,

par contraste, nous etre reveles avec plus de precision.
Le requisitoire d'Eschyle contre Euripide peut se reduire

ä deux chefs d'accusation fondamentaux: Euripide est cou-
pable d'avoir introduit dans la tragedie le realisme et l'esprit
critique.

Qu'entendons-nous ici par realisme? La tragedie d'Eschyle

etait herolque; celle d'Euripide est humaine. Non

1 Cf. W. Aly, s.v. Theognis (n° z) dans Real-Encycl.



EURIPIDE ET MENANDRE 263

que celui-ci ait choisi ses sujets ailleurs que son predecesseur.
Une tradition qui s'explique par l'origine du genre aussi

bien que par des necessites esthetiques interdisait aux poetes
de sortir de la legende hero'ique. Les exceptions, fort rares
d'ailleurs, confirment cette regie. Euripide s'y est strictement
conforme. Le reproche que lui adresse Eschyle vise le choix
des mythes qu'il a pris pour sujet et l'esprit dans lequel il
les a traites. Eschyle n'avait porte sur la scene que des heros,
des etres surhumains, dans des situations heroi'ques. II
avait tout fait pour les differencier de l'humanite moyenne.
Leurs sentiments, leur condition, leur langage, leurs gestes,
leur costume, tout concourait ä produire cet effet. Les spec-
tateurs, arraches ä leurs preoccupations mesquines, transports

dans une sphere superieure, sortaient du theatre exaltes

et raffermis dans leur vocation civique (1026, 1040 sqq.).
Ainsi du moins pense l'auteur des Perses.

Cette grandeur, qui ne va pas sans une certaine obscurite,
est precisement ce qu'Euripide a rejete. II a fait descendre
la tragedie du piedestal ou Eschyle l'avait maintenue pour
la rapprocher de la realite observable. A la place du portrait
grandiose mais incontrolable que le theatre d'Eschyle
presentait aux spectateurs, il leur a tendu un miroir ou
ils peuvent se reconnaitre eux-memes. Dans les aventures
des personnages qui occupent la scene, malgre leurs noms
herolques, ils retrouvent leurs problemes et leur maniere
de les aborder. « J'ai introduit sur le theatre des situations
familieres (obcewc TCpayqaxa). Ce sont les notres. Nous les

comprenons. On pouvait me juger d'apres elles. En con-
naisseurs les spectateurs jugeaient mon art. Je ne les etourdis-
sais pas de fracas pour les empecher de se reconnaitre; je
ne les abasourdissais pas en creant des Cycnus et des Mem-
nons aux coursiers harnaches de sonnailles» (959 sqq.).
« Des leur entree en scene, dit-il ailleurs, je ne laissais aucun

personnage inactif (allusion aux longs silences observes

souvent par ceux d'Eschyle) mais l'epouse et l'esclave tout



264 V. MARTIN

aussi bien et le maitre de maison et la jeune fille et la vieille,
tous parlaient». Et quand Eschyle, indigne, lui repond:
« Et tu ne meriterais pas la mort pour cette impudence? »,

son adversaire lui replique: «Nullement, par Apollon:
ce que je faisais-lä etait democratique » (945 sqq). En art,
reproduire directement la realite observable, qu'est-ce
d'autre que le realisme?

Une de ses formes consiste aussi dans l'exposition des

portions de la realite jusqu'ici negligees, volontairement oü

non, par les artistes. Quand Eschyle reproche ä Euripide
d'avoir mis en tragedie les aventures de Phedre et de Sthene-

bee, ce n'est pas que ces episodes ne sont pas vrais (1043 sqq.,
1052). Aux yeux d'un Eschyle comme de tous les Grecs, ils
etaient aussi historiques que l'invasion de Xerxes, mais le

poete tragique se devait de ne pas les choisir pour theme

parce qu'ils montraient des heroines succombant a des

passions deshonorantes, indignes de leur situation, c'est-a-

dire, en fin de compte, se comportant comme de simples
mortelles. Tandis qu'Eschyle se fait gloire de n'avoir jamais
cree une figure de femme amoureuse et reproche a son
rival d'avoir introduit dans la tragedie «les unions illicites »

(yap-oui; avooiou;;, 850), Euripide a ouvert ä la litterature
dramatique cette immense province des rapports sentimen-
taux entre les sexes qui jusqu'alors n'avait pas ete exploitee

par les auteurs de tragedies et de comedies, non que ces

conflits n'eussent pas existe en fait, mais l'art, jusqu'ä Euripide,

n'avait pas juge bon de s'en occuper, si etrange que
cela puisse nous paraitre puisque la majeure partie de notre
litterature romanesque et dramatique vit de cette matiere-la.
A cela nous pouvons mesurer la portee de l'innovation
d'Euripide et nous expliquer le scandale qu'elle souleva

parmi les adeptes de la tradition. Non que les figures feminines

fassent defaut dans le theatre anterieur. On nous
accordera cependant que ni Clytemnestre, ni Antigone, ni
Electre, ni meme Teemesse et Dejanire ne sont traitees



EURIPIDE ET MENANDRE 265

dans l'optique d'Euripide, celle de la passion amoureuse,
devastatrice et irresistible. Montrer la femme dans ce qu'elle
a de plus instinctif, de plus irrationnel, devait paraitre ä la

majorite des auditeurs d'Euripide un attentat contre la

dignite heroi'que associee jusqu'ici au theatre tragique.
L'auteur d'Hippolyte et de Medee pouvait repondre: «Je ne
fais que depeindre la realite telle que tout le monde peut
l'observer». Le probleme du realisme en litterature, avec
toutes ses implications, etait pose. II est fort naturel que,
sur ce sujet capital, les opinions se soient violemment oppo-
sees, et que l'auteur qui avait suscite le debat en ait subi les

consequences.
De plus, le poete se plaisait aussi ä faire paraitre sur la

scene ces personnages heroiques sous un aspect avilissant,

consequence de la maladie, de l'äge ou de la misere,
representees sans menagement dans leurs effets corporels et
vestimentaires. « Fabricant de mendiants, faiseur de boiteux,
rapetasseur de guenilles»: telles sont les epithetes par les-

quelles Eschyle stigmatise son rival et le realisme scenique
auquel il se complait. 1

Avec ce renouvellement des sujets tragiques vont de

pair diverses modifications de forme: l'adoption d'une
langue moins artificielle, plus proche du parier courant;
la reduction des parties lyriques chorales au profit des soli
d'acteurs permettant d'exprimer avec le maximum d'inten-
site les etats affectifs des personnages; l'introduction d'une

musique plus expressive empruntant ses motifs a toutes les

sources; l'usage des prologues explicatifs, pieces inorga-
niques dans le drame, etc.

Cependant ces griefs, de caractere surtout esthetique et

litteraire, n'etaient pas les plus graves, ou plutot les aspects
du theatre euripideen qu'ils visaient n'etaient-, aux yeux
de ceux qui les formulaient, que l'expression d'une perversion

plus profonde. L'Euripide des Grenouilles se vante
1 Ran. 842; comp. Ach. 411.

18



266 V. MARTIN

d'avoir introduit dans l'art tragique «le raisonnement et
l'esprit d'examen» (Xoyiupov sv0el^ tt) xeyvv] xal crxsijRv,

973). Retenons surtout ce dernier mot, d'oü le fran£ais a

tire celui de scepticisme. II designe l'operation de l'esprit sou-
mettant une question ä un examen critique, destine a mettre
en lumiere toutes ses faces, ce qui peut naturellement aboutir
dans certains cas ä une impossibility de prendre parti en
faveur d'une solution determinee. Cette methode etait,
comme on sait, celle des sophistes et l'on connaissait de

Protagoras des Stcraol Xoyoi, couples d'exposes contradic-
toires sur differents sujets dont la controverse du Discours
juste et du Discours injuste dans les Nuees peut bien donner
une idee. Appliquee serieusement, dans la seule intention
de parvenir ä la verite, eile est parfaitement legitime. C'est
celle de la science. Si eile est mise sans scrupule au service
de l'esprit de competition et pour briller ou reussir aux
depens d'autrui, c'est une autre affaire. Les abus de la methode

pouvaient la faire injustement condamner. Socrate a ete la

victime de cette confusion. Lui-meme ne cherchait par sa

reflexion qu'ä faire en lui la clarte sur certaines notions
fondamentales pour pouvoir agir en homme digne de ce

nom. Ses jeunes auditeurs, souvent plus ambitieux de succes
mondains que de perfection morale, tel le Strepsiade des

Nuees, venu ä l'ecole de Socrate par desir d'esquiver ses

obligations financieres, n'obeissaient pas tous ä des mobiles
si eleves. De lä ä rendre le maitre responsable des incartades
de ses admirateurs il n'y avait qu'un pas.

II est remarquable que, dans la comedie, Euripide et
Socrate se voient exposes a des accusations identiques, si

on laisse de cote les points purement litteraires. La plus
grave concerne leur position ä l'egard de la religion tradi-
tionnelle.

Quand, ä l'appel de Socrate, les Nuees sont apparues
il explique ä Strepsiade abasourdi: «Voilä les seules

divinites, tout le reste n'est que balivernes » (366 sqq.). Et



EURIPIDE ET MENANDRE 267

quand Strepsiade, scandalise, lui demande ce qu'il fait de

Zeus olympien, il recoit cette reponse: «Qui 5a, Zeus
Ne cesseras-tu pas de dire des sornettes II n'y a pas de

Zeus. » — « Mais alors, qui dechaine l'orage, la pluie, le ton-
nerre », demande l'homme du peuple. « Ce sont ies Nuees

et le Tourbillon aerien », lui est-il repondu, ce dernier ayant
pris la place de Zeus. Et l'entretien aboutit ä cette injonction
de Socrate: «Tu ne croiras plus desormais ä aucun autre
dieu que ies notres, le Chaos que voici, les Nuees, et la

Langue, ces trois-la!» (424). Et quand il jure, c'est bien par la

Respiration, le Chaos et l'Air qu'il le fait (627). Les divinites
anthropomorphes traditionnelles ont ete remplacees par
des phenomenes naturels et des aptitudes de l'homme, car
la langue est l'instrument de la dialectique, laquelle se fonde

sur la reflexion.
Avant de commencer leur grand debat des Grenouilles,

les concurrents sont invites par Dionysos, l'arbitre, ä adresser

aux dieux une priere (88 5). Eschyle invoque la deesse

d'Eleusis. Quand vient le tour d'Euripide: «Autres sont
les dieux auxquels s'adresse ma priere ». Dionysos l'interroge:
«Tu as des dieux particuliers, une frappe nouvelle ?»

— «Parfaitement.» — «Eh bien, vas-y, invoque tes dieux

prives. » — « Ether, ma nourriture, Langue mobile, Intelligence,

Narines au flair infaillible, puisse-je droitement
refuter les arguments dont je me saisirai! »

Les divinites d'Euripide sont identiques ä celles de

Socrate. On comparera encore l'invocation de celui-ci
(264): « Seigneur souverain, Air infini qui soutiens la terre
dans l'espace, Ether eclatant et vous, venerables Nuees,
deesses de la foudre detonnante, elevez-vous, apparaissez,
du haut des airs, au penseur ».

En liaison avec cette divinisation de la langue imputee
aussi bien ä Euripide qu'a Socrate par la comedie, il leur
est reproche ä l'tm comme ä l'autre d'avoir rendu leurs
concitoyens raisonneurs, argumentateurs, dialecticiens. On



z68 V. MARTIN

comparera notamment sous ce rapport les capacites que
Strepsiade espere acquerir ä l'ecole de Socrate (Nub. 444 sqq.)
de celles qu'Euripide se fait gloire d'avoir procurees ä ses

auditeurs (Ran. 954 sqq.). Ce sont exactement les memes.
Comme elles rendent habile ä la controverse et permettent

de refuter un interlocuteur, la comedie voit en elles l'origine
de Findiscipline de la jeunesse, de son effronterie, de son
mepris pour les mceurs d'autrefois et les principes etablis.

Quand Phidippide a requ l'jnstruction donnee par Socrate,
il s'ecrie (Nub. 1399): «qu'il est doux de vivre dans le

commerce des choses nouvelles et ingenieuses et de pouvoir
faire Ii des lois etablies Ainsi moi, quand les chevaux

m'accaparaient, je ne pouvais pas dire trois mots sans me

fourvoyer, tandis qu'aujourd'hui, depuis que le maitre a

mis ordre ä cela et que je suis familiarise avec de subtils

pensers, raisonnements et speculations, je me fais fort de

montrer qu'il est juste de chätier son pere ». La frequenta-
tion du maitre a penser lui a fait abandonner le sport pour la

dialectique. Pour Eschyle, c'est Euripide qui est responsable
de cela: « Ensuite tu as enseigne (a tes auditeurs) a cultiver
la faconde et cet art de parier sans rien dire qui a vide les

palestres, ruine le physique des petits jeunes gens babillards,
induit les marins de la Paralos ä contredire leurs chefs »

(Ran. 1069 sqq.). Comparez encore dans les Nue'es (1052)
l'exclamation du Juste a l'ouie d'un raisonnement de son
adversaire: «Et voila ce qui fait que la maison de bain

regorge de jeunes gens qui bavardent a longueur de journee
et que les palestres sont vides ». II s'agit une fois d'Euripide,
l'autre de Socrate, mais le grief est le meme. Le paralle-
lisme est frappant.

Rappeions encore le passage (Nub. 921 sqq.) ou le Sixai.09

Xoyoc assimile son adversaire ä Telephe le Mysien, c'est-a-
dire au heros de la tragedie d'Euripide, et l'accuse de tirer
de sa besace « des maximes dignes de Pandeletes » (d'apres
le scholiaste im homme processif de mauvaise reputation).



EURIPIDE ET MENANDRE

Ici le Discours injuste, produit de l'enseignement socratique
(ou, dirons-nous plutot, sophistique), est identifie ä un
personnage celebre d'Euripide. Tout cela montre bien que
les milieux dont l'opinion est refletee par Aristophane
confondaient dans une meme reprobation Socrate, Euri-
pide et les sophistes, consideres comme les propagateurs
des memes doctrines et les representants d'un meme esprit.
Cette opinion s'incarne dans Strepsiade, le paysan, qui
apres avoir goüte la nouvelle sagesse, mettra le feu au
« pensoir ».

Les camps opposes des partisans et des adversaires

d'Euripide nous apparaissent maintenant avec nettete dans

leur inegalite numerique et qualitative, et nous comprenons
mieux pourquoi il fut si rarement vainqueur quoique si

souvent admis au concours.
La parente litteraire d'Euripide et de Menandre a depuis

longtemps ete etablie. Lorsque le premier dans les Grenouilles

(949 sqq.), au lieu de designer ses presonnages par leurs noms

propres herolques, parle d'eux en disant la fcmme, l'esclave,
le maitre de maison, la jeune fille, la vieille, ce sont precise-
ment les categories sociales auxquelles Menandre emprun-
tera ses heros. On a peut-etre moins remarque l'analogie
de ces deux carrieres litteraires si on les envisage du point
de vue ou nous nous sommes place, celui des rapports avec
le public. Mort ä 52 ans apres avoir fait representer sa
premiere comedie ä 20 ans, en 321, Menandre a maintenu
pendant 32 ans une activite creatrice comparable a celle

d'Euripide. Nos sources lui attribuent 105 ou 108 comedies.
Les titres de 96 d'entre elles nous sont connus. Ce cbiffre
eleve parait depasser les possibilites d'absorption de la scene

comique ä Athenes pendant la duree de la vie du poete et
A. Koerte est d'avis que « plusieurs de ces comedies ont du
etre composees pour d'autres villes » x. Quoi qu'il en soit

1 Rh. Mus. LX 432.



V. MARTIN

nous sommes en droit d'induire de ces chifftes, d'apres les

considerations presentees tout ä l'heure ä propos d'Euripide,
que le poete a obtenu un chceur pratiquement toutes les fois

qu'il l'a demande. Son admission tres precoce au concours
peut s'expliquer par la situation de sa famille. Son pere
Diopeithes de Cephisia etait, nous dit-on, distingue par sa

naissance et sa fortune Aocptpoi; xou ßtco xal ysvei. (Anon,
nspl xcopcoS'taq).

Mais, a. cette participation frequente aux concours
comiques, correspond, comme c'est le cas pour Euripide,
un nombre limite de « victoires », huit en tout, qui se repar-
tissent probablement en cinq aux Dionysies et trois aux
Leneennes. Son premier succes aux Dionysies se place,
d'apres la Chronique de Paros, en 315. L'hypothese du Dyskolos
nous apprend maintenant qu'il eut dejä la premiere place
aux Leneennes de 317/16. Son premier essai, l"Opyy), en 321,
n'obtint pas le prix1. Nous voyons done que, si Menandre
n'a pas du attendre le succes aussi longtemps que l'auteur
de Medee, il n'a pas, comme Sophocle, conquis le public au

premier contact, et ne l'a ensuite satisfait qu'assez rarement.

I On a voulu voir une contradiction entre l'indication de notre papyrus,

telle que nous l'avons corrigee dans 1'edition premiere et celle

que donne le Marmor Partum (Testim. 24 ap. Koerte, Menander,
reliquiae, II, 5), ou il est dit que Menandre remporta sa premiere victoire
(£vlxa... 7tpcoTov) sous 1'archonte Democleides (316/15). Les temoi-
gnages qui attribuent une victoire ä Menandre dejä en 321/20 (Koerte,
ibid., 23) avec 1' 'Opyf) sont ä ecarter. II s'agit lä, comme le pense Koerte,
de sa premiere admission au concours. On aura remarque que le Marmor
Parium ne donne ni le titre de la piece, ni le nom de la fete oü elle
triompha. Or le Dyskolos fut represents aux Leneennes, fete qui n'avait
ni l'eclat ni le retentissement des Grandes Dionysies. Une victoire ä

ces dernieres constituait la seule veritable consecration d'un poete.
II est done probable que la premiere victoire veut dire la premiere
victoire aux Dionysies. Dans ce cas, la contradiction signalee ci-dessus
serait imaginaire. II faudrait naturellement verifier s'il existe des cas
analogues. On trouvera les references aux discussions relatives ä ce
point et les conjectures qui y sont proposSes dans R. Cantarella,
11 nuovo Menandro, p. 81, n. 13 (Instituto Lombardo, Accademia di
Scienze e Lettere, Rendiconti CI. di Rett., vol. 93, 1959).



EURIPIDE ET MENANDRE 27I

Sans doute les raisons de cette froideur ne peuvent-elles
etre de meme nature que celles qui ont empeche Euripide
d'etre populaire de son vivant. Les comedies de Menandre
ne contenaient rien de subversif du point de vue social,
moral ou religieux. Nous sommes plutot enclin ä penser

que le spectateur moyen ne les trouvait pas assez comiques,
au sens aristophanesque du terme. Menandre compose des

comedies de caractere, dont la verite de l'observation psycho-
logique fait, en particulier, le merite. Les situations y sont
souvent plus propres ä emouvoir qu'ä faire rire. On sourit
plus souvent ä leur audition qu'on n'eclate de gälte. Regal

pour les amateurs delicats, elles ne pouvaient transporter
un auditoire dans sa majorite peu sensible ä ces finesses, et

qui demandait ä la comedie un autre genre de plaisir. Le
realisme, sous une autre forme que celle qu'on blämait
chez Euripide, nuisait sans doute aussi ä Menandre aupres
d'un public dans la memoire duquel subsistait le souvenir
des fantaisies debridees et des incongruites enormes d'un
Aristophane. Ce sont la des hypotheses, mais on notera

que deux au moins des huits victoires de Menandre se

situent au debut de sa carriere. D'autre part le Djskolos,
qui fut l'occasion de l'une d'entre elles, contient une assez

forte proportion de comique de mouvement et de situation,
et, en particulier, une scene finale burlesque et mouvementee,
assez proche de l'esprit de l'ancienne comedie. Ces scenes-lä,

quoique fort habilement intercalees et bien imaginees, n'ont
guere de lien organique avec le theme principal de la piece.
II est permis d'y voir des concessions d'un jeune auteur au

goüt du gros public. Si, par la suite, il y renonce de plus en
plus pour suivre son genie propre, il pourra bien continuer
ä remporter les suffrages des lettres; il ne retrouvera qu'acci-
dentellement celui du grand public. Si nos raisonnements
sont valables, Menandre aurait, comme Euripide, joui du
soutien d'une minorite cultivee contre l'indifference, sinon
l'hostilite du grand nombre. Son theatre, ä la fin du ive siecle,



V. MARTIN

n'etait pas plus accorde au goüt moyen des contemporains
que celui d'Euripide a la fin du ve siecle.

II est en tout cas certain que, l'un comme l'autre, ils
n'ont conquis Festime generale qu'apres leur mort.



EURIPIDE ET MENANDRE 273

DISCUSSION

M. Kamerbeek: C'est avec un vif plaisir qu'en notre nom ä tous

je remercie M. Martin de l'expose lucide et substantiel qu'il nous
a presente. J'estime que c'est pour moi un grand honneur de lui
adresser la parole. N'est-il pas le Nestor de notre groupe — Si

j'evoque le nom de Nestor, c'est uniquement, soyez-en sürs, ä

la sagesse du noble vieillard que je pense. Les aspects sociolo-

giques de la litterature grecque representent un chapitre un peu
neglige; M. Martin nous en a bien montre l'interet capital. Je

tiens ä souligner la finesse du parallele qu'il a trace entre les

carrieres d'Euripide et de Menandre, a la fin de sa conference.

A qui puis-je donner la parole
M. Winnington-Ingram: M. Martin has given us a very clear

and interesting exposition of an important problem. There are

two questions. Why did Euripides win so few victories

Partly, no doubt, because he was so often in competition
with Sophocles. Beyond that, I am sure that the explanation
M. Martin has given is broadly correct. Why, nevertheless,
did Euripides always, or almost always, succeed in getting a

chorus from the archon I am not so happy about M. Martin's

explanation here. I feel he has drawn his contrast between two
schools of opinion too strongly. I also doubt very much whether,
by any influences brought to bear on them, the archons would
have been induced continually to give choruses to Euripides, if
this had been to any significant degree against the popular will.
I suggest that the reaction of the Athenians to Euripides — the

general average reaction — was in fact an ambiguous one.

Perhaps it was not unlike their attitude to Alcibiades as described

by Dionysus in the Frogs (v. 1425): toOsl piv, e^Oalpet §s,

ßoüXeTat. S'e^eiv. After all, there are many features of his

theatre which must have pleased, — and been designed to please —
popular taste. Strong emotional scenes; exciting intrigues. I
would add «forensic» debates and prologue speeches which



274 DISCUSSION

gave a clear exposition of the facts. The elaborate monodies and

other musical innovations may have made quite a wide appeal in
an age of virtuosity in music. And so on. So I should have

thought that, while his lack of victories may have been due to
criticisms of the content and, to some extent, of the form of his

plays, his general popularity may well have been greater than
M. Martin allows.

M. Martin: Sur le point que vous venez de toucher, nous
n'avons ä peu pres aucune information directe, et mon expose
est, ä ce sujet, certainement hypothetique. Ai-je ete trop affir-
matif C'est possible, et je suis dispose ä admettre la critique de

M. Winnington-Ingram. Toutefois, l'explication que j'ai pro-
posee rend compte du phenomene au moins dans une certaine

mesure. Nos discussions ont tendu ä montrer que les pieces

d'Euripide, en raison de leur richesse significative, pouvaient
etre envisagees sous des points de vue tres divers. Je crois par
consequent que telle de ses ceuvres etait susceptible de plaire ä

un certain public par un cote, disons: melodramatique, alors que
cet aspect rebutait d'autres spectateurs. De meme, le cote philo-
sophique de ce theatre, les reflexions sur la vie et la condition
humaine, ou encore l'emploi qu'il fait des mythes, pouvaient
susciter des appreciations divergentes, donner lieu ä la contro-
verse. Quoi qu'il en soit, je suis pret ä apporter quelques nuances

au tableau que je vous ai presente. Avec Euripide, on ne nuance

jamais assez.

M. ZuntLike Mr. Winnington-Ingram, I would applaud
much of what M. Martin has said, and also what he has just now
added; and yet I too feel that the division between those who
hailed Euripides and those opposing him may have less definitely
coincided with the distinction between social strata. There may
be some reason to think that even the wider public was by no
means a homogeneous crowd, all of them devoted to traditional
ideals and uniformly opposed to Euripides, as Aristophanes
would have us believe. After all, the young people who, according

to the Clouds, abandoned the gymnasion and crowded the



EURIPIDE ET MENANDRE 275

lecture rooms, must have grown up in due course. Thus even
the mass of the people would gradually be infected by the modern
ideas. It has often struck me how notable a part the word

cocpo^ plays in Aristophanes, especially in the Frogs — where he

addresses, not the select few, but the great mass of the audience

<pu<T£[. (cf. d> crocpcoTocfoi Hsoctou, Clouds, v. 575)—and
likewise during the contest between Aeschylus and Euripides. Time
and again, the attempt to influence the audience in favour of
Aeschylus and against Euripides is supported by hints at their

aocpLoc. I mention this by way of adding a nuance to Mr. Martin's
large canvass. It may be that Aristophanes presents us with an
idealised or over-simplified picture. He contrasts the clever few
modernists with the honest-to-goodness mass and, again, the

honest-to-goodness men from the country with the more corrupt
people in the city. In fact, there may well have have all kind of
views and sympathies among all strata of Athenian society.

M. Martin: Je crois que l'esthetique comique exige une cer-
taine simplification, et peut-etre n'ai-je pas assez tenu compte de

ce fait. Je ne me dissimule pas qu'en realite les choses devaient

se passer un peu autrement dans le public athenien. Celui-ci
formait une masse assez considerable; il ne se divisait pas en deux

camps soutenant deux opinions diametralement opposees. II
devait comprendre toutes les nuances, tous les degres interme-
diaires. Quand Aristophane dit ä son auditoire: & noipdrrocToi.

-9-earat, l'expression est en partie hyperbolique, c'est une captatio
benevolentiae. En d'autres occasions, il dira au contraire que les

spectateurs ne comprennent rien: cela depend du moment, et de

ses convenances d'auteur. De lä vient qu'il est si difficile d'inter-

preter les temoignages de la comedie. J'en ai eu constamment
conscience en preparant ce travail. On ne peut les prendre dans

leur sens litteral: il faut toujours enlever ou aj outer quelque
chose ä ce qu'ils disent, suivant les circonstances.

M. Lesky: Ich glaube, der Vortrag von Herrn Martin ist auch

deshalb ein so guter Abschluss unserer gemeinsamen Arbeit, weil
er uns eine Sicht eröffnete, die in unseren bisherigen Referaten



276 DISCUSSION

zurückgetreten war. Die Frage, wie die Zeitgenossen zu dem

Phänomen Euripides standen, gehört mit zu dessen Beurteilung.
Ich glaube, da ist es im Zusammenhang mit Problemen, die wir
hier erörtert haben, doch nicht ohne Belang, sich vor Augen zu
halten, dass hier offenbar eine neue Stellungnahme des Publikums
zu seinem Dichter erfolgte, indem man nicht mehr einfach das

Kunstwerk als solches aufnahm, sondern mit ausserordentlicher
Leidenschaft immer wieder fragte: «Was meint er damit ?»

•— « Wie steht er zur Tradition ?» — « Was will er uns sagen ?»

Das ist, glaube ich, für manche methodische Grundfrage, die

uns hier beschäftigt hat, doch nicht ganz ohne Belang. Dann zu
einer Einzelheit: M. Martin hat sehr richtig darauf hingewiesen,
dass alle diese Parodien auch in der Schärfe, die sie im Munde
des Aristophanes erhielten, doch zur gleichen Zeit eine

Anerkennung, eine wenn auch seltsame Reverenz sind. Dieses

merkwürdige amphibolische Verhalten des Komödiendichters zu dem

Tragiker, den er am häufigsten und am schärfsten verspottet hat,
hat dann seinen prägnanten Ausdruck in einem Komödienfragment

gefunden (Kratinos 307 K.), in dem Aristophanes als der

« Euripidaristophani^ony> erscheint.

M. Martin: II serait interessant d'etudier, du point de vue oü

je me suis place, les ceuvres d'Euripide qui ont ete couronnees.
Prenons, par exemple, le cas d'Hippolyte. C'est une piece ä la fois

emouvante et parfaitement composee: il est naturel qu'elle ait
satisfait les spectateurs qui demandent au theatre surtout des

emotions. D'autre part, cette tragedie offre certains traits qui ont
ete evoques dans nos entretiens; ils concernent la place faite ä la

tradition, le role assigne ä teile divinite, et pouvaient preter ä la

controverse. Mais ces traits eux-memes sont incorpores avec
bonheur au drame, dont ils constituent un element indispensable.
Bref, l'ceuvre donne l'impression d'un tout acheve, qui se suffit ä

lui-meme, alors que d'autres ouvrages d'Euripide ne produisent

pas une impression aussi satisfaisante. On comprend que sur
Hippolyte, l'unanimite ait pu se faire entre des gens d'opi-
nion ou de point de vue differents; devant des pieces comme



EURIPIDE ET MENANDRE 277

Helene ou Oreste, en revanche, l'accord etait beaucoup plus
malaise.

M. Diller: Wenn ich noch einmal auf die aocpco-nxToi HeaTcd

zurückkommen darf, so glaube ich, es liegt doch etwas mehr
darin als nur eine captatio benevolentiae. Aristophanes sagt gerade
in den Fröschen in diesem Zusammenhang, dass die Athener, das

athenische Publikum, die Werke selbst gelesen haben: «Jeder
hat sein Buch da und hat viel gelesen» (1114). Er will also

mindestens sagen, dass das Publikum sehr anspruchsvoll ist, dass es

verwöhnt ist durch alle möglichen kulturellen Genüsse, die ihm
gerade in der Tragödie geboten wurden. Ob deshalb das Urteil
eines anspruchsvollen Publikums auch gesund und richtig sein

muss, das lässt er natürlich offen.

M. Martin: II y avait certainement ä Athenes des livres et des

lecteurs. Mais quel etait le nombre de ces lecteurs Euripide
nous est donne comme l'un des premiers possesseurs de biblio-
theque, comme un homme ä livres (Ath., I 3 a). Dans les Gre-

nouilles, ce trait lui vaut les sarcasmes d'Eschyle, quand celui-ci

dit au cours de la stichostasie: « Qu'il prenne place sur la balance,

lui, ses enfants, sa femme, Cephisophon, et ses livres par surcroit»,

suggerant par lä qu'en depit de cette surcharge, Euripide ne par-
viendrait pas ä egaler son rival (v. 1408 sq.; cf. 943). II est ä

croire, par consequent, qu'aux yeux de nombreux Atheniens, le

fait d'avoir beaucoup lu n'etait pas une recommandation; et

cet appel ä un public de lecteurs ne pouvait guere toucher qu'un
petit nombre de spectateurs. Ou bien pensez-vous que les specta-
teurs etaient tous des lecteurs

M. Diller: Nein, sicher nicht, das war natürlich eine komische

Übertreibung. Aber die Leute kannten die Tragödien, sie waren
immer hineingegangen, das wird hierdurch unterstrichen.

M. Martin: Les Atheniens du ve siecle devaient avoir meilleure

memoire que nous, une memoire plus vivante et plus sensible

(nous avons une memoire de papier; des fichiers nous tiennent
heu de memoire). Euripide ou Aristophane, en parodiant une

piece representee dix ans plus tot, pouvaient compter que la



27B DISCUSSION

majorite des spectateurs la connaissaient, ou qu'ils en avaient vu
quelques scenes reproduites sur des vases ou ailleurs. Pensez au

Telephe, par exemple, et au bebe que le heros faisait mine d'assas-

siner: il etait reste dans le souvenir d'un vaste public, sur lequel
la scene avait produit une impression extraordinaire. Sinon,

comment s'expliquer les frequentes allusions de la comedie

M. Diller: Sicher handelt es sich hier um Eindrücke, die im
Gedächtnis geblieben sind.

M. Rivier: L'Euripide d'Aristophane ne deplaisait pas, sans

doute, ä cette partie du public athenien dont Aristophane par-
tageait les goüt et les prejuges. Mais il faut faire la part de la

transposition comique, comme M. Martin l'a precise, et je suis

tente de croire que celle-ci est tres grande. Songeons, par exemple,

au reseau, dramatiquement si efficace, des affinites qui lient le

personnage de Socrate ä la figure des sophistes, et ä celle d'Euri-
pide lui-meme. Cette conception appartient au poete comique;
nous ne pouvons l'attribuer aux Strepsiades, ni aux gens dont

peut-etre Aristophane refletait l'opinion.
II est clair, d'autre part, que le temoignage d'Aristophane nous

est precieux pour comprendre la situation d'Euripide. Mais le

sens de ce temoignage est-il partout etabli de fapon indiscutable
Les critiques formulees par l'Eschyle des Grenouilles laissent-elles

clairement entendre qu'Euripide avait represente la passion

amoureuse dans sa nature de puissance emotionnelle, et mis

l'accent sur ce que vous avez appele les rapports sentimentaux

J'avais exprime, l'autre jour, quelque doute ä cet egard, ä propos
du terme de 7topvai applique ä Phfedre et ä Sthenebee. Je prendrai
aujourd'hui un autre exemple, et precisement le passage des

Nuees que vous avez mentionne. Strepsiade bläme son fils de

preferer Euripide ä Simonide et ä Eschyle, et d'avoir retenu de

l'auteur d'Eole des vers particulierement scabreux. II s'agit en
effet d'un frere qui fait violence ä sa sceur. Mais le poete precise:

tt]v op.op.7)Tptav äSsXcpyjv (v. 1372); et chacun sait que l'union
entre freres et sceurs consanguins etait toleree ä Athenes, alors

qu'elle etait proscrite entre germains. On peut done se demander



EURIPIDE ET MENANDRE

si ce qui avait frappe le public athenien, et ce que vise Aristo-
phane dans 1'Eole, ce n'est pas, bien plus que la passion en tant

que cause psychologique d'un acte inadmissible, cet acte lui-
meme, et l'infraction ä la regie commune qu'il representait. Et,
dans ce cas, la perspective ouverte sur la piece d'Euripide n'est-elle

pas sensiblement differente de Interpretation qu'on a coutume
de fonder sur ce passage

M. Martin: Ce qui avait choque, c'est bien, comme vous le

dites, la situation evoquee par Aristophane, situation inconve-

nante, aux yeux de certains Atheniens du moins. Un frere et une

sceur uterins animes d'une passion l'un pour l'autre, c'etait, selon

l'esthetique pronee par l'Eschyle des Grenouilles, un theme que le

dramaturge devait se garder de porter au theatre. Voilä ce que

j'ai voulu dire ä propos de ce passage: y voir l'indice d'un dechai-

nement de l'instinct serait, en effet, aller un peu loin.
M. Rivier: Si le temoignage d'Aristophane decrit une situation

dans laquelle un personnage d'Euripide agit de fagon choquante,

il ne nous permet pas d'entrevoir quelle place le spectacle faisait
ä l'element passionnel (surtout s'il s'agit d'un drame que nous

avons perdu), ni comment Euripide envisageait celui-ci. Seriez-

vous d'accord avec cette maniere de dire

M. Martin: Oui, je suis d'accord. Et maintenant, permettez-
moi une question. Estimez-vous que l'image donnee d'Euripide

par les Grenouilles, compte tenu naturellement des exigences de

la presentation comique, est tres differente de celle que nous

emportons de lui ä la fin de ces Entretiens Quant ä moi, je ne
le pense pas, et cela augmente l'admiration que j'ai pour Aristophane.

Dans le portrait qu'il a trace de l'auteur de Medee, nous

pouvons discerner, il me semble, cette meme physionomie
complexe et chatoyante qui parait ressortir de nos debats.

M. Kamerbeek: Aristophane avait, au fond, une profonde
admiration pour Euripide.

M. Martin: Je le crois aussi. Sous l'exageration comique, sa

vision est extremement perspicace et nuancee.

M. Winnington-Ingram: Although I suggested a little earlier



280 DISCUSSION

that the general attitude of the public to Euripides may have
been more favourable than is sometimes thought, I should be

the last to deny that he was in fact supported by, and extremely
conscious of, a comparatively small section of cxocpoL Indeed
I should say that sheer sophistication — cleverness for the sake

of cleverness — is an aspect of Euripides, particularly in some of
his later plays, which is still undervalued. Such a sophisticated
circle may have gathered at the court of Archelaus.

M. Martin: II y aurait la un argument en faveur de ma these.

M. W'innington-Ingram: This circle included Agathon; and at

Agathon's party in the Symposium was Aristophanes. Mr. Lesky
has mentioned the supiTtiSapiarocpav^wv of Cratinus. If there

was one person in the audience who could appreciate and enjoy
the sheer cleverness of Euripides, it was surely Aristophanes.
There is no time to multiply illustrations, but I would suggest
that we cannot appreciate the Orestes without realising that it is

not only a well written, well composed and exciting drama which
would go down well with the general public (and did, as we know,
have a great success in the Hellenistic world), but also an extremely

sophisticated play. Let me quote one example. It would

appear that the sophistication of this period looked with an
amused eye at the stage conventions. Aristophanes is twice

extremely amusing at the expense of the eccyclema; and Miss
A. M. Dale has recently shown how, in the Ecclesia^usae, he has

taken the convention of the single door (of many purposes) in
combination with the two windows and turned it to brilliant
comic effect {Journ. of. Hell. Stud. 77, 1957, 207-09). Do we not
find the same kind of thing from time to time in the later plays
of Euripides In the closing scene of the Orestes Pylades cannot

speak, because of the limitation to three actors: Euripides calls

attention to this, quite unnecessarily, with cp-yjalv aia>7z&>\>

(v. 1592). I suggest that Aristophanes and other members of
the audience would have regarded this — and were meant to
regard it — as very clever and amusing. I suggest that it would
also have appealed to their sense of sophistication, when, at the



EURIPIDE ET MENANDRE 281

beginning of the play, Electra tries to send the Chorus away,
because they are making too much noise. Similarly, in the

Iphigenia in Tauris. Iphigenia makes her prologue speech, looks
round and says (in effect): « For some reason or other the Chorus
have not turned up. I will go indoors» (v. 64f). I may be

quite wrong, but these strike me as examples of a sophisticated
attitude to stage conventions, intended to amuse sophisticated
people. Perhaps, in order to avoid misconception, I had better

say that I am not regarding Euripides as primarily a sophisticated
writer in this sense. But there is this aspect of his art. We are
used to thinking of him as a forerunner of New Comedy: he is

also a forerunner of Callimachus.

M. Martin: Je crois qu'il y a beaucoup a conserver des

remarques tres fines et spirituelles de M. Winnington-Ingram.
La societe athenienne etait faite de plusieurs couches; et quand
j'ai parle de public d'avant-garde, je voulais dire qu'il y avait
dans cette societe une avant-garde qui prenait plaisir ä tel aspect

particulier du theatre d'Euripide, qu'il s'agisse de la pensee, de

l'agencement dramatique, ou de certains effets purement techniques,

marques par ce sense of sophistication que vous avez decrit. lis
devaient plaire, en effet, aux amateurs qui goütaient les

experiences sceniques et qui faisaient partie du public avance.

Nous touchons ici un point d'une certaine importance, qui
concerne aussi la carriere posthume du poete. Nous savons

qu'Euripide et Menandre ne furent vraiment apprecies qu'apres
leur mort. Je me demande si cela ne vient pas, en grande partie,
du fait que dans le monde hellenistique le public litteraire n'est

plus du tout le public athenien. Le public athenien etait un public
national, je dirai: populaire, c'est-a-dire un public tres etendu et

melange. Et comme la litterature athenienne jusqu'ä la fin du

Ve siecle est destinee ä un public de ce genre, j'appelle aussi

populaire cette litterature. Or ä l'epoque hellenistique, tout cela

va changer. On voit apparaitre un public veritablement litteraire,
qui tend k se limiter et qui n'est pas sans faire penser aux chapelles
litteraires des grandes capitales comme Paris. Un tel public se

19



282 DISCUSSION

passionne pour des questions de detail, il suit avec interet des

experiences particulieres; mais il ne supporterait pas un art
theätral comme celui qui fut encore pratique par Euripide.
Cependant Euripide s'acheminait aussi de ce cote. II y avait dejä
dans ses ceuvres des traits que nous pouvons appeler hellenis-

tiques, aptes ä satisfaire un public de lettres et de connaisseurs,

qui n'est plus un public populaire ä la maniere athenienne. De lä,

le succes qu'il a connu... Mais je m'arrete. A mon sens, les

rapports entre l'auteur et le public dans l'antiquite meritent d'etre
etudies serieusement, en depit des difficultes que presente le sujet.

J'ai essaye d'explorer ce domaine, et je sais bien que ma tentative
n'a rien de definitif.

M. Kamerbeek .-Je remercie encore M. Martin, et je n'ai qu'un
regret, c'est que sa conference soit la derniere de nos entretiens

Le Baron de Hardt: Permettez-moi de vous adresser quelques

mots. Avec le splendide expose de M. Martin, dont nous le

remercions tres vivement, finissent les Entretiens de cette annee.
Le moment est un peu melancolique. Apres une semaine de vie

commune, nous nous separons. Je desire vous exprimer a tous
une fois encore mes remerciements d'avoir accepte mon invitation
et d'avoir participe ä cette sixieme serie d'Entretiens. lis font
suite, plus que dignement, aux Entretiens des annees precedentes.
Ce ne sont pas seulement les conferences savantes et les discussions

approfondies sur Euripide, ce n'est pas seulement l'interet
scientifique de cette rencontre qui me rend si heureux; ce sont
aussi des raisons personnelles. Un des buts de ces Entretiens, en

marge de la science, c'est de reunir des savants de divers pays pour
qu'ils prennent des contacts et nouent des relations personnelles,

pour qu'ils echangent leurs vues. J'ai eu l'impression que tout
cela s'est produit cette semaine, et je vous en suis infiniment
reconnaissant. J'espere que les relations nouees ces derniers

jours seront entretenues, renouvelees, approfondies a l'avenir.
C'est pourquoi je vous dis: Au revoir

M. Leskj: Im Namen der Teilnehmer an diesen Gesprächen
darf ich Ihnen, verehrter Herr Baron, sagen, wie schön diese



EURIPIDE ET MENANDRE 283

Tage für uns gewesen sind, und wie stark wir die einzigartige
und doch wieder so heimatliche Atmosphäre Ihres Hauses

empfunden haben. Es ist nicht allein die Gastfreundschaft, für die

wir Ihnen danken Es hat gewiss für uns alle, die wir aus einem

bewegten und auseinandergezerrten Berufsleben kommen, sehr

viel bedeutet, in der kultivierten und ruhigen Atmosphäre Ihres
Hauses leben zu dürfen, in einer Atmosphäre, in der sehr viel
mehr geschafft werden kann als in der Unruhe, in der die meisten

von uns leben müssen. Der rein sachliche, wissenschaftliche

Ertrag einer solchen Woche ist um vieles grösser als der von
manchen Kongressen. Das wurde Ihnen sicher schon oft gesagt,
aber wir haben es nun ganz unmittelbar erfahren. Kongresse
werden sehr oft damit gerechtfertigt, dass hier persönliche
Bindung zwischen den einzelnen Gelehrten hergestellt wird,
aber auch hierin kann es keiner mit den Entretiens der Fondation
Hardt aufnehmen. Der Kreis, der sich hier zusammenschliesst,

ist so ganz anders geartet und so viel fester, als der, der in dem

Getriebe eines grossen Kongresses Zustandekommen kann.

Wir übersehen nicht, Herr Baron, wieviel an stiller Organisationsarbeit

in dem allen steckt, wieviel Arbeit es erfordert, eine solche

Tagung zusammenzubringen, ihr eine so wunderbare, beneidenswerte

Bibliothek zur Verfügung zu stellen, aber viel wichtiger
als all dieses Organisatorische ist das Zentrum der Fondation

Hardt, und das, Herr Baron, ist Ihre Persönlichkeit. Wir alle

haben so unmittelbar die Empfindung gehabt, dass all und jedes,

was wir hier genossen haben, was wir hier erfahren, was wir
gelernt haben, aus dem einen Zentrum Ihrer Persönlichkeit

stammt, und in disem Sinne, Herr Baron, möchte ich Ihnen noch

von ganzem Herzen unseren Dank sagen.




	Euripide et Ménandre face à leur public

