Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 6 (1960)

Artikel: Psychologie bei Euripides
Autor: Lesky, Albin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661069

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV

ALBIN LESKY
Psychologie bei Euripides






PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES

Dass wir von einem gesicherten, in den wesentlichen Ziigen
geklirten Bilde des Euripides noch weit entfernt sind,
wird vielleicht bei keinem Problem mit so schmerzlicher
Deutlichkeit etkennbar wie bei der Frage nach Bedeutung
und Behandlung des Psychologischen in seinen Stiicken.
Es diirfte sich empfehlen, die Grenzen innerhalb deren sich
die Debatte bewegt, dadurch zu bezeichnen, dass wir die
am weitesten geschiedenen Betrachtungsweisen einander
gegeniiberstellen. Karl Reinhardt hat in seinem packenden
Essay uber die Sinneskrise bei Euripides (Die newe Rund-
schan, 1957) die Charakteristik ausgeschrieben, die Wilamo-
witz 1891 von der Phaidra des erhaltenen Hippolytosdra-
mas gab. Er stellt diese Phaidra, wie Wilamowitz sie
zeichnete, neben die Hedda Gabler Ibsens und die Berithrun-
gen sind frappant. Man erinnert sich daran, dass man aus
Euripides zu Zeiten einen antiken Ibsen machen wollte.
Mit derselben Methode modernen Psychologisierens, mit
der Vereinigung zahlreicher aus einzelnen Versen gewonne-
ner Details zu einem individuellen Charakterbilde hat
Wilamowitz auch andere Figuren euripideischer Stiicke,
Alkestis etwa oder Admet oder Megara, gezeichnet. Diese
Art der Betrachtung wurzelt in dem Lebensgefiihl und den
Interessen der Zeit um die Jahrhundertwende, aber auf-
gegeben ist sie, allem Widerspruch zum Trotz, auch heute
nicht. Sie findet sich nicht in allen Fillen so radikal durch-
gefiihrt wie in Van Lenneps Kommentar sur Alkestis (1949),
hat aber noch immer ihre Anhinger.

Die extreme Gegenstellung zu der Ansicht, Euripides
sei es auf die detailreiche Zeichnung individueller Charaktere
angekommen, hat Walter Ziircher in seinem Buche iiber
Die Darstellung des Menschen im Drama des Euripides (1947)
bezogen. Hier haben Ansichten, die Tycho von Wilamowitz
tiber die Prirogative des Technischen vor der Charakter-



126 A. LESKY

zeichnung und das Eigenrecht der Einzelszene fiir Sophokles
entwickelt hatte, ihre Anwendung auf Euripides gefunden.
Zircher ldsst ein bedeutendes Interesse des Dichters an
psychologischen Einzelphinomenen gelten, betont abet
den Primat der Handlung vor der Charakteristik der
Personen. Deren Verhalten ist fiir ihn durchaus von dem
Gang der Fabel und den Bedingungen der einzelnen Szene
bestimmt. Geschlossene Charaktere zu zeichnen und von
ihnen aus die Handlung zu formen, hatte nach seiner Mei-
nung BEuripides weder die Absicht noch die Moglichkeit.
Wihrend Sophokles zeinen zentralen Gestalten ein unbeirt-
bares Ethos vetleihe, das mit dem Ziele der Handlung gege-
ben sei, zeichne Euripides einzelne psychische Reaktionen,
die sich jeweils aus der dramatischen Situation etgeben,
ohne sich zu einem organischen und widerspruchslosen
Ganzen zusammenzufiigen.

Nach dieser Skizzierung der Gegenpositionen ditfte es
sich empfehlen, unsere Frage nach der Rolle des Psycholo-
gischen bei Euripides priziser zu fassen. Denn Psychologie
gibt es schlechtweg in jeder Dichtung, die von Menschen
handelt, mag das Seelische noch so primitiv und in einer
Weise gesehen sein, die sich von unserer Auffassung unter-
scheidet. Wenn man seit eh und je von dem Psychologischen
bei Euripides und von seinen Tragodien als Seelendramen
gesprochen hat, so geschah das in der Uberzeugung, dass
et der dramatischen Dichtung Neuland erschlossen und in
einem bisher unerhérten Masse seinen Blick dem Bereiche
des Seelischen zugewendet hitte. Nach diesem Neuen wird
also vor allem zu fragen sein, wobei es sich in diesem
Rahmen um einige grundsitzliche, durch Beispiele erlduterte
Bemerkungen, nicht aber um eine erschépfende Darstellung
handeln kann. Im Besonderen sollen zwei Probleme hervot-
treten. Furs erste wollen wir im Bereiche des Seelischen
zwischen Reaktion und Aktion scheiden. Es ist dies eine
Trennung, die natiirlich logisch nicht scharf durchzufithren



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 277

ist, denn jede Aktion ist zu gleicher Zeit auch Reaktion auf
etwas, das diese Aktion hervorgerufen hat. Wohl aber
diirfte die genannte Aufgliederung im Zusammenhange
mit der Betrachtung des Dramatischen von Nutzen sein.
Hier — und das wird bei Euripides besonders deutlich —
scheidet sich die Reaktion, die mit Jubel oder Klage auf
das Erlebte antwortet und in dieser Antwort Gefiihl breit
ausstromen lésst, von einer Fihrung der Handlung, die das
entscheidende Geschehen aus der seelischen Eigenart der
handelnden Personen seinen Antrieb empfangen ldsst.
Vielleicht wird, was wir meinen, deutlicher, wenn wir det
auf Gefithlsdusserungen beschrinkten Reaktion jene seeli-
schen Impulse gegeniiberstellen, die sich in Aktion um-
setzen. Gerade nach deren Umfang und Bedeutung wird
fir Buripides zu fragen sein.

Zum zweiten interessiert uns an den psychologischen
Elementen der euripideischen Dramatik, wie weit sich an
ihnen den Vorgingern des Dichters gegeniiber eine feinere
Differenzierung erkennen ldsst. Eine solche konnte, das sei
zunichst als blosse Moglichkeit angedeutet, in einer gestei-
gerten Labilitdt des Seelischen ihren Ausdruck finden. Auch
wird die Frage im Auge zu behalten sein, wie weit sich eine
differenzierte Darstellung seelischer Vorginge dem nihert,
was wir Individualitit zu nennen pflegen. Wenn wir bei der
Scheidung zwischen reaktiven Gefiithlsdusserungen und akti-
ven Handlungsimpulsen einsetzen, so bedarf es nur eines
kurzen Hinweises darauf, dass die erstgenannten in der euri-
pideischen Tragodie weithin dominieren. Auch soll mit
einem Worte daran erinnert werden, dass das Vordringen
des Schauspielergesanges, die reichere Verwendung musi-
kalischer Mittel in vielen Partien mit diesem freien Aus-
schwingen lust- und schmerzbetonter Gefiithle zusammen-
hiangt. Hier haben sich typische Zige herausgebildet, iiber
denen jedoch die besondere, der Schablone entzogene
Gestaltung im einzelnen Falle nicht tibersehen werden datf.



128 A. LESKY

Damit ist fur Euripides an ein fundamentales Interpreta-
tionsproblem geriihrt, das durch Zuntz, Strohm, Ludwig u.a.
in neuerer Zeit kriftig in den Vordergrund geriickt wurde,
fur uns aber am Rande bleibt.

Die reaktive, von starkem Pathos getragene Gefiihls-
dusserung nimmt in der euripideischen Tragodie einen
solchen Raum ein, dass sie als besondetres Charakteristikum
dieser Kunst erschien. Ich mochte auch hier ein Wort
Jacob Burckhardts anfuhren (Gr. Kulturgesch. 2, 306 Kro-
ner): « Wihrend sodann Sophokles es immer mit dem Gan-
zen eines Charakters zu tun hat, hat Euripides bisweilen
die Art, das Gefiihl einer einzelnen Person in einer bestim-
mten Szene bis ins einzelnste auszubeuten . . . ».

Dies sind bekannte Dinge, wir aber fragen, ob das
alles ist oder ob fiir den Bereich des menschlichen Handelns
bei Euripides eine neue Einstellung zu dessen Motivation
erkennbar wird.

Es ldsst sich nicht vermeiden, hier etwas weiter aus-
zuholen und mit einem Blick auf die Vorstellung von
menschlichem Handeln in der Welt des Epos zu beginnen.
Ich kann dabei auf Einzelnes nicht eingehen und muss auf
die ebenfalls noch vorliufigen Bemerkungen in meiner
Griechischen Literaturgeschichfe verweisen. So viel aber scheint
mir klar, dass im Weltbilde des Epos géttliche Einwirkung
auf den Menschen und dessen persénliche Entscheidung
in einer Weise in eins gesehen werden, die fiir uns logisch
nicht analysietbar, in dem Bilde einer wvon gottlichen
Michten bis ins letzte durchwalteten Welt aber zutiefst
begriindet ist. Diese Anschauung von dem Ineinander
gottlicher und menschlicher Motivation aller Handlungen
und Leistungen ist vollig unreflektiert und unproblema-
tisch. Das gilt, wie sich an manchen Beispielen zeigen liesse,
auch fir die archaische Zeit. Ein besonderes Signum der
Tragddie ist es jedoch, dass in ihr dieser doppelte Ut-
sprungsbereich menschlichen Handelns anfingt, zum Pro-



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 129

blem zu werden. Wie sich der personliche Wille und damit
die persénliche Verantwortung des Menschen zu dem vet-
halten, was die Gotter senden oder verfiigen, ist eine Frage,
die Aischylos zutiefst bewegt hat: Eteokles vor seinem Weg
zum siebenten Tore, Agamemnon vor der Opferung Iphi-
geneias und Orestes, Orestes vor allem, sind grossgeartete
Beispicele dafiir. Die Dinge liegen bei Sophokles lange nicht
so klar, aber dass in Stiicken wie dem Aias, der Antigone,
den Oidipusdramen, menschliches Handeln in stindiger
Auseinandersetzung mit der Welt des Gottlichen erfolgt,
daran hat noch kaum ein Interpret dieser Dichtungen
gezweifelt.

Wie steht es nun bei Euripides mit dem Anteil der
Gotter an dem Tun der Menschen ? Auf den ersten Blick
scheint dieser Anteil kein geringer zu sein. Anfang und
Ende der euripideischen Dramen zeigen uns Gotter in
Menge auf der Biithne, fiir den erhaltenen Hippolyzos ist ein
Aspekt denkbar, in dem das ganze Spiel von der Ausein-
andersetzung zweier Gottheiten in Bewegung gesetzt und
seinem Ende zugefiihrt erscheint. Im FHerakles sehen wir
den Dimon auf dem Theologeion, der im folgenden in
furchtbarer Weise aus dem Helden wirken wird. Was
bedeutet das alles » Um die Antwort zu finden, gehen wir
von Szenen aus, in denen sich Menschen des Euripides aus-
driicklich darauf berufen, dass ihr Handeln durch die Ein-
witkung gottlicher Michte veranlasst sei, dem &dusseren
Aspekt nach nicht andets als Agamemnon in der [lias
(XIX, 90), wenn er der Ate Schuld an seinen Fehlhandlun-
gen gibt. Da haben wir den grossen Agon der 77oaden, der
in Form einer Dreierszene vor Menelaos als personlich
allerdings stark beteiligtem Schiedsrichter stattfindet. Hele-
nas Verteidigung stiitzt sich vor allem auf Kypris. Nicht
ihr selber gehorte, was sie tat. Sie war nur Opfer im Spiele
der Gottinnen und wenn sie Paris nach Troia folgte, so war
das nicht eine Tat ihres personlichen Willens, sondern die



130 A. LESKY

tbermichtige Wirkung der grossen Gottin, die mit Paris
nach Sparta kam, der Gottin, die selbst Zeus zu ihrem
Knecht zu machen vermag. Was Helena hier sagt, steht in
einer langen Tradition, deren homerischen Ausgangs-
punkt wir eben bezeichneten. Weil an allem menschlichen
Tun gottliche Einwirkung beteiligt ist, kann die Ver-
antwortung von dem schuldbeladenen Menschen auch
immer wieder den Gottern zugeschoben werden. Der
Agamemnon der [f/ias tut dies in vollem Ernste. Diitfen
wir ein Gleiches von Helena sagen ? Oder ist das alte Motiv
von dem gottlichen Anteil an menschlichem Handeln hier
seines Inhaltes entleert und zu einem Stiick sophistischer
Argumentation geworden ? Die Antwort Hekabes im Agon
bedeutet auch fiir uns eine Antwort. Sie tritt zunichst als
Verteidigerin der Goéttinnen auf, von denen Helena in
Ubereinstimmung mit dem Mythos erzihlte, sie hitten vor
Paris um den Schonheitspreis gekdmpft. Mit hochst rationa-
len Argumenten — Hera hat ja einen Gatten und Athene will
gar keinen — wird die Geschichte vom Parisurteil als
unsinnig erwiesen. Die Argumentation steht in einer gewis-
sen, freilich nicht zu engen Parallele zur Mythenkritik im
Herakles (1340) und hat mit ihm das Eine gemeinsam, dass
die Nichtigkeit der mythischen Erzihlung entlarvt, die
Existenz des Gottlichen an sich aber keineswegs angegriffen
wird. Hekabe will ja, wie sie sagt (969), den Géttinnen zu
Hilfe kommen, das heisst im Sinne des Dichters eine gerei-
nigte Gottesauffassung vertreten.

Bedeutungsvoll fiir unsere Frage ist nun die Weise, in der
Hekabe der Gegnerin das Argument aus der Hand schligt,
sie hitte nicht aus personlichem Impuls, sondern unter der
tibermichtigen Einwirkung der Kypris gehandelt. Wieder
wird zunichst die Vorstellung, Aphrodite sei mit Paris nach
Sparta gekommen, um Helena zu holen — wir erinnern uns
an Vasen, die Aphrodite bei diesem Liebeshandel anwesend
zeigen — als widersinnig abgetan. Im Sinne einer geteinigten



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES I31

Gottesvorstellung, wie sie der Dichter im Herakles kundtut,
sagt Hekabe, dass die Gottin ruhig im Himmel verweilend
ganz Amyklai mitsamt Helena hitte nach Ilion schaffen
kénnen. Und dann sagt sie, was in Wahrheit vor sich gegangen
war (988): 6 odg 8’ i3y viv volg Emorndy Kimpig. « Dein
Sinn, als er ihn schaute, ward zur Kypris. » Diese Stelle hat
Bernhard Meissner in seiner ausgezeichneten und fir unser
Thema wichtigen Gottinger Dissertation Mythisches wund
Rationales in der Psychologie der euripideischen Tragodie (1951,
S. 137) nicht richtig gedeutet. Der Dichter wolle sagen,
der vob¢ der Helena sei zur Kypris geworden, Kypris
sei in ihn eingedrungen und habe von ithm Besitz ergriffen.
Ja, Meissner mochte hier sogar einen bewussten Riickgriff auf
die mythische Anschauung von der Kausalitit anerkennen.
In Wahrheit stellt sich Hekabe und — sagen wir es gleich
mit aller Bestimmtheit — durch ihren Mund der Dichter in
radikalen Gegensatz zu einer mythischen Motiven vet-
pflichteten Anschauungsweise. Einwirkung der Kypris,
Ubermacht der Géttin, das ist alles leeres Gerede. Der voiic
Helenas selbst erlag ganz bestimmten und durchaus realen
Eindriicken und Einflissen. Ihr eigener Sinn hat die Rolle
gespielt, die sie nun gerne, sich hinter miissigen Gotter-
fabeln deckend, der Gottin zuschreiben mochte. Dodds hat
schon ganz recht gehabt, wenn er (Class. Rev. 43, 1929, 101, 5)
unsere Stelle mit dem Fragment 1018 zusammenriickte:
6 volg yap Hudv éotwy év éxdote debg. Diese wichtige Stelle
hat bei dem ersten Philologentreffen auf dem Boden der Fon-
dation Hardt in Chapoutiers Vortrag « Euripide et I’accueil
du divin» (S. 218) eine berechtigte Rolle gespielt. Es ist
nun sehr interessant, in Naucks Apparat die verschiedenen
Rahmenstellen zu dem recht hidufig zitierten oder mit
Anklang erwihnten Vers einzusehen. Nach einem Pindar-
scholion (INVem. 6,7) und einigen anderen Stellen wollte
Euripides die gottliche Natur des im Menschen wirkenden
Verstandes kundtun; wie nahe eine solche Auffassung



132 A. LESKY

stoischem Denken lag, braucht nicht erldutert zu werden.
In der Tat scheint auch Mark Aurel (12, 26) auf den Vers
anzuspielen. Aber in der Schrift des Nemesios von Emesa
ITepl @boewe davdpmmov findet sich eine ganz andere Deutung
weitergegeben: Der Verstand sei es, der in jedem Menschen
fir alles und jedes Vorsorge trage, nicht aber irgend ein
Gott. Dass diese Auffassung so ganz mit Hekabes Protest
gegen eine mythische Motivation menschlichen Tuns zusam-
mengeht, spricht stark dafiir, dass sie die richtige ist. Von
der Stelle det 7roaden, von der wir ausgingen, ist Hekabes
beriihmtes Zeusgebet nur durch etwa hundert Verse
getrennt. Hier wird der hochste Gott bei dem tastenden Ver-
suchen verschiedener Moglichkeiten auch als volg Bpotdv
gefasst. Ich mochte diese Stelle nicht ohne weiteres mit den
beiden vorher genannten in Parallele setzen, denn hier han-
delt es sich nicht um die Antithese zwischen anthropomot-
phen Géttern als Anstiftern menschlichen Handelns und den
seelisch-geistigen Kriften im Menschen selbst, sondern um
die Suche nach dem Wesen der hochsten Potenz. Wohl
aber glaube ich, dass wir uns mit allen drei Stellen im selben
Vorstellungsbereich befinden und auf sie anwenden konnen,
was Gigon in der Debatte zu Chapoutiers Vortrag (S. 233)
zu dem angefiihrten Passus des Hekabe-Gebetes bemerkte:
fir das Verstindnis der euripideischen Worte ist mit der
iiblichen Berufung auf den Nas des Anaxagoras wenig oder
gar nichts getan, vielmehr erschliessen wir uns ihren Sinn
wesentlich besser, wenn wir uns Heraklits (22 B, 119)
erinnern: Hdog dvdpdme datpwv : in sich selbst trigt der
Mensch die Krifte, die den Weg seines Lebens und damit
sein Schicksal bestimmen.

Hekabe gibt in unserem Falle fiir die im Inneren Helenas
wirtksamen Antriecbe — ihre wahre Kypris | — eine sehr
feine und differenzierte Analyse. Da sehen wir eine Helena,
die in den engen Verhiltnissen ihrer griechischen Heimat
unbefriedigt lebt. Der Troerprinz wirkt auf sie ebenso durch



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 133

seine Schonheit wie durch den fremdartigen Prunk seines
Auftretens, der auf Frauen nach der Art Helenas zu allen
Zeiten einen besonderen Reiz austibte. Dazu kam die
lockende Aussicht, im reichen Troia jedem Luxuswunsche
ungehemmt nachgeben zu konnen. So also sieht es um die
Dinge aus, die Helena hinter dem Namen der Kypris vet-
stecken mochte !

Was diese Frau schuldig werden liess, liegt fur unsere
Auffassung im Bereiche des Emotionalen, und es will bedacht
sein, dass Euripides hier vom voUg allein spricht, wie auch
an den anderen zum Vergleich herangezogenen Stellen nur
von diesem die Rede war. Hier spricht sich einmal mehr die
intellektualistische Grundhaltung aus, die im Denken der
Griechen bei der Behandlung ethischer Fragen immer wieder
sichtbar wird. In der frither genannten Dissertation hat
Meissner fir Euripides sehr hiibsch gezeigt, wie sich im
Gebrauche der Ausdriicke Quy®, xopdie, genv das Streben
nach einheitlicher Erfassung des gesamten seelischen Be-
reiches dussert, zu gleicher Zeit musste er aber ein Ubet-
wiegen des Gebrauches von @p#yv feststellen, das seinen Ver-
wendungsbereich auch auf die Bezeichnung von Gefiihls-
abliufen ausgedehnt hat.

Ist unsere Deutung des Agons der 77oaden richtig, so geht
daraus eine wichtige Feststellung fir die Auffassung des
Euripides von den Bedingungen menschlichen Handelns
hervor. Wir sehen die alte Bipolaritit der Motivation aus
gottlichem und menschlichem Bereiche dadurch aufgehoben,
dass der eine Pol zum Verschwinden gebracht wurde. Wohl
wird noch davon gesprochen, dass hinter dem Tun der
Menschen Gotter als bewirkende Michte stehen, aber das
ist nicht mehr echter Glaube, sondern ein Spiel mit der
Tradition, nur dazu da, um in seiner Sinnlosigkeit entlarvt
und blossgestellt zu werden. Hier wirken keine Gotter mehr
aus dem Tun und Lassen der Menschen, einzig in ihrer
eigenen Brust sind die Krifte daheim, die in ihrem Handeln



134 A. LESKY

zu ihrem Heil oder Unheil wirksam werden. Ich mochte
gleich hier die Bemerkung einschalten, dass die vorgetragene
Analyse durchaus mit der Auffassung dieser Krifte als
irrationaler, ja ddmonischer Michte vereinbar ist, wie sie
Prof. Rivier entwickelt hat. Auch die M&glichkeit, Gestalten
des Mythos zu sichtbaren Symbolen dieser Michte zu
machen, soll angedeutet sein.

Das am Agon der 7roaden Erkannte lisst sich fur eine
Reihe anderer Partien nutzbar machen. Wenn wir dabei
verschiedene Stiicke ohne Riicksicht auf ihre Datierung
heranziehen, soll dadurch zum Ausdrucke kommen, dass
bestimmte Positionen fiir Euripides im wesentlichen fest-
geblieben sind.

Auch Phaidras Leidenschaft, die sie selbst und Hippo-
lytos vernichtet, unterliegt im Hippolytos einer doppelten
Interpretation. Der einziehende Chor ritselt (141), wer von
den Gottern die Verstorung tiber Phaidra gebracht haben
konnte. An Pan denkt er, an Hekate, an die Korybanten und
andere. Auch die Gedanken der Amme laufen in dieselbe
Richtung. Der Prophetie, so meint sie (236), bediirfe man,
um zu erraten, welcher Gott die kranke Konigin heimsuche.
Dieser Deutung tritt nun eine andere, nicht in der Form des
Agons, aber nachdriicklich genug gegentiber. Die gesam-
melte, von klarem Denken getragene Rede Phaidras, die der
Dichter nach seiner Art auf Paroxymus und Erschitterung
folgen ldsst, setzt mit Ausfithrungen tber die Wurzeln
sittlicher Verfehlungen ein, deren geistesgeschichtlichen Ort
uns Snell (Philol. 97, 1948, 125) verstehen gelehrt hat.
Phaidra spricht davon, dass der Ursprung des B&sen nicht
in dem Wesen der Einsicht (od xata yvopng ebow) zu
suchen sei. Vielen Menschen eigne die Erkenntnis des
Richtigen und Guten durchaus, dass sie dennoch fehlen,
sei von den dunklen Michten in ihrem Inneren verschuldet,
die sich dem Regiment der yvopyn entziehen, das Gute
hemmen und zum Bosen treiben, wie Tridgheit und Lust es



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 135

tun. Diese mit dem Ganzen der Handlung nur locker vet-
bundene Digression ist, wenn irgend etwas, Euripides selbst.
Programmatisch spricht er sich hier tber das Innere des
Menschen als die Walstatt des Kampfes zwischen Einsicht
und Leidenschaft aus und bezeichnet so den Ursprung tra-
gischen Geschehens, wie er ihn auf dieser Stufe seines
Schaffens sieht. Dabei steht er mit seinen Worten in einer
doppelten Front. Einerseits, das hat Snell richtig gezeigt,
ist es nicht mo6glich, fir die Lehre des Sokrates vom Tugend-
wissen und Phaidras Protest gegen eine einseitige Bewer-
tung der yvoprn jede gegenseitige Beziehung zu leugnen.
Deutlich genug protestiert der Dichter, wie das andete
nach ithm getan haben, gegen eine Auffassung, die alle
und jede Entscheidung nur von Wissen und Einsicht
bestimmt sein ldsst. Zum andern aber — und dies richtig
zu wiurdigen, ist in unserem Zusammenhange wichtig —
schalten Phaidras Worte zu gleicher Zeit auch die mytholo-
gische Erklirung menschlicher Leidenschaft und menschli-
chen Handelns aus, fir die nicht lange vorher Chor und
Amme bezeichnende Beispiele gegeben haben. Freilich
sind die Dinge nicht so reinlich geschieden, wie es nach
dem Gesagten scheinen konnte. In der gleichen Rede
spricht Phaidra von ihrer Liebe als Kyptis (401), was kaum
mehr als eine geldufige Metonymie bedeutet. Aber vor
ihrem Ende (725) nennt sie sich ein Opfer der Gottin, die
sich tber die Vernichtung ihres Lebens freue. Die dem
Mythischen verpflichtete Aussage entspricht dem Pathos
der Stelle. Auch im Bereiche des Psychologischen hat
manches bei Euripides einen doppelten Boden.

Jedenfalls liegt die im Hippolytos vertretene Psychologie
auf der Linie des beteits Gesagten, doch treten fiir dieses
Drama Umstinde hinzu, die seine Interpretation erheblich
komplizieren. Beginn und Ende des Spieles zeigen uns
Gottinnen auf der Bithne, deren Gegensatz all dies Geschehen
in Bewegung bringt. Die Aphrodite des Prologs enthiillt



136 A. LESKY

ihren Plan, in dem Phaidras Leidenschaft lediglich als
Mittel erscheint, um Hippolytos, den Verichter der Liebes-
gottin, zu verderben. Soll etwa das, was Euripides hier,
bildlich gesprochen auf einer Oberbithne, als gottliche
Rahmenhandlung vor sich gehen lisst, das Eigentliche sein,
das er uns zeigen wollte ? Bei der Beantwortung dieser
Frage kann ein Vergleich helfen, der zunichst ganz im
Aussetrlichen bleibt. Auch in den Choephoren des Aischylos
haben wir das Wirken eines Gottes, hier Apollons Befehl,
an den Beginn des Spieles gestellt und an seinem Ende
bedeutungsvoll hervorgehoben, wihrend in den inneren
Partien das Handeln des Orestes aus eigenem Willen und
mit eigener Verantwortung erfolgt. Ein einziges Mal wird
in diesem Innenteil Apollons Gebot genannt, aber diese
Stelle ist entscheidend und verbindet diese Partie unloslich
mit den Teilen des Anfangs und des Endes. Wenn Orestes
beim Anblick der Mutter die Hand sinken lidsst, erinnert
ihn Pylades mit den einzigen Worten, die er in diesem Drama
spricht, an das Gebot des delphischen Gottes. Der gottliche
Befehl und das Wollen und Handeln des Menschen stehen
in einer tragischen, aber unzerreissbaren Wechselwirkung.
Ganz anders im Hippolytos. Hier ist der Rahmen wirklich
nur Rahmen und nichts anderes. Die grosse Wirkung dieses
Stiickes, die sich in seiner kaum tbersehbaren Nachfolge
bekundet, beruht auf der Darstellung einer Leidenschaft,
die mit Feuersgewalt um sich greift, und wire ohne die
Gottinnen der Rahmenszenen ebenso gut denkbar. Was
wollte Euripides also mit ihnen ? Wie so oft bei diesem
Dichter verfehlt jede vereinfachende Antwort ihr Ziel.
Diese Gottinnen erscheinen als einfache und eindringliche
Symbole der psychischen Michte, die in Wahrheit in der
Brust dieser Menschen wohnen und wirken. Sie sind aber
anderseits durchaus nicht blosse Allegorien. Dieser Meister
bunter dramatischer Spiele holt die alten Gotter in all
ihrem farbigen Glanze aus der Tradition und belebt seine



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 137

Bithne mit ithnen in so unvergesslichen Szenen wie jener
des Abschiedes, den Artemis von ihrem Jdger nimmt.
Aber diese Gotter sind ihm nicht mehr Wesen, an die et
selber glaubt, und so enthillt er zu gleicher Zeit ihre
Briichigkeit und moralische Schwiche. So sind im Prolog
des Hippolytos die Worte Aphrodites (47), mit denen sie
Phaidras Untergang als unvermeidbaren Begleitumstand
ihrer Rache an Hippolytos bezeichnet, von uniiberbietbarer
und auch so gemeinter Kilte und Rohheit. Auf solche
Weise kommt in das Bild der euripideischen Gotter eine
Dissonanz, die wir nur anerkennen, nicht aber auflosen
kénnen. Im dbrigen will ich die Vermutung nicht unter-
driicken, ohne den Beweis antreten zu konnen, dass Euri-
pides seinem zweiten Hippolytosdrama diese Aphrodite
hinzugefiigt hat, um seine Phaidra als ihr Opfer einem Publi-
kum ertriglicher zu machen, das fiir seine erste Gestaltung
des Themas nur Befremden und Abscheu hatte. Und ich
mochte die weitere Vermutung daran schliessen, dass die
erste Fassung, der FHippolytos Kalyptomenos mit grosserer
Utrspriinglichkeit aus des Dichters Wissen um die Abgriinde
der menschlichen Seele entstanden war.

Das Widerspiel zwischen der neuen Sehweise des Dichters
und der alten mythischen Motivation bestimmt die Physio-
gnomie der euripideischen Tragédie weithin. Hier nur mehr
cine Einzelheit. Wo Orestes im gleichnamigen Drama dem
Menelaos den Beginn seiner Verwirrung schildert, spricht
er von den drei nachtgleichen Jungfrauen, in denen wir
jene Erinyen erkennen, die in den Ewmeniden des Aischylos
einen ganzen Chor furchtbarer aber hdochst heiliger und
hochst wirklicher Michte bilden. Orestes aber wihnt nur,
sie zu sehen (408 £30&’ ideiv), und uns bleibt die Moglich-
keit offen, die Dimonen als Wahnbilder zu fassen, die seinem
eigenen Inneren entsteigen. So hat es der Dichter auch
gemeint, denn auf die Frage des Menelaos (395), welches
Leiden ihn verzehre, antwortet er: ¥ oclvecig, 6Tl cbvorda

Io



138 A. LESKY

detv’ elpyacuevoc. Das ist derselbe Dichter, der seinen
Orestes in tiefer Beschimung bei dem Kommen des Tynda-
reos davon sprechen ldsst, wie iibel er seinen Grosseltern
ihre liebevolle Pflege vergalt (466):

olg, & TaAava xopdioe Yuyn T’ Eu,
> 7 2 3 \ 3 .
amédwn’ apolag obd rahdg.

Es ist dies eine jener Anrufungen an die eigene Seele (wir
vergleichen etwa Jfon 859), in denen diese als detr genuine
Ursprungsbereich des eigenen Handelns empfunden wird.

Dass Euripides derart die Motivation menschlichen Han-
delns auf eine neue, dem mythischen Denken entzogene
Grundlage stellte, ist fiir sein eigenes Dichten, ist fiir die
Entwicklung des europiischen Dramas entscheidend gewe-
sen. Wenn wir grosse Dichtung als die Bewiltigung immer
neuer Elemente der Welt und des Menschseins durch ihre
Objektivation im Kunstwerke betrachten, miissen wir der
hier skizzierten Leistung des Euripides einen hohen Rang
zuerkennen. Eine Leistung, die allerdings weit mehr in der
Sicht auf neue Fragestellungen als in gtltigen Losungen
besteht. Es wire sehr reizvoll, kann aber hier nicht durch-
gefiihrt werden, das Neue in der Seelengestaltung des Euri-
pides mit jener spiteren Stufe der sophokleischen Tragodie
zu vergleichen, die richtig zu schen uns Reinhardt lehrte.
Nur mit einer freilich allzu allgemeinen Andeutung mochte
ich sagen, dass dort, wo bei Euripides ein tiefgreifender
Wandel vor sich ging, bei Sophokles nur eine Verschiebung
der Akzente stattfand: die Gotter, in ihrem Walten geglaubt
und verehrt wie eh und je, haben sich in den Hintergrund
des Spieles zuriickgezogen, stirker ist nun der Blick des
Dichters auf das gerichtet, was aus der Seele des Menschen
kommt und in ihr vorgeht.

Wir kennen die Frihstufe des Euripides nicht und
besitzen nur Teile seiner teichen Produktion, doch reicht
das Ubetlieferte zu der Feststellung, dass des Dichters



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 139

Wissen um die gefdhrlichen, logosfeindlichen Urmichte in
der menschlichen Seele in einem bestimmten Abschnitt
seines Schaffens zu besonders wirkungsmichtigen Gebilden
gefihrt hat. Wir meinen die Zeit der Medeia, des Hippolytos,
auch noch der Hekabe und umschreiben damit die letzten
3oer und die 20er Jahre des finften Jahrhunderts. Von den
verlorenen Stiicken, fur die wir dhnliche Einstellung ver-
muten diirfen, gehoren die Krezer, die Stheneboia, der Phoinix,
wahtscheinlich auch der .A4iolos, in diesen Zeitraum. Aus
dieser Uberschau wird klar, wie enge die Gestaltung einer
Tragik, die der menschlichen Seele entspringt, mit der
Eroberung der attischen Bithne durch den als wddog gesehe-
nen Eros zusammenhing.

Wir wenden uns nun der so verschieden beantworteten
Frage zu, wie weit Euripides geschlossene, ja vielleicht sogar
individuelle Charaktere geschaffen hat, eine Frage, fiir deren
Beantwortung gerade die Stiicke der bezeichneten Stufe
besondere Bedeutung haben. In die Mitte dieser Uberle-
gungen wird stets die Gestalt Medeias treten, gerade in
Zirchers Buch ist dies wieder der Fall gewesen. An ihr, aber
auch an einer Phaidra und Hekabe wird das bekannte Wort
fraglich, das Aristoteles in der Poetik (VI, 1450 a, 16) tiber
die Tragodie als Nachahmung von Handlungen, nicht
aber von Menschen geschrieben hat.

In der Zeichnung Medeias und in der Art, wie sich ihr
Wesen in Handlung verwirklicht, sind — das konstatieren
wir zunichst rein beschreibend — divergierende Elemente
vorhanden. Diese Frau t6tet in einer ungeheuren Aufwallung
der Leidenschaft — als ihr Sitz erscheint der Svudg — die
eigenen Kinder. Dieselbe Frau wird mitten in der Ent-
wicklung ihrer todlichen Intrige (922) von Rithrung bis zu
Trinen tibermannt und im grossen Monolog horen wir ihre
erschiitternde Klage tiber die Kinder, die sie im nichsten
Augenblicke toten wird. Diese Medeia verhilt sich allerdings
ganz und gar nicht nach der vierten Forderung, die Aristo-



140 A. LESKY

teles in der Poetik (XV, 1454a 26) mit Nachdruck fir die
Gestaltung des Ethos der handelnden Personen gestellt hat;
dort verlangt er das opardy, die gleichartige, ungebrochene
Durchfihrung der Wesenszeichnung. Von einer denk-
wirdigen Kritik an Euripides in diesem Punkte wird noch
zu sprechen sein. Ganz im Sinne dieser peripatetischen
Kunstlehre haben alexandrinische Kritiker dem FEuripides
eine schlechte Zensur erteilt, weil er Medeia, die Kindes-
morderin, weinen ldsst. In der Hypothesis und im Scholion
zu V. 922 ist uns dieses Urteil erhalten. Es hat in neuester
Zeit einen energischen Vertreter in Walter Ziircher gefunden.
Nach ihm hitte jene Medeia, die aus dem Grundzug der
addadete heraus ibrer Rache keine Grenzen setzt, mit der
Mutter, deren Gefithl gegen den Dimon der Rachsucht
kimpft, nichts als den Namen gemein. Das eben sei das
Charakteristische an der euripideischen Psychologie und
stelle sich an Medeia besonders deutlich dar, dass der Dichter
zwar einzelne Seelenzustinde in ihrem Pathos schildere, sie
aber nicht an einem individuellen Wesenskern zur Einheit
binde, sondern auseinandetfallen lasse. Wenn witr dem die
Uberzeugung gegeniiberstellen, dass die Medeia des Euri-

pides eine durchaus einheitliche Gestalt ist — wobei wir
allerdings die triumphierende Zauberin der Endpartie auf
ihrem Drachenwagen aus dem Spiele lassen — und dass

gerade in der Vereinigung des Widerstrebenden, in der
mokivtovog dppoviy, das Geheimnis dieser so wirkungs-
michtigen Gestalt beschlossen liegt, so scheint zunichst
Ansicht gegen Ansicht zu stehen. Doch glaube ich, dass
eine Entscheidung moglich ist, wenn wir auf das Wort des
Dichters horen. Seine Medeia ist nicht aus verschiedenen
Teilen zusammengesetzt, die zwar auf den Handlungsfaden
gereiht, im Ubrigen aber zueinander beziehungslos sind.
Vielmehr weiss diese Medeia um das Widerstrebende in
ihrer Seele und spricht selbst von der unléslichen Verklam-
merung des einander Entgegengesetzten und Feindlichen.



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 141

Unselig nennt sie den Weg, den sie geht (1067), und an zwei
bedeutungsvollen Stellen lisst sie ihre Tragik Wort werden.
Das eine Mal in rationaler Selbstkritik, die den grossen
Monolog beschliesst (1079 ff.). Die Athetese der Verse
braucht wohl nicht mehr zuriickgewiesen werden. Die
Bezeichnung des Gegenspielers des dvpdc als Boviedbpata
ist vielleicht nicht die einfachste und nichstliegende, doch
verstehen wir, dass damit jene Titigkeit des Verstandes
gemeint ist, die Medeia die Ordnung der Welt zeigt, in die
ihre Tat einbrechen wird wie ein Schrei in die Stille oder ein
Brand in friedliche Wohnstdtten. Dieser rationalen Aussage
steht in den letzten Worten Medeias vor der Tat (1246)
die ganz vom Gefiihl her gestaltete Klage tiber ihre innere
Not gegeniiber. Einen Tag nur vergessen, welcher Schatz
von Liebe die Kinder sind, nur einen Tag, alle andere Zeit
soll dann dem Leid um sie gehoren: Svotuyngd’ &y yovy!
Zircher wollte das Bild dieser Medeia noch von einer
anderen Seite her zerlosen. Die beiden Motive der Rachgier
Medeias und der Notwendigkeit, die Kinder zu toten, da
sie nach der Uberbringung der Geschenke dem Zorne der
Korinther verfallen sind, ergeben nach ihm eine ausge-
zeichnete dramatische Okonomie, stehen abet in psycholo-
gischer Hinsicht unausgeglichen nebeneinander. Aber hier
ist doch zu bedenken, dass ja das d&vdyxn - Motiv ebenfalls
dutch Medeias Rachewunsch bedingt ist und die Vereini-
gung von Willen und Notwendigkeit bei der Ausfithrung
des Kindermordes durchaus sinnvoll aus dem entscheiden-
den Wesenszuge Medeias, ihrer ad®ddeia, hervorgeht.
Scheint es uns also sicher, dass gerade in der Vereini-
gung des Widerstrebenden in einer Seele die Meisterschaft
des Menschenbildes Medeia liegt, mochten wir anderseits
auf die Frage, wie weit wir hier von einem individuellen
Charakter sprechen diitfen, nicht tibergrosses Gewicht legen.
Das Problem droht ins Terminologische abzugleiten. Ver-
stehen wir « individuell » im Sinne des modernen Charakter-



142 A. LESKY

dramas, werden wir leicht das viel Grossflichigere in der
Zeichnung des griechischen Tragikers davon absetzen, ver-
stehen wir aber unter « Individuum » das dem Typus entge-
gengesetzte Unwiederholbare, so wiisste ich nicht, wie man
diese Medeia anders bezeichnen konnte als eines der unvet-
gesslichen und unverwechselbaren Individuen der Welt-
literatur.

Etwas delikater ist das Problem der Phaidra im erhalte-
nen Hippolytos, da ja Euripides hier an einer vorerst anders
gezeichneten Gestalt tiefgreifende Anderungen vorgenom-
men hat. Ziircher hat den Sachverhalt richtig beschrieben,
wenn er fir Phaidras letzte Szene eine Trennung der Motive
feststellt. Ihr Selbstmord soll die gefihrdete Ehre sichetn,
der hinterlassene Brief aber soll ihrer Rache an Hippolytos
den Weg bereiten. Diese Rache und die Weise ihres Voll-
zugs haben sich aus dem Wesen der aller Bedenken ledigen
Phaidra des ersten Hippolytos zweifellos mit grosserer Folge-
richtigkeit ergeben, aber diirfen wir deshalb der zweiten
Phaidra die Einheit der psychologischen Zeichnung bestrei-
ten ? Konnen wir eine Frau nicht vetstehen, die in ihrem
Ringen um Selbstbehauptung gescheitert, die tiefer Schmach
und Krinkung verfallen ist und nun den Geliebten mit
hinunterzichen will in den eigenen Untergang (729):

o 2 IQ X2 A ~ 3 o~ ~
.. I’ eld)) py ‘wl Tolg Epotc xaxols
OdmAog elvar g véoov 3t THodE pot
AOLVY] UETACY OV CWPEOVELY Lot seTaL.

Hat diese letzten Worte Phaidras der dramatische Techniker
geformt, der verschiedene Motive koppelt oder der Dichter,
der dem tragischen Kunstwerk neue Bereiche der menschli-
chen Seele erschlossen hat ?

Soweit wir sehen, hat Euripides in keinem der spiteren
Stiicke das Geschehen in gleichem Masse von den irrationa-
len Michten der menschlichen Seele bestimmt sein lassen.
Am ehesten konnte man an den Chrysippos denken, in dem



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 143

sich Laios (fr. 840) mit den Worten verteidigt yvaoumv
S’ Epovra W H oboig Bualetar. Im dem so nuancenreichen
Werk des Dichters zeichnet sich eine durch Iphigeneia bei
den 1Taurern, Helena und lon einigermassen charakterisierte
Gruppe ab, die stirker von den Spielen der T'yche bestimmt
ist. Hier entfaltet sich die Kunst des Dichters in der Gestal-
tung der seelischen Reaktion in Jubel und Klage in ihrem
ganzen Reichtum. Innerhalb einer bestimmten Motivgruppe
bleibt es aber die Kraft des menschlichen Gefiihles, die
tber alle Hemmungen und alle Erwartungen hinweg zur
Tat, in diesem Falle zur ethisch hochwertigen Tat fithrt. Wir
meinen das von Euripides immer wieder gestaltete Motiv
des freiwilligen Opfertodes, das der grosse Seelenkenner
vorwiegend mit jungen Menschen verbindet, wie sie zu
allen Zeiten am chesten grosser Hingabe fihig sind.

Hat Euripides in seinem spiteren Schaffen auch keine
Medeia und keine Phaidra mehr gestaltet, so hat er dafir
das Seelische von einer anderen Seite mit wachsender Diffe-
renzierung geschen und dargestellt. Wir finden bei Euri-
pides in so gut wie allen seinen Stiicken eine Labilitit im
Bereiche des Psychischen, die der dlteren Dramatik noch
fremd ist und nur bei dem spiten Sophokles Vergleichbares
hat, wobei jedoch der bedeutende Abstand nicht zu
uibersehen ist. Was wir meinen, wird sich am ehesten an der
Iphigencia in Aulis klar machen lassen, da die Entwicklung,
von der wir sprechen, hier ihren dussersten Punkt erreicht
hat. Die Frage nach dem Verhiltnis der beiden Prologe, von
denen der anapistische wohl Euripides gehtren mag, kann
hier beiseite bleiben, uns interessiert das Geschehen bis zum
Kommen Klytaimestras und ihrer Tochter. Agamemnon hat
die beiden durch ein Schreiben, das die Hochzeit mit Achill
verheisst, ins Lager gerufen; dann aber kommt ihm zum
Bewusstsein, was er mit der Opferung seines Kindes tun
will, und in ndchtlicher Stunde schreibt er den zweiten Brief,
der den ersten aufhebt und das Kommen der Frauen ver-



144 A. LESKY

hindern soll. Menelaos fingt diesen Brief ab und tiberschiittet
in einer Agonszene den Bruder mit den bittersten und
krinkendsten Vorwiirfen. Als aber Klytaimestras Kommen
gemeldet wird und Menelaos die hilflose Verzweiflung des
Bruders sieht, da bietet er ihm die Hand und will lieber auf
den Feldzug und Helena verzichten, als Agamemnon das
furchtbare Opfer bringen lassen. Die Stellung der beiden
Briider am Ende dieser Partie ist das Ergebnis einer vollen
Drtehung: nun will Menelaos das Opfer verhindern, wihrend
Agamemnon Umkehr nicht mehr fiir moglich hilt. Kalchas’
Spruch kann nicht geheim bleiben, das Opfer muss fallen.

Wenn irgendwo, so muss vor dieser Szenenfolge die
Anschauung versagen, die Zeichnung des Seelischen sei bei
Euripides nur um der Handlung willen da oder doch dieser
in jedem Falle untergeordnet. Wenn Klytaimestra (6o7) die
Biithne betritt, ist fiir die Iphigeneia-Handlung so gut wie
nichts geschehen. Die Briefintrige, von der wir sogleich im
Prolog unterrichtet wurden, ist abgelaufen, wie sie urspriing-
lich geplant war: die Frauen sind nun da. Das ganze
wechselvolle Spiel mit einem tobenden und dann wieder
milde zum Gegenteil ratenden Menelaos, mit einem bereuen-
den und dann an der M&glichkeit titiger Reue verzweifeln-
den Agamemnon hat sich ausschliesslich im Bereiche des
Seelischen vollzogen. Gewiss, Beziechungen zum Hand-
lungskern liessen sich ersinnen. Man kénnte sagen, dass hier
die Voraussetzungen in besonders breiter und bewegter
Weise exponiert werden, dass die Schwiche dieser Konige
die Folie fiur die grosse Haltung abgeben solle, zu det
Iphigeneia findet. Aber nichts von diesem kann den Auf-
wand an psychischer Bewegung rechtfertigen, die fiir Euri-
pides ein Motiv von eigenem Interesse geworden ist. Die
Art, wie die eine Partei — denn wir dirfen die Atriden als
eine den Frauen gegentiberstehende Partei fassen — in sich
auf Grund seelischer Motive differenziert ist, findet sich in
manchem der friheren Stiicke vorbereitet. Wir erinnern an



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 145

die verschiedene Weise, in der im Eingange des Herakles
Megara und Amphitryon dem Kommenden entgegensehen,
oder an die feindurchgefihrte Differenzierung des Orestes
und Pylades in der Iphigeneia bei den Taumrern und im Orestes.

Ihren besonderen Ausdruck findet diese neugesehene und
neugestaltete Labilitit des Seelischen vor allem dort, wo das
Verhiltnis einer Gestalt zu ithrem Schicksal und threr Umwelt
eine Anderung erfihrt, die zwar von #usseren Faktoren
beeinflusst ist, sich aber in ihrem eigenen Inneren vollzieht.
Konrad Ferdinand Meyer sagt in seiner Novelle « Der Schuss
von der Kanzel » von den Mythikonern: «...sie liebten es
nicht und hielten es fiir schmihlich — hierin den griechischen
Dramatikern dhnlich — wenn eine erwachsene Person ihren
Charakter wechselte. » Hier ist die Konstanz der Physis fiir
die Tragodie der klassischen Hohe ausgezeichnet festgehal-
ten. Auch bei Euripides ist noch viel davon bewahtt, doch
sind neue Moglichkeiten des Schwankens, Abirrens und
Sichzurechtfindens seiner Menschen nicht zu verkennen,
wenngleich man nicht zu rasch mit der Feststellung einer
Wandlung bei der Hand sein darf. Aber was in seinem
Admetos vorgeht, der bei der Riickkehr vom Grabe der
Gattin sein &ptt poavdave (940) spricht, hat kein Gleiches in
der voraufgehenden Dramatik. Vielleicht hat FEduard
Schwartz (Charakterkopfe 1, Leipzig, 1912, S. 44) ein wenig
zu hoch gegriffen, wenn er hier die innere Tragik des
leidenden Individuums geschaffen und die Welt der indivi-
duellen Personlichkeit erschlossen sah, aber ohne Zweifel
wird uns hier ein seelischer Vorgang von Bedeutung gezeigt
und wir diitfen, ohne den Rahmen des vom Dichter Gewoll-
ten zu sprengen, wohl die Frage stellen, ob dieser Admet nun
ein zweites Mal das Opfer seines Weibes annehmen wiirde.

In der Aulischen Iphigeneia aber werden wir Zeugen eines
Vorganges, den als Wandlung zu bezeichnen immerhin
erlaubt sein diirfte. Auch Strohm, dessen Wertung des
Stiickes als eines der feinsten griechischen Bithnenwerke ich



146 A. LESKY

voll zustimme, hat in seinem schonen Euripidesbuche
(Zetemata 15, S. 57) hier von einer echten Entwicklung
gesprochen. Der Weg von einer Todesangst, die sich an jede
Hoffnung und jedes Mittel klammert, zu dem fiir eine grosse
Aufgabe in grosser Haltung dargebrachten Opfer, ein Weg,
auf den die Gestalt Polyxenas in der Hekabe vordeutet, ist
allerdings schon von der antiken Kritik nicht verstanden
worden. Ja, Aristoteles hat in seiner Poetik (XV, 1454 a, 32)
gerade die Aulische Iphigeneia zum Beispiel fir das dvdpahov
gemacht, um an ihr die Verletzung jener Einheitlichkeit der
Wesenszeichnung zu illustrieren, die er, ganz im Geiste der
klassischen Auffassung von der Konstanz der Physis und des
durch sie bedingten Ethos, vom tragischen Dichter verlangt.
Die um ihr Leben bettelnde Iphigeneia scheint ihm mit der
spiter gezeigten, heroischen nichts gemein zu haben. Nach
Ziircher (S. 184, 6) diitften wir uns ruhig auf den Eindruck
des Aristoteles verlassen, ohne dass wir uns seiner Kritik
anschliessen miissten. Ich halte diese Kritik aus einem be-
stimmten Grunde fiir sehr bedeutsam. Sie scheint den Schluss
zu gestatten, dass sich die Tragddie nach Euripides nicht
auf dem Wege weiterentwickelte, den er in seiner zweiten
Iphigeneia beschritten hat. Dieser seelisch bedingte radikale
Umbruch im Verhalten eines Menschen blieb ein vereinzelter,
aber deshalb um nichts weniger wichtiger Vorstoss der drama-
tischen Dichtung in neue Bereiche des Psychischen. Aristoteles
hat ihn von seiner Auffassung aus als Skandalon empfunden.

Nur in aller Kiirze moéchte ich der Vermutung Ausdruck
geben, dass die neue Labilitit seelischer Phinomene, die ich
fiir einen der wichtigsten Ziige der Tragodie des Euripides
halte, enge mit einer Entwicklung seines Denkens zusammen-
hingt, die ich einmal («N. Jahtb.» 1939, 373) in anderem
Zusammenhang zu zeichnen versuchte. Wir horen von
Euripides in seinem Fippolytos (79) und dem ebenfalls vor
425 aufgefithrten Phoinix (fr. 810) Ausserungen iiber die
Bedeutung des angeborenen Wesens und die geringe Aus-



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 5

sicht der Lehre und Etziehung, die sich dutrchaus in den
Rahmen der traditionellen, der Adelswelt entstammenden
Anschauungen fiigen. Dann lesen wir in der Hekabe, deren
Spitdatierung in W. Schmids Literaturgeschichte sich lingst
als unhaltbar erwiesen hat, die merkwiirdig z6gernde Re-
flexion tber die Bedeutung der Erziechung (592 ff.), wihrend
der Adrastos der Hiketiden, fir die Zuntz den Ansatz auf
424 wahrscheinlich gemacht hat, in seiner Leichenrede (913 f.)
einen kompromisslosen und kriftig betonten Erziehung,
optimismus vertritt. Diese Uberzeugung von der Bildsam-
keit der menschlichen Anlage durch das Werk der Erziehung,
eine Uberzeugung, die Euripides natiirlich unter dem Ein-
flusse sophistischer Ideen gewonnen hat, scheint mir auf det
selben Linie zu liegen wie jene neue Beweglichkeit des See-
lischen im euripideischen Drama, von der hier gesprochen
wurde.

Buripides, der unruhigste Geist unter den drei Grossen,
hat die seelischen M&glichkeiten des Menschen in einer neuen
Weise in sein dramatisches Werk einbezogen, aber er ist
dabei in Grenzen geblieben, von denen noch ein Wort zu
sagen ist. Wir haben den Tadel gegen den Dichter, er lasse
seine Medeia in zwei Gestalten, die grausame Récherin und
die weinende Mutter, zerfallen, und er habe ebenso seine
Iphigeneia unter zwei Aspekten gezeigt, die sich nicht
vereinigen liessen, als irrig erkannt, mag er zum Teile auch
durch den Namen des Aristoteles gedeckt sein. Wenn wir nach
den Griinden fragen, die ein solches Fehlurteil erméglichten
und es bis in unsere Tage bestehen liessen, so fithrt uns das
auf eine wichtige Einschrinkung, der die Darstellung des
Seelischen bei Euripides durchwegs unterworfen blieb. Ich
mochte, um zunichst ein Stichwort herzusetzen, von dem
Punktuellen in der Psychologie des Euripides sprechen.
Er zeichnet Zustinde aber nicht Vorginge. Paradigma kann
der grosse Monolog Medeias, eine so nicht wiederholte
Darstellung von Seelischem, sein. Viermal wechselt Medeia



148 A. LESKY

hier den Standpunkt zwischen entschlossenem Tatwillen und
der Aufgabe ihres Planes, die Kinder zu t6ten. Aber es ist
stets nur der Standpunkt, der uns gezeigt wird, und ohne
Ubergang oder nur mit geringer Andeutung eines solchen
ist Ausserungan Ausserung gereiht, ohne dass det Weg von der
einen zur anderen sichtbar gemacht wiirde. Es ist im Grund-
sitzlichen vergleichbar, wenn so hidufig bei Euripides ntich-
terne Reflexion unmittelbar an pathosbewegte Ausserungen
derselben Gestalt antritt. Die Aulische Iphigeneia zeigt uns das
gleiche Bild. Der Dichter lisst uns die beiden Endpunkte
einer Entwicklung sehen, hier die Todesangst des Midchens,
dort den grossen Entschluss und die heroische Bereitschaft.
Wie sich der Wandel von dem einen zum anderen Zustand
in der Seele seiner Heldin vollzog, hat er uns nicht vorge-
fihrt, konnte er mit den Mitteln seiner Kunst wohl gar nicht
zeigen. Ich kenne auf der tragischen Biihne der Griechen
nur einen einzigen Ansatz zur Darstellung eines seelischen
Vorganges als Ablauf in der Zeit. Es ist die grosse Szene im
Agamemnon zwischen Klytaimestra und dem Chor nach der
Tat. Hier ist natiitlich von Wandel keine Rede, auch davon
nicht, dass Klytaimestra von Reue tiberwiltigt wiirde, aber
wie der Rausch des Triumphes nach der Tat Schritt fir
Schritt der Einsicht in die furchtbaren Zusammenhinge und
der lihmenden Angst vor dem Kommenden weicht, das
gehort zu den unvergesslichen Szenen des europdischen
Theaters. Es will auch bedacht sein, dass diese Szene lyrisch
ist, wie denn auch der Kommos det Choephoren, fiir den ich
Dynamik dhnlicher Art annehme, lyrisch ist. Euripides hat
nichts Vergleichbares. Was wir mitunter fir ihn selbst
beobachten, gilt fiir die attische Tragodie als Ganzes: es gibt
Ansitze, fur die sich, wenigstens mit unserem Material, keine
Fortsetzung zeigen ldsst.

Um aber auf den Fall Iphigeneia zuriickzukommen, hat
der Dichter zwar die Entwicklung im Inneren seiner Heldin
nicht tiber Stufen dargestellt, uns aber die Einwirkungen von



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 149

aussen, die diese Entwicklung auslosen, sehr eindringlich
sehen lassen. Es ist ja bekannt, um nur dies zu nennen, wie
der Aspekt, unter dem das Unternehmen gegen Troia
erscheint, radikal wechselt: wir sehen nicht mehr den
Heereszug um eines verbuhlten Weibes willen, sondern das
grosse panhellenische Unternehmen gegen Barbareniibermut.

Wir miissen, um bei den Grenzen psychologischer Dat-
stellung in dem Drama des Euripides zu bleiben, auch der
grossen Knappheit seiner Aussagen auf diesem Felde geden-
ken. Der Dichter, der fiir den Schmerz der Trennung und
den Jubel des Wiederfindens so reiche lyrische T6ne hat,
erschwert uns die Interpretation an anderen Stellen durch
dusserste Sparsamkeit. Man hat immer wieder ganze Deu-
tungen der Alkestis aus der Zurickhaltung abgeleitet, mit
der die Heldin in der Todesstunde zu Admet spricht. Ihre
Liebe sei lingst erloschen, die Jimmerlichkeit des Konigs
habe sie durchschaut, ein zweites Mal wiirde sie ihr Opfet
bestimmt nicht bringen. Manche wissen auch, dass nach der
Errettung der Alkestis durch Herakles das weitere Zusam-
menleben der wiedervereinten Gatten eine recht zweifelhafte
Sache sein werde. Hier vereinigt sich modernes Psycholo-
gisieren mit Fragestellungen, die in unstatthafter Weise
iiber den vom Dichter geformten Rahmen des Kunstwerkes
hinausgreifen. Wir diirfen auch nicht fragen, wie Orestes
mit Hermione leben witd, nachdem er sie zunichst ziemlich
unsanft am Leben bedrohte. Fiir Alkestis aber scheitern alle
die angefiihrten Interpretationen an dem einen Wort (287):

oox NHéMoa (v amoomacdelcd Gov
oLV TTaULGLY SPQAVOLGLY...

Das darf nicht mit Van Lenneps Kommentar so abge-
wertet werden, dass Alkestis lediglich den Anblick der ver-
waisten Kinder nicht hitte ertragen konnen. Dass es ihr
freistand, am Leben zu bleiben und einen anderen Mann zu
nehmen, hat sie unmittelbar vorher gesagt. Wir miissen das



150 A. LESKY

arocracdeioa oov durchaus ernst nehmen. Es gentigt, um
das Bild einer erntichterten, von ihrer Liebe griindlich
geheilten Alkestis zu zerstéren, aber es ist in der Tat auch
alles, was die Todgeweihte {iber das Band zwischen ihr und
ihrem Gatten sagt. Ich muss der Versuchung widerstehen,
hier auf die Alkestis weiter einzugehen. Dass sie in neuerer
Zeit wieder der Gegenstand interpretierenden Bemiihens
wurde, hat seinen guten Grund. Ist dieses Stiick doch
geradezu der Schulfall fiir die Schwierigkeiten, bei Euripides
die Rolle des Psychologischen richtig abzugrenzen und im
Einzelnen zu bestimmen.

Zum Schluss diene ein ebenfalls ganz kurzer Blick auf
Seneca dem Versuche, die Kargheit der Aussage des Euri-
pides iiber seelische Vorginge durch den Kontrast stirker
hervortreten zu lassen. Wie ist etwa in den 7roaden Senecas
(623) der Seelenkampft Andromaches vor der Auslieferung des
Astyanax als psychischer Ablauf geschildert, wie packend
weiss seine Phaedra (177) bei aller Rhetorik den Aufruhr ihres
Inneren zu beschreiben und welche T'6ne findet sein Thyestes
(417, 942) in dem unerklirlichen Bangen, das ihn mitten in
der scheinbaren Wendung zum Guten befillt! Wenn wir
abziehen, was hier leere Deklamation ist, bleibt doch einiges,
was wir uns so im finften Jahthundert noch nicht denken
konnen. Vor allem finden wir ein freieres und reicheres
Ausspielen des Seelischen als in der euripideischen Tragddie,
die sich von der Klassik entfernt und der Klassik doch noch
in so vielem verpflichtet bleibt. Dass Seneca keinen geringen
Schritt in der Entwicklung des europiischen Dramas bedeu-
tet, has uns Regenbogen gezeigt. Das gilt auch von der
psychologischen Dutchdringung des Stoffes. Aber alles, was
wit hier an reicherer und verfeinerter Gestaltung zu schen
meinen, ist doch nur Fortsetzung dessen, was Euripides,
der von seinen Zeitgenossen Gescholtene, von der Nachwelt
Vergotterte, an neuen Moglichkeiten fiir das tragische Kunst-
werk gewonnen hat.



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES ISI

DISCUSSION

M. Winnington-Ingram : First of all, it is a great pleasure to
thank Mr. Lesky for his admirable paper, which I myself found
most congenial. Perhaps I should mention that my own paper
on the Hippolytus this afternoon will cover some of the same
ground. I should like to suggest, therefore, that, so far as is
convenient, our discussion now should deal with general points
or with plays other than the Hippolytus. Having said that, 1
throw the matter open to discussion.

M. Kamerbeek: Ich mochte Herrn Winnington-Ingram
durchaus zustimmen. Ich freue mich dariiber, dass wir in vielen
Punkten miteinander einig sind. Ich mochte betonen, dass ich
besonders Thre Bedenken gegen Ziirchers Buch teile. Das Buch
ist ein sehr gescheites Buch, aber es ist doch auch schidlich. Ich
mochte noch eine Frage stellen: ist es nicht wahtr, dass von
Sophokles im Sinne der peripatetischen Schule gesagt werden
kann, er habe gesiindigt gegen das opaddy, in der Antigone z.B.,
und vielleicht sogar in der Elektra und im Philokter 72 Wiirde es
im allgemeinen nicht besser sein, diese dsthetischen Urteile des
Atristoteles nicht zu hoch zu bewerten ? Noch eines: ist es wirk-
lich wahr, dass Admetos’ &ptt povlave (Alkestis, 940) kein
Analogon in der ilteren Tragddie habe ? Ich denke an die
Sieben; da gibt es nicht eine Wandlung, aber doch ein wirklich
kritisches Moment, in dem der seelische Vorgang sichtbar
gemacht wird.

M. Lesky: Da mo6chte ich zunichst sagen, dass ich so wie
Herr Kamerbeek auch die Werte von Ziirchers Buch betonen
mochte. Ich kann nur den Ausdruck von Herrn Kamerbeek
aufnehmen: es ist ein gescheites Buch. Was nun das Weitere
betrifft, so freut es mich besonders, fiir das zu Aristoteles Gesagte
Zustimmung zu finden. Es ist eine Ketzerei, aber ich glaube, man
darf sie doch aussprechen, dass das Verhiltnis des Aristoteles zur
klassischen Tragddie in vielen Einzelheiten, sagen wir vorsichtig,



152 DISCUSSION

von seinen Denkkategorien bestimmt war, und, um bei der
Vorsicht zu bleiben, nicht alle Phinomene erfasst hat. Was nun
Eteokles betrifft, an den Herr Kamerbeek erinnert hat, so mochte
ich die Verschiedenheit stirker betonen. Es scheint mir, bei
Eteokles so zu sein, dass die beiden Aspekte, der des pflicht-
bewussten und heldenhaften Verteidigers und jener des fluch-
beladenen Oidipus-Sohnes, der den Fluch zu Ende tragen muss,
nebeneinander vorhanden sind, von Aischylos aber in seiner
Technik nur nacheinander gezeigt werden konnten. Ich mochte
des weiteren bezweifeln, ob es sich bei Eteokles um einen Ablauf
in der Zeit handelt, was ich fiir den Admet in der Szene der
Erkenntnis weit eher behaupten mdchte. Eteokles wird sich des
Verhingnisses, unter dem er dauernd steht, in dem Augenblicke
bewusst, in dem der Name seines Bruders fillt, aber wenn
Admetos sagt: ot povldve, ja, da hat er etwas Neues gelernt,
was bis dahin nicht verstanden zu haben gerade sein Fehler war.

M. Winnington-Ingram : You might perhaps say that this is a
new application by Euripides of a theme which is extremely
common in Sophocles — what Whitman calls « late learning ».
Perhaps Euripides has taken this characteristic Sophoclean theme
and applied it rather differently — to the discovery by a man of
something internal to himself.

M. Lesky: Darf ich vielleicht noch vorher eine Bemerkung
zum Philokter machen, von dem Herr Kamerbeek ja mit Recht
meinte, dass man ihn am chesten als Beispiel fiir die psychische
Labilitit bei Sophokles anfithren konnte. Aber auch hier scheinen
mir die Dinge doch etwas anders zu liegen. Von Neoptolemos
aus gesehen ist der ganze Philoktet doch eher ein Spiel von der
Bewihrung und Konstanz der Physis als von ihrer Anderung,
denn das Wesen des Neoptolemos wird uns deutlich am Anfang
gezeigt. Diesem Wesen wird Gewalt angetan durch die Autoritit
und Ubetredungskunst des Odysseus, aber dieses Wesen setzt
sich durch und erleidet nicht die mindeste Verdnderung.

M. Diller: Was das spite Lernen betrifft, so kann zunichst
an die Ausfithrungen von Schadewaldt iber Aias und Antigone



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 153

erinnert werden (Newe Wege zur Antike VIII, 1929, 61-109), Wo
das auch eine Rolle spielt. Auf der anderen Seite sagten Sie zum
Schluss, Herr Lesky, dass Aristoteles eine Wandlung im Charakter,
sagen wir vorsichtiger, eine Einkehr im Verhalten der tragischen
Figuren nicht gottiert habe und dass die spite Tragodie auf
diesem Wege nicht mehr fortgeschritten sei. Aber ganz sicher,
dariiber sind wir uns auch einig, ist ein solcher Fortschritt in der
neuen Komodie festzustellen, etwa in der Charisios-Szene der
Epitrepontes. Das ist doch auch ein Beispiel fiir pavOdvery,
zwar rechtzeitig, weil es in einer Komodie geschieht, aber doch
eben ein spites pavOdvew.

M. Lesky: Ich stimme hierin Herrn Diller vollkommen zu.
Die Heranziehung des Aias und der Antigone ist schwierig. Ich
glaube nicht, dass Schadewaldt in seiner frithen Arbeit die Ver-
hiltnisse richtig beurteilt hat, wenn er in dem Monologe des Aias
ein Frkennen der Ordnung sieht, gegen die er verstossen hat. Ich
verstehe diese Rede so, dass Aias in der unverriickbaren Konstanz
seines Wesens bei seinem Abschied von der Welt die Moglichkeit,
anders zu sein, vor sich hinstellt. Ich mache, um auszudriicken,
was ich meine, eine Anleihe bei Anouilh: Aias ist der Mensch
des unbedingten Neinsagens zu dem Sosein der Welt; er hilt sich
die Moglichkeit des Jasagens vor Augen, nicht um etwa sich
selbst zu sagen: « Ja, so hittest du dich verhalten miissen»,
sondern nur um sich zu sagen: « Ein Aias kann sich nie so ver-
halten ».

M. Diller : Nein, ich mochte nicht missverstanden werden;
ich wollte an Schadewaldt nur erinnern, ohne mich gerade mit
der Aias-Deutung zu identifizieren. Das habe ich auch ganz
anders gedeutet. Darf ich vielleicht gleich anschliessend auf den
Ansatz Zirchers eingehen, so halte ich die Auseinandersetzung
damit doch fiir sehr wertvoll fiir unsere ganze methodische
Einsicht. Wir haben ja an Herrn Leskys Ausfithrungen gesehen,
dass die Gegeniiberstellung: ein Dichter fithrt eine geschlossene
Charakterdarstellung durch, oder er lisst seine Personen gemiss
dem Bediirfnis der Handlung handeln, eine verkehrte Alternative

11



154 DISCUSSION

ist. Es kann ja tatsdchlich auch ein Charakter nur auf bestimmte
Situationen der Handlung reagieren, und erst dann wird sich
zeigen, was an ihm ist; das kann man also gat nicht so einander
gegeniiberstellen, und das scheint mir nun das besonders Niitzliche
fir uns zu sein, dass wir daran sehen, dass wir allzuoft die von
uns mitgebrachten Begriffe ohne weiteres als gesichert annehmen
und dass wir von #nserer Art von Charakterdarstellung, wuserer
Psychologie, #nserezz Realismus reden. Was ist das eigentlich ?
Ich glaube, wenn wir das mit der Art, wie Euripides es macht,
konfrontieren, dann sehen wir, dass wir unserer eigenen Begriffe
gar nicht so sicher sind, sondern vieles vielleicht nicht so sehr
anders darstellen und ausdriicken konnten, als Euripides es
getan hat, und dass wir also insofern an der Betrachtung eines
solchen bedeutenden Autors unsere Begriffe kliren kénnen.

M. Lesky: Herr Diller hat hier an eine der bedeutendsten
Antinomien in unserem Tun und Lassen geriihrt. Es scheiden
sich ja an dieser Frage zwei Lager: die einen beteuern immer
wieder mit grossen Worten, die Griechen seien die ganz Anderen
gewesen und es sei uns im Grunde versagt, zu ihrem Wesen
vorzudringen, — wihrend es eine andere Gruppe gibt, die es
vielleicht mehr mit dem common-sense hilt und sagt: letzten
Endes waren das Menschen wie wir. Ich moéchte vermuten,
Herr Diller, dass Ihre eigene Einstellung auf dieser Richtung
liegt.

M. Diller: Ja, das ist zum mindesten eine gewisse Reaktion
gegeniiber Ubertreibungen nach det anderen Seite.

M. Lesky: Ich halte diese Reaktion fiir ausserordentlich
gesund und wichtig. Aber ich méchte doch sagen, dass im Zusam-
menhange mit Ziirchers Buch ein sehr ernstes Problem offen
bleibt. Sie sagen ganz richtig und ich habe das ja selbst betont,
dass jede Aktion im Stiick Reaktion auf Erfahrungen, auf leid-
oder freudvolle Erfahrungen ist, aber es bleibt nun doch die
Frage — und das ist die Kernfrage des Ziircherschen Buches —,
konnen wir diese verschiedenen, szenisch bedingten Reaktionen
in einem Charakterbild vereinigen, oder ist es so, wie Ziircher



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 155

will, dass die Dinge auseinanderfallen und Teile sind, die nicht
mehr Bruch und Bruch zusammen passen.

M. Diller : Das wiirde ich auf keinen Fall akzeptieren.

M. Lesky : Dagegen wollte ich auch in meinen Ausfithrungen
Stellung nehmen.

M. Rivier : M. Lesky a mis au centre de son exposé la scéne
des Troyennes (v. 895-1059) out Hécube et Hélene s’affrontent sous
P’arbitrage de Ménélas. Dans le passage et la formule fameuse
(v. 988) sur lesquels il a attiré plus particulierement notre attention,
s’exprime, de ’avis général, la pensée méme d’Euripide; on y voit
la preuve que celui-ci avait effectivement une vue rationaliste de
la mythologie et concevait la sphere des sentiments humains
comme entierement autonome. L’analyse de M. Lesky va dans
le méme sens. La difficulté que j’éprouve 2 le suivre tient d’abord
a cette portée générale qu’il attribue aux déclarations d’Hécube,
et aux conséquences qui en résultent, selon lui, pour 'interpré-
tation du théatre d’Euripide et notamment des pi¢ces antérieures.
Le sens de I'agon des Troyennes dépend largement, me semble-t-il,
de la place qu’il occupe dans I’action, et du fait qu’il doit entrainer
une décision de Ménélas en faveur de 'une des deux parties. Il
s’agit pour Hécube de démontrer que 'acte d’Hélene est « volon-
taire » (Exovoimwg dit Ménélas, v. 1037). Ce terme a des implications
juridiques, et le contenu du plaidoyer d’Hécube s’en ressent. Il
consiste a prouver qu’Hélene n’a pas agi sous 'influence d’un
dieu, bien sfir, mais aussi qu’elle n’a pas agi de maniére « invo-
lontaire», sous 'empire d’une passion: c’est du moins ce que je
conclus en observant qu’Hécube dénonce avant tout chez Hélene
Popération du volc. Vous avez insisté sur ce fait; mais vous avez
ajoute, si je ne me trompe, qu’a cette occasion le poete analysait
les dispositions intimes d’Hélene, en énumérant les mobiles
psychologiques de son action. A vrai dire, je verrais plutdt, dans
ces vers, le mouvement d’une explication, ou d’une reconstruc-
tion, de la conduite d’Hélene a la manitre des orateurs. Ce qui
est visé, me semble-t-il, ce ne sont pas des sentiments distincts,
dont I'un serait la passion sensuelle, ’autre la soif de luxe, etc.,



156 DISCUSSION

mais toujours Héleéne, Héléne responsable, parce qu’au centre
de sa conduite il y a sa raison et sa volonté défaillantes (en ce sens,
a mon avis, Ta pdpa et Eepapymbing, v. 989, 992). Cest pourquoi
il me parait improbable que, dans ce passage, Euripide désigne
la passion pour elle-méme, en tant que puissance instinctive, et
je doute qu’il nous y découvre sa pensée, comme une sorte de
programme indépendant de la piece et de la situation réciproque
des personnages.

Jen dirais autant du fragment des Créris (Suppl. Eur.,
p. 22-24 von Arnim), qui pose le méme probléme de fagon plus
aigué, parce qu’il se place peut-étre assez haut dans la production
d’Euripide. Pasiphaé se défend en reportant sur Poséidon ’origine
de son aberration; et I’on admet que cette apologie est condamnée
par le poéte entre autres parce que Minos la rejette expressément.
Or le cheeur prend le parti de Pasiphaé et ce que nous savons de
Paction semble indiquer que Minos n’y était pas ménagé par le
poete. Toute autre question mise a part, il ne me semble pas que
Papologie de Pasiphaé puisse étre interprétée sans tenir compte
de la situation dans laquelle elle s’insére, ni que ’on puisse affirmer
équitablement que le poete est pour ou contre le point de vue
développé par un de ses personnages.

Un mot sur Phedre enfin. Vous avez dit que les premieres
paroles de la ¢¥oig écartaient ’explication mythologique de la
passion a laquelle le cheeur et la nourrice se rallient. Le fait est
que ce ne sont pas seulement le cheeur et la nourrice qui pré-
sentent I’amour sous ce jour-la, mais Phe¢dre elle-méme. Elle en
parle comme d’une daipovog &t (v. 241). Sans doute, quand elle
s’exprime ainsi, Pheédre délire. Mais est-ce une raison pour
¢liminer ce témoignage ? M. Dodds I’a pensé et il a été générale-
ment suivi. C’est oublier que sur la scéne le langage de la folie
mérite aussi d’étre entendu. Dés lots, faut-il donner au début de
la g¥oig une valeur programmatique, quand il n’est pas str qu’il
exprime toute la pensée du personnage ? Vous avez dit vous-
méme a propos d’un autre mot de Phedre (v. 725) que la psycho-
logie d’Euripide s’édifiait souvent sur « einem doppelten Boden».



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 157

C’est bien ce que je crois. Mais je ne voudrais pas attribuer a cette
remarque plus de poids que vous ne pensiez lui en donner vous-
méme.

M. Lesky: Darf ich zunichst fragen, M. Rivier, ob ich Sie
recht verstanden habe, dass Hekabe in dem Agon detr 7roaden
mit Bewusstsein den Akzent auf den voUg der Helena lege, um
deren Position dadurch zu verschlechtern und ihre Verantwort-
lichkeit zu erhohen. Dass Hekabe also mit Bewusstsein die
irrationalen Elemente in Helena ausschalte.

M. Rivier: Ces éléments ne sont peut-étre pas exclus, mais
I’accent est certainement mis sur la responsabilité d’Hélene.

M. Lesky: Das ist zweifellos richtig. Ich habe selbst an ver-
schiedenen Orten betont, dass man im Agon das agonale Moment
jeder Partei richtig einschitzen miisse. Aber ich glaube, die Frage,
um die es mir vor allen Dingen geht, bleibt davon zunichst
unberiihrt, die Frage nimlich, ob wir die Verteidigung der
Helena: «Ich bin unschuldig, alles hat Aphrodite gewirkt» als
solche gelten lassen sollen, oder ob wir verstehen sollen, dass sich
Helena hier hinter einen Glauben fliichtet. Ferner ist mir bewusst,
dass der Fall der Krefer sehr schwierig ist, da wir nur Fragmente
haben und nicht wissen, wie die Handlung gelaufen ist. Im
iibrigen mochte ich noch einmal betonen, wie ich es in dem Referat
selbst tat, dass die Dinge bei Euripides vielfach nicht so einfach
liegen; es ist mir bewusst, dass jede solche Betrachtung gleich-
zeitig eine Vereinfachung darstellt. Ich stimme vollkommen der
Auffassung zu, dass die Michte, die in Stiicken wie der Medea
aus dem Menschen hervorbrechen, zugleich als irrationale,
diamonische Michte verstanden werden, dass es sich durchaus
nicht nur um einen psychologischen Rationalismus des Euripides
handelt. Was mir besonders am Herzen lag, war aber die Frage,
ob diese irrationalen Michte fiir Euripides noch den Namen der
alten traditionellen Gottheit fiihrten.

M. Zuntz: Was ich sagen mochte, schliesst an das an, was
M. Rivier gesagt hat; ich versuche, von dort aus weiter zu denken;
freilich mit einem starken Vorbehalt. Mir scheint es bedenklich,



158 DISCUSSION

irgend eine Ausserung in einem Stiick als programmatische
Aussetung des FEuripides aus dem Zusammenhang heraus-
zunehmen — was Sie ja ausdriicklich getan haben. Es ist vielleicht
eine Platitude, aber wahr, wenn man sagt: es ist immer Euripides,
der spricht. Sei es nun Aphrodite oder der Bote oder irgend eine
Person: immer hat er ihnen ihre Worte gegeben. Nun aber zu
sagen: an dieser oder jener Stelle haben wir die eigene Meinung
des Euripides, das scheint mir gefdhtlich und falsch. Es ist eben
Hecuba, die spricht, und nicht Euripides. Wollte man, wie ich
Sie verstanden habe, Herr Lesky, sagen, dass das, was Hecuba
sagt, als die giiltige Wahrheit zu akzeptieren sei, dann wiirden
ja alle Worte, die etwa die Gotter sagen, ein sinnloses Spiel; dann
hitte sowohl Kypris selbst als auch die Worte, in denen Helena
sich auf Kypris bezieht, als einfacher Unsinn sich erwiesen. Wenn
aber irgendein Teil des Dramas durch einen anderen Teil als
Unsinn erwiesen wiirde, wire das Drama als Ganzes zerstort.
Auf derselben Linie liegt, glaube ich, was Sie spiter iiber die
Entwicklung der Anschauung des Euripides iiber Erziechung
gesagt haben. Jede einzelne von den Stellen, die Sie erwihnen,
ist gewiss da; aber wenn Adrastos in den Hiketiden (913 f.) sagt,
dass Erziehung moglich ist, dann scheint mir dies nicht eine nun
gewonnene Erkenntnis des Euripides zu sein, sondern eben
auch ein Wort, das innerhalb der Welt der Tragoédie gesprochen
wird.

Damit will ich nicht sagen, dass wir dies, oder alles, was in
der Tragodie gesagt wird, fiir nicht wahr halten sollen. Aber mir
scheint: was Euripides uns gibt, ist immer eine ganze Welt,
innerhalb deren das Ja und das Nein, das Zulingliche und das
Unzulingliche, vor uns gebracht werden, nicht damit wir uns
eine Lehre aus gerade diesem Finen nehmen — dies ist wahr und
jenes ist falsch —, sondern damit wir uns erinnern: es gibt alle
diese verschiedenen Realititen in der Welt und alle diese Moglich-
keiten der Deutung der Realitit. Wenn man einfach eine Serie
Euripides-zitate bei Stobaeus hintereinander durchliest, oder die
Fragmente: was einem da iiberwiltigend bewusst wird, scheint



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 159

mir das unbegtrenzte, totale Wissen von allem, was Menschen
empfinden, sagen, deuten, missdeuten koénnen; so sehr, dass
dann die Frage: glaubt denn Euripides dies, oder glaubt er das,
mir gegenstandslos zu werden scheint. Es heisst dies nicht, dass
alles unwahr ist, weil zu jedem ein Gegensatz da ist, sondern
dass vielmehr das Hinstellen des plus A und minus A, plus B
und minus B, dass eben dies den, der den Tragddien folgt,
allmihlich zur Klarheit fithren, ihm die Welt klarer machen kann;
wie in einem platonischen Dialog die falsche Position am Anfang
nicht nur da ist, um widertlegt zu werden, sondern auch ein Stiick
Wahrheit enthilt. Die totale Wahrheit kann kein Mensch aus-
sprechen; aber die Welt mehr und mehr richtig zu durchschauen,
das, scheint mir, ist’s, wohin er uns fihrt — eher als dass wir
sagen konnten: hier, an dieser oder jener Stelle, hat uns Euripides
gesagt: « Dies ist wahr, also ist jenes falsch».

M. Lesky: Es ist in dem, was Herr Zuntz sagte, eine Vet-
schiedenheit der Anschauungen zum Ausdruck gekommen, die
mehr oder minder latent seit Beginn unserer gemeinsamen Arbeit
vorhanden ist, und ich mochte das Problem vielleicht dadurch
klarer machen, dass ich es in etwas anderer Fassung umschreibe.
Es ist einfach die Frage: gibt es in der euripideischen Tragddie
iiberrollenmissige Gestaltung ? Mit anderen Worten: gibt es
Stellen, wo durch den Mund seiner Personen der Dichter selbst
spricht ? Nach Ihrer Meinung gibt es Derartiges nicht, wir haben
vielmehr immer nur die Rolle und die Rolle im Stiick zu sehen.
Hier bin ich allerdings anderer Auffassung; es scheint mir in der
Partie detr Hekabe (592 f.), die ich eben im Zusammenhang mit
der Diskussion des Erziehungsproblems bei Euripides nannte,
ein besonders prignantes Beispiel dafiir gegeben zu sein, wie der
Dichter im Rahmen einer Szene eigene Uberlegungen zu Worte
kommen lisst. Hekabe hat eben die Nachricht von dem tapferen
Sterben ihrer Tochter Polyxena erhalten und ergeht sich nun in
einer Digression iiber den Wert oder Unwert der Erziehung,
deren Problematik sie diskutiert. Selbstverstindlich meine ich
nicht, dass der Dichter den Faden seines Stiickes nun einmal ganz



160 DISCUSSION

beiseite legt und sagt: «jetzt will ich eine kleine Vorlesung
halten». Die Verbindung zum Ganzen des Stiickes ist vorhanden,
und insofern stimme ich IThnen zu, Herr Zuntz, aber andererseits
ist diese Verbindung doch hier bis aufs Ausserste gelockert. Die
Mutter, die den T'od ihres Kindes erfihrt, und nun, — wir miissen
wirklich sagen — eine Betrachtung tiber das Wesen der Erziehung
anstellt, diese Mutter weicht hier wirklich vor dem Dichter
zuriick, der von Gedanken spricht, die ihn zutiefst bewegen, so
tief aus seiner Zeit heraus bewegen, dass er von ihnen sprechen
muss. Besonders mochte ich Vers 603 anfithren, in dem sich
Hekabe selbst zur Ordnung ruft: xal tabta pev 87 volc tdéevoey
wdtnv: diese Ausserungen haben nicht « zur Sache» gehort. So
mochte ich doch behaupten, dass es solche tiberrollenmissige
Gestaltung gibt, wie sie sich wohl in jeder Dramatik ergeben
wird. Der Aischylos im Chore des Agamemnon ist doch wirklich
Styo &My povégpwy (757), und wenn Gyges am Ende des
Hebbelschen Dramas von denen spricht, die sich als Heroen des
Fortschrittes opfern und ihrer Zeit voranschreiten, so ist das doch
wirklich Hebbel, und ich glaube nicht, dass die Frage: « Wo
konnen wir den Dichter selbst horen ?» das Kunstwerk zerstort.
Gewiss werden in einem Agon alle Mittel der Dialektik entfaltet,
aber ich weiss nicht, ob die Frage verboten ist, auf wessen Seite
der Dichter das Recht sieht.

Das sind grosse grundsitzliche Verschiedenheiten und es ist,
glaube ich, sehr gut, dass sie klar herausgekommen sind. Nur
gegen den Verdacht mochte ich mich wehren, dass ich etwa
meine, so vorgehen zu koénnen, wie Wilhelm Nestle in seinem
Buche vorgegangen ist (Euwripides als Dichter der griechischen
Aufklirung), wo einfach Stelle an Stelle gereiht wird und so
die « Ansichten des FEuripides» tiber die Sklaven, iiber die
Ehe, usw. gesammelt werden. Es ist mir vielmehr bewusst,
dass die interpretatorische Bestimmung der iiberrollenmissigen
Gestaltung ausserordentlich schwierig ist und dass sie auch nur
in wenigen Fillen gelingen wird.

M. Diller: Ich mochte mich doch ganz weitgehend auf die



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 161

Seite von Herrn Zuntz stellen. Auch ich glaube, dass die Tra-
godie nur in ihrem dialektischen Gang ein wahres Ganzes ergibt,
und ich mochte das durch ein nochmaliges Eingehen auf den
Agon in den Troerinnen etwas deutlicher zu machen versuchen.
Ich wiirde Thnen nur recht geben, Herr Lesky, in der Deutung
der Verse 987/988, dass Hekabe der Helena vorhilt, dass ihr
lusterner Sinn sie zu Paris zog, dass es aber nur eine Ausrede
ist, wenn sie sich jetzt hinter der Gottin verschanzt; das scheint
mir allerdings aus den Versen hervorzugehen. Aber wenn sich
Helena nun auf die Gottin beruft, ist dann alles so unrecht, was
sie da sagt ? Wir wollen die Frage jetzt aus dem Spiel lassen,
auf die es Thnen ja weitgehend ankam, ob es die Gottin, die
geglaubte Gottin, ist oder die irrationale Macht der Liebe; wenn
aber Helena hohnisch zu Hekabe sagt (948): « Versuche es ein-
mal, stirker zu sein als Zeus, der iiber die anderen Gotter die
Obergewalt hat, aber Sklave der Kypris ist», behilt sie im Gang
der Handlung recht, denn Menelaos’ Entscheidung, dass er gegen
Hekabes Willen Helena bei sich behilt, ist ja doch das Ergebnis,
das kommen muss. Das weiss jeder, der den Gang der Dinge
iibersieht, und so kommt es tatsichlich, und das scheint mir zu
zeigen, wie die Dinge immer hin- und hergehen, und ich muss
gestehen, dass ich meine Befriedigung bei dem Umgang mit der
Tragodie immer wieder darin finde, dass ich sehe, es geht nicht
auf, die Dinge komplizieren sich, sei es in einem tragischen oder
einem ironischen Sinn, was bekanntlich oft dasselbe ist.

M. Lesky: Ja, aber ich mochte doch betonen, dass es mir
eben um die Frage ging, die Herr Diller jetzt auf die Seite ge-
stellt hat. Dass in der Tragddie des Euripides die irrationalen
Michte eine unerhorte Rolle spielen und dass sich aus ihnen
echte Tragik entwickelt, auswegslose Tragik, bei der wir nicht
mit einer Formel die Losung geben konnen, das ist genau so
meine Ansicht wie die von Herrn Diller. Ich habe auch in
meinem Referat betont, dass von ihr ein unmittelbarer Weg zur
Anschauung von Herrn Rivier fithtt. Anderseits habe ich nun
einmal das Problem — dieses Recht mochte ich fiir mich bean-



162 DISCUSSION

spruchen — just so gestellt: sind diese irrationalen Michte fiir
Euripides jene des alten Mythos, oder sind sie fiir ihn bereits
anderer Art, und die Fragestellung ist, glaube ich, geistesge-
schichtlich zum mindestens erlaubt.

M. Martin : La doctrine qui vient d’étre exprimée par M. Zuntz
et a laquelle M. Diller a donné son approbation est au fond ce
quon appelle en frangais la doctrine de 1’ Art pour IArt,
selon laquelle I’artiste n’a absolument 2 s’occuper que des reégles
de son art. Acceptable en théorie, cette doctrine peut-elle étre
réellement appliquée ? L’artiste, malgré tout, n’est pas seulement
un artiste; c’est un homme, avec ses idées sur la société, sur
I’humanité; celles-ci transparaissent inévitablement dans ses pet-
sonnages. Bien sir, il pourra dire, en cas de critique: « c’est mon
personnage qui parle; moi, je n’y suis pour rien», et cette réponse
est théoriquement valable. Mais il faut remarquer que le public
athénien n’en a pas jugé ainsi; il discernait chez les poctes tra-
giques, et notamment chez Euripide, le retour de certaines théo-
ries, la reprise de certaines attitudes, que j’appellerai dominantes.
Dans le cas d’Euripide, ces dominantes ne plaisaient pas au public,
qui les tenait pour dangereuses et révolutionnaires; il n’a donc
pas fait sienne la doctrine de I’Art pour ’Art. Et je doute, d’ail-
leurs, que les poétes de cette époque 'eussent acceptée, parce
qu’ils se considéraient (cela ressort nettement des Grenouilles
d’Aristophane) comme les éducateurs du peuple, ayant une mis-
sion sociale et civique a remplir. Mon opinion, par conséquent,
est qu’il est légitime de chercher a déterminer les dominantes du
théitre d’Euripide.

Cela dit, je voudrais poser 2 M. Lesky une question précise.
Que faut-il entendre par le mot voUg, tel qu’il est employé au
vers 886 des Troyennes, par exemple ? On répete qu’Euripide est
un poéte rationaliste; a la vérité, ce terme ne me parait gueére
heureux quand il est appliqué a Euripide. En dépit de la critique
qu’il a exercée directement ou indirectement sur les traditions
religieuses et les mythes, Euripide n’était pas nécessairement
un positiviste, un de ces esprits secs qui ne croient qu’a la cau-



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 163

salité¢ physique et qui éliminent du monde toute espéce de mysteére.
Euripide a probablement déplacé le sens du mystere, et peut-étre
I'a-t-il approfondi, en le fixant non plus au ciel mais dans la
conscience humaine. Deés lors que faut-il entendre par volg ?
Intellekt et Verstand me paraissent trop étroits. Mon sentiment
est que le terme unit encore des éléments que notre psychologie
sépare aujourd’hui, mais que les Grecs ne distinguaient pas, peut-
étre avec raison. L’homme est un tout complexe, chez qui le
méme aspect ne domine pas a tout moment; et il en va de méme
chez Euripide. Qu’un personnage d’Euripide change d’avis, qu’il
semble se contredire, c’est précisément pour cela qu’il vit! S’il
était toujours le méme, s’il ne se produisait pas en lui des modi-
fications, ce serait un mannequin, non pas un personnage vivant.

M. Lesky: Ja, das Wort voUg hat natiirlich seine Geschichte.
Ich erinnere etwa an die schéne Arbeit von Kurt von Fritz
(Class. Philol. 1943, 79-93; 1945, 223-242; 1946, 12-34). Die
Frage geht fiir uns wohl nur darum, was das Wort bei Euripides
bedeutet, und da mochte ich doch, gestiitzt auf manches in
Meissners Dissertation, meinen, dass mit volg hier das ganze
Seelenleben, die ganze Person gemeint ist, gesehen vom Aspekt
des Intellektuellen, wobei aber doch detr Mensch als Ganzes
erfasst wird.

Ich moéchte auch noch im Zusammenhang mit der Frage nach
dem Wesen des voUg betonen, wie wichtig das Hekabe-Gebet
det Troaden ist, denn wenn dort die Moglichkeit erwogen wird,
das, was die Leute Zeus, die hochste Potenz, nennen, sei ein-
fach der voig Bpotdv (886), da sicht man aufs neue, wie sehr
der Weg von diesen Ausserungen des Euripides zur Anerkennung
iibernatiirlicher Michte geht: es ist dies der Punkt, in dem ich
mich mit Herrn Rivier begegne.

M. Zuntz : « Sobald man spricht, beginnt man schon zu itren».
Wenn man eines sagt, kann man in dem Augenblick nicht all
das andere sagen, das damit zusammenhingt; und doch ist die
Wahrheit im Ganzen und nicht im Teil. Demnach hoffe ich, dass
wir hier nicht das Gefiibl eines wirklichen Gegensatzes in unseren



164 DISCUSSION

Auffassungen haben — was, glaube ich, nur bedeuten wiirde,
dass wir unsere Auffassungen zu einseitig oder zu verschirfend
darstellen. Z. B. ist es gewiss niemandem verboten, in einem be-
sonderen Wort des Euripides eine besonders bedeutsame, tiefe,
wegweisende Einsicht zu finden und natiirlich werden anderseits
gelegentlich Worte gesprochen, die ganz deutlich falsch oder
unwesentlich oder unerheblich sind. Es ist also hier wie immer
im Leben, es ist eine Frage des Akzentes, der Nuance; eher als
dass der eine sagte: «I’Art pour IArt», der andere dagegen:
« Nein, hier ist das Wahre und dort das Falsche». Wir miissen
uns hiiten, es so zu verschirfen.

Wenn ich noch versuche, das genauer zu umschreiben, was
mir bei dieser Auseinandersetzung wesentlich scheint: man sollte
doch, glaube ich, eben nicht sagen: Hekabe gegen Helena sagt
das, was die endgiiltige, richtige Analyse und Deutung der
Situation ist; denn damit, scheint mir doch, wiitde das vorher
Gesagte, z. B. die Bezichungen auf die Go6tter und besonders auf
Kyprtis, zum Unsinn. Hekabe gibt eine, sehr penetrante, Deutung
der Situation. Wenn wir trotzdem Kypris als Verursacherin
prisentiert bekommen, so heisst das doch wohl, dass es fiir diese,
wie fiir alle Situationen und Fakten, eben verschiedene Moglich-
keiten des Deutens gibt, deren eine die andere nicht vollkommen
ausschliesst. Vielmehr, wenn wir allen nachdenken, werden wir
selbst richtiger, tiefer, umfassender, kompletter werden. In dem
Sinn wehre ich mich dagegen, dass man sagt: « Hier spricht
Euripides und das ist seine wahre Meinung; also ist der Rest
unerheblich ».

Als ein anderes Beispiel darf ich vielleicht eine Stelle erwihnen,
die immer als besonders extrem zitiert wird, nimlich der Chor
in der Elektra (699 f.), in dem erst ein Mythos erzihlt wird und
der Chor dann (737) sagt: « Ich kann das aber nicht glauben ».
Auch hier wire es, glaube ich, vorschnell zu sagen: das Ich,
welches sagt: « Ich kann das nicht glauben», das ist nun Euri-
pides personlich, det uns sagt: « Ich, Euripides, glaube diesen
Mythos nicht». Es ist ja immer noch der Chor, der spricht, und



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 165

man sollte sich, glaube ich, auch da noch fragen: « Was bedeutet
es, wenn der Chor im Drama das sagt ?» Dann wiirde man,
glaube ich, sehen, dass auch diese Ausserung beitrigt zu der
Einsicht, zu der die Elektra uns verhelfen kann. Sieht man den
Zusammenhang an, so wird da, scheint mir, ganz klar gesagt:
« Hier seht ihr Menschen, die ringen, das Sixaiov zu verwirk-
lichen. Dieses dixatov ist nicht nur ein Faktum zwischen ein-
zelnen Menschen: es hat einen gottlichen Aspekt, eine gottliche
Universalitit. Aber freilich: in der Natur ist es nicht zu finden;
Sonne, Mond und Sterne gehen ihren gesetzmissigen Gang, was
immer Menschen tun oder irren oder leiden». Wir werden im
Zusammenhang der Elektra, glaube ich, angeleitet zu sehen, wo
in der Welt der Ort des dixawov ist. Sonne, Mond und Sterne
kiimmern sich nicht darum. Andererseits ist es nicht nur ein
Produkt menschlicher Vorurteile: es ist — modern gesprochen —
eine transzendentale Realitit.

Dies also als ein Beispiel, wie ich meine, dass man auch
solche sehr persdnlich klingende Ausserungen doch nicht ein-
fach als Privatdusserung der Dichters, unabhingig vom Drama,
auffassen soll. Sie erweisen sich, glaube ich, als viel bedeutender,
wenn wir sie im Rahmen des Dramas zu verstehen suchen. Und
trotzdem, — da wir ja versuchen, wenn moglich nicht pedantisch
zu sein — will ich Thnen, M. Martin, gern zugeben, dass wir
oft, und wohl mit Recht, empfinden: « Hier spricht Euripides
besonders mit eigenem Gefiihl, aus eigener Erfahrung; z. B. in
o) waboopat T&G y&pLTag, ®Th.». Gewiss, das ist der Chor und es
gehort ins Drama, und doch ist nicht verboten zu denken, dass
der Chor dies nicht so schon und stark sagen wiirde, wenn
Euripides, der Mensch Euripides, es nicht so schén und stark
gefiihlt hitte.

M. Lesky: Ich mochte zunichst aufs Ganze gesehen sagen,
dass ich die von Herrn Zuntz und mir entwickelten Anschauungen
als komplementir verstehe. Es ist zweifellos erlaubt, ein Kunst-
werk zunidchst ohne jede andere Frage nur als Kunstwerk zu
betrachten, und es wire gut, wenn man das Ofter getan hitte.



166 DISCUSSION

Anderseits aber glaube ich, dass es durchaus berechtigte Frage-
stellungen gibt, die den Schopfer dieses Werkes und seine Aus-
einandersetzung mit der Welt angehen. Schliesslich ist auch
Reinhardt in seinem letzten Essay, den wir sicher beide hoch-
schitzen, nicht anders vorgegangen, wenn er nicht nach der
Gestalt der einzelnen Werke oder nach der Rolle einzelner Per-
sonen, sondern nach der « Sinneskrise bei Euripides» fragte (Die
Nene Rundschan, 68, 1957, 615-646). Sie haben, Herr Zuntz, dann
noch eine andere grundsitzlich wichtige Frage angeschnitten.
Sie sagten: « Wenn die Hekabe der 7roaden recht hitte, wiirde
ja ein Teil des Stiickes sinnlos.» Da méchte ich an die Elektra
erinnern: die ganze Handlung des Stiickes ist doch auf dem
Befehle Apollons aufgebaut, und am Schluss des Stiickes wird
dieser Befehl von den Dioskuren als toricht erklirt. Daran hat
A. W. Schlegel schweren Anstoss genommen und gefragt, warum
Euripides denn sein Stiick geschrieben habe, wenn er es am
Ende selber zerstort. Hier ist zu keiner glatten Losung zu kom-
men, wir konnen nur die Dissonanz anerkennen, die nun einmal
durch einzelne Dramen des Euripides geht und ihren letzten
Grund in seiner Personlichkeit hat.

Mit einem Wort m&chte ich noch auf den Agon der Zroaden
zurlickkommen. Helena sagt (940-50): « Kypris ist nach Sparta
gekommen, Kypris war in der Begleitung des Paris, von ihr
wurde ich zu meinem Tun gezwungen». Eine dutchaus beim
FEinzelnen verweilende Rechtfertigung und die, glaube ich, wird
von Hekabe wirklich widerlegt. In einem Agon konnen beide
Parteien recht haben oder keine odet eine von ihnen, vier Fille
also, deren einer dem Dichter als das vor Augen stehen muss,
was er mit der Szene auszudriicken beabsichtigt. So glaube ich
denn, dass die Frage nach der Verteilung von Richtig und
Unrichtig im Agon nicht an der Dichtung vorbeifiihrt, sondern
etwas fiir ihr Gefiige Wesentliches betrifft.

M. Rivier: Pour déceler la pensée personnelle d’Euripide
parmi les répliques de ses personnages, il faut bien que nous
formions une hypothese sur la nature de cette pensée et son



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 167

orientation. Nous avons vu, Iautre jour, combien il est difficile
de remonter des piéces conservées aux idées du poete. Une
marge d’a priori subsiste, dans laquelle les conceptions de Iin-
terprete ont une incidence inévitable; c’est le cas de Iouvrage
de B. Meissner que M. Lesky a cité. Comme son titre le montre
déja (Mythisches und Rationales in der Psychologie der euripideischen
Tragidie), 11 procede d’une opposition radicale entre ce qui est
mythique et ce qui est rationnel. Cette perspective, si elle ne
préjuge pas de tous les résultats de ’analyse, ne peut manquer
d’en influencer le cours: dans un précédent Entretien, je me suis
déja demandé si elle était entierement valable pour Euripide et
son époque. Bernhard Meissner attribue 2 Euripide une « Polemik
gegen diamonistische Vorstellungen in der Psychologie »; il estime
que le poete a rejeté le mythe et choisi la raison, en tant qu’elle
élimine le divin sous toutes ses formes de I’explication des phé-
nomenes humains: les sentiments n’ont plus d’autre horizon que
celui de leurs causes « naturelles», ol les instincts tiennent une
large place. On voit que la découverte des forces irrationnelles
logées dans la psyché humaine fait partie intégrante de ce ratio-
nalisme. Et sans doute cette définition satisfait notre esprit; elle
est, pour un moderne, la seule possible, la seule qui soit cohé-
rente. Reste 4 savoir si elle est applicable aux Grecs du ve siecle,
et si les textes d’Euripide s’y laissent exactement réduire. M. Lesky
a dit, je crois, que «les forces instinctives présentées par Euri-
pide n’avaient pas un caractére étroitement ni exclusivement
psychologique, qu’une passion pouvait étre irrationnelle et démo-
nique 2 la fois». Clest évidemment une correction notable des
vues de Bernhard Meissnet.

M. Lesky: Ich mochte dem durchaus beipflichten und daran
erinnern, wie ich nach Threm schénen Vortrag lebhaft der For-
mulierung « naturelle et divine» zustimmte und auch betonte,
dass ich hier keine Antithese erblicke. Sie haben vollkommen
recht, dass Meissner hier zu scharfe Grenzlinien gezogen hat.
Worin ich aber den Wert seiner Arbeit erblicke, das sind die
wortgeschichtlichen Untersuchungen, in denen er einmal die



168 DISCUSSION

Frage aufgeworfen hat: In welcher Wortgestalt manifestieren
sich iiberhaupt die psychologischen Komponenten des euripi-
deischen Werkes ?

M. Winnington-Ingram) Nous aurions tous beaucoup a dire
encore, mais ’heure avance. Je vous propose d’en rester la, afin
de ne point abuser de la patience de notre hote.



	Psychologie bei Euripides

