
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 6 (1960)

Artikel: Psychologie bei Euripides

Autor: Lesky, Albin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661069

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661069
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV
ALBIN LESKY

Psychologie bei Euripides





PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES

Dass wir von einem gesicherten, in den wesentlichen Zügen
geklärten Bilde des Euripides noch weit entfernt sind,
wird vielleicht bei keinem Problem mit so schmerzlicher
Deutlichkeit erkennbar wie bei der Frage nach Bedeutung
und Behandlung des Psychologischen in seinen Stücken.
Es dürfte sich empfehlen, die Grenzen innerhalb deren sich
die Debatte bewegt, dadurch zu bezeichnen, dass wir die

am weitesten geschiedenen Betrachtungsweisen einander

gegenüberstellen. Karl Reinhardt hat in seinem packenden
Essay über die Sinneskrise bei Euripides {Die neue Rundschau,

1957) die Charakteristik ausgeschrieben, die Wilamo-
witz 1891 von der Phaidra des erhaltenen Hippolytosdra-
mas gab. Er stellt diese Phaidra, wie Wilamowitz sie

zeichnete, neben die Hedda Gabler Ibsens und die Berührungen

sind frappant. Man erinnert sich daran, dass man aus

Euripides zu Zeiten einen antiken Ibsen machen wollte.
Mit derselben Methode modernen Psychologisierens, mit
der Vereinigung zahlreicher aus einzelnen Versen gewonnener

Details zu einem individuellen Charakterbilde hat
Wilamowitz auch andere Figuren euripideischer Stücke,
Alkestis etwa oder Admet oder Megara, gezeichnet. Diese
Art der Betrachtung wurzelt in dem Lebensgefühl und den
Interessen der Zeit um die Jahrhundertwende, aber
aufgegeben ist sie, allem Widerspruch zum Trotz, auch heute
nicht. Sie findet sich nicht in allen Fällen so radikal
durchgeführt wie in Van Lenneps Kommentar <%ur Alkestis (1949),
hat aber noch immer ihre Anhänger.

Die extreme Gegenstellung zu der Ansicht, Euripides
sei es auf die detailreiche Zeichnung individueller Charaktere

angekommen, hat Walter Zürcher in seinem Buche über
Die Darstellung des Menschen im Drama des Euripides (1947)
bezogen. Hier haben Ansichten, die Tycho von Wilamowitz
über die Prärogative des Technischen vor der Charakter-



I2Ö A. LESKY

Zeichnung und das Eigenrecht der Einzelszene für Sophokles
entwickelt hatte, ihre Anwendung auf Euripides gefunden.
Zürcher lässt ein bedeutendes Interesse des Dichters an
psychologischen Einzelphänomenen gelten, betont aber
den Primat der Handlung vor der Charakteristik der
Personen. Deren Verhalten ist für ihn durchaus von dem

Gang der Fabel und den Bedingungen der einzelnen Szene

bestimmt. Geschlossene Charaktere zu zeichnen und von
ihnen aus die Handlung zu formen, hatte nach seiner

Meinung Euripides weder die Absicht noch die Möglichkeit.
Während Sophokles zeinen zentralen Gestalten ein unbeirrbares

Ethos verleihe, das mit dem Ziele der Handlung gegeben

sei, zeichne Euripides einzelne psychische Reaktionen,
die sich jeweils aus der dramatischen Situation ergeben,
ohne sich zu einem organischen und widerspruchslosen
Ganzen zusammenzufügen.

Nach dieser Skizzierung der Gegenpositionen dürfte es

sich empfehlen, unsere Frage nach der Rolle des Psychologischen

bei Euripides präziser zu fassen. Denn Psychologie
gibt es schlechtweg in jeder Dichtung, die von Menschen
handelt, mag das Seelische noch so primitiv und in einer
Weise gesehen sein, die sich von unserer Auffassung
unterscheidet. Wenn man seit eh und je von dem Psychologischen
bei Euripides und von seinen Tragödien als Seelendramen

gesprochen hat, so geschah das in der Uberzeugung, dass

er der dramatischen Dichtung Neuland erschlossen und in
einem bisher unerhörten Masse seinen Blick dem Bereiche
des Seelischen zugewendet hätte. Nach diesem Neuen wird
also vor allem zu fragen sein, wobei es sich in diesem
Rahmen um einige grundsätzliche, durch Beispiele erläuterte
Bemerkungen, nicht aber um eine erschöpfende Darstellung
handeln kann. Im Besonderen sollen zwei Probleme hervortreten.

Fürs erste wollen wir im Bereiche des Seelischen
zwischen Reaktion und Aktion scheiden. Es ist dies eine

Trennung, die natürlich logisch nicht scharf durchzuführen



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 127

ist, denn jede Aktion ist zu gleicher Zeit auch Reaktion auf
etwas, das diese Aktion hervorgerufen hat. Wohl aber
dürfte die genannte Aufgliederung im Zusammenhange
mit der Betrachtung des Dramatischen von Nutzen sein.

Hier — und das wird bei Euripides besonders deutlich —
scheidet sich die Reaktion, die mit Jubel oder Klage auf
das Erlebte antwortet und in dieser Antwort Gefühl breit
ausströmen lässt, von einer Führung der Handlung, die das

entscheidende Geschehen aus der seelischen Eigenart der
handelnden Personen seinen Antrieb empfangen lässt.
Vielleicht wird, was wir meinen, deutlicher, wenn wir der
auf Gefühlsäusserungen beschränkten Reaktion jene
seelischen Impulse gegenüberstellen, die sich in Aktion
umsetzen. Gerade nach deren Umfang und Bedeutung wird
für Euripides zu fragen sein.

Zum zweiten interessiert uns an den psychologischen
Elementen der euripideischen Dramatik, wie weit sich an
ihnen den Vorgängern des Dichters gegenüber eine feinere

Differenzierung erkennen lässt. Eine solche könnte, das sei

zunächst als blosse Möglichkeit angedeutet, in einer gesteigerten

Labilität des Seelischen ihren Ausdruck finden. Auch
wird die Frage im Auge zu behalten sein, wie weit sich eine
differenzierte Darstellung seelischer Vorgänge dem nähert,
was wir Individualität zu nennen pflegen. Wenn wir bei der

Scheidung zwischen reaktiven Gefühlsäusserungen und aktiven

Handlungsimpulsen einsetzen, so bedarf es nur eines

kurzen Hinweises darauf, dass die erstgenannten in der
euripideischen Tragödie weithin dominieren. Auch soll mit
einem Worte daran erinnert werden, dass das Vordringen
des Schauspielergesanges, die reichere Verwendung
musikalischer Mittel in vielen Partien mit diesem freien
Ausschwingen lust- und schmerzbetonter Gefühle zusammenhängt.

Hier haben sich typische Züge herausgebildet, über
denen jedoch die besondere, der Schablone entzogene
Gestaltung im einzelnen Falle nicht übersehen werden darf.



128 A. LESKY

Damit ist für Euripides an ein fundamentales
Interpretationsproblem gerührt, das durch Zuntz, Strohm, Ludwig u.a.
in neuerer Zeit kräftig in den Vordergrund gerückt wurde,
für uns aber am Rande bleibt.

Die reaktive, von starkem Pathos getragene Gefühls-

äusserung nimmt in der euripideischen Tragödie einen
solchen Raum ein, dass sie als besonderes Charakteristikum
dieser Kunst erschien. Ich möchte auch hier ein Wort
Jacob Burckhardts anführen (Gr. Kulturgesch. 2, 306 Kröner)

: « Während sodann Sophokles es immer mit dem Ganzen

eines Charakters zu tun hat, hat Euripides bisweilen
die Art, das Gefühl einer einzelnen Person in einer bestimmten

Szene bis ins einzelnste auszubeuten ».

Dies sind bekannte Dinge, wir aber fragen, ob das

alles ist oder ob für den Bereich des menschlichen Handelns
bei Euripides eine neue Einstellung zu dessen Motivation
erkennbar wird.

Es lässt sich nicht vermeiden, hier etwas weiter
auszuholen und mit einem Blick auf die Vorstellung von
menschlichem Handeln in der Welt des Epos zu beginnen.
Ich kann dabei auf Einzelnes nicht eingehen und muss auf
die ebenfalls noch vorläufigen Bemerkungen in meiner
Griechischen Literaturgeschichte verweisen. So viel aber scheint
mir klar, dass im Weltbilde des Epos göttliche Einwirkung
auf den Menschen und dessen persönliche Entscheidung
in einer Weise in eins gesehen werden, die für uns logisch
nicht analysierbar, in dem Bilde einer von göttlichen
Mächten bis ins letzte durchwalteten Welt aber zutiefst
begründet ist. Diese Anschauung von dem Ineinander
göttlicher und menschlicher Motivation aller Handlungen
und Leistungen ist völlig unreflektiert und unproblematisch.

Das gilt, wie sich an manchen Beispielen zeigen Hesse,

auch für die archaische Zeit. Ein besonderes Signum der
Tragödie ist es jedoch, dass in ihr dieser doppelte
Ursprungsbereich menschfichen Handelns anfängt, zum Pro-



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 129

blem zu werden. Wie sich der persönliche Wille und damit
die persönliche Verantwortung des Menschen zu dem
verhalten, was die Götter senden oder verfügen, ist eine Frage,
die Aischylos zutiefst bewegt hat: Eteokles vor seinem Weg
zum siebenten Tore, Agamemnon vor der Opferung Iphi-
geneias und Orestes, Orestes vor allem, sind grossgeartete
Beispiele dafür. Die Dinge liegen bei Sophokles lange nicht
so klar, aber dass in Stücken wie dem Aias, der Antigone,
den Oidipusdramen, menschliches Handeln in ständiger
Auseinandersetzung mit der Welt des Göttlichen erfolgt,
daran hat noch kaum ein Interpret dieser Dichtungen
gezweifelt.

Wie steht es nun bei Euripides mit dem Anteil der
Götter an dem Tun der Menschen Auf den ersten Blick
scheint dieser Anteil kein geringer zu sein. Anfang und
Ende der euripideischen Dramen zeigen uns Götter in
Menge auf der Bühne, für den erhaltenen Hippolytos ist ein

Aspekt denkbar, in dem das ganze Spiel von der
Auseinandersetzung zweier Gottheiten in Bewegung gesetzt und
seinem Ende zugeführt erscheint. Im Herakles sehen wir
den Dämon auf dem Theologeion, der im folgenden in
furchtbarer Weise aus dem Helden wirken wird. Was
bedeutet das alles Um die Antwort zu finden, gehen wir
von Szenen aus, in denen sich Menschen des Euripides
ausdrücklich darauf berufen, dass ihr Handeln durch die

Einwirkung göttlicher Mächte veranlasst sei, dem äusseren

Aspekt nach nicht anders als Agamemnon in der Ilias
(XIX, 90), wenn er der Ate Schuld an seinen Fehlhandlungen

gibt. Da haben wir den grossen Agon der Troaden, der
in Form einer Dreierszene vor Menelaos als persönlich
allerdings stark beteiligtem Schiedsrichter stattfindet. Helenas

Verteidigung stützt sich vor allem auf Kypris. Nicht
ihr selber gehörte, was sie tat. Sie war nur Opfer im Spiele
der Göttinnen und wenn sie Paris nach Troia folgte, so war
das nicht eine Tat ihres persönlichen Willens, sondern die



130 A. LESKY

übermächtige Wirkung der grossen Göttin, die mit Paris
nach Sparta kam, der Göttin, die selbst Zeus zu ihrem
Knecht zu machen vermag. Was Helena hier sagt, steht in
einer langen Tradition, deren homerischen Ausgangspunkt

wir eben bezeichneten. Weil an allem menschlichen
Tun göttliche Einwirkung beteiligt ist, kann die

Verantwortung von dem schuldbeladenen Menschen auch
immer wieder den Göttern zugeschoben werden. Der
Agamemnon der Ilias tut dies in vollem Ernste. Dürfen
wir ein Gleiches von Helena sagen Oder ist das alte Motiv
von dem göttlichen Anteil an menschlichem Handeln hier
seines Inhaltes entleert und zu einem Stück sophistischer
Argumentation geworden Die Antwort Hekabes im Agon
bedeutet auch für uns eine Antwort. Sie tritt zunächst als

Verteidigerin der Göttinnen auf, von denen Helena in
Übereinstimmung mit dem Mythos erzählte, sie hätten vor
Paris um den Schönheitspreis gekämpft. Mit höchst rationalen

Argumenten — Hera hat ja einen Gatten und Athene will
gar keinen — wird die Geschichte vom Parisurteil als

unsinnig erwiesen. Die Argumentation steht in einer gewissen,

freilich nicht zu engen Parallele zur Mythenkritik im
Herakles (1340) und hat mit ihm das Eine gemeinsam, dass

die Nichtigkeit der mythischen Erzählung entlarvt, die
Existenz des Göttlichen an sich aber keineswegs angegriffen
wird. Hekabe will ja, wie sie sagt (969), den Göttinnen zu
Hilfe kommen, das heisst im Sinne des Dichters eine gereinigte

Gottesauffassung vertreten.
Bedeutungsvoll für unsere Frage ist nun die Weise, in der

Hekabe der Gegnerin das Argument aus der Hand schlägt,
sie hätte nicht aus persönlichem Impuls, sondern unter der

übermächtigen Einwirkung der Kypris gehandelt. Wieder
wird zunächst die Vorstellung, Aphrodite sei mit Paris nach

Sparta gekommen, um Helena zu holen — wir erinnern uns
an Vasen, die Aphrodite bei diesem Liebeshandel anwesend

zeigen — als widersinnig abgetan. Im Sinne einer gereinigten



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES I3I

Gottesvorstellung, wie sie der Dichter im Herakles kundtut,
sagt Hekabe, dass die Göttin ruhig im Himmel verweilend

ganz Amyklai mitsamt Helena hätte nach Ilion schaffen
können. Und dann sagt sie, was in Wahrheit vor sich gegangen
war (988): 6 abq 8' iScov viv voü<; s7ioiY)Ib'] KuTcpi?. «Dein
Sinn, als er ihn schaute, ward zur Kypris. » Diese Stelle hat
Bernhard Meissner in seiner ausgezeichneten und für unser
Thema wichtigen Göttinger Dissertation Mythisches und

Rationales in der Psychologie der euripideischen Tragödie (1951,
S. 137) nicht richtig gedeutet. Der Dichter wolle sagen,
der vou? der Helena sei zur Kypris geworden, Kypris
sei in ihn eingedrungen und habe von ihm Besitz ergriffen.
Ja, Meissner möchte hier sogar einen bewussten Rückgriffauf
die mythische Anschauung von der Kausalität anerkennen.
In Wahrheit stellt sich Hekabe und — sagen wir es gleich
mit aller Bestimmtheit — durch ihren Mund der Dichter in
radikalen Gegensatz zu einer mythischen Motiven
verpflichteten Anschauungsweise. Einwirkung der Kypris,
Übermacht der Göttin, das ist alles leeres Gerede. Der voü<;

Helenas selbst erlag ganz bestimmten und durchaus realen
Eindrücken und Einflüssen. Ihr eigener Sinn hat die Rolle
gespielt, die sie nun gerne, sich hinter müssigen Götterfabeln

deckend, der Göttin zuschreiben möchte. Dodds hat
schon ganz recht gehabt, wenn er (Class. Rev. 43, 1929, 101,5)
unsere Stelle mit dem Fragment 1018 zusammenrückte:
o voüi; yap 7)jrwv scmv ev exocorw ffeo?. Diese wichtige Stelle
hat bei dem ersten Philologentreffen auf dem Boden der Fon-
dation Hardt in Chapoutiers Vortrag « Euripide et l'accueil
du divin» (S. 218) eine berechtigte Rolle gespielt. Es ist
nun sehr interessant, in Naucks Apparat die verschiedenen
Rahmenstellen zu dem recht häufig zitierten oder mit
Anklang erwähnten Vers einzusehen. Nach einem Pindar-
scholion (Nem. 6, 7) und einigen anderen Stellen wollte
Euripides die göttliche Natur des im Menschen wirkenden
Verstandes kundtun; wie nahe eine solche Auffassung



I}2 A. LESKY

stoischem Denken lag, braucht nicht erläutert zu werden.
In der Tat scheint auch Mark Aurel (12, 26) auf den Vers
anzuspielen. Aber in der Schrift des Nemesios von Emesa

Ilepl cpiicrew? avD-pw7rou findet sich eine ganz andere Deutung
weitergegeben: Der Verstand sei es, der in jedem Menschen
für alles und jedes Vorsorge trage, nicht aber irgend ein
Gott. Dass diese Auffassung so ganz mit Hekabes Protest

gegen eine mythische Motivation menschlichen Tuns
zusammengeht, spricht stark dafür, dass sie die richtige ist. Von
der Stelle der Troaden, von der wir ausgingen, ist Hekabes
berühmtes Zeusgebet nur durch etwa hundert Verse

getrennt. Hier wird der höchste Gott bei dem tastenden
Versuchen verschiedener Möglichkeiten auch als voü? ßporoSv

gefasst. Ich möchte diese Stelle nicht ohne weiteres mit den
beiden vorher genannten in Parallele setzen, denn hier handelt

es sich nicht um die Antithese zwischen anthropomor-
phen Göttern als Anstiftern menschlichen Handelns und den

seelisch-geistigen Kräften im Menschen selbst, sondern um
die Suche nach dem Wesen der höchsten Potenz. Wohl
aber glaube ich, dass wir uns mit allen drei Stellen im selben

Vorstellungsbereich befinden und auf sie anwenden können,
was Gigon in der Debatte zu Chapoutiers Vortrag (S. 233)

zu dem angeführten Passus des Hekabe-Gebetes bemerkte:
für das Verständnis der euripideischen Worte ist mit der
üblichen Berufung auf den Nus des Anaxagoras wenig oder

gar nichts getan, vielmehr erschliessen wir uns ihren Sinn
wesentlich besser, wenn wir uns Heraklits (22 B, 119)
erinnern: c, dcvffpco7rw Sougwv : in sich selbst trägt der
Mensch die Kräfte, die den Weg seines Lebens und damit
sein Schicksal bestimmen.

Hekabe gibt in unserem Falle für die im Inneren Helenas
wirksamen Antriebe — ihre wahre Kypris — eine sehr
feine und differenzierte Analyse. Da sehen wir eine Helena,
die in den engen Verhältnissen ihrer griechischen Heimat
unbefriedigt lebt. Der Troerprinz wirkt auf sie ebenso durch



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES I33

seine Schönheit wie durch den fremdartigen Prunk seines

Auftretens, der auf Frauen nach der Art Helenas zu allen
Zeiten einen besonderen Reiz ausübte. Dazu kam die
lockende Aussicht, im reichen Troia jedem Luxuswunsche
ungehemmt nachgeben zu können. So also sieht es um die

Dinge aus, die Helena hinter dem Namen der Kypris
verstecken möchte

Was diese Frau schuldig werden liess, liegt für unsere
Auffassung im Bereiche des Emotionalen, und es will bedacht
sein, dass Euripides hier vom voü? allein spricht, wie auch

an den anderen zum Vergleich herangezogenen Stellen nur
von diesem die Rede war. Hier spricht sich einmal mehr die
intellektualistische Grundhaltung aus, die im Denken der
Griechen bei der Behandlung ethischer Fragen immer wieder
sichtbar wird. In der früher genannten Dissertation hat
Meissner für Euripides sehr hübsch gezeigt, wie sich im
Gebrauche der Ausdrücke xacpSia, cppvjv das Streben
nach einheitlicher Erfassung des gesamten seelischen
Bereiches äussert, zu gleicher Zeit musste er aber ein
Überwiegen des Gebrauches von cppyjv feststellen, das seinen

Verwendungsbereich auch auf die Bezeichnung von Gefühlsabläufen

ausgedehnt hat.

Ist unsere Deutung des Agons der Troaden richtig, so geht
daraus eine wichtige Feststellung für die Auffassung des

Euripides von den Bedingungen menschlichen Handelns
hervor. Wir sehen die alte Bipolarität der Motivation aus

göttlichem und menschlichem Bereiche dadurch aufgehoben,
dass der eine Pol zum Verschwinden gebracht wurde. Wohl
wird noch davon gesprochen, dass hinter dem Tun der
Menschen Götter als bewirkende Mächte stehen, aber das

ist nicht mehr echter Glaube, sondern ein Spiel mit der

Tradition, nur dazu da, um in seiner Sinnlosigkeit entlarvt
und biossgestellt zu werden. Hier wirken keine Götter mehr
aus dem Tun und Lassen der Menschen, einzig in ihrer
eigenen Brust sind die Kräfte daheim, die in ihrem Handeln



134 A. LESKY

zu ihrem Heil oder Unheil wirksam werden. Ich möchte

gleich hier die Bemerkung einschalten, dass die vorgetragene
Analyse durchaus mit der Auffassung dieser Kräfte als

irrationaler, ja dämonischer Mächte vereinbar ist, wie sie

Prof. Rivier entwickelt hat. Auch die Möglichkeit, Gestalten
des Mythos zu sichtbaren Symbolen dieser Mächte zu
machen, soll angedeutet sein.

Das am Agon der Troaden Erkannte lässt sich für eine
Reihe anderer Partien nutzbar machen. Wenn wir dabei
verschiedene Stücke ohne Rücksicht auf ihre Datierung
heranziehen, soll dadurch zum Ausdrucke kommen, dass

bestimmte Positionen für Euripides im wesentlichen
festgeblieben sind.

Auch Phaidras Leidenschaft, die sie selbst und Hippo-
lytos vernichtet, unterliegt im Hippolytos einer doppelten
Interpretation. Der einziehende Chor rätselt (141), wer von
den Göttern die Verstörung über Phaidra gebracht haben
könnte. An Pan denkt er, an Hekate, an die Korybanten und
andere. Auch die Gedanken der Amme laufen in dieselbe

Richtung. Der Prophetie, so meint sie (236), bedürfe man,
um zu erraten, welcher Gott die kranke Königin heimsuche.
Dieser Deutung tritt nun eine andere, nicht in der Form des

Agons, aber nachdrücklich genug gegenüber. Die gesammelte,

von klarem Denken getragene Rede Phaidras, die der
Dichter nach seiner Art auf Paroxymus und Erschütterung
folgen lässt, setzt mit Ausführungen über die Wurzeln
sittlicher Verfehlungen ein, deren geistesgeschichtlichen Ort
uns Snell (Philol. 97, 1948, 125) verstehen gelehrt hat.
Phaidra spricht davon, dass der Ursprung des Bösen nicht
in dem Wesen der Einsicht (oü xcctoc yvcoftT)? cptWv) zu
suchen sei. Vielen Menschen eigne die Erkenntnis des

Richtigen und Guten durchaus, dass sie dennoch fehlen,
sei von den dunklen Mächten in ihrem Inneren verschuldet,
die sich dem Regiment der yvcop) entziehen, das Gute
hemmen und zum Bösen treiben, wie Trägheit und Lust es



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 135

tun. Diese mit dem Ganzen der Handlung nur locker
verbundene Digression ist, wenn irgend etwas, Euripides selbst.

Programmatisch spricht er sich hier über das Innere des

Menschen als die Walstatt des Kampfes zwischen Einsicht
und Leidenschaft aus und bezeichnet so den Ursprung
tragischen Geschehens, wie er ihn auf dieser Stufe seines

Schaffens sieht. Dabei steht er mit seinen Worten in einer
doppelten Front. Einerseits, das hat Snell richtig gezeigt,
ist es nicht möglich, für die Lehre des Sokrates vom Tugendwissen

und Phaidras Protest gegen eine einseitige Bewertung

der yvco[XY) jede gegenseitige Beziehung zu leugnen.
Deutlich genug protestiert der Dichter, wie das andere
nach ihm getan haben, gegen eine Auffassung, die alle
und jede Entscheidung nur von Wissen und Einsicht
bestimmt sein lässt. Zum andern aber — und dies richtig
zu würdigen, ist in unserem Zusammenhange wichtig —
schalten Phaidras Worte zu gleicher Zeit auch die mythologische

Erklärung menschlicher Leidenschaft und menschlichen

LIandelns aus, für die nicht lange vorher Chor und
Amme bezeichnende Beispiele gegeben haben. Freilich
sind die Dinge nicht so reinlich geschieden, wie es nach
dem Gesagten scheinen könnte. In der gleichen Rede

spricht Phaidra von ihrer Liebe als Kypris (401), was kaum
mehr als eine geläufige Metonymie bedeutet. Aber vor
ihrem Ende (725) nennt sie sich ein Opfer der Göttin, die
sich über die Vernichtung ihres Lebens freue. Die dem

Mythischen verpflichtete Aussage entspricht dem Pathos
der Stelle. Auch im Bereiche des Psychologischen hat
manches bei Euripides einen doppelten Boden.

Jedenfalls liegt die im Hippolytos vertretene Psychologie
auf der Linie des bereits Gesagten, doch treten für dieses

Drama Umstände hinzu, die seine Interpretation erheblich

komplizieren. Beginn und Ende des Spieles zeigen uns
Göttinnen auf der Bühne, deren Gegensatz all dies Geschehen

in Bewegung bringt. Die Aphrodite des Prologs enthüllt



A. LESKY

ihren Plan, in dem Phaidras Leidenschaft lediglich als

Mittel erscheint, um Hippolytos, den Verächter der Liebesgöttin,

zu verderben. Soll etwa das, was Euripides hier,
bildlich gesprochen auf einer Oberbühne, als göttliche
Rahmenhandlung vor sich gehen lässt, das Eigentliche sein,
das er uns zeigen wollte Bei der Beantwortung dieser

Frage kann ein Vergleich helfen, der zunächst ganz im
Äusserlichen bleibt. Auch in den Choephoren des Aischylos
haben wir das Wirken eines Gottes, hier Apollons Befehl,
an den Beginn des Spieles gestellt und an seinem Ende
bedeutungsvoll hervorgehoben, während in den inneren
Partien das Handeln des Orestes aus eigenem Willen und
mit eigener Verantwortung erfolgt. Ein einziges Mal wird
in diesem Innenteil Apollons Gebot genannt, aber diese
Stelle ist entscheidend und verbindet diese Partie unlöslich
mit den Teilen des Anfangs und des Endes. Wenn Orestes
beim Anblick der Mutter die Hand sinken lässt, erinnert
ihn Pylades mit den einzigen Worten, die er in diesem Drama
spricht, an das Gebot des delphischen Gottes. Der göttliche
Befehl und das Wollen und Handeln des Menschen stehen
in einer tragischen, aber unzerreissbaren Wechselwirkung.
Ganz anders im Hippolytos. Hier ist der Rahmen wirklich
nur Rahmen und nichts anderes. Die grosse Wirkung dieses

Stückes, die sich in seiner kaum übersehbaren Nachfolge
bekundet, beruht auf der Darstellung einer Leidenschaft,
die mit Feuersgewalt um sich greift, und wäre ohne die
Göttinnen der Rahmenszenen ebenso gut denkbar. Was
wollte Euripides also mit ihnen Wie so oft bei diesem
Dichter verfehlt jede vereinfachende Antwort ihr Ziel.
Diese Göttinnen erscheinen als einfache und eindringliche
Symbole der psychischen Mächte, die in Wahrheit in der
Brust dieser Menschen wohnen und wirken. Sie sind aber
anderseits durchaus nicht blosse Allegorien. Dieser Meister
bunter dramatischer Spiele holt die alten Götter in all
ihrem farbigen Glänze aus der Tradition und belebt seine



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES I37

Bühne mit ihnen in so unvergesslichen Szenen wie jener
des Abschiedes, den Artemis von ihrem Jäger nimmt.
Aber diese Götter sind ihm nicht mehr Wesen, an die er
selber glaubt, und so enthüllt er zu gleicher Zeit ihre
Brüchigkeit und moralische Schwäche. So sind im Prolog
des Hippolytos die Worte Aphrodites (47), mit denen sie

Phaidras Untergang als unvermeidbaren Begleitumstand
ihrer Rache an Hippolytos bezeichnet, von unüberbietbarer
und auch so gemeinter Kälte und Rohheit. Auf solche
Weise kommt in das Bild der euripideischen Götter eine

Dissonanz, die wir nur anerkennen, nicht aber auflösen
können. Im übrigen will ich die Vermutung nicht
unterdrücken, ohne den Beweis antreten zu können, dass Euripides

seinem zweiten Hippolytosdrama diese Aphrodite
hinzugefügt hat, um seine Phaidra als ihr Opfer einem Publikum

erträglicher zu machen, das für seine erste Gestaltung
des Themas nur Befremden und Abscheu hatte. Und ich
möchte die weitere Vermutung daran schliessen, dass die
erste Fassung, der Hippolytos Kalyptomenos mit grösserer
Ursprünglichkeit aus des Dichters Wissen um die Abgründe
der menschlichen Seele entstanden war.

Das Widerspiel zwischen der neuen Sehweise des Dichters
und der alten mythischen Motivation bestimmt die
Physiognomie der euripideischen Tragödie weithin. Hier nur mehr
eine Einzelheit. Wo Orestes im gleichnamigen Drama dem
Menelaos den Beginn seiner Verwirrung schildert, spricht
er von den drei nachtgleichen Jungfrauen, in denen wir
jene Erinyen erkennen, die in den Eumeniden des Aischylos
einen ganzen Chor furchtbarer aber höchst heiliger und
höchst wirklicher Mächte bilden. Orestes aber wähnt nur,
sie zu sehen (408 sSoi;' ISsiv), und uns bleibt die Möglichkeit

offen, die Dämonen als Wahnbilder zu fassen, die seinem

eigenen Inneren entsteigen. So hat es der Dichter auch

gemeint, denn auf die Frage des Menelaos (395), welches
Leiden ihn verzehre, antwortet er: 1] ctüvecjk;, cm crüvoiSa

10



138 A. LESKY

Setv' £ipyaa[X£vo<;. Das ist derselbe Dichter, der seinen
Orestes in tiefer Beschämung bei dem Kommen des Tynda-
reos davon sprechen lässt, wie übel er seinen Grosseltern
ihre liebevolle Pflege vergalt (466):

oh;, <J> TaXociva xapSloc t' £[H),
öoteScox' äpioißat; oü xaXa<;.

Es ist dies eine jener Anrufungen an die eigene Seele (wir
vergleichen etwa Ion 859), in denen diese als der genuine
Ursprungsbereich des eigenen Handelns empfunden wird.

Dass Euripides derart die Motivation menschlichen
Handelns auf eine neue, dem mythischen Denken entzogene
Grundlage stellte, ist für sein eigenes Dichten, ist für die

Entwicklung des europäischen Dramas entscheidend gewesen.

Wenn wir grosse Dichtung als die Bewältigung immer
neuer Elemente der Welt und des Menschseins durch ihre
Objektivation im Kunstwerke betrachten, müssen wir der
hier skizzierten Leistung des Euripides einen hohen Rang
zuerkennen. Eine Leistung, die allerdings weit mehr in der
Sicht auf neue Fragestellungen als in gültigen Lösungen
besteht. Es wäre sehr reizvoll, kann aber hier nicht
durchgeführt werden, das Neue in der Seelengestaltung des Euripides

mit jener späteren Stufe der sophokleischen Tragödie
zu vergleichen, die richtig zu sehen uns Reinhardt lehrte.
Nur mit einer freilich allzu allgemeinen Andeutung möchte
ich sagen, dass dort, wo bei Euripides ein tiefgreifender
Wandel vor sich ging, bei Sophokles nur eine Verschiebung
der Akzente stattfand: die Götter, in ihrem Walten geglaubt
und verehrt wie eh und je, haben sich in den Hintergrund
des Spieles zurückgezogen, stärker ist nun der Blick des

Dichters auf das gerichtet, was aus der Seele des Menschen
kommt und in ihr vorgeht.

Wir kennen die Frühstufe des Euripides nicht und
besitzen nur Teile seiner reichen Produktion, doch reicht
das Überlieferte zu der Feststellung, dass des Dichters



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES I39

Wissen um die gefährlichen, logosfeindlichen Urmächte in
der menschlichen Seele in einem bestimmten Abschnitt
seines Schaffens zu besonders wirkungsmächtigen Gebilden
geführt hat. Wir meinen die Zeit der Medeia, des Hippolytos,
auch noch der Hekabe und umschreiben damit die letzten

30er und die 20er Jahre des fünften Jahrhunderts. Von den
verlorenen Stücken, für die wir ähnliche Einstellung
vermuten dürfen, gehören die Kreter, die Stheneboia, der Phoinix,
wahrscheinlich auch der Aiolos, in diesen Zeitraum. Aus
dieser Überschau wird klar, wie enge die Gestaltung einer

Tragik, die der menschlichen Seele entspringt, mit der

Eroberung der attischen Bühne durch den als 7rdcffo<; gesehenen

Eros zusammenhing.
Wir wenden uns nun der so verschieden beantworteten

Frage zu, wie weit Euripides geschlossene, ja vielleicht sogar
individuelle Charaktere geschaffen hat, eine Frage, für deren

Beantwortung gerade die Stücke der bezeichneten Stufe
besondere Bedeutung haben. In die Mitte dieser Überlegungen

wird stets die Gestalt Medeias treten, gerade in
Zürchers Buch ist dies wieder der Fall gewesen. An ihr, aber
auch an einer Phaidra und Hekabe wird das bekannte Wort
fraglich, das Aristoteles in der Poetik QI1, 1450 a, 16) über
die Tragödie als Nachahmung von Handlungen, nicht
aber von Menschen geschrieben hat.

In der Zeichnung Medeias und in der Art, wie sich ihr
Wesen in Handlung verwirklicht, sind — das konstatieren
wir zunächst rein beschreibend —• divergierende Elemente
vorhanden. Diese Frau tötet in einer ungeheuren Aufwallung
der Leidenschaft — als ihr Sitz erscheint der ffugo? — die

eigenen Kinder. Dieselbe Frau wird mitten in der
Entwicklung ihrer tödlichen Intrige (922) von Rührung bis zu
Tränen übermannt und im grossen Monolog hören wir ihre
erschütternde Klage über die Kinder, die sie im nächsten

Augenblicke töten wird. Diese Medeia verhält sich allerdings

ganz und gar nicht nach der vierten Forderung, die Aristo-



140 A. LESKY

teles in der Poetik (XV, 1454^ 26) mit Nachdruck für die

Gestaltung des Ethos der handelnden Personen gestellt hat;
dort verlangt er das 6[iaA6v, die gleichartige, ungebrochene
Durchführung der Wesenszeichnung. Von einer
denkwürdigen Kritik an Euripides in diesem Punkte wird noch
zu sprechen sein. Ganz im Sinne dieser peripatetischen
Kunstlehre haben alexandrinische Kritiker dem Euripides
eine schlechte Zensur erteilt, weil er Medeia, die
Kindesmörderin, weinen lässt. In der Hypothesis und im Scholion
zu V. 922 ist uns dieses Urteil erhalten. Es hat in neuester
Zeit einen energischen Vertreter in Walter Zürcher gefunden.
Nach ihm hätte jene Medeia, die aus dem Grundzug der
aü-9-ocSsi.a heraus ihrer Rache keine Grenzen setzt, mit der

Mutter, deren Gefühl gegen den Dämon der Rachsucht

kämpft, nichts als den Namen gemein. Das eben sei das

Charakteristische an der euripideischen Psychologie und
stelle sich an Medeia besonders deutlich dar, dass der Dichter
zwar einzelne Seelenzustände in ihrem Pathos schildere, sie

aber nicht an einem individuellen Wesenskern zur Einheit
binde, sondern auseinanderfallen lasse. Wenn wir dem die

Überzeugung gegenüberstellen, dass die Medeia des Euripides

eine durchaus einheitliche Gestalt ist — wobei wir
allerdings die triumphierende Zauberin der Endpartie auf
ihrem Drachenwagen aus dem Spiele lassen — und dass

gerade in der Vereinigung des Widerstrebenden, in der
TCaXlvxovoc, äpjrovlY], das Geheimnis dieser so
wirkungsmächtigen Gestalt beschlossen liegt, so scheint zunächst
Ansicht gegen Ansicht zu stehen. Doch glaube ich, dass

eine Entscheidung möglich ist, wenn wir auf das Wort des

Dichters hören. Seine Medeia ist nicht aus verschiedenen
Teilen zusammengesetzt, die zwar auf den Handlungsfaden
gereiht, im übrigen aber zueinander beziehungslos sind.
Vielmehr weiss diese Medeia um das Widerstrebende in
ihrer Seele und spricht selbst von der unlöslichen Verklammerung

des einander Entgegengesetzten und Feindlichen.



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES

Unselig nennt sie den Weg, den sie geht (1067), und an zwei

bedeutungsvollen Stellen lässt sie ihre Tragik Wort werden.
Das eine Mal in rationaler Selbstkritik, die den grossen
Monolog beschliesst (1079 ff.). Die Athetese der Verse
braucht wohl nicht mehr zurückgewiesen werden. Die
Bezeichnung des Gegenspielers des lk>[i6<; als ßouXeujraTa

ist vielleicht nicht die einfachste und nächstliegende, doch
verstehen wir, dass damit jene Tätigkeit des Verstandes

gemeint ist, die Medeia die Ordnung der Welt zeigt, in die
ihre Tat einbrechen wird wie ein Schrei in die Stille oder ein
Brand in friedliche Wohnstätten. Dieser rationalen Aussage
steht in den letzten Worten Medeias vor der Tat (1246)
die ganz vom Gefühl her gestaltete Klage über ihre innere
Not gegenüber. Einen Tag nur vergessen, welcher Schatz

von Liebe die Kinder sind, nur einen Tag, alle andere Zeit
soll dann dem Leid um sie gehören: SuaTU^V]? 8' eyw yuvyj!

Zürcher wollte das Bild dieser Medeia noch von einer
anderen Seite her zerlösen. Die beiden Motive der Rachgier
Medeias und der Notwendigkeit, die Kinder zu töten, da

sie nach der Überbringung der Geschenke dem Zorne der
Korinther verfallen sind, ergeben nach ihm eine
ausgezeichnete dramatische Ökonomie, stehen aber in psychologischer

Hinsicht unausgeglichen nebeneinander. Aber hier
ist doch zu bedenken, dass ja das dcväyxT] - Motiv ebenfalls
durch Medeias Rachewunsch bedingt ist und die Vereinigung

von Willen und Notwendigkeit bei der Ausführung
des Kindermordes durchaus sinnvoll aus dem entscheidenden

Wesenszuge Medeias, ihrer au&aSsLa, hervorgeht.
Scheint es uns also sicher, dass gerade in der Vereinigung

des Widerstrebenden in einer Seele die Meisterschaft
des Menschenbildes Medeia liegt, möchten wir anderseits

auf die Frage, wie weit wir hier von einem individuellen
Charakter sprechen dürfen, nicht übergrosses Gewicht legen.
Das Problem droht ins Terminologische abzugleiten.
Verstehen wir « individuell » im Sinne des modernen Charakter-



142 A. LESKY

dramas, werden wir leicht das viel Grossflächigere in der

Zeichnung des griechischen Tragikers davon absetzen,
verstehen wir aber unter « Individuum » das dem Typus
entgegengesetzte Unwiederholbare, so wüsste ich nicht, wie man
diese Medeia anders bezeichnen könnte als eines der unver-
gesslichen und unverwechselbaren Individuen der
Weltliteratur.

Etwas delikater ist das Problem der Phaidra im erhaltenen

Hippolytos, da ja Euripides hier an einer vorerst anders

gezeichneten Gestalt tiefgreifende Änderungen vorgenommen
hat. Zürcher hat den Sachverhalt richtig beschrieben,

wenn er für Phaidras letzte Szene eine Trennung der Motive
feststellt. Ihr Selbstmord soll die gefährdete Ehre sichern,
der hinterlassene Brief aber soll ihrer Rache an Hippolytos
den Weg bereiten. Diese Rache und die Weise ihres Vollzugs

haben sich aus dem Wesen der aller Bedenken ledigen
Phaidra des ersten Hippolytos zweifellos mit grösserer
Folgerichtigkeit ergeben, aber dürfen wir deshalb der zweiten
Phaidra die Einheit der psychologischen Zeichnung bestreiten

Können wir eine Frau nicht verstehen, die in ihrem
Ringen um Selbstbehauptung gescheitert, die tiefer Schmach

und Kränkung verfallen ist und nun den Gehebten mit
hinunterziehen will in den eigenen Untergang (729):

t!v' ei89j Ml toLc, sgoh; xocxoh;

slvotr Tvj? voctou 8e ty)<t8s goi
xoivT) gexocaxwv (Twcppovelv [xaD-YjasToct..

Hat diese letzten Worte Phaidras der dramatische Techniker
geformt, der verschiedene Motive koppelt oder der Dichter,
der dem tragischen Kunstwerk neue Bereiche der menschlichen

Seele erschlossen hat
Soweit wir sehen, hat Euripides in keinem der späteren

Stücke das Geschehen in gleichem Masse von den irrationalen

Mächten der menschlichen Seele bestimmt sein lassen.

Am ehesten könnte man an den Chrysippos denken, in dem



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 143

sich Laios (fr. 840) mit den Worten verteidigt yvwpjv
8' e^ovra g' 4 (pvaiq ßta^sTat. Im dem so nuancenreichen
Werk des Dichters zeichnet sich eine durch Iphigeneia bei

den Taurern, Helena und Ion einigermassen charakterisierte

Gruppe ab, die stärker von den Spielen der Tyche bestimmt
ist. Hier entfaltet sich die Kunst des Dichters in der Gestaltung

der seelischen Reaktion in Jubel und Klage in ihrem

ganzen Reichtum. Innerhalb einer bestimmten Motivgruppe
bleibt es aber die Kraft des menschlichen Gefühles, die
über alle Hemmungen und alle Erwartungen hinweg zur
Tat, in diesem Falle zur ethisch hochwertigen Tat führt. Wir
meinen das von Euripides immer wieder gestaltete Motiv
des freiwilligen Opfertodes, das der grosse Seelenkenner

vorwiegend mit jungen Menschen verbindet, wie sie zu
allen Zeiten am ehesten grosser Hingabe fähig sind.

Hat Euripides in seinem späteren Schaffen auch keine
Medeia und keine Phaidra mehr gestaltet, so hat er dafür
das Seelische von einer anderen Seite mit wachsender
Differenzierung gesehen und dargestellt. Wir linden bei Euripides

in so gut wie allen seinen Stücken eine Labilität im
Bereiche des Psychischen, die der älteren Dramatik noch
fremd ist und nur bei dem späten Sophokles Vergleichbares
hat, wobei jedoch der bedeutende Abstand nicht zu
übersehen ist. Was wir meinen, wird sich am ehesten an der
Iphigeneia in Aulis klar machen lassen, da die Entwicklung,
von der wir sprechen, hier ihren äussersten Punkt erreicht
hat. Die Frage nach dem Verhältnis der beiden Prologe, von
denen der anapästische wohl Euripides gehören mag, kann
hier beiseite bleiben, uns interessiert das Geschehen bis zum
Kommen Klytaimestras und ihrer Tochter. Agamemnon hat
die beiden durch ein Schreiben, das die Hochzeit mit Achill
verheisst, ins Lager gerufen; dann aber kommt ihm zum
Bewusstsein, was er mit der Opferung seines Kindes tun
will, und in nächtlicher Stunde schreibt er den zweiten Brief,
der den ersten aufhebt und das Kommen der Frauen ver-



144 A. LESKY

hindern soll. Menelaos fängt diesen Brief ab und überschüttet
in einer Agonszene den Bruder mit den bittersten und
kränkendsten Vorwürfen. Als aber Klytaimestras Kommen
gemeldet wird und Menelaos die hilflose Verzweiflung des

Bruders sieht, da bietet er ihm die Hand und will lieber auf
den Feldzug und Helena verzichten, als Agamemnon das

furchtbare Opfer bringen lassen. Die Stellung der beiden
Brüder am Ende dieser Partie ist das Ergebnis einer vollen
Drehung: nun will Menelaos das Opfer verhindern, während

Agamemnon Umkehr nicht mehr für möglich hält. Kalchas'
Spruch kann nicht geheim bleiben, das Opfer muss fallen.

Wenn irgendwo, so muss vor dieser Szenenfolge die

Anschauung versagen, die Zeichnung des Seelischen sei bei

Euripides nur um der Handlung willen da oder doch dieser
in jedem Falle untergeordnet. Wenn Klytaimestra (607) die
Bühne betritt, ist für die Iphigeneia-Handlung so gut wie
nichts geschehen. Die Briefintrige, von der wir sogleich im
Prolog unterrichtet wurden, ist abgelaufen, wie sie ursprünglich

geplant war: die Frauen sind nun da. Das ganze
wechselvolle Spiel mit einem tobenden und dann wieder
milde zum Gegenteil ratenden Menelaos, mit einem bereuenden

und dann an der Möglichkeit tätiger Reue verzweifelnden

Agamemnon hat sich ausschliesslich im Bereiche des

Seelischen vollzogen. Gewiss, Beziehungen zum
Handlungskern liessen sich ersinnen. Man könnte sagen, dass hier
die Voraussetzungen in besonders breiter und bewegter
Weise exponiert werden, dass die Schwäche dieser Könige
die Folie für die grosse Haltung abgeben solle, zu der

Iphigeneia findet. Aber nichts von diesem kann den
Aufwand an psychischer Bewegung rechtfertigen, die für Euripides

ein Motiv von eigenem Interesse geworden ist. Die
Art, wie die eine Partei — denn wir dürfen die Atriden als

eine den Frauen gegenüberstehende Partei fassen — in sich
auf Grund seelischer Motive differenziert ist, findet sich in
manchem der früheren Stücke vorbereitet. Wir erinnern an



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 145

die verschiedene Weise, in der im Eingange des Herakles

Megara und Amphitryon dem Kommenden entgegensehen,
oder an die feindurchgeführte Differenzierung des Orestes
und Pylades in der Iphigeneia bei den Taurern und im Orestes.

Ihren besonderen Ausdruck findet diese neugesehene und
neugestaltete Labilität des Seelischen vor allem dort, wo das

Verhältnis einer Gestalt zu ihrem Schicksal und ihrer Umwelt
eine Änderung erfährt, die zwar von äusseren Faktoren
beeinflusst ist, sich aber in ihrem eigenen Inneren vollzieht.
Konrad Ferdinand Meyer sagt in seiner Novelle « Der Schuss

von der Kanzel» von den Mythikonern: «... sie liebten es

nicht und hielten es für schmählich — hierin den griechischen
Dramatikern ähnlich — wenn eine erwachsene Person ihren
Charakter wechselte. » Hier ist die Konstanz der Physis für
die Tragödie der klassischen Höhe ausgezeichnet festgehalten.

Auch bei Euripides ist noch viel davon bewahrt, doch
sind neue Möglichkeiten des Schwankens, Abirrens und
Sichzurechtfindens seiner Menschen nicht zu verkennen,
wenngleich man nicht zu rasch mit der Feststellung einer

Wandlung bei der Hand sein darf. Aber was in seinem
Admetos vorgeht, der bei der Rückkehr vom Grabe der
Gattin sein ap-u gavD-avco (940) spricht, hat kein Gleiches in
der voraufgehenden Dramatik. Vielleicht hat Eduard
Schwartz (Charakterköpfe 1, Leipzig, 1912, S. 44) ein wenig
zu hoch gegriffen, wenn er hier die innere Tragik des

leidenden Individuums geschaffen und die Welt der
individuellen Persönlichkeit erschlossen sah, aber ohne Zweifel
wird uns hier ein seelischer Vorgang von Bedeutung gezeigt
und wir dürfen, ohne den Rahmen des vom Dichter Gewollten

zu sprengen, wohl die Frage stellen, ob dieser Admet mm
ein zweites Mal das Opfer seines Weibes annehmen würde.

In der Aulischen Iphigeneia aber werden wir Zeugen eines

Vorganges, den als Wandlung zu bezeichnen immerhin
erlaubt sein dürfte. Auch Strohm, dessen Wertung des

Stückes als eines der feinsten griechischen Bühnenwerke ich



146 A. LESKY

voll zustimme, hat in seinem schönen Euripidesbuche
(Zetemata 15, S. 57) hier von einer echten Entwicklung
gesprochen. Der Weg von einer Todesangst, die sich an jede

Hoffnung und jedes Mittel klammert, zu dem für eine grosse
Aufgabe in grosser Haltung dargebrachten Opfer, ein Weg,
auf den die Gestalt Polyxenas in der Hekabe vordeutet, ist
allerdings schon von der antiken Kritik nicht verstanden
worden. Ja, Aristoteles hat in seiner Poetik (XV, 14540,32)
gerade die Aulische Iphigeneia zum Beispiel für das ävwgaXov

gemacht, um an ihr die Verletzung jener Einheitlichkeit der

Wesenszeichnung zu illustrieren, die er, ganz im Geiste der
klassischen Auffassung von der Konstanz der Physis und des

durch sie bedingten Ethos, vom tragischen Dichter verlangt.
Die um ihr Leben bettelnde Iphigeneia scheint ihm mit der

später gezeigten, heroischen nichts gemein zu haben. Nach
Zürcher (S. 184, 6) dürften wir uns ruhig auf den Eindruck
des Aristoteles verlassen, ohne dass wir uns seiner Kritik
anschliessen müssten. Ich halte diese Kritik aus einem
bestimmten Grunde für sehr bedeutsam. Sie scheint den Schluss

zu gestatten, dass sich die Tragödie nach Euripides nicht
auf dem Wege weiterentwickelte, den er in seiner zweiten
Iphigeneia beschritten hat. Dieser seelisch bedingte radikale
Umbruch im Verhalten eines Menschen blieb ein vereinzelter,
aber deshalb um nichts weniger wichtiger Vorstoss der
dramatischen Dichtung in neue Bereiche des Psychischen. Aristoteles
hat ihn von seiner Auffassung aus als Skandalon empfunden.

Nur in aller Kürze möchte ich der Vermutung Ausdruck
geben, dass die neue Labilität seelischer Phänomene, die ich
für einen der wichtigsten Züge der Tragödie des Euripides
halte, enge mit einer Entwicklung seines Denkens zusammenhängt,

die ich einmal (« N. Jahrb.» 1939, 373) in anderem

Zusammenhang zu zeichnen versuchte. Wir hören von
Euripides in seinem Hippolytos (79) und dem ebenfalls vor
425 aufgeführten Phoinix (fr. 810) Äusserungen über die

Bedeutung des angeborenen Wesens und die geringe Aus-



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 147

sieht der Lehre und Erziehung, die sich durchaus in den
Rahmen der traditionellen, der Adelswelt entstammenden

Anschauungen fügen. Dann lesen wir in der Hekabe, deren

Spätdatierung in W. Schmids Literaturgeschichte sich längst
als unhaltbar erwiesen hat, die merkwürdig zögernde
Reflexion über die Bedeutung der Erziehung (592 ff.), während
der Adrastos der Hiketiden, für die Zuntz den Ansatz auf
424 wahrscheinlich gemacht hat, in seiner Leichenrede (913 ff.)
einen kompromisslosen und kräftig betonten Erziehung,
Optimismus vertritt. Diese Überzeugung von der Bildsamkeit

der menschlichen Anlage durch das Werk der Erziehung,
eine Überzeugung, die Euripides natürlich unter dem
Einflüsse sophistischer Ideen gewonnen hat, scheint mir auf der
selben Linie zu liegen wie jene neue Beweglichkeit des
Seelischen im euripideischen Drama, von der hier gesprochen
wurde.

Euripides, der unruhigste Geist unter den drei Grossen,
hat die seelischen Möglichkeiten des Menschen in einer neuen
Weise in sein dramatisches Werk einbezogen, aber er ist
dabei in Grenzen geblieben, von denen noch ein Wort zu

sagen ist. Wir haben den Tadel gegen den Dichter, er lasse

seine Medeia in zwei Gestalten, die grausame Rächerin und
die weinende Mutter, zerfallen, und er habe ebenso seine

Iphigeneia unter zwei Aspekten gezeigt, die sich nicht
vereinigen liessen, als irrig erkannt, mag er zum Teile auch
durch den Namen des Aristoteles gedeckt sein. Wenn wir nach
den Gründen fragen, die ein solches Fehlurteil ermöglichten
und es bis in unsere Tage bestehen liessen, so führt uns das

auf eine wichtige Einschränkung, der die Darstellung des

Seelischen bei Euripides durchwegs unterworfen blieb. Ich
möchte, um zunächst ein Stichwort herzusetzen, von dem
Punktuellen in der Psychologie des Euripides sprechen.
Er zeichnet Zustände aber nicht Vorgänge. Paradigma kann
der grosse Monolog Medeias, eine so nicht wiederholte
Darstellung von Seelischem, sein. Viermal wechselt Medeia



148 A. LESKY

hier den Standpunkt zwischen entschlossenem Tatwillen und
der Aufgabe ihres Planes, die Kinder zu töten. Aber es ist
stets nur der Standpunkt, der uns gezeigt wird, und ohne

Übergang oder nur mit geringer Andeutung eines solchen
ist Äusserung anÄusserung gereiht, ohne dass der Weg von der
einen zur anderen sichtbar gemacht würde. Es ist im
Grundsätzlichen vergleichbar, wenn so häufig bei Euripides nüchterne

Reflexion unmittelbar an pathosbewegte Äusserungen
derselben Gestalt antritt. Die Aulische Iphigeneia zeigt uns das

gleiche Bild. Der Dichter lässt uns die beiden Endpunkte
einer Entwicklung sehen, hier die Todesangst des Mädchens,
dort den grossen Entschluss und die heroische Bereitschaft.
Wie sich der Wandel von dem einen zum anderen Zustand
in der Seele seiner Heldin vollzog, hat er uns nicht vorgeführt,

konnte er mit den Mitteln seiner Kunst wohl gar nicht
zeigen. Ich kenne auf der tragischen Bühne der Griechen

nur einen einzigen Ansatz zur Darstellung eines seelischen

Vorganges als Ablauf in der Zeit. Es ist die grosse Szene im
Agamemnon zwischen Klytaimestra und dem Chor nach der
Tat. Hier ist natürlich von Wandel keine Rede, auch davon
nicht, dass Klytaimestra von Reue überwältigt würde, aber
wie der Rausch des Triumphes nach der Tat Schritt für
Schritt der Einsicht in die furchtbaren Zusammenhänge und
der lähmenden Angst vor dem Kommenden weicht, das

gehört zu den unvergesslichen Szenen des europäischen
Theaters. Es will auch bedacht sein, dass diese Szene lyrisch
ist, wie denn auch der Kommos der Choephoren, für den ich
Dynamik ähnlicher Art annehme, lyrisch ist. Euripides hat
nichts Vergleichbares. Was wir mitunter für ihn selbst

beobachten, gilt für die attische Tragödie als Ganzes: es gibt
Ansätze, für die sich, wenigstens mit unserem Material, keine

Fortsetzung zeigen lässt.

Um aber auf den Fall Iphigeneia zurückzukommen, hat
der Dichter zwar die Entwicklung im Inneren seiner Heldin
nicht über Stufen dargestellt, uns aber die Einwirkungen von



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 149

aussen, die diese Entwicklung auslösen, sehr eindringlich
sehen lassen. Es ist ja bekannt, um nur dies zu nennen, wie
der Aspekt, unter dem das Unternehmen gegen Troia
erscheint, radikal wechselt: wir sehen nicht mehr den

Heereszug um eines verbuhlten Weibes willen, sondern das

grosse panhellenische Unternehmen gegen Barbarenübermut.
Wir müssen, um bei den Grenzen psychologischer

Darstellung in dem Drama des Euripides zu bleiben, auch der

grossen Knappheit seiner Aussagen auf diesem Felde gedenken.

Der Dichter, der für den Schmerz der Trennung und
den Jubel des Wiederfindens so reiche lyrische Töne hat,
erschwert uns die Interpretation an anderen Stellen durch
äusserste Sparsamkeit. Man hat immer wieder ganze
Deutungen der Alkestis aus der Zurückhaltung abgeleitet, mit
der die Heldin in der Todesstunde zu Admet spricht. Ihre
Liebe sei längst erloschen, die Jämmerlichkeit des Königs
habe sie durchschaut, ein zweites Mal würde sie ihr Opfer
bestimmt nicht bringen. Manche wissen auch, dass nach der

Errettung der Alkestis durch Herakles das weitere
Zusammenleben der wiedervereinten Gatten eine recht zweifelhafte
Sache sein werde. Hier vereinigt sich modernes Psycholo-
gisieren mit Fragestellungen, die in unstatthafter Weise
über den vom Dichter geformten Rahmen des Kunstwerkes
hinausgreifen. Wir dürfen auch nicht fragen, wie Orestes

mit Hermione leben wird, nachdem er sie zunächst ziemlich
unsanft am Leben bedrohte. Für Alkestis aber scheitern alle
die angeführten Interpretationen an dem einen Wort (287):

oüx TjD-eXTjcra Gjv dTCOffTtaoAelcid crou

ctüv •rcoct.o'Lv öpipavcucnv...

Das darf nicht mit Van Lenneps Kommentar so
abgewertet werden, dass Alkestis lediglich den Anblick der
verwaisten Kinder nicht hätte ertragen können. Dass es ihr
freistand, am Leben zu bleiben und einen anderen Mann zu
nehmen, hat sie unmittelbar vorher gesagt. Wir müssen das



15° A. LESKY

a7TOCT7T«c7-9'£ia'a (tou durchaus ernst nehmen. Es genügt, um
das Bild einer ernüchterten, von ihrer Liebe gründlich
geheilten Alkestis zu zerstören, aber es ist in der Tat auch
alles, was die Todgeweihte über das Band zwischen ihr und
ihrem Gatten sagt. Ich muss der Versuchung widerstehen,
hier auf die A-lkestis weiter einzugehen. Dass sie in neuerer
Zeit wieder der Gegenstand interpretierenden Bemühens

wurde, hat seinen guten Grund. Ist dieses Stück doch
geradezu der Schulfall für die Schwierigkeiten, bei Euripides
die Rolle des Psychologischen richtig abzugrenzen und im
Einzelnen zu bestimmen.

Zum Schluss diene ein ebenfalls ganz kurzer Blick auf
Seneca dem Versuche, die Kargheit der Aussage des Euripides

über seelische Vorgänge durch den Kontrast stärker
hervortreten zu lassen. Wie ist etwa in den Troaden Senecas

(623) der Seelenkampf Andromaches vor der Auslieferung des

Astyanax als psychischer Ablauf geschildert, wie packend
weiss seine Phaedra (177) bei aller Rhetorik den Aufruhr ihres
Inneren zu beschreiben und welche Töne findet sein Thyestes
(417, 942) in dem unerklärlichen Bangen, das ihn mitten in
der scheinbaren Wendung zum Guten befällt! Wenn wir
abziehen, was hier leere Deklamation ist, bleibt doch einiges,
was wir uns so im fünften Jahrhundert noch nicht denken
können. Vor allem finden wir ein freieres und reicheres

Ausspielen des Seelischen als in der euripideischen Tragödie,
die sich von der Klassik entfernt und der Klassik doch noch
in so vielem verpflichtet bleibt. Dass Seneca keinen geringen
Schritt in der Entwicklung des europäischen Dramas bedeutet,

has uns Regenbogen gezeigt. Das gilt auch von der

psychologischen Durchdringung des Stoffes. Aber alles, was
wir hier an reicherer und verfeinerter Gestaltung zu sehen

meinen, ist doch nur Fortsetzung dessen, was Euripides,
der von seinen Zeitgenossen Gescholtene, von der Nachwelt
Vergötterte, an neuen Möglichkeiten für das tragische Kunstwerk

gewonnen hat.



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES

DISCUSSION

M. Winnington-Ingram: First of all, it is a great pleasure to
thank Mr. Lesky for his admirable paper, which I myself found
most congenial. Perhaps I should mention that my own paper
on the Hippoljtus this afternoon will cover some of the same

ground. I should like to suggest, therefore, that, so far as is

convenient, our discussion now should deal with general points
or with plays other than the Hippolytus. Having said that, I
throw the matter open to discussion.

M. Kamerbeek: Ich möchte Herrn Winnington-Ingram
durchaus zustimmen. Ich freue mich darüber, dass wir in vielen
Punkten miteinander einig sind. Ich möchte betonen, dass ich
besonders Ihre Bedenken gegen Zürchers Buch teile. Das Buch
ist ein sehr gescheites Buch, aber es ist doch auch schädlich. Ich
möchte noch eine Frage stellen: ist es nicht wahr, dass von
Sophokles im Sinne der peripatetischen Schule gesagt werden

kann, er habe gesündigt gegen das 6paXov, in der Antigone z.B.,
und vielleicht sogar in der Elektra und im Philoktet Würde es

im allgemeinen nicht besser sein, diese ästhetischen Urteile des

Aristoteles nicht zu hoch zu bewerten Noch eines: ist es wirklich

wahr, dass Admetos' apxi, pavBavco (Alkestis, 940) kein

Analogon in der älteren Tragödie habe Ich denke an die

Sieben; da gibt es nicht eine Wandlung, aber doch ein wirklich
kritisches Moment, in dem der seelische Vorgang sichtbar

gemacht wird.
M. Lesky: Da möchte ich zunächst sagen, dass ich so wie

Herr Kamerbeek auch die Werte von Zürchers Buch betonen
möchte. Ich kann nur den Ausdruck von Herrn Kamerbeek
aufnehmen: es ist ein gescheites Buch. Was nun das Weitere

betrifft, so freut es mich besonders, für das zu Aristoteles Gesagte

Zustimmung zu finden. Es ist eine Ketzerei, aber ich glaube, man
darf sie doch aussprechen, dass das Verhältnis des Aristoteles zur
klassischen Tragödie in vielen Einzelheiten, sagen wir vorsichtig,



152 DISCUSSION

von seinen Denkkategorien bestimmt war, und, um bei der

Vorsicht zu bleiben, nicht alle Phänomene erfasst hat. Was nun
Eteokles betrifft, an den Herr Kamerbeek erinnert hat, so möchte
ich die Verschiedenheit stärker betonen. Es scheint mir, bei
Eteokles so zu sein, dass die beiden Aspekte, der des pflicht-
bewussten und heldenhaften Verteidigers und jener des

fluchbeladenen Oidipus-Sohnes, der den Fluch zu Ende tragen muss,
nebeneinander vorhanden sind, von Aischylos aber in seiner

Technik nur nacheinander gezeigt werden konnten. Ich möchte
des weiteren bezweifeln, ob es sich bei Eteokles um einen Ablauf
in der Zeit handelt, was ich für den Admet in der Szene der
Erkenntnis weit eher behaupten möchte. Eteokles wird sich des

Verhängnisses, unter dem er dauernd steht, in dem Augenblicke
bewusst, in dem der Name seines Bruders fällt, aber wenn
Admetos sagt: ap-u pocvOavw, ja, da hat er etwas Neues gelernt,
was bis dahin nicht verstanden zu haben gerade sein Fehler war.

M. Winnington-Ingram: You might perhaps say that this is a

new application by Euripides of a theme which is extremely

common in Sophocles — what Whitman calls «late learning».
Perhaps Euripides has taken this characteristic Sophoclean theme

and applied it rather differently — to the discovery by a man of
something internal to himself.

M. Lesky: Darf ich vielleicht noch vorher eine Bemerkung
zum Philoktet machen, von dem Herr Kamerbeek ja mit Recht

meinte, dass man ihn am ehesten als Beispiel für die psychische
Labilität bei Sophokles anführen könnte. Aber auch hier scheinen

mir die Dinge doch etwas anders zu liegen. Von Neoptolemos
aus gesehen ist der ganze Philoktet doch eher ein Spiel von der

Bewährung und Konstanz der Physis als von ihrer Änderung,
denn das Wesen des Neoptolemos wird uns deutlich am Anfang
gezeigt. Diesem Wesen wird Gewalt angetan durch die Autorität
und Überredungskunst des Odysseus, aber dieses Wesen setzt
sich durch und erleidet nicht die mindeste Veränderung.

M. Diller: Was das späte Lernen betrifft, so kann zunächst

an die Ausführungen von Schadewaldt über Aias und Antigone



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 153

erinnert werden (Neue Wege s^ur Antike VIII, 1929, 61-109), wo
das auch eine Rolle spielt. Auf der anderen Seite sagten Sie zum
Schluss, Herr Lesky, dass Aristoteles eine Wandlung im Charakter,

sagen wir vorsichtiger, eine Einkehr im Verhalten der tragischen
Figuren nicht goütiert habe und dass die späte Tragödie auf
diesem Wege nicht mehr fortgeschritten sei. Aber ganz sicher,
darüber sind wir uns auch einig, ist ein solcher Fortschritt in der

neuen Komödie festzustellen, etwa in der Charisios-Szene der

Epitrepontes. Das ist doch auch ein Beispiel für pavOavsiv,

zwar rechtzeitig, weil es in einer Komödie geschieht, aber doch
eben ein spätes pavöavsiv.

M. Lesky: Ich stimme hierin Herrn Diller vollkommen zu.
Die Heranziehung des Aias und der Antigone ist schwierig. Ich
glaube nicht, dass Schadewaldt in seiner frühen Arbeit die
Verhältnisse richtig beurteilt hat, wenn er in dem Monologe des Aias
ein Erkennen der Ordnung sieht, gegen die er Verstössen hat. Ich
verstehe diese Rede so, dass Aias in der unverrückbaren Konstanz
seines Wesens bei seinem Abschied von der Welt die Möglichkeit,
anders zu sein, vor sich hinstellt. Ich mache, um auszudrücken,
was ich meine, eine Anleihe bei Anouilh: Aias ist der Mensch
des unbedingten Neinsagens zu dem Sosein der Welt; er hält sich

die Möglichkeit des Jasagens vor Augen, nicht um etwa sich

selbst zu sagen: «Ja, so hättest du dich verhalten müssen»,
sondern nur um sich zu sagen: « Ein Aias kann sich nie so
verhalten ».

M. Diller: Nein, ich möchte nicht missverstanden werden;
ich wollte an Schadewaldt nur erinnern, ohne mich gerade mit
der Aias-Deutung zu identifizieren. Das habe ich auch ganz
anders gedeutet. Darf ich vielleicht gleich anschliessend auf den

Ansatz Zürchers eingehen, so halte ich die Auseinandersetzung
damit doch für sehr wertvoll für unsere ganze methodische
Einsicht. Wir haben ja an Herrn Leskys Ausführungen gesehen,
dass die Gegenüberstellung: ein Dichter führt eine geschlossene

Charakterdarstellung durch, oder er lässt seine Personen gemäss
dem Bedürfnis der Handlung handeln, eine verkehrte Alternative

II



D4 DISCUSSION

ist. Es kann ja tatsächlich auch ein Charakter nur auf bestimmte
Situationen der Handlung reagieren, und erst dann wird sich

zeigen, was an ihm ist; das kann man also gar nicht so einander

gegenüberstellen, und das scheint mir nun das besonders Nützliche
für uns zu sein, dass wir daran sehen, dass wir allzuoft die von
uns mitgebrachten Begriffe ohne weiteres als gesichert annehmen

und dass wir von unserer Art von Charakterdarstellung, unserer

Psychologie, unserem Realismus reden. Was ist das eigentlich
Ich glaube, wenn wir das mit der Art, wie Euripides es macht,
konfrontieren, dann sehen wir, dass wir unserer eigenen Begriffe

gar nicht so sicher sind, sondern vieles vielleicht nicht so sehr

anders darstellen und ausdrücken könnten, als Euripides es

getan hat, und dass wir also insofern an der Betrachtung eines

solchen bedeutenden Autors unsere Begriffe klären können.

M. Lesky: Herr Diller hat hier an eine der bedeutendsten

Antinomien in unserem Tun und Lassen gerührt. Es scheiden

sich ja an dieser Frage zwei Lager: die einen beteuern immer
wieder mit grossen Worten, die Griechen seien die ganz Anderen

gewesen und es sei uns im Grunde versagt, zu ihrem Wesen

vorzudringen, — während es eine andere Gruppe gibt, die es

vielleicht mehr mit dem common-sense hält und sagt: letzten
Endes waren das Menschen wie wir. Ich möchte vermuten,
Herr Diller, dass Ihre eigene Einstellung auf dieser Richtung
liegt.

M. Diller: Ja, das ist zum mindesten eine gewisse Reaktion

gegenüber Übertreibungen nach der anderen Seite.

M. Lesky: Ich halte diese Reaktion für ausserordentlich

gesund und wichtig. Aber ich möchte doch sagen, dass im
Zusammenhange mit Zürchers Buch ein sehr ernstes Problem offen

bleibt. Sie sagen ganz richtig und ich habe das ja selbst betont,
dass jede Aktion im Stück Reaktion auf Erfahrungen, auf leid-
oder freudvolle Erfahrungen ist, aber es bleibt nun doch die

Frage — und das ist die Kernfrage des Zürcherschen Buches —,
können wir diese verschiedenen, szenisch bedingten Reaktionen
in einem Charakterbild vereinigen, oder ist es so, wie Zürcher



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 155

will, dass die Dinge auseinanderfallen und Teile sind, die nicht
mehr Bruch und Bruch zusammen passen.

M. Diller: Das würde ich auf keinen Fall akzeptieren.
M. Lesky: Dagegen wollte ich auch in meinen Ausführungen

Stellung nehmen.

M. Rivier: M. Lesky a mis au centre de son expose la scene

des Troyennes (v. 895-1059) oü Hecube et Helene s'affrontent sous

l'arbitrage de Menelas. Dans le passage et la formule fameuse

(v. 988) sur lesquels il a attire plus particulierement notre attention,
s'exprime, de l'avis general, la pensee meme d'Euripide; on y voit
la preuve que celui-ci avait effectivement une vue rationaliste de

la mythologie et concevait la sphere des sentiments humains

comme entierement autonome. L'analyse de M. Lesky va dans

le meme sens. La difficulte que j'eprouve ä le suivre tient d'abord
ä cette portee generale qu'il attribue aux declarations d'Hecube,
et aux consequences qui en resultent, selon lui, pour l'interpre-
tation du theatre d'Euripide et notamment des pieces anterieures.

Le sens de 1 'agon des Troyennes depend largement, me semble-t-il,
de la place qu'il occupe dans Taction, et du fait qu'il doit entrainer

une decision de Menelas en faveur de l'une des deux parties. II
s'agit pour Hecube de demontrer que l'acte d'Helene est « volon-
taire» (exouoxco? dit Menelas, v. 1037). Ce terme a des implications
juridiques, et le contenu du plaidoyer d'Hecube s'en ressent. II
consiste ä prouver qu'Helene n'a pas agi sous l'influence d'un
dieu, bien sür, mais aussi qu'elle n'a pas agi de maniere «invo-
lontaire», sous l'empire d'une passion: c'est du moins ce que je
conclus en observant qu'Hecube denonce avant tout chez Helene

l'operation du vou?. Vous avez insiste sur ce fait; mais vous avez

ajoute, si je ne me trompe, qu'ä cette occasion le poete analysait
les dispositions intimes d'Helene, en enumerant les mobiles

psychologiques de son action. A vrai dire, je verrais plutot, dans

ces vers, le mouvement d'une explication, ou d'une reconstruction,

de la conduite d'Helene ä la maniere des orateurs. Ce qui
est vise, me semble-t-il, ce ne sont pas des sentiments distincts,
dont 1'un serait la passion sensuelle, l'autre la soif de luxe, etc.,



DISCUSSION

mais toujours Helene, Helene responsable, parce qu'au centre
de sa conduite il y a sa raison et sa volonte defaillantes (en ce sens,

a mon avis, tcc pcöpa et e^epapyci)0v)<;, v. 989, 992). C'est pourquoi
il me parait improbable que, dans ce passage, Euripide designe
la passion pour elle-meme, en tant que puissance instinctive, et

je doute qu'il nous y decouvre sa pensee, comme une sorte de

programme independant de la piece et de la situation reciproque
des personnages.

J'en dirais autant du fragment des Cretois (Suppl. Eur.,
p. 22-24 von Arnim), qui pose le meme probleme de fapon plus
aigue, parce qu'il se place peut-etre assez haut dans la production
d'Euripide. Pasiphae se defend en reportant sur Poseidon l'origine
de son aberration; et l'on admet que cette apologie est condamnee

par le poete entre autres parce que Minos la rejette expressement.
Or le chceur prend le parti de Pasiphae et ce que nous savons de

Paction semble indiquer que Minos n'y etait pas menage par le

poete. Toute autre question mise ä part, il ne me semble pas que
l'apologie de Pasiphae puisse etre interpretee sans tenir compte
de la situation dans laquelle eile s'insere, ni que l'on puisse affirmer

equitablement que le poete est pour ou contre le point de vue
developpe par un de ses personnages.

Un mot sur Phedre enfin. Vous avez dit que les premieres
paroles de la pvjöt? ecartaient l'explication mythologique de la

passion ä laquelle le chceur et la nourrice se rallient. Le fait est

que ce ne sont pas seulement le chceur et la nourrice qui pre-
sentent l'amour sous ce jour-la, mais Phedre elle-meme. Elle en

parle comme d'une Scupovoc, octt] (v. 241). Sans doute, quand eile

s'exprime ainsi, Phedre delire. Mais est-ce une raison pour
eliminer ce temoignage M. Dodds l'a pense et il a ete generale-

ment suivi. C'est oublier que sur la scene le langage de la folie
merite aussi d'etre entendu. Des lors, faut-il donner au debut de

la pvjoti; une valeur programmatique, quand il n'est pas sür qu'il
exprime toute la pensee du personnage Vous avez dit vous-
meme ä propos d'un autre mot de Phedre (v. 725) que la psycho-

logie d'Euripide s'edifiait souvent sur « einem doppelten Boden».



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 157

C'est bien ce que je crois. Mais je ne voudrais pas attribuer ä cette

remarque plus de poids que vous ne pensiez lui en donner vous-

meme.
M. Lesky: Darf ich zunächst fragen, M. Rivier, ob ich Sie

recht verstanden habe, dass Hekabe in dem Agon der Troaden

mit Bewusstsein den Akzent auf den voüi; der Helena lege, um
deren Position dadurch zu verschlechtern und ihre Verantwortlichkeit

zu erhöhen. Dass Hekabe also mit Bewusstsein die

irrationalen Elemente in Helena ausschalte.

M. Rivier: Ces elements ne sont peut-etre pas exclus, mais

l'accent est certainement mis sur la responsabilite d'Helene.

M. Lesky: Das ist zweifellos richtig. Ich habe selbst an
verschiedenen Orten betont, dass man im Agon das agonale Moment

jeder Partei richtig einschätzen müsse. Aber ich glaube, die Frage,

um die es mir vor allen Dingen geht, bleibt davon zunächst

unberührt, die Frage nämlich, ob wir die Verteidigung der

Helena: «Ich bin unschuldig, alles hat Aphrodite gewirkt» als

solche gelten lassen sollen, oder ob wir verstehen sollen, dass sich

Helena hier hinter einen Glauben flüchtet. Ferner ist mir bewusst,
dass der Fall der Kreter sehr schwierig ist, da wir nur Fragmente
haben und nicht wissen, wie die Handlung gelaufen ist. Im
übrigen möchte ich noch einmal betonen, wie ich es in dem Referat
selbst tat, dass die Dinge bei Euripides vielfach nicht so einfach

liegen; es ist mir bewusst, dass jede solche Betrachtung gleichzeitig

eine Vereinfachung darstellt. Ich stimme vollkommen der

Auffassung zu, dass die Mächte, die in Stücken wie der Medea

aus dem Menschen hervorbrechen, zugleich als irrationale,
dämonische Mächte verstanden werden, dass es sich durchaus

nicht nur um einen psychologischen Rationalismus des Euripides
handelt. Was mir besonders am Herzen lag, war aber die Frage,
ob diese irrationalen Mächte für Euripides noch den Namen der

alten traditionellen Gottheit führten.
M. ZuntWas ich sagen möchte, schliesst an das an, was

M. Rivier gesagt hat; ich versuche, von dort aus weiter zu denken;
freilich mit einem starken Vorbehalt. Mir scheint es bedenklich,



i58 DISCUSSION

irgend eine Äusserung in einem Stück als programmatische
Äusserung des Euripides aus dem Zusammenhang heraus-

2unehmen — was Sie ja ausdrücklich getan haben. Es ist vielleicht
eine Platitude, aber wahr, wenn man sagt: es ist immer Euripides,
der spricht. Sei es nun Aphrodite oder der Bote oder irgend eine

Person: immer hat er ihnen ihre Worte gegeben. Nun aber zu

sagen: an dieser oder jener Stelle haben wir die eigene Meinung
des Euripides, das scheint mir gefährlich und falsch. Es ist eben

Hecuba, die spricht, und nicht Euripides. Wollte man, wie ich
Sie verstanden habe, Herr Lesky, sagen, dass das, was Hecuba

sagt, als die gültige Wahrheit zu akzeptieren sei, dann würden

ja alle Worte, die etwa die Götter sagen, ein sinnloses Spiel; dann
hätte sowohl Kypris selbst als auch die Worte, in denen Helena
sich auf Kypris bezieht, als einfacher Unsinn sich erwiesen. Wenn
aber irgendein Teil des Dramas durch einen anderen Teil als

Unsinn erwiesen würde, wäre das Drama als Ganzes zerstört.
Auf derselben Linie liegt, glaube ich, was Sie später über die

Entwicklung der Anschauung des Euripides über Erziehung
gesagt haben. Jede einzelne von den Stellen, die Sie erwähnen,
ist gewiss da; aber wenn Adrastos in den Hiketiden (913 f.) sagt,
dass Erziehung möglich ist, dann scheint mir dies nicht eine nun
gewonnene Erkenntnis des Euripides zu sein, sondern eben

auch ein Wort, das innerhalb der Welt der Tragödie gesprochen
wird.

Damit will ich nicht sagen, dass wir dies, oder alles, was in
der Tragödie gesagt wird, für nicht wahr halten sollen. Aber mir
scheint: was Euripides uns gibt, ist immer eine ganze Welt,
innerhalb deren das Ja und das Nein, das Zulängliche und das

Unzulängliche, vor uns gebracht werden, nicht damit wir uns
eine Lehre aus gerade diesem Einen nehmen — dies ist wahr und
jenes ist falsch —, sondern damit wir uns erinnern: es gibt alle

diese verschiedenen Realitäten in der Welt und alle diese Möglichkeiten

der Deutung der Realität. Wenn man einfach eine Serie

Euripides-zitate bei Stobaeus hintereinander durchliest, oder die

Fragmente: was einem da überwältigend bewusst wird, scheint



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 159

mir das unbegrenzte, totale Wissen von allem, was Menschen

empfinden, sagen, deuten, missdeuten können; so sehr, dass

dann die Frage: glaubt denn Euripides dies, oder glaubt er das,

mir gegenstandslos zu werden scheint. Es heisst dies nicht, dass

alles unwahr ist, weil zu jedem ein Gegensatz da ist, sondern
dass vielmehr das Hinstellen des plus A und minus A, plus B

und minus B, dass eben dies den, der den Tragödien folgt,
allmählich zur Klarheit führen, ihm die Welt klarer machen kann;
wie in einem platonischen Dialog die falsche Position am Anfang
nicht nur da ist, um widerlegt zu werden, sondern auch ein Stück

Wahrheit enthält. Die totale Wahrheit kann kein Mensch

aussprechen; aber die Welt mehr und mehr richtig zu durchschauen,
das, scheint mir, ist's, wohin er uns führt — eher als dass wir
sagen könnten: hier, an dieser oder jener Stelle, hat uns Euripides
gesagt: « Dies ist wahr, also ist jenes falsch».

M. Lesky: Es ist in dem, was Herr Zuntz sagte, eine
Verschiedenheit der Anschauungen zum Ausdruck gekommen, die

mehr oder minder latent seit Beginn unserer gemeinsamen Arbeit
vorhanden ist, und ich möchte das Problem vielleicht dadurch
klarer machen, dass ich es in etwas anderer Fassung umschreibe.
Es ist einfach die Frage: gibt es in der euripideischen Tragödie
überrollenmässige Gestaltung Mit anderen Worten: gibt es

Stellen, wo durch den Mund seiner Personen der Dichter selbst

spricht Nach Ihrer Meinung gibt es Derartiges nicht, wir haben

vielmehr immer nur die Rolle und die Rolle im Stück zu sehen.

Hier bin ich allerdings anderer Auffassung; es scheint mir in der
Partie der Hekabe (592 ff.), die ich eben im Zusammenhang mit
der Diskussion des Erziehungsproblems bei Euripides nannte,
ein besonders prägnantes Beispiel dafür gegeben zu sein, wie der
Dichter im Rahmen einer Szene eigene Überlegungen zu Worte
kommen lässt. Hekabe hat eben die Nachricht von dem tapferen
Sterben ihrer Tochter Polyxena erhalten und ergeht sich nun in
einer Digression über den Wert oder Unwert der Erziehung,
deren Problematik sie diskutiert. Selbstverständlich meine ich

nicht, dass der Dichter den Faden seines Stückes nun einmal ganz



i6o DISCUSSION

beiseite legt und sagt: «jetzt will ich eine kleine Vorlesung
halten». Die Verbindung zum Ganzen des Stuckes ist vorhanden,
und insofern stimme ich Ihnen zu, Herr Zuntz, aber andererseits

ist diese Verbindung doch hier bis aufs Ausserste gelockert. Die
Mutter, die den Tod ihres Kindes erfahrt, und nun, — wir müssen

wirklich sagen — eine Betrachtung über das Wesen der Erziehung
anstellt, diese Mutter weicht hier wirklich vor dem Dichter
zurück, der von Gedanken spricht, die ihn zutiefst bewegen, so

tief aus seiner Zelt heraus bewegen, dass er von ihnen sprechen

muss. Besonders mochte ich Vers 603 anfuhren, m dem sich

Hekabe selbst zur Ordnung ruft: xocl tocutoc psv 8?) voü<; sto^cuctsv

paTTjv diese Äusserungen haben nicht « zur Sache» gehört. So

mochte ich doch behaupten, dass es solche uberrollenmassige
Gestaltung gibt, wie sie sich wohl in jeder Dramatik ergeben
wird. Der Aischylos im Chore des Agamemnon ist doch wirklich

S'aXXcov povocppaiv (757), und wenn Gyges am Ende des

Hebbelschen Dramas von denen spricht, die sich als Heroen des

Fortschrittes opfern und ihrer Zeit voranschreiten, so ist das doch

wirklich Hebbel, und ich glaube nicht, dass die Frage: «Wo
können wir den Dichter selbst hören » das Kunstwerk zerstört.
Gewiss werden m einem Agon alle Mittel der Dialektik entfaltet,
aber ich weiss nicht, ob die Frage verboten ist, auf wessen Seite

der Dichter das Recht sieht.

Das sind grosse grundsatzliche Verschiedenhelten und es ist,
glaube ich, sehr gut, dass sie klar herausgekommen sind. Nur
gegen den Verdacht mochte ich mich wehren, dass ich etwa

meine, so vorgehen zu können, wie Wilhelm Nestle in seinem
Buche vorgegangen ist (Euripides als Dichter der griechischen

Aufklärung), wo einfach Stelle an Stelle gereiht wird und so

die «Ansichten des Euripides» über die Sklaven, über die

Ehe, usw. gesammelt werden. Es ist mir vielmehr bewusst,
dass die interpretatorische Bestimmung der uberrollenmassigen
Gestaltung ausserordentlich schwierig ist und dass sie auch nur
m wenigen Fallen gelingen wird.

M. Dlller: Ich mochte mich doch ganz weitgehend auf die



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES l6l

Seite von Herrn Zuntz stellen. Auch ich glaube, dass die

Tragödie nur in ihrem dialektischen Gang ein wahres Ganzes ergibt,
und ich möchte das durch ein nochmaliges Eingehen auf den

Agon in den Troerinnen etwas deutlicher zu machen versuchen.

Ich würde Ihnen nur recht geben, Herr Lesky, in der Deutung
der Verse 987/988, dass Hekabe der Helena vorhält, dass ihr
lüsterner Sinn sie zu Paris zog, dass es aber nur eine Ausrede

ist, wenn sie sich jetzt hinter der Göttin verschanzt; das scheint

mir allerdings aus den Versen hervorzugehen. Aber wenn sich

Helena nun auf die Göttin beruft, ist dann alles so unrecht, was
sie da sagt Wir wollen die Frage jetzt aus dem Spiel lassen,

auf die es Ihnen ja weitgehend ankam, ob es die Göttin, die

geglaubte Göttin, ist oder die irrationale Macht der Liebe; wenn
aber Helena höhnisch zu Hekabe sagt (948): «Versuche es

einmal, stärker zu sein als Zeus, der über die anderen Götter die

Obergewalt hat, aber Sklave der Kypris ist», behält sie im Gang
der Handlung recht, denn Menelaos' Entscheidung, dass er gegen
Hekabes Willen Helena bei sich behält, ist ja doch das Ergebnis,
das kommen muss. Das weiss jeder, der den Gang der Dinge
übersieht, und so kommt es tatsächlich, und das scheint mir zu
zeigen, wie die Dinge immer hin- und hergehen, und ich muss

gestehen, dass ich meine Befriedigung bei dem Umgang mit der

Tragödie immer wieder darin finde, dass ich sehe, es geht nicht
auf, die Dinge komplizieren sich, sei es in einem tragischen oder
einem ironischen Sinn, was bekanntlich oft dasselbe ist.

M. Lesky: Ja, aber ich möchte doch betonen, dass es mir
eben um die Frage ging, die Herr Diller jetzt auf die Seite

gestellt hat. Dass in der Tragödie des Euripides die irrationalen
Mächte eine unerhörte Rolle spielen und dass sich aus ihnen
echte Tragik entwickelt, auswegslose Tragik, bei der wir nicht
mit einer Formel die Lösung geben können, das ist genau so

meine Ansicht wie die von Herrn Diller. Ich habe auch in
meinem Referat betont, dass von ihr ein unmittelbarer Weg zur
Anschauung von Herrn Rivier führt. Anderseits habe ich nun
einmal das Problem — dieses Recht möchte ich für mich bean-



i6z DISCUSSION

spruchen — just so gestellt: sind diese irrationalen Mächte für
Euripides jene des alten Mythos, oder sind sie für ihn bereits
anderer Art, und die Fragestellung ist, glaube ich,
geistesgeschichtlich zum mindestens erlaubt.

M. Martin: La doctrine qui vient d'etre exprimee par M. Zuntz
et ä laquelle M. Diller a donne son approbation est au fond ce

qu'on appelle en franjais la doctrine de 1' Art pour l'Art,
Selon laquelle l'artiste n'a absolument ä s'occuper que des regies
de son art. Acceptable en theorie, cette doctrine peut-elle etre
reellement appliquee L'artiste, malgre tout, n'est pas seulement

un artiste; c'est un homme, avec ses idees sur la societe, sur
l'humanite; celles-ci transparaissent inevitablement dans ses per-
sonnages. Bien sür, il pourra dire, en cas de critique: « c'est mon

personnage qui parle; moi, je n'y suis pour rien», et cette reponse
est theoriquement valable. Mais il faut remarquer que le public
athenien n'en a pas juge ainsi; il discernait chez les poetes tra-
giques, et notamment chez Euripide, le retour de certaines theories,

la reprise de certaines attitudes, que j'appellerai dominantes.
Dans le cas d'Euripide, ces dominantes ne plaisaient pas au public,
qui les tenait pour dangereuses et revolutionnaires; il n'a done

pas fait sienne la doctrine de l'Art pour l'Art. Et je doute, d'ail-
leurs, que les poetes de cette epoque l'eussent aeeeptee, parce
qu'ils se consideraient (cela ressort nettement des Grenouilles

d'Aristophane) comme les educateurs du peuple, ayant une mission

sociale et civique ä remplir. Mon opinion, par consequent,
est qu'il est legitime de chercher ä determiner les dominantes du
theatre d'Euripide.

Cela dit, je voudrais poser ä M. Lesky une question precise.
Que faut-il entendre par le mot vou?, tel qu'il est employe au

vers 886 des Troyennes, par exemple On repete qu'Euripide est

un poete rationaliste; ä la verite, ce terme ne me parait guere
heureux quand il est applique ä Euripide. En depit de la critique
qu'il a exercee directement ou indirectement sur les traditions
reügieuses et les mythes, Euripide n'etait pas necessairement

un positiviste, un de ces esprits sees qui ne croient qu'a la cau-



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 163

salite physique et qui eliminent du monde toute espece de mystere.
Euripide a probablement deplace le sens du mystere, et peut-etre
l'a-t-il approfondi, en le fixant non plus au del mais dans la

conscience humaine. Des lors que faut-il entendre par voü<;

Intellekt et Verstand me paraissent trop etroits. Mon sentiment
est que le terme unit encore des elements que notre psychologie
separe aujourd'hui, mais que les Grecs ne distinguaient pas, peut-
etre avec raison. L'homme est un tout complexe, chez qui le

meme aspect ne domine pas ä tout moment; et il en va de meme
chez Euripide. Qu'un personnage d'Euripide change d'avis, qu'il
semble se contredire, c'est precisement pour cela qu'il vit! S'il
etait toujours le meme, s'il ne se produisait pas en lui des

modifications, ce serait un mannequin, non pas un personnage vivant.
M. Lesky: Ja, das Wort vou? hat natürlich seine Geschichte.

Ich erinnere etwa an die schöne Arbeit von Kurt von Fritz
{Class. Philol. 1943, 79-93; 1945, 223-242; 1946, 12-34). Die
Frage geht für uns wohl nur darum, was das Wort bei Euripides
bedeutet, und da möchte ich doch, gestützt auf manches in
Meissners Dissertation, meinen, dass mit vou<; hier das ganze
Seelenleben, die ganze Person gemeint ist, gesehen vom Aspekt
des Intellektuellen, wobei aber doch der Mensch als Ganzes

erfasst wird.
Ich möchte auch noch im Zusammenhang mit der Frage nach

dem Wesen des vout; betonen, wie wichtig das Hekabe-Gebet
der Troaden ist, denn wenn dort die Möglichkeit erwogen wird,
das, was die Leute Zeus, die höchste Potenz, nennen, sei

einfach der voü<; ßpovcov (886), da sieht man aufs neue, wie sehr

der Weg von diesen Äusserungen des Euripides zur Anerkennung
übernatürlicher Mächte geht: es ist dies der Punkt, in dem ich
mich mit Herrn Rivier begegne.

M. Zunt?i: « Sobald man spricht, beginnt man schon zu irren».
Wenn man eines sagt, kann man in dem Augenblick nicht all
das andere sagen, das damit zusammenhängt; und doch ist die

Wahrheit im Ganzen und nicht im Teil. Demnach hoffe ich, dass

wir hier nicht das Gefühl eines wirklichen Gegensatzes in unseren



IÖ4 DISCUSSION

Auffassungen haben — was, glaube ich, nur bedeuten würde,
dass wir unsere Auffassungen zu einseitig oder zu verschärfend
darstellen. Z. B. ist es gewiss niemandem verboten, in einem
besonderen Wort des Euripides eine besonders bedeutsame, tiefe,

wegweisende Einsicht zu finden und natürlich werden anderseits

gelegentlich Worte gesprochen, die ganz deutlich falsch oder
unwesentlich oder unerheblich sind. Es ist also hier wie immer
im Leben, es ist eine Frage des Akzentes, der Nuance; eher als

dass der eine sagte: « l'Art pour l'Art», der andere dagegen:
« Nein, hier ist das Wahre und dort das Falsche». Wir müssen

uns hüten, es so zu verschärfen.

Wenn ich noch versuche, das genauer zu umschreiben, was

mir bei dieser Auseinandersetzung wesentlich scheint: man sollte

doch, glaube ich, eben nicht sagen: Hekabe gegen Helena sagt
das, was die endgültige, richtige Analyse und Deutung der

Situation ist; denn damit, scheint mir doch, würde das vorher
Gesagte, z. B. die Beziehungen auf die Götter und besonders auf
Kypris, zum Unsinn. Hekabe gibt eine, sehr penetrante, Deutung
der Situation. Wenn wir trotzdem Kypris als Verursacherin

präsentiert bekommen, so heisst das doch wohl, dass es für diese,

wie für alle Situationen und Fakten, eben verschiedene Möglichkeiten

des Deutens gibt, deren eine die andere nicht vollkommen
ausschliesst. Vielmehr, wenn wir allen nachdenken, werden wir
selbst richtiger, tiefer, umfassender, kompletter werden. In dem

Sinn wehre ich mich dagegen, dass man sagt: «Hier spricht
Euripides und das ist seine wahre Meinung; also ist der Rest

unerheblich ».

Als ein anderes Beispiel darf ich vielleicht eine Stelle erwähnen,
die immer als besonders extrem zitiert wird, nämlich der Chor
in der Elektra (699 ff.), in dem erst ein Mythos erzählt wird und
der Chor dann (737) sagt: «Ich kann das aber nicht glauben».
Auch hier wäre es, glaube ich, vorschnell zu sagen: das Ich,
welches sagt: «Ich kann das nicht glauben», das ist nun Euripides

persönlich, der uns sagt: «Ich, Euripides, glaube diesen

Mythos nicht». Es ist ja immer noch der Chor, der spricht, und



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES 165

man sollte sich, glaube ich, auch da noch fragen: « Was bedeutet

es, wenn der Chor im Drama das sagt ?» Dann würde man,
glaube ich, sehen, dass auch diese Äusserung beiträgt zu der

Einsicht, zu der die Elektra uns verhelfen kann. Sieht man den

Zusammenhang an, so wird da, scheint mir, ganz klar gesagt:
« Hier seht ihr Menschen, die ringen, das Sixonov zu verwirklichen.

Dieses Sixouov ist nicht nur ein Faktum zwischen
einzelnen Menschen: es hat einen göttlichen Aspekt, eine göttliche
Universalität. Aber freilich: in der Natur ist es nicht zu finden;
Sonne, Mond und Sterne gehen ihren gesetzmässigen Gang, was
immer Menschen tun oder irren oder leiden». Wir werden im
Zusammenhang der Elektra, glaube ich, angeleitet zu sehen, wo
in der Welt der Ort des Sixcaov ist. Sonne, Mond und Sterne

kümmern sich nicht darum. Andererseits ist es nicht nur ein
Produkt menschlicher Vorurteile: es ist — modern gesprochen —
eine transzendentale Realität.

Dies also als ein Beispiel, wie ich meine, dass man auch

solche sehr persönlich klingende Äusserungen doch nicht
einfach als Privatäusserung der Dichters, unabhängig vom Drama,
auffassen soll. Sie erweisen sich, glaube ich, als viel bedeutender,

wenn wir sie im Rahmen des Dramas zu verstehen suchen. Und
trotzdem, — da wir ja versuchen, wenn möglich nicht pedantisch
zu sein — will ich Ihnen, M. Martin, gern zugeben, dass wir
oft, und wohl mit Recht, empfinden: « Hier spricht Euripides
besonders mit eigenem Gefühl, aus eigener Erfahrung; z. B. in
oü raojoo[ion xac, ^apixotp, xxX.». Gewiss, das ist der Chor und es

gehört ins Drama, und doch ist nicht verboten zu denken, dass

der Chor dies nicht so schön und stark sagen würde, wenn

Euripides, der Mensch Euripides, es nicht so schön und stark

gefühlt hätte.

M. Lesky: Ich möchte zunächst aufs Ganze gesehen sagen,
dass ich die von Herrn Zuntz und mir entwickelten Anschauungen
als komplementär verstehe. Es ist zweifellos erlaubt, ein Kunstwerk

zunächst ohne jede andere Frage nur als Kunstwerk zu

betrachten, und es wäre gut, wenn man das öfter getan hätte.



DISCUSSION

Anderseits aber glaube ich, dass es durchaus berechtigte
Fragestellungen gibt, die den Schöpfer dieses Werkes und seine

Auseinandersetzung mit der Welt angehen. Schliesslich ist auch

Reinhardt in seinem letzten Essay, den wir sicher beide
hochschätzen, nicht anders vorgegangen, wenn er nicht nach der
Gestalt der einzelnen Werke oder nach der Rolle einzelner

Personen, sondern nach der « Sinneskrise bei Euripides » fragte (Die
Neue Rundschau, 68, 1957, 615-646). Sie haben, Herr Zuntz, dann
noch eine andere grundsätzlich wichtige Frage angeschnitten.
Sie sagten: « Wenn die Hekabe der Troaden recht hätte, würde

ja ein Teil des Stückes sinnlos.» Da möchte ich an die Elektra
erinnern: die ganze Handlung des Stückes ist doch auf dem

Befehle Apollons aufgebaut, und am Schluss des Stückes wird
dieser Befehl von den Dioskuren als töricht erklärt. Daran hat
A. W. Schlegel schweren Anstoss genommen und gefragt, warum
Euripides denn sein Stück geschrieben habe, wenn er es am
Ende selber zerstört. Hier ist zu keiner glatten Lösung zu kommen,

wir können nur die Dissonanz anerkennen, die nun einmal
durch einzelne Dramen des Euripides geht und ihren letzten
Grund in seiner Persönlichkeit hat.

Mit einem Wort möchte ich noch auf den Agon der Troaden

zurückkommen. Helena sagt (940-50): « Kypris ist nach Sparta

gekommen, Kypris war in der Begleitung des Paris, von ihr
wurde ich zu meinem Tun gezwungen». Eine durchaus beim
Einzelnen verweilende Rechtfertigung und die, glaube ich, wird
von Hekabe wirklich widerlegt. In einem Agon können beide

Parteien recht haben oder keine oder eine von ihnen, vier Fälle

also, deren einer dem Dichter als das vor Augen stehen muss,

was er mit der Szene auszudrücken beabsichtigt. So glaube ich
denn, dass die Frage nach der Verteilung von Richtig und

Unrichtig im Agon nicht an der Dichtung vorbeiführt, sondern

etwas für ihr Gefüge Wesentliches betrifft.
M. Rivier: Pour deceler la pensee personnelle d'Euripide

parmi les repliques de ses personnages, il faut bien que nous
formions une hypothese sur la nature de cette pensee et son



PSYCHOLOGIE BEI EURIPIDES

orientation. Nous avons vu, l'autre jour, combien il est difficile
de remonter des pieces conservees aux idees du poete. Une

marge d'a priori subsiste, dans laquelle les conceptions de l'in-
terprete ont une incidence inevitable; c'est le cas de l'ouvrage
de B. Meissner que M. Lesky a cite. Comme son titre le montre
deja (Mythisches und Rationales in der Psychologie der euripideischen

Tragödie), il procede d'une opposition radicale entre ce qui est

mythique et ce qui est rationnel. Cette perspective, si eile ne

prejuge pas de tous les resultats de l'analyse, ne peut manquer
d'en influencer le cours: dans un precedent Entretien, je me suis

dejä demande si eile etait entierement valable pour Euripide et

son epoque. Bernhard Meissner attribue ä Euripide une « Polemik

gegen dämonistische Vorstellungen in der Psychologie»; il estime

que le poete a rejete le mythe et choisi la raison, en tant qu'elle
elimine le divin sous toutes ses formes de l'explication des phe-
nomönes humains: les sentiments n'ont plus d'autre horizon que
celui de leurs causes « naturelles», oü. les instincts tiennent une

large place. On voit que la decouverte des forces irrationnelles

logees dans la psyche humaine fait partie integrante de ce ratio-
nalisme. Et sans doute cette definition satisfait notre esprit; eile

est, pour un moderne, la seule possible, la seule qui soit cohe-

rente. Reste ä savoir si eile est applicable aux Grecs du ve siecle,

et si les textes d'Euripide s'y laissent exactement reduire. M. Lesky
a dit, je crois, que « les forces instinctives presentees par Euripide

n'avaient pas un caractere etroitement ni exclusivement

psychologique, qu'une passion pouvait etre irrationnelle et demo-

nique a la fois». C'est evidemment une correction notable des

vues de Bernhard Meissner.

M. Lesky: Ich möchte dem durchaus beipflichten und daran

erinnern, wie ich nach Ihrem schönen Vortrag lebhaft der

Formulierung « naturelle et divine» zustimmte und auch betonte,
dass ich hier keine Antithese erblicke. Sie haben vollkommen

recht, dass Meissner hier zu scharfe Grenzlinien gezogen hat.

Worin ich aber den Wert seiner Arbeit erblicke, das sind die

wortgeschichtlichen Untersuchungen, in denen er einmal die



168 DISCUSSION

Frage aufgeworfen hat: In welcher Wortgestalt manifestieren
sich überhaupt die psychologischen Komponenten des euripi-
deischen Werkes

M. Winnington-Ingram) Nous aurions tous beaucoup ä dire

encore, mais l'heure avance. Je vous propose d'en rester lä, afin
de ne point abuser de la patience de notre höte.


	Psychologie bei Euripides

