
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 6 (1960)

Artikel: Umwelt und Masse als dramatische Faktoren bei Euripides

Autor: Diller, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III
HANS DILLER

Umwelt und Masse als dramatische Faktoren
bei Euripides





UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE
FAKTOREN BEI EURIPIDES

Dichterische Schöpfungen, auch wenn sie, wie die
griechischen Tragödien, eine Kultfeier zum Anlass haben,
müssen vor allem als Kunstwerke betrachtet werden. Diese

Forderung klingt trivial, aber ihre Erfüllung ist keineswegs
so leicht und so selbstverständlich, wie es scheinen könnte.
Nur zu oft müssen Dichtungen als Handhabe dienen, um aus
ihnen die «Weltanschauung» des Dichters zu entwickeln.
Gerade dem Humanisten liegt die Ausdeutung antiker Werke
auf ihren weltanschaulichen Gehalt hin nahe, besonders

wenn man aus ihm erzieherische Werte glaubt gewinnen zu
können. Dass dergleichen in ihnen enthalten ist, werden wir
nicht leugnen. Warum trieben wir sonst unsere Arbeit
Aber der Weg zu den « Werten» ist nicht so gerade und
bequem, sie liegen nicht so offen zutage, wie es oft dargestellt

wird —, und was wäre ein Gehalt, der von der Form
abstrahiert wäre, in der er gewachsen ist

Euripides ist weniger als andere Dichter in Gefahr, im
erbaulichen Sinn missdeutet zu werden. Die Weltanschauung,
die man aus seinen Werken gewinnen könnte, steht heute
nicht so hoch im Kurs wie die des frommen Aischylos oder
die des strengen Sophokles. Soweit man auch ihn auf eine

Weltanschauung festgelegt hat, gilt er noch immer bei vielen
als der Rationalist, als der Vertreter der Aufklärung, als den
ihn eine fortschrittsgläubige Zeit gesehen hatte. Nun lässt

sich ohne Zweifel gerade aus den Reden der euripideischen
Dramenfiguren sehr viel weltanschauliches Material gewinnen,

aber da das Drama nun einmal dialektischer Natur ist,
so kann man fast zu jeder Äusserung bei ihm auch die

Gegenposition finden. Der Götterkritik steht die eindrucksvolle

Darstellung göttlicher Macht, die den Widersacher
vernichtet, gegenüber. Hoch und niedrig, Hellenen und
Barbaren werden im dramatischen Hin und Her so gegen-

7



9° H. DILLER

einander ausgespielt, dass es nicht möglich scheint, Euripides
auf ein prägnantes soziales oder nationales Bekenntnis
festzulegen. Wohl werden die Frauen als zum Schlimmsten

befähigt dargestellt, aber die edelsten und opferwilligsten
Gestalten, die Euripides geschaffen hat, sind Frauen. Es
hilft daher auch nichts, die Vorzeichen einfach umzukehren
und etwa im Gegensatz zu der Hervorhebung der aufklärerischen

Götterkritik eine positive Theologie des Euripides
zu entwickeln. Es hilft nur, dieser Betrachtungsweise den
Abschied zu geben und das dichterische Schaffen des Euripides

als eine Bemühung um die Gestaltung von
Kunstwerken zu beurteilen, wie es etwa für Sophokles in
bahnbrechender Weise Karl Reinhardt getan hat. Das heisst nun
nicht sein Werk als artistische Leistung ansehen, sondern
durchaus als Gestaltung einer Anschauung von der Welt und
der Stellung des Menschen in ihr, aber als gestaltet eben nicht
in der Form und nach den Regeln einer Abhandlung, sondern
mit den der dramatischen Dichtung eigentümlichen Mitteln.

Eine so umfassende Behandlung, wie sie Reinhardt für
Sophokles gibt, fehlt für Euripides. Das liegt zum Teil am
Objekt selbst, das einer einheitlichen Erfassung viel grössere
Widerstände entgegenzusetzen scheint als Sophokles. Immerhin

gibt es wichtige Arbeiten aus den letzten Jahrzehnten,
die bestimmte Seiten des euripideischen Dichtens hervortreten

lassen. Ich nenne Rivier und Zürcher, Solmsen und
Zuntz, Friedrich und Strohm. Seitdem wissen wir mehr über
die Art der euripideischen Menschendarstellung, über immer
wiederkehrende dramatische Situationen, wie die Intrige,
die Asylsituation, das Opfermotiv usw. und über die innere
Gesetzlichkeit der euripideischen Dramaturgie.

Man muss einen so vielschichtigen Gegenstand wie die

Dichtung des Euripides schon von den verschiedensten
Seiten angehen, wenn man versuchen will, seinem Kern
allmählich näher zu kommen. Man muss dann nur zeigen
können, dass es bei dem, was man behandelt, um eine



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 91

Thematik geht, die dem Dichter wirklich wichtig war, dass

er sich um ihre Entfaltung bemüht hat.
So möchte ich auch der Untersuchung einer solchen in

Euripides' Dichtung wichtigen Thematik nachgehen. Ich
gehe dabei von einem allgemein anerkannten Phänomen aus,
dem euripideischen Realismus. Das realistische oder — um
das antikisierende Wort zu gebrauchen — das biotische

Element in der Zeichnung der euripideischen Gestalten ist
bekannt: da ist die Giftmischerin Medea, der geblendete
Polymestor, der wahnsinnige Herakles, der Tempeldiener
Ion im Zwiegespräch mit den Vögeln, die Bauernfrau
Elektra, der kranke Orestes usw. Was stellen diese Gestalten

vor Sind sie nur Bilder, die aus Zügen minutiöser
Kleinmalerei zusammengesetzt sind Sind solche Züge nur
Aperpus eines zu dieser Sehweise besonders begabten
Künstlers, die dieser Künstler dann in bestimmten
Handlungsschemata in Bewegung gesetzt hat Oder kommt in
diesem Realismus nicht doch etwas Allgemein-Gültiges
heraus, das für die euripideische Dramatik grundlegend ist
und sie ganz durchdringt

Es wird zu zeigen sein, dass diese Darstellungsweise
wirklich jeweils im ganzen Drama gegenwärtig ist, dass sie

auf einer bestimmten Auffassung des Euripides vom
Menschen und seiner Stellung in der Welt beruht; dass er diese

Auffassung in seinen Personen lebendig werden lässt; dass

sie deren Bewusstsein von ihrer Stellung im Handlungsgefüge
und die Motivierung ihres Eingreifens in die Handlung
bestimmt; dass Euripides darum gerungen hat, diese

Beziehungen, in denen er seine Menschen stehen sah, immer
lebensvoller auszudrücken, und dass dadurch die Welt seiner
Dramen und das Handlungsgefüge in ihnen immer reicher
geworden ist.

Jedes euripideische Drama lebt davon, dass seine Handlung

in eine bestimmte Umwelt hineingestellt ist und die

Beziehung zu ihr keinen Augenblick verliert.



92 H. DILLER

Als Beispiel kann das früheste und erhaltene Drama
dienen: die A.lkestis. Hier spielt das Haus, der Königspalast,
von Anfang bis zu Ende in der vom Mythos gegebenen
dramatischen Situation entscheidend mit. Es ist das vom
Tod der Hausfrau heimgesuchte Haus eines Adligen. Wir
erleben die Unruhe des Hauses vor dem Tod und um die
Sterbende. Es folgt die Bestattung mit dem peinlichen
Zusammenstoss zwischen Vater und Sohn an der Bahre der
Toten, der das reale Gefüge der Familie zerreisst. Wir
schauen der Rückkehr des vereinsamten Witwers in sein
verödetes Haus zu. Dieses vom Tode heimgesuchte und
verödete Haus war in den Tagen seines Glanzes ein
gastfreier Palast, der auch den Göttern eine Heimstatt gewährte.
Der zurückgelassene Admet, dieser grosse Herr, hält den
Ruf seines Hauses auch im Augenblick der tiefsten Trauer
aufrecht. Er nimmt den Herakles bei sich auf. Die Wohnung
der Gäste soll unberührt von der Trauer bleiben, die nebenan
im Palast herrscht. Der Kontrast zwischen der Verödung des

Todes und dem Scheinglanz der Gastlichkeit kommt in der
Szene zwischen dem betrunkenen Herakles und dem Diener
zum Ausdruck. Der aufgenommene Gast schliessüch füllt
das Haus wieder mit dem Leben der zurückgewonnenen
Frau. Nur zaghaft meldet es sich an, es scheint fast unmöglich,

dass es in diesem Hause wieder zur Herrschaft gelangen
könnte.

Gewiss ist das nur ein Aspekt dieses Spiels innerhalb der
umfassenden Problematik des Realität gewordenen
Märchens, wie sie K. von Fritz so eindrucksvoll entwickelt hat L
Aber auch dieser Aspekt zeigt mehr als nur eine Kleinmalerei,
die das eigentliche Thema umrankt. Nur in solcher Umgebung

kann es Euripides überhaupt zur Darstellung bringen:
in ihr gewinnen die Kräfte Gestalt, von denen Leben und
Verhalten der Menschen bestimmt werden. Ein aufklärendes
Wort darüber steht in den Hiketiden (745/47):
1 Antike und Abendland, 4, 1955, S. 27 ff.



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 93

d> XEVOl ßpOTCDV,

xal Tipop SixTjp ys TtoXXa Trao^ovTep xaxa,
cplAoip plv oü Tce[0ec70s, Toip 8s Tcpayfiacnv.

Die Menschen unterwerfen sich den KpaygaTa, den
Umständen; im weitesten Sinn genommen gehören freilich
auch die qxAoi dazu. Es ist alles das, was den Menschen

umgibt, worin er leben will, worin er sich behaupten muss.
Als solche 7rpayp.aTcc gehören zu ihm; materielle Habe,
Macht, Einfluss, Ansehen, Herrschaft, Freunde, Familie,
Frau und Kinder. Dieses zu ihm Gehörige will er sich als

Besitz erhalten oder mehr dazu gewinnen. Er behauptet sich

in ihm gegen die andern, die ihn aus seinem Stand innerhalb
der 7rpay[iaTa verdrängen wollen, oder versucht seinerseits,
andere aus ihrem Stand zu verdrängen. Meistens wirkt beides

in kunstvoller Verflochtenheit durcheinander. Thukydides
sagt bekanntlich, auf den politischen Bereich bezogen,
£Xsu0epla Y) a.AAwv äp^v), Selbstbehauptung oder Ubergriffe
in die Sphäre der andern, seien die piymTa, die stärksten
Triebkräfte, die den Menschen bestimmen (III, 45, 6). Euripides

stellt das für jeden menschlichen Bereich, den
politischen wie den familiären, dar.

Sehen wir uns daraufhin ein anderes der frühen Dramen
an: Medea ist nicht einfach die Tragödie der verlassenen Frau,
die sich an dem treulosen Mann rächt. Massgebliche Triebkraft

ihres Verhaltens ist für sie von Anfang an das Bewusst-
sein einer bestimmten sozialen Position und ihrer Gefährdung:
sie ist — in Griechenland und in Korinth — die Fremde, die
ihre Heimat für Jason geopfert hat. Damit fängt — der

Prolog der Amme sagt es — die ganze Tragödie an. Wenn
Jason sie nun verlässt, so bricht Medeas ohnedies labile
Position vollends zusammen. Er sagt es ihr brutal genug,
dass sie die Barbarin ist. Der alles Verlierenden gegenüber
gebärdet er sich als der, der seinen Besitzstand zielbewusst
vergrössert. Gönnerhaft weist er auf die Vorteile hin, die



94 H. DILLER

sie und ihre Kinder aus dieser Vermehrung seines
Besitzstandes ziehen können, und bietet ihr sogar Geld, über das

er in seiner günstigen Position verfügt. Diesem Verhalten
gegenüber erwächst in der um alles Gebrachten der Wille,
ihn noch vollkommener verarmen zu lassen, als sie selbst es

ist. Daraus ergibt sich die Zielrichtung ihres fi.Y)xavv)|i.a.
Wegnahme der königlichen Frau wäre nur phantasiearme
Wiederherstellung des früheren Zustandes. Förderung der Kinder
ist Jasons Stolz, ist sichtbarstes Zeichen seines Habens —
Medea muss sie ihm nehmen. Dann wird Jason zu dem

Nichts, das er für sich allein genommen ist. Das heisst also:
Medea handelt aus einer Situation heraus, die ihren durch
klare Merkmale bestimmten Ort in einer sozial durchgegliederten

Welt hat. Da diese labile Situation der Heimatlosigkeit
hoffnungslos verschlechtert wird, muss Medea die des

Gegenspielers noch hoffnungsloser machen. Ihre Stellung in
ihrer Umwelt setzt ihr also die Ziele für ihr Handeln. Sie

bestimmt aber auch die Taktik, durch die sie das Ziel erreichen

will. Ihre soziale Entwurzelung lässt sie nach dem
Punkt suchen, an dem sie Fuss fassen kann und von dem aus

sie Aussicht auf erfolgreiches Handeln hat. Diese Aussicht
wird ihr durch das Asyl geboten, das ihr Aigeus in Athen
verspricht. Weiter gehört zur Rücksicht auf die soziale Position

das scheinbare Sichducken vor den Mächtigen, um Zeit
zu gewinnen, die Tat ungestört vorbereiten und ausführen
zu können. Das eigentliche Motiv ihres Handelns ist die

Demütigung Jasons, die vollständig nur durch die Ermordung
der Kinder erreicht werden kann. Zu diesem Grundmotiv
tritt aber, die Tat unausweichlich machend, nach dem
Giftmord an der Prinzessin noch ein Zweites: die unmittelbare
Bedrohung, der die Kinder der Mörderin ausgesetzt sind.
Dieses Motiv berücksichtigt also die Reaktion der Gegenpartei,

d.h. wieder: die der Medea tatsächlich umgebenden
Welt. Eine solche doppelte Motivierung findet man bei
Euripides öfter. Voran steht durchweg der Wille, den Gegner



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 95

in seiner Position zu vernichten oder zu beeinträchtigen,
hinzu kommt die taktische Sicherung der eigenen Person
oder der Nächsten (z.B. im Orestes: Vernichtung des Mene-
laos durch Tötung der Helena, Sicherung, womöglich
Rettung der Täter durch Gefangennahme Hermiones).

Medea gibt in grossartigen Umrissen gewissermassen in
abstracto die Grundsituation, aus der das Handeln euripi-
deischer Personen hervorwächst. Man glaubt nun geradezu
mitzuerleben, wie Euripides in den nächsten Jahrzehnten
darum ringt, diese Situation immer stärker mit konkretem,
differenziertem, reichem Leben zu erfüllen. Eins sei vorweg
bemerkt: es ist kein Zufall, dass das Grundsätzliche sich so
klar an einer Frauentragödie zeigen lässt, dass überhaupt
Frauen eine so hervortretende Rolle in der Dramatik des

Euripides spielen, im Bösen wie im Guten. Frauen sind —
zumal in den sozialen Verhältnissen Griechenlands — in
besonders starkem Masse von den Umständen, den Tipaypaxa
abhängig. Medea sagt es selbst (230 f.):

toxvtcov 8' oa' lex' z\v^\r/a- Rai yvcopnqv zjzi
yuvcuxs«; enpev äöXicoxaxov cpuxov.

Denn: Männer können, wenn ihre Lebensumstände in
dem einen Punkt weniger befriedigend sind, ausweichen in
eine andere Umwelt. Die Frauen sind von dem einen Mann
abhängig 8' avdcyxT] 7tp6<; piiocv ipuxV ß^s7reiv). Daher
ist ihre Empfindlichkeit gegenüber den Verhältnissen in der
Ehe enorm, daher lassen sie sich zu Reaktionen auf diese

Verhältnisse hinreissen, durch die aus kleinen, scheinbar
internen Übeln grösstes Unheil entstehen kann.

Diese Entstehung des Unheils aus der kleinen Misere des

Alltags ist besonders eindrucksvoll in der A.ndromache dargestellt.

Die Eifersucht Hermiones, der rechtmässigen, aber
kinderlosen Ehefrau, auf die Sklavin Andromache, die dem

Neoptolemos einen Sohn geboren hat, ist die Wurzel allen
Übels. Das Übel kann wachsen, weil Hermione in ihrem



96 H. DILLER

Vater Menelaos einen Mann findet, der bewusst ihr kleinliches

Verhalten unterstützt. Und als Menelaos sich zurückzieht,

weil er sich schliesslich doch vor dem alten Peleus —
der nicht unwürdig war, von einer Göttin Vater des Achill zu
werden — schämt und fürchtet, und Hermione daraufhin
in Angst vor der Rückkehr des Gatten vergeht, da findet sie

einen Helfer in dem ihr einst versprochenen Orestes, der die

Rechnung mit Neoptolemos begleichen will, der ihm die
Frau wegnahm. Denn durch den Verlust Hermiones ist der
verfemte Muttermörder um jede Aussicht auf eine Frau und
den Rest seiner sozialen Reputation gekommen (97z ff.).
So führt die Kumpanei von Sicherungs- und Rachewünschen,

von Angst und Elend zwischen ihm und Hermione zu
einem Anschlag, dem Neoptolemos in Delphi zum Opfer
fällt. Nicht nur hier führt diese Gemeinschaft des Elends zu
bösem Handeln; im späten Orestes finden sich Orest, Pylades
und Elektra in ihrem todgeweihten Unglück zum Anschlag
gegen das Haus des Menelaos zusammen unter dem Motto:
da wir sterben sollen, wollen wir beraten, wie auch Menelaos
mit ins Unglück kommt (Pylades, 1098 f.). Es ist das ja im
Grunde nur eine Erweiterung der Situation, aus der auch
Medea handelt. Aber diese Erweiterung zeigt, wie es Euripides

um immer künstlichere Verknüpfung der Beziehungen
zu tun ist.

Etwas weiteres kommt hinzu. In der Andromache wird
Neoptolemos nicht von Orestes selbst umgebracht, sondern

von einem Mann aus der Menge der Delpher, die zuvor —
unter Hinweis auf früheres frevelhaftes Verhalten des

Neoptolemos in Delphi — von Orestes gegen ihn aufgehetzt
worden war. Der Botenbericht, in dem die unheimliche
Neoptolemos umgebende Volksstimmung, der er schliesslich

zum Opfer fällt, dargestellt wird, gehört zu den
eindrucksvollsten Partien in dieser Tragödie. Hier ist es Euripides

— wenn auch erst nur in der Erzählung — gelungen,
das Geschehen, das zunächst auf die Familie beschränkt war,



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 97

in eine weitere Umwelt hineinzustellen. In dieser weiteren
Umwelt hat dasjenige Element eine wichtige Funktion, das

ich im Titel des Vortrags als «Masse» bezeichnet habe.

Schon in den frühesten uns erhaltenen Dramen hat sich

Euripides darum bemüht, ihre Wirksamkeit deutlich zu
machen durch die Darstellung der Rücksicht, die seine

Personen auf diesen Faktor nehmen. Admet denkt nach
seiner Rückkehr von Alkestis' Bestattung daran, wie seine

Stellung zu den übrigen Familien des Landes wohl sein und
wie die Bevölkerung über ihn urteilen wird. Medea will sich
mit den Frauen von Korinth, als den Vertreterinnen der

Bevölkerung, gut stellen. Der Mensch, auch die Frau, steht

ja nicht nur im Familienverband, sondern er kämpft um die
Position im engeren Kreise um der Rückwirkung willen,
die diese für seine Stellung im grösseren Verband haben
wird.

So werden in zunehmendem Umfang die Personen der

euripideischen Tragödie hineingestellt in ein dichtes Gefüge
weitreichender menschlicher, sozialer und politischer
Beziehungen. Die einsame Qual des Herakles, der seine eben gerettete

Familie im Wahnsinn erschlägt, spielt sich vor dem

Hintergrund eines Bürgerkriegs in Theben ab. Hekabe, in
der Grenzsituation der Mutter, die ihr letztes Kind hergeben
musste, verhandelt über die Rache an Polymestor, dem feigen
Mörder ihres Sohnes, mit einem Agamemnon, der voll von
Rücksichten auf Stimmungen und Meinungen seines
Griechenheeres steckt.

Aber auch die vereinsamte Hekabe kann ihrerseits ihre
Rache nur vollziehen, indem sie sich zur Anführerin einer
Massenhandlung macht. Und diese Massenhandlung trägt
für Euripides sehr bezeichnende Züge. Wie am Ende der
Andromache der Botenbericht über die Ermordung des

Neoptolemos durch die aufgehetzte Bevölkerung, so steht
hier am Ende der Bericht des Polymestor über seine Blendung
und die grausame Tötung seiner Söhne durch die ensetzliche



98 H. DILLER

Hekabe und ihre Frauen, so steht gegen Ende der Bakchen

der Bericht über die Zerreissung des Pentheus durch die
Mänaden. Neoptolemos, Polymestor, Pentheus, die Einzelnen,

sind in die wohlvorbereitete Falle gegangen, die sich
als eine Mauer von Menschen um sie schliesst. Polymestor
berichtet, wie die Troerinnen unter dem Schein der Gastlichkeit

ihn von den Kindern trennten, um sich die
Durchführung der Tat zu erleichtern. Umgekehrt dringen im Orestes

die beiden zum letzten entschlossenen Einzelnen, Orest und
Pylades, in den menschenreichen Hofstaat der Helena ein,
und auch sie bereiten unter dem Schein der Freundlichkeit
alles zur wohlüberlegten Mordtat vor. Auch dies erfahren
wir aus einem Bericht, aus der Arie eines entkommenen
phrygischen Sklaven. Man denke auch an den Bericht über
die Ermordung des Aigisthos in der Elektra.

Aber es bleibt nicht beim Bericht. Denn es ist geradezu
aufregend zu beobachten, wie Euripides immer mehr dazu

kommt, dieses Einwirken der Umwelt auf die Handlung
auf der Bühne sinnfällig zu machen. Da spielt ganz unmittelbar

das Lokale — oft fühlt man sich versucht zu sagen: die

Topographie — mit. Jetzt wird uns nicht mehr erzählt, wie
die Menschen in die Falle gehen oder gerade noch im letzten
Augenblick ihr entweichen können, sondern wir erleben es

unmittelbar mit. In drei der uns erhaltenen Tragödien ist
besonders eindrucksvoll dargestellt, wie die vor dem
Zuschauer aufgebaute Szenerie für die handelnden Personen
nach ihrem eigenen Empfinden eine Falle werden könnte:
Elektra, Iphigenie auf Tauris, Helena.

Wohl nirgends ist die Topographie in ihrer dramaturgischen,

um nicht zu sagen, in ihrer handlungsstrategischen
Bedeutung so stark hervorgehoben wie in der Elektra.
Dabei spielt zugleich die Auseinandersetzung mit der älteren
dramatischen Darstellung der Sage eine Rolle. Bei Aischylos
(und Sophokles folgt ihm darin) begibt sich Orestes gerades-

wegs — wenn auch unter Anwendung von List — in die



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 99

Königsburg und vollzieht dort die Rache. Bei Euripides ist
die Szene das flache Land am Rand von Argos, ausserhalb
des Bannkreises der Königsburg. Orestes sagt selbst, dass

er sich nicht dadurch gefährden will, dass er in die Höhle des

Löwen geht, sondern dass gerade diese Gegend am Rande

geeignet ist, Kundschaft einzuholen und die Tat
vorzubereiten (94 ff.). Elektras Verheiratung mit dem Bauern,
diese besondere realistische Wendung des Dramas, ist also
nicht nur psychologisch, sondern auch für die Bühnenstrategie

des Spiels bedeutsam. Denn nach der Erkennung der
Geschwister können nun in dem Bauernhaus die Fäden

zusammenlaufen, kann von dort aus Orestes auf Landwegen
zum Opferfest des Aigisthos stossen und kann Klytaimestra
ohne Gefahr für die Geschwister in das einsame Haus

gelockt und in ihm ermordet werden.
In der Taitrischen Iphigenie fühlen die ans taurische Land

verschlagenen Freunde Orestes und Pylades sich vor den
drohenden Mauern des unzugänglichen Artemistempels im
wahrsten Sinn ins Netz (77) geraten, aus dem nur das

Zusammentreffen mit der Schwester und ein Höchtmass intellektueller

Anspannung sie befreien kann. Dass für Menelaos in
der Helena die szenische Situation vor dem Palast des Theo-
klymenos genau dieselbe ist, braucht nicht ausgeführt zu
werden. Das Besondere sind die teils märchenhaften, teils
komödienhaften Züge, die dem Auftreten des elenden
Schiffbrüchigen in der Fremde anhaften, vor dem Palast des bösen

Königs, dem auch die abweisende Türhüterin nicht fehlt,
und seiner weisen Schwester, deren Hilfe gegen den bösen
Bruder gewonnen werden muss. Und noch einmal wird uns
nach dieser Dramenfolge ein Mann in einer stumm und
drohend um ihn aufgerichteten szenischen Umgebung
vorgeführt in Polyneikes, der in den Phoinissen Theben zur
Verhandlung mit dem Bruder betritt (261 ff): «Der Tore
Riegel nahm mich auf, dass mir die Mauern leichten Zugang
boten; so fürchte ich, dass sie im Netz mich fingen und



IOO H. DILLER

meinen Leib nicht ohne Blutvergiessen wieder lassen. Drum
muss mein Auge ich nach allen Seiten wenden, hierhin und
dorthin, ob auch List nicht walte. Die Hand mit diesem
Schwert bewaffnet, will ich Vertrauen meinem Mut erkämpfen.

» Unvergesslich ist dieses Bild des in der Heimat Heimatlosen

und Bedrohten.
Aber es ist hier nicht, wie in den drei andern Tragödien,

die eine Ausgangssituation für alles Weitere, was sich im
Drama entwickelt, sondern nur eine Episode unter mehreren.
Denn die Phoinissen sind ja eine merkwürdige Zusammenfassung

einer grossen Szenenfolge, deren Inhalt mit zwei
Angaben umrissen werden kann. Sie stellen die Belagerung
und Befreiung der Stadt Theben und innerhalb dieses

Vorgangs das Schicksal der Königsfamilie dar. Wenn irgendein
antikes Stück, so hat dieses Anspruch darauf, als Historiendrama

bezeichnet zu werden. In dem Sinn des Euripides für
politische Aktion, für Darstellung einer vielfältig
verknüpften Welt lag die Möglichkeit der Hinwendung zu dieser

Gattung von früh an beschlossen. Die Herakliden sind das

früheste Stück dieser Art, in dem eine politische Aktion von
den zum Bruch führenden Verhandlungen über die
Kriegsvorbereitungen und die strategische Planung bis zur
Entscheidung und der Darstellung des zweifelhaften Verhaltens
des Siegers abrollt. In den andern Massenstücken, den
Hiketiden und den Troerinnen, tritt der Eindruck der realen
Historie gegenüber dem exemplarischen oder symbolischen
Gehalt zurück. In den Hiketiden bleibt vor allem unvergesslich

die eine grosse Szene gegen den Schluss hin (1114 ff.), in
der sich aus der Klage der Mütter um das unwiderruflich
Verlorene der Racheruf der Söhne erhebt als ein Symbol des

unbeirrt und sinnlos weitergehenden Lebens. Und eine

einzige Aussage über die Sinnlosigkeit des den 7rpayp.aTa

ausgesetzten Menschenlebens ist ja die Szenenfolge der
Troerinnen: der Besiegte triumphiert über den Sieger, der
Tote über den Lebenden, die Zuchtlose über die Zuchtvolle;



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 101

den Besiegten wird die letzte Hoffnung genommen, und die

Sieger fahren in ihr Verderben: solche Wirrsal des Lebens
lässt sich nur dort darstellen, wo der Einzelne in der Masse
verschwindet und wo ein umfassendes Ganze, wie hier das

brennende Troja in seinem Untergang, den szenischen

Hintergrund bildet.
Aber wie gesagt, dieses brennende Troja ist vielleicht

mehr ein Symbol als eine Realität. Realität dagegen hat die

belagerte Stadt Theben, die die Menschen in den Phoinissen

umschliesst, und Realität hat die Handlung dieser Tragödie
im Sinne einer wohlgefügten politisch-militärischen Aktion.
Aber die Wirkung solcher Realität ist darum nicht weniger
grausam als diejenige der aus der Wirklichkeit herausspringenden

trojanischen Szenen.

In besonderer Weise ist es Euripides gelungen, die
Umwelt als ein von gegliederten Menschenmassen erfülltes
Lokale zu gestalten in vier Tragödien, die zu seinen letzten
uns erhaltenen Werken gehören: Ion, Orestes, Bakchen,

Iphigenie in Aulis.
Denn auch den Ion wird man — nach den Ergebnissen

neuerer Untersuchungen (etwa von Wilamowitz, Solmsen
und Zuntz) —• unter die Spätwerke des Euripides rechnen
müssen. Dieses Drama gehört als Anagnorisis- und Intrigen-
Stück in vielen seiner Aufbau-Elemente ja mit Elektra,
Taurischer Iphigenie und Helena zusammen; es scheint an das

Ende dieser Reihe zu gehören. Der in jenen Stücken heimatlose

Mensch hat hier einmal eine Heimat gefunden. Ion,
das Kind Apolls und der attischen Prinzessin, der Findling
der delphischen Priesterin, ist ganz zu Hause im Heiligtum
des Gottes. Er reinigt den Vorhof seines Tempels, er redet
mit den Vögeln, die um ihn leben, er zeigt sich voll Stolz

vertraut mit den Bildwerken, die ihn schmücken. Prekär ist
die Zukunft, die sich ihm in der vermeintlichen Fremde
bietet, als er als Sohn des Prinzgemahls von Athen erkannt
wird, schwer wird ihm der Abschied von Delphi, als er mit



I02 H. DILLER

dem angeblichen Vater nach Athen ziehen soll. Auf dem
Abschiedsfest, das er seinen delphischen Freunden gibt,
bedroht ihn der Auschlag, den seine wahre Mutter — das

einzige auf der Welt, was ihm in seiner delphischen Heimat
wirklich fehlte — gegen ihn plant. Seine delphischen Freunde
scharen sich um ihn, an ihrer Spitze dringt er gegen die
fremde Frau an, die sich nach dem misslungenen Anschlag
an den Altar des Gottes geflüchtet hat, weil für sie das fremde
Delphi ebenso bedrohlich wird wie für Ion das fremde Athen.
Die Menge der Delpher, die im Botenbericht der Andromache

den Neoptolemos tötete —, hier ist sie leibhaftig auf die
Bühne gebracht.

Im Ion erhebt sie sich nur am Ende, durch ein schlimmes

Ereignis jäh aufgerührt. Durchgehalten dagegen ist die

Vorstellung der lokalen Umgebung, die Ion umfängt und
birgt. Im Orestes leben die handelnden Personen von Anfang
an unter der Spannung, die die Masse, die feindlich gesinnte
Bevölkerung der Stadt auf sie legt. Orestes nach dem Muttermord,

nicht auf der Flucht vor den Erinyen der ihm
bestimmten Entsühnung entgegen eilend, sondern in Argos
verbheben als ein elender Kranker, von Elektra gepflegt —,
das hatte vor Euripides noch keiner dargestellt. Auch er
selbst hatte am Schluss der Elektra noch nicht an eine solche
Version gedacht. Jetzt leben die Geschwister in Argos, sechs

Tage nach dem Mord, in einer Stadt, in der ihre Feinde die
Oberhand haben, in der an diesem sechsten Tag eine

Volksversammlung gegen sie über Leben oder Tod entscheiden
soll. Alles, was unter den Einzelpersonen gesprochen wird,
von Orestes mit Elektra, mit Menelaos und Tyndareos, ist
im Blick auf diese Volksversammlung gesagt. Als alle die
Geschwister verlassen haben, bahnt sich Pylades als letzter
treuer Freund zu ihnen den Weg durch die feindlich
aufgeregte Stadt (729 ff.). Er begleitet Orestes zur Versammlung,

wo das Todesurteil über ihn und Elektra gesprochen
wird. Der zweite Teil des Dramas zeigt den Versuch der



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN IO3

Geschwister, sich für ihr Unglück an ihren Feinden zu
rächen und sich zugleich zu sichern. Mag die Handlung
damit ins menschlich Bedenkliche abgleiten, so ist ihre
Bühnenwirksamkeit doch schon in der Antike ausdrücklich

anerkannt worden —, und es ist wahrhaftig gutes
Theater, das hier gemacht wirdL Da die Situation der
Geschwister mit Pylades sich, trotz oder vielmehr
gerade wegen ihrer Desertion in den Angriff, von der

Belagerung bis zur Bestürmung verschärft — freilich zu
einer so komplizierten Bestürmung, dass die Situation in den
Phoinissen im Vergleich damit einfach ist —, so kommt auch
hier wieder die strategische Bedeutung der Szene zu ihrem
Recht.

In einer ganz wunderbaren Weise ist die Verschlingung
von lokaler und menschlicher Umwelt schliesslich in den
beiden letzten Tragödien abgewandelt. In den Bakchen ist die
Szene die dem dionysischen Rausch ausgelieferte Stadt
Theben. Der Bakchantenchor im Gefolge des Dionysos
durchzieht und beherrscht die Stadt. Die Einwohner müssen
in den Häusern bleiben. Die alten Männer, die zum Feinde

übergelaufen sind, Kadmos und Teiresias, legen sinnfällig
Zeugnis für die Macht ab, die die Stadt in Bann hält. Dieser
Macht erklärt der König Pentheus den Krieg. Alle seine

Befehle und Massnahmen sind ausdrücklich auf den
Kriegszustand abgestellt. Aber der eigentliche Feind steht draussen.
Es sind die thebanischen Frauen, die als Mänaden in die Berge

gezogen sind. « Die Berge » — dieses Wort gewinnt eine

eigentümliche Doppelbedeutung in der Tragödie. Es ist
einmal ein Bestandteil in der szenischen Strategie, die wir
nun schon kennen. Von den Bergen aus halten die Mänaden
das Land in Schach, über ihr Treiben dort wird dem König
Meldung gemacht, und in die Berge unternimmt Pentheus

1 Näheres darüber kann jetzt in dem grossartigen letzten Aufsatz von
K. Reinhardt über die Sinneskrise bei Euripides {Die Neue Rundschau
68, 1957, S. 615 ff.) nachgelesen wreden.



H. DILLER

selbst gegen sie den Spähergang, auf dem er umkommt. Aber
wie der Spähergang nicht die militärische Stärke des Feindes,
sondern seinen seelischen Habitus erkunden soll, so sind
auch die Berge nicht nur Kampfgelände, sondern zugleich
und mehr noch der Ort des bakchischen Rausches, der

Verwandlung der Natur durch das dionysische Wunder.
Symbolik und Realität sind in der Szenerie dieser Tragödie
untrennbar verschmolzen.

Das gilt in anderer Weise, aber nicht in geringerem Masse

von der Aulischen Iphigenie. Es ist mir doch fraglich, ob der

anapästische Teil des Prologs von Euripides ist und ob damit
schon er die Zeit in einer Weise im Drama hat mitspielen
lassen, wie es bis dahin — trotz dem Wächterprolog des

äschyleischen Agamemnon — unerhört war und wie wir es sonst
nur aus dem Rhesos kennen. Sicher aber hat Euripides auch
hier den Raum in das Spiel einbezogen. Es ist der Raum des

griechischen Lagers von Aulis, dessen imponierende
Ausmasse sogleich im Eingangslied des Chors zutage treten,
das nicht umsonst zu den längsten euripideischen Chorliedern
gehört. Dieses griechische Lager ist wieder eine Falle, ein

weitgespanntes Netz, wie der Platz vor dem Tempel der
taurischen Artemis oder vor dem Schloss des ägyptischen
Theoklymenos. Aber diese Lokalität ist nicht ein leerer
Raum wie jene, sondern vom wimmelnden Leben des

griechischen Heeres erfüllt, das gegen Troja ziehen will und
sein Opfer verlangt, damit es dorthin aufbrechen kann. In
die Falle gelockt wird Klytaimnestra mit Iphigenie, die als

Opfer ausersehen ist. Aber der eigentliche Gefangene scheint
nicht Iphigenie zu sein — die sich schliesslich durch die

eigene Einsicht in die Notwendigkeit des Opfers selbst
beireit —, sondern der König Agamemnon, erst Gefangener
seines Ehrgeizes, dann der Massen. Was in der Hekabe

angedeutet wurde, wird hier auf die Bühne gebracht. Schliesslich

klopft die Heeresmasse unmittelbar an die Pforten, um
sich ihr Opfer zu holen. Achilleus, erst vorgeblicher Bräu-



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 10 5

tigam Iphigenies ohne sein Wissen und Wollen, dann
freiwillig ihr Beschützer, kann Iphigenie nicht retten und ist
bereit, gemeinsam mit ihr im Kampf gegen die Masse

unterzugehen. Das szenische Bild aus dem Ion wiederholt
sich. Aber das Eigenleben der Masse ist hier stärker. Sie ist
nicht einfach Begleiterin des beleidigten Helden wie dort,
sondern selbständige Widersacherin der handelnden Personen.

Und sie gerät nicht einfach, wie im Ion, in Vergessenheit,
als die Hauptpersonen sich erkannt haben und die Probleme
des Dramas damit geklärt sind, sondern ihr Verlangen kann

nur durch das Selbstopfer der Heldin befriedigt werden.
So hat bis in die letzten Werke des Euripides hinein die

Darstellung der Phänomene, die ihn so stark beschäftigten,
an Reichtum gewonnen. Er hat schliesslich das Geschehen

um die handelnden Personen seiner Tragödien herum zu
einer Welt entfalten können, die an Fülle und an
Tiefendimension, soviel wir wissen, erst von Shakespeare erreicht
— und dann allerdings auch übertroffen wurde.

8



io6 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Lesky: Wenn ich den Dank für Herrn Dillers Vortrag
aussprechen darf, so möchte ich sagen, dass dieser Vortrag so ganz
jene Züge seines Forschens gezeigt hat, die vor allem in seinen

letzten Arbeiten zur Tragödie deutlich hervorgetreten sind. Es

wird zu einem Objekt, über das schon sehr viel gesagt und
geschrieben wurde, ein ganz neuer und ganz selbständiger
Blickpunkt gewählt und von diesem aus ergeben sich auch neue

Perspektiven; Einzelheiten leuchten auf, Zusammenhänge werden

sichtbar, die man so noch nicht gesehen hat. Wir werden uns in
der Debatte darüber auszusprechen haben, wie weit uns diese

Gesichtspunkte im Werk des Euripides Neues erschliessen, ni
welchem Masse sie anwendbar und fruchtbar sind.

M. Winnington-Ingram: In thanking Mr. Diller for a most
interesting lecture on an important and neglected theme, all I
wish to say at the moment is that, in my own paper on the

Hippolytus, I shall have a good deal to say about environment
which fits in well, I think, with what we have just been listening
to.

M. Diller: Umsomehr freue ich mich, dass ich in meinem

Vortrag den Hippolytos im Wesentlichen ausgespart habe.

M. Zunt'.j: I too feel in agreement with, and very grateful for,
what Mr. Diller has said, and it is only some minor points which
I beg to raise. Mr. Diller said: In his earlier works Euripides
was not yet completely able to put before the eye this important
reality of «Masse und Umwelt»; in the latest plays he does it.
Perhaps it is here as with so many other details: that often we
find in some of the early plays what we would have inclined to
regard as a later achievement. How about the Heraclidae, where
the « Umwelt» is not only mentioned, but where the people of
Athens are represented by the chorus and take a very active and

decisive part Of course, the subject of ixeie'ux. lent itself
particularly for that, and yet this realistic representation of mem-



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN I07

bers of the « Umwelt» acting was certainly nothing like so much

developed by Aeschylus in his Suppliants as it is in the Heraclidae.

Again, in Euripides' Hiketides (349 ff.) this idea is expressly formulated

when Theseus says: «Before I decide, I must ask the

citizens », and goes off to Athens and then comes back to tell that
the citizens have been in complete agreement. This is one of
my small points and I should be grateful if M. Diller would say

something on this head.

M. Diller: Ich darf vielleicht zunächst sagen, wie ich

vorgegangen bin. Es kam mir zuerst darauf an, an frühen Dramen des

Euripides zu zeigen, dass diese Dinge ihn schon damals interessiert
hatten. Dabei schien sich mir allerdings zu ergeben, dass sie

später reicher entfaltet dargestellt werden als in den frühen

Tragödien, wo aber auch schon auf sie hingewiesen ist. Dass ein
Schema der Entwicklung anzunehmen immer sehr bedenklich

ist, darüber bin ich mir klar. Immerhin glaube ich, dass man eher

etwas in dieser Hinsicht sagen kann, wenn es sich um eine

Entfaltung von Kunstmitteln handelt, als wenn man von einer

«inneren» Entwicklung sprechen will. Was die Herakliden und
Hiketiden betrifft, bin ich Ihnen dankbar, dass Sie darauf
hingewiesen haben. Es ist ganz sicher, dass gerade in den Herakliden
eine solche Massenszene als eine Szene, die das Eingreifen der

Umwelt darstellt, sehr reich ausgestattet ist. Es ist freilich zu
bedenken, dass es sich da eben um das Altarfluchtmotiv handelt,
an das sich traditionellerweise am ehesten so etwas anschliessen

konnte. Sie haben ja selbst die Hiketiden des Aischylos genannt.
Dass die Dinge etwa im Ion oder in der Aulischen Iphigenie sehr

viel komplizierter aussehen und dass eine sehr viel reichere
dramatische Handlung dort in den Dramen selbst schon vorangegangen

ist, das wird man doch wohl zugeben müssen.

M. Zunt£: Und dazu kommt noch der deutliche Unterschied,
dass es in den Herakliden der Chor ist, während in den späteren
Stücken ausser dem Chor noch die Masse als solche eingeführt wird.

M. Diller: Ja, und in der Aulischen Iphigenie wird zwar die
Masse gar nicht unmittelbar auf die Szene gebracht, aber es wird



io8 DISCUSSION

in so lebendiger Weise von ihr gesprochen, dass man sie auf der
Bühne vor sich zu sehen glaubt.

M. Zunt'.£: Noch einen zweiten, unerheblichen Punkt möchte
ich vorbringen, Herr Diller. In Beziehung auf die Phoenissen

gebrauchen Sie den Ausdruck « Historienstück» — was mir ein
bisschen bedenklich schien. Was Sie damit andeuten, ist doch

wohl konkrete politische Realität oder so etwas Warum nennen
Sie das « Historienstück»

M. Diller: Ich meinte damit solche Stücke, in denen nicht so

sehr eine spezielle, sagen wir einmal auf private menschliche

Verhältnisse bezügliche Handlung in eine reiche politische und
soziale Umwelt hineingestellt ist, sondern in denen der Ablauf
der politischen und militärischen Aktionen an sich einen wesentlichen

Teil der Handlung ausmacht, was also für die Herakliden

und die Hiketiden stimmen würde. Bei den Phoenissen ist die Sache

natürlich sehr kompliziert, weil einerseits die Verteidigung von
Theben das Ganze umfasst und andererseits das Schicksal des

Labdakidenhauses als ein menschliches Problem hinein verflochten

ist; aber auch da kann man ja sagen, dass die verschiedenen

Mitglieder der Familie eins nach dem andern zu ihrem Recht
kommen und dass die innere Geschlossenheit der Handlung in
einem solchen Stück nicht so gross ist wie in anderen.

M. Zunt%: Das wollte ich gar nicht irgendwie kritisieren. Es

handelt sich vielmehr um den Ausdruck. Ist der vielleicht im
Gedanken an Shakespeare's Histories gebraucht worden

M. Diller: Ja.

M. Zunt%: Das scheint mir ein wenig missverständlich; als

wären diese Stücke «historisch», d.h. geschichtlich, in einem

anderen Sinn als andere. Oder dachten Sie an griechische laTopla?
M. Diller: Nein, es war an Shakespeare gedacht, und es ist

vielleicht nicht ganz glücklich, wenn man so einen Ausdruck aus

einer anderen Welt hineinbringt.
M. Kamerheek: Ich habe mit grosser Bewunderung den

Vortrag angehört, seiner Klarheit und Neuheit halber. Ich
möchte fragen: wie erklären Sie, dass Euripides in den Phoenissen



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN IO9

die phönikischen Mädchen als Chor wählt Nach meiner Ansicht
ist dies eher etwas Unwirkliches.

M. Diller: Ja. Vielleicht gibt aber gerade die Wahl eines

solchen Chores, der den Verhältnissen fremd gegenüber steht, die

Möglichkeit einer gewissen Objektivierung dieser umfassenden

Handlung. Ich würde es von daher zu erklären versuchen.

M. Kamerbeek: Aber es gibt doch einen gewissen Widerspruch
mit dem Streben nach dem Realen. Ich meine, man fühlt immer
etwas Unwirkliches angesichts dieser Mädchen aus Phönikien.

M. Diller: Ja, es ist das eine seltsame Sache, wenn Euripides
auch versucht, ihr Auftreten zu erklären. Im Ganzen finde ich
ihr Auftreten, das sich doch sehr am Rande abspielt, nicht so

sehr verschieden vom Auftreten der griechischen Mädchen in
der Aulischen Iphigenie, wenn auch die Tatsache, dass diese dort
hingekommen sind, natürlich an sich weniger erstaunlich ist.

M. Kamerbeek: In der Aulischen Iphigenie schafft der Chor auch

ein Problem, aber nicht gerade dasselbe.

M. Diller: Ich finde, dass, wenn Sie so wollen, in den Phoe-

nissen das ganze Bild erst durch das Auftreten des Chores in
einem Rahmen gefasst ist.

M. Zunt\: Dabei identifizieren sich doch diese phönizischen
Mädchen zum Teil mit den Ereignissen, so dass die Einführung
dieses sonderbaren Chors doch wieder nicht ganz einen
objektivierenden Standpunkt « von aussen » ergibt.

M. Leskj: Ich darf vielleicht auch daran erinnern, dass diese

phönizischen Mädchen, wenn Sie mir den Ausdruck gestatten, in
gewissem Sinne Nachzüglerinnen des Kadmos, des Stadtgründers,
sind, und dass dadurch eine ziemlich enge Bindung zum Schicksal

der Stadt gegeben ist.

M. Kamerbeek: Ich würde sagen: in mythologischem Sinne.

M. Leskj: Ja, da kommen wir sofort auf die Frage, die am

ersten Tage erörtert wurde: hat Euripides die Gründung von
Theben durch Kadmos als ein Stück Historie genommen, oder
als ein Stück Mythos Hat er zwischen den Dingen überhaupt
scheiden können Das ist natürlich schwer zu sagen.



no DISCUSSION

M. Martin: II me semble que l'expose de M. Diller nous permet
d'eclaircir davantage un terme que nous avons souvent employe
ä propos d'Euripide: celui de realisme. D'une maniere generale,
le realisme est un effort conscient de representer la realite telle

qu'elle est, sans l'idealiser. Aussi, nous montrer qu'Euripide
s'est attache ä decrire le milieu des personnages qu'il a mis en

scene, c'est mettre en evidence chez lui un element de realisme,

car ce milieu, ne l'a-t-il pas toujours identifie avec la societe dans

laquelle il vivait C'est un point sur lequel je voudrais avoir
l'avis de M. Diller. II me semble que l'attitude d'Euripide n'a
rien d'archeologique. II prend ses themes dans la mythologie ou
dans la legende heroi'que, parce que la tradition l'exige; mais il
ne cherche pas du tout ä nous les presenter dans une perspective
historique. II cherche plutot ä les rapprocher du temps present;
et cet effort qu'il fait pour montrer le milieu social et politique a

parfois pour consequence de creer une certaine dissonance entre
le sujet de ses drames et la societe qui leur fournit un cadre, la
societe athenienne du ve siecle. Pensons, par exemple ä la condition

des femmes, ou aux formes de la democratic. Cette dissonance

et les contradictions qui en resultent furent peut-etre ä l'origine
des critiques adressees a Euripide par certains de ses contem-
porains. C'est un point sur lequel j'aurai ä vous presenter moi-
meme des observations.

Un autre point evoque par M. Diller me parait important:
la question de l'espace scenique, de la mise en scene. A cet egard,

il y avait chez Euripide une preoccupation qu'on peut qualifier
de realiste, car il s'agit d'une preoccupation de vraisemblance.

Je prends le cas du meurtre de Clytemnestre: Euripide estimait

que dans la piece d'Eschyle, et probablement aussi dans celle de

Sophocle (en admettant qu'elle soit anterieure, ce qui peut etre

discute), le meurtre etait execute d'une facon un peu trop simple,

ou trop naive, et il s'est efforce de satisfaire une exigence de

vraisemblance en mettant l'evenement mythologique en accord

avec les conditions de son epoque: cet effort conduisait au
realisme.



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN III
M. Diller: Sie haben den Begriff des Realismus in die Debatte

gebracht und wir haben ja schon vorgestern gesehen, ein wie

schwieriges Problem das ist. Wenn ich nun von meinem Thema

aus etwas dazu sagen darf, so scheint mir die Spannung zwischen

einer Darstellung aus den Begriffen der Gegenwart und dem

Mythos doch nicht so gross zu sein, wie man sich vorstellt. Dass

in einzelnen Zügen das uns vielleicht merkwürdig Anmutende
stark hervorgetrieben wird, wie z.B. wenn Elektra als Bauernfrau

lebt, ist ja allgemein bekannt. Aber worauf es bei dieser

Darstellung ankommt, ist die Berücksichtigung der Umwelt, in der

man steht, mit ihren Reaktionen, und dass die Personen dann

selber wieder darauf reagieren. Das kann man doch wohl nicht
einfach als eine realistische Wiedergabe von Verhältnissen der

Gegenwart bezeichnen, sondern es setzt auch schon einen
gewissen Abstraktionsprozess voraus. Ich habe an einer Stelle

Thukydides zitiert und mir scheint der zeitgeschichtliche
Zusammenhang mit Thukydides deutlich zu sein, bei dem auch

bestimmte Formen, in denen Menschen innerhalb der politischen
und sozialen Gesellschaft aufeinander reagieren, dargestellt sind
und zwar auf Grund eines starken Abstraktionsprozesses und auf
Grund der Uberzeugung, dass die menschliche Natur im Wesentlichen

immer dieselbe bleibt. Ich glaube, das würde Euripides
auch sagen. Wenn er mythische Menschen in diesen Beziehungen
darstellte, dann waren es für ihn immer gültige Beziehungen, und
die Konfrontierung mit der Gegenwart machte dann keine

Schwierigkeiten.
Ich würde etwas Ähnliches zu der Frage der Wahrscheinlichkeit

der szenischen Darstellung sagen. Ich glaube ganz sicher,

wenn man Euripides gefragt hätte, so würde er geantwortet
haben: Ja, das muss xa-ra to ziv.bc, dargestellt sein, d.h. also

nach Wahrscheinlichkeit, und auch auf diesem Gebiet haben wir
gewisse Zusammenhänge, mit Thukydides. Es kommt Euripides
darauf an, die Aktion, seine dramatische Aktion, als wahrscheinlich

ablaufen zu lassen. Ob sie sonst in Anpassung an die

alltägliche Realität wahrscheinlich ist, ich glaube, das spielt eine



112 DISCUSSION

geringere Rolle, es muss nur zueinander stimmen, sozusagen
« klappen», Aktion gegen Aktion, und so weiter; gerade dieses

Konstruieren, wie es funktioniert, scheint mir soviel wichtiger
als etwa bei Aischylos oder Sophokles, bei denen es auf ganz
anderes ankam. Und dazu gehört natürlich auch, dass die Handlung

in die richtige Szene hinein gestellt wird, die unter Umständen
den Menschen bedrohend einengt, aus der er unter Umständen
wieder herauskommt, die ihn befreit, unterstüzt und dergleichen
mehr. Das, glaube ich, ist das Wesentliche in der szenischen

Darstellung bei Euripides.
M. Rivier: Je serais tente, sur plus d'un point, de prolonger

les lignes que M. Diller a tracees d'une main si sure. Par exemple:
en construisant plusieurs des drames de telle maniere que les

personnages y subissent ä la fois la pression du milieu et souffrent
de l'absence de cadre familial et social, Euripide n'a-t-il pas fait
sien, en quelque sorte, l'ancien theme de l'dptj^avta humaine

Nous observons que le terme, en particulier sous la forme de

l'adjectif dcp.Y)xavo£;, revient souvent dans les pieces conservees.
U ne s'agirait done pas, si nous en croyons M. Diller, d'une
formule rhetorique, comme on tend parfois ä le penser, mais de

l'expression, au niveau du langage, d'un motif directeur de la

pensee dramatique d'Euripide. Et dans ce cas nous situons mieux
le poete: nous voyons d'une part qu'un theme de la poesie

archalque est susceptible de s'incorporer ä son ceuvre et d'en
determiner assez largement la structure — en prenant bien
entendu une figure nouvelle —, et d'autre part qu'un trait spe-

cifique de son inspiration se revele, en depit d'un accent tres

nouveau, conforme ä une donnee ancienne et constitutive de la

sensibilite hellenique.
Une observation semblable, mais dans des limites plus etroites,

peut etre faite concernant le sort des femmes. M. Diller nous a

montre pourquoi, chez Euripide, elles sont particulierement
soumises ä la pression du milieu et des circonstances. Mais il me
semble que nous trouvons ce motif dejä formule dans un fragment
du Teree de Sophocle (fr. 524 N.). Selon toute probability, e'est



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN II3

Procne qui parle, la princesse athenienne epouse du roi de Thrace;
et eile commence par ces mots: vüv S'ouSsv etpi °u
^copl?, sauf erreur, veut dire «loin d'Athenes ». L'expression est

douee d'une force caracteristique, et la suite du fragment parait
bien decrire cette situation de l'etre humain deracine socialement,
dont M. Diller a parle. Ici encore Euripide, si nouveau que soit

l'esprit de son theatre, n'est pas seul, ni peut-etre le premier.
M. Diller: Es ist sicher, dass dieser Hinweis auf die archaische

apv)xav^a seine grosse Berechtigung hat. Das Seltsame ist aber,
dass die Menschen des Euripides in dieser dcpi^cma und aus

dieser dcpij^avla heraus so furchtbar aktiv werden und so viel

tun, was sich dann als ganz verkehrt erweist und zu den
zahlreichen Verwicklungen in der Tragödie führt. Dieser Umschlag
in die Aktivität ist etwas Neues. Ich bin mir überhaupt bewusst

(und deshalb bin ich sehr dankbar für diesen Hinweis), dass man

fragen könnte, ob manche dieser Bereiche, in die Euripides seine

Dramen hineingestellt hat, nicht vielleicht in der alten griechischen
Literatur schon vorkommen, und da wird man zu dem Resultat

kommen, dass im Epos ganz entschieden mehr Elemente dieser

Art vorhanden sind als in der frühen Tragödie. Natürlich wäre

es auch hier wieder sehr wichtig, die Unterschiede herauszuarbeiten.

Es ist jedenfalls sehr interessant, dass die alte Tragödie
gegenüber dem Epos offenbar zunächst durch einen gewissen

Abstraktionsprozess hindurch gegangen ist, was natürlich zum
Teil einfach an der Schwierigkeit der Aufgabe liegt, die
dramatischen Mittel erst einmal zu beherrschen, aber auch offenbar

daran, dass es Aischylos und Sophokles auf etwas ganz anderes

angekommen ist, während bei Euripides z.T. sicher auch ältere

griechische Elemente wieder zum Durchbruch kommen, natürlich
dann in einer ganz neuen Art.

M. Winnington-Ingram: Perhaps environment can be important
in more than one way. It can give depth to the action and to
the characters, by showing how they are influenced by the

Umwelt. In other cases the point may be rather the incapacity
of the character to deal with his environment: at least that seems



ii4 DISCUSSION

to be true of the Orestes. There features of later Greek political
life are introduced into the legendary story, and we are apt to

say that this is an anachronism. But within the play it is Orestes

who is the anachronism. He lives in a different world and is

quite incompetent to deal with the actual political situation in
which he is placed. This is ironical, and the irony is brought
out, it seems to me, particularly in his scene with Menelaos

(v. 632 ff.), to whom he appeals as though he was really a man
of the heroic world. But this Menelaos is a product of the fifth
century and the sophistic movement, and so the appeal of Orestes

goes for nothing. You could say that you have the clash of two
different environments in the same play, one belonging to an
earlier world and one to the fifth century. I am not sure that

you don't get that fairly frequently in the plays of Euripides.
M. ZunhDo you describe Orestes as a real hero

M. Winnington-Ingram: I would not say that. But his assumptions

are those of an earlier world. He is somebody who does

not belong in the least to the world of political assembly.
M. Diller: Das ist sehr interessant, ich halte es grundsätzlich

durchaus für möglich, dass sich Spannungen und ironische
Effekte aus solchen Voraussetzungen ergeben. Was den Orestes

betrifft, so stehen hierzu auch einige Hinweise in dem Aufsatz

von Reinhardt über « Die Sinneskrise bei Euripides» (Die Neue

Rundschau 68, 1957, 615-646).
M. Winnington-Ingram: Sophocles has been mentioned once

or twice in this discussion. There is one play of Sophocles in
which locality and environment are particularly important: the
Philoctetes. Whether this shows the influence of Euripides on
Sophocles, who is to say But it is a very interesting example
of the depth which can be given to a play by a strong feeling of
locality (that is obvious) and also of environment in the social

sense. Only here we have a peculiar twist or added subtlety,
because we are shown the effect on a man of the absence of
any social environment whatever; and this is essential to the

tragedy.



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 115

M. Diller: Ich glaube auch; denn es liegt ja wirklich nahe

anzunehmen, dass auch auf den Philoktet in mancher Hinsicht
euripideische Darstellungsweise eingewirkt hat. Sicher ist da die

Beziehung auf die Griechen vor Troja und andererseits der

Hinweis auf die Abwesenheit jeglicher sozialen Umgebung von
grosser Bedeutung, aber ich finde es gerade deswegen so interessant,

was Sophokles daraus gemacht hat. Es ist ja gerade so, dass

Philoktet durch den Starrsinn, mit dem er sich nur auf sich

bezieht, die ganze Geschichte durcheinander bringt; er kümmert
sich einfach nicht darum, dass die Anderen da sind und ihn
dalassen oder mitnehmen wollen, und denkt auch nicht daran, in
irgend einer für ihn nützlichen Weise auf die Situation zu
reagieren. Ich finde gerade, weil vieles dem Euripides so ähnlich

ist, ist der Vergleich mit dem Philoktet so fruchtbar. Denn
Sophokles macht es eben doch ganz anders, es kommt viel mehr

auf diesen Einzelnen an, der sich in seiner ihm eigenen Art
erhalten will, während bei Euripides die Menschen sich immer
wieder in die Umwelt hineingestellt fühlen und ihre Fähigkeit
gerade darin sehen, der Umwelt irgendwie begegnen zu
können.

M. Kamerheek: Ich möchte sagen, dass die Masse doch dann

und wann einbezogen ist in Sophokles; denken Sie z.B. an den

Dialog Haimons und Kreons in der Antigone (632 ff.): Hinweis
auf was die Menschen sagen anlässlich Kreons Benehmens. Das

ist doch etwas, das vielleicht an Euripides' Art erinnert. Ist das

nich so

M. Diller: Ja, nur es bestimmt dann doch den Gang der

Handlung nicht in dem Sinne wie bei Euripides. Man könnte ja
schon eim Aias so etwas finden, wenn er sagt (Aias, 440):
« So muss ich nun, ehrlos vor den Griechen, zu Grunde gehen »

Aber die sophokleischen Personen beziehen die Ereignisse dann

doch wieder nur ganz auf sich selbst und spielen sich so ganz aus;
sie bleiben nicht zwangsläufig in den Verhältnissen gefangen.
Aber natürlich gibt es schon bei Sophokles so etwas wenigstens
als Hinweis, man findet derartiges ja auch schon im Epos, und



DISCUSSION

daraus wird es dann auf die Heldendarstellung in der Tragödie
übertragen sein.

M. Zunt^»: May I return to a different point At the end of
your paper you quoted a current view concerning the plays

centring on « anagnorisis-cum-mechanema». I feel (if I may
resume a point which I have made elsewhere) that Solmsen's

excellent and basic article has here caused some confusion. It
is evident that Iphigenia, Helena and Ion in this respect belong
together. But to add the Electra to this group seems, to me, a

mistake: a mistake due, I suspect, mainly to the current dating
of this play which I, as you know, regard as wrong. But quite

apart from the question of dating: does not the term « anagno-
risis-cum-mechanema» apply to this play in quite a different way
from the other three In these you have an invented action
where « anagnorisis» is preliminary to salvation, where intrigue
aims (at least in Iphigenia and Helena) at salvation or self-preservation,

and where the whole play moves towards a positive and

happy solution. In the Electra, on the other hand, there are
indeed these same two elements but, first, they were given by
the myth; moreover, their purpose is entirely different, and so is

the atmosphere and tendency of the play as a whole. It therefore

seems to me that we ought not to group the four plays together
but only the three.

M. Diller: Ja, ich halte das für durchaus möglich. Ich würde

ja natürlich auch aus meinen Gesichtspunkten durchaus nicht
sichere Indizien für Datierungen ziehen wollen. Man kann das

trotzdem phänomenologisch zusammenbringen.
M. Zunt%' Nein, das ist nun gerade was ich bezweifle, Herr

Diller. Lassen wir die Datierungsfrage ganz beiseite; ich meine,
es sind gerade phänomenologisch erheblich verschiedene Dinge.
Bei den drei anderen Stücken sind wir berechtigt, eine parallele
Art des Grundrisses und des Aufbaus zu sehen. Aber die Elektra

gehört nicht dazu. Sie steht in der Tradition der Elektra-Dramen
und des Atriden-Mythos, während es sich bei den anderen drei

um eine erfundene Handlung handelt, die auf ein happy-end



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 117

zielt. Happy-end und Atriden-Mythos: das geht doch nicht
zusammen.

M. Diller: Ja, die Zugehörigkeit zu einem ganz festgelegten
und schon verschiedentlich dargestellten Sagenkreis macht, da

haben Sie ganz recht, jeden Vergleich sehr schwierig, lässt das

Drama als sui generis erscheinen.

M. Rivier: Le risque est grand de surestimer les ressemblances

offertes par les ceuvres d'Euripide. A ce propos, je voudrais

encore poser une question ä M. Diller. Concernant la pression
exercee sur les personnages par le milieu politique et social, vous
avez parle, entre autres, de Medee, et vous avez parle d'Oreste. On

peut dire que dans Oreste, ce motif est predominant. Vous avez

souligne notamment la signification de l'assemblee du peuple oü
se joue le sort du frere et de la sceur. Ceux-ci font d'autre part
l'objet d'une surveillance armee, ä laquelle le texte fait plusieurs
allusions (gardes, police): il y a lä l'expression d'une contrainte

quasi-physique. Dans Medee, l'importance du meme motif n'est

sans doute pas negligeable, mais il est traite de fapon beaucoup

plus discrete, et son röle demeure subordonne. Des lors, ne

peut-on pas penser que ce motif se situe sur un plan different dans

les deux pieces, et que celles-ci, par consequent, sous le rapport
de la technique dramatique ou de la forme elaboree par Euripide,
offrent egalement une difference de niveau, une difference qualitative

(sinon de qualite) qui les rend difficilement comparables
M. Diller: Ich würde nicht sagen, dass da ein Niveauunterschied

besteht, ich würde sagen, dass es Euripides in der Medea

schliesslich auf etwas ganz anderes angekommen ist, als im
Orestes. Ich habe die Medea als Beispiel gewählt, weil auch in
diesem Drama, obwohl es sich dort letzten Endes um ganz
andere Dinge handelt (der Schlüssel meines Themas sollte ja

wirklich nicht alle Türen aufschliessen), doch schon in der
Motivation von Medeas Handeln die Wichtigkeit der sozialen Stellung
und die Rücksichtnahme auf die Umwelt zu erkennen ist, während

im Szenischen die Dinge ganz anders liegen. Das ist aber nach

meiner Ansicht sehr wohl begründet in der Handlung des Dramas



118 DISCUSSION

und in den Intentionen, die Euripides hatte. Ich wurde nicht

wagen, daraus ohne weiteres einen dramaturgischen Fortschritt
zu konstatieren.

M. Lesky: Darf ich mir noch einige Bemerkungen gestatten
Ich mochte sagen, dass der Gesichtspunkt unter dem Herr Dlller
hier die eunpideische Tragödie betrachtet hat, mir gleich beim

ersten Beispiel besonders fruchtbar erschien, denn ich glaube,

wir dürfen das, was uns Herr Dlller über die Alkestis., über die
Rolle des Palastes, der hier förmlich mitspielt, gesagt hat, nicht
trennen von dem anderen bedeutenden Griff, den Euripides an
der Überlieferung vorgenommen hat, indem er seine Alkestis
nicht, wie es die Erzählung wollte, am Hochzeitstage sterben,
sondern ihr Gelöbnis erst als reife Frau und Mutter einlösen kess.

Dadurch ist ja nun erst die ganze Möglichkeit geschaffen, das

Milieu der Alkestis in diesem Masse mitspielen zu lassen. Ich
mochte mir die Frage gestatten, ob diese viel grossere
Berücksichtigung der Umwelt im dramatischen Gefuge nicht vielleicht
auch als einer der Schritte vom heroischen Drama zum burger-
kchen Schauspiel hin betrachtet werden darf, wie ich uberzeugt
bin, dass die viel grossere Rücksichtnahme des Euripides auf das

7ti0avov, auf die durchkonstruierbare Wahrscheinlichkeit auch

einen dieser Schritte bedeutet. Und dann wurde ich gerne die

Zustimmung von Herrn Dlller zu der Formukerung gewinnen,
dass Euripides hier ein bestimmtes Element dramatisch m einer
neuen Weise fruchtbar gemacht hat, dass aber dieses Element als

solches bereits ganz tief im griechischen Wesen gegeben und in
der Tradition vorhanden war. Mir scheint geradezu ein Stichwort
in den Choephoren m der grossen Szene am Grabe zu fallen, wo
Orestes davon singt, wie schon es gewesen ware, wenn Agamemnon

den ruhmvollen Heldentod vor Troja gestorben ware und
die Kinder dann einen e7tioTpe7tTÖ? aicov (350) hatten, also

ein Leben so ruhmvoll, dass die Leute auf der Strasse sich nach

ihnen umdrehen. Es scheint mir dies ein locus classicus fur die

Einschätzung der Geltung m der Umwelt, die fur den griechischen
Menschen eine der Bedingungen seines Daseins ist. Und da es



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN II9

nun mein Schicksal ist, immer auf den gefährlichen Admetos in
der Alkestis zurückzukommen, möchte ich auch die Überzeugung

vertreten, dass es falsch ist, wenn man immer wieder sagt, wie
kläglich dieser Admet sei, der ständig auf das hinblickt, was die

Leute sagen werden. Das ist nicht ein Defekt, den wir an Admet
erkennen sollen, sondern die Ausprägung eines Wesenszuges des

griechischen Denkens und der Stellung des griechischen Menschen

in der Umwelt überhaupt.
Dass der Schauplatz für das Drama grosse Bedeutung gewinnt,

das ist nun, glaube ich, Sophokles auch nicht fremd, und ich habe

während des schönen Vortrages von Herrn Diller auch bei mir
schon den Philoktetes zitiert. Denken Sie daran, was dieses

einsame Eiland — Sophokles hat ja eigens für sein Spiel Lemnos das

einsame Eiland sein lassen —, was dieses einsame Eiland für die

ganze Gestalt des Philoktetes bedeutet! Wie ergreifend der

Abschied, den er von dieser Stätte nimmt (1452 ff.), von dem

Rauschen des Meeres, von den Klippen, die förmlich ein Symbol
für die Starrheit seines eigenes Wesens geworden sind Und hier
möchte ich bestimmt nicht glauben, dass Sophokles etwa einen

Einfluss von Euripides erfahren hat; ich erinnere an die Abschiedsworte

des Aias, in seinem letzten Monolog (Aias, 815 ff.), wo
dieselbe enge Verbindung eines Menschen mit den Quellen, mit
den Wiesen, mit dem Himmel des Landes zum Ausdruck kommt.
Natürlich, dies sage ich im Sinne von Herrn Diller — sind das

Einzelzüge, und wir haben es dankbar durch seinen Vortrag
erfahren, wie bei Euripides das Alles nun dramatisches Leben

wird.
Dann noch eines: ich glaube, man darf in den Rahmen dessen,

was uns Herr Diller gezeigt hat, auch die Beobachtung stellen,
dass bei Euripides, soweit ich sehe, ein erstes Mal Masse als

solche, Masse mit ihren bedenklichen Eigenschaften als Acteur
auftritt. Ich denke an den Botenbericht des Orestes (866-956), wo
über die denkwürdige Volksversammlung gesprochen wird und

wo die Entscheidung letzten Endes bei der Masse liegt, die dem

Einzelnen, um sein Leben Ringenden, pollice verso gegenüber-



I20 DISCUSSION

steht. Der eine wackere Mann, unverdorben von dem, was die
Stadt aus den Menschen macht, der kommt gegen sie nicht an.
Sein Gegenstuck ist der Hirte m dem ersten Botenbericht der
Bakchen, der dazu rat, den Thiasos festzunehmen (717 ff.): das

ist ein Stadtlaufer; da kommen soziologische Momente in die

eunpideische Tragödie, die sehr interessant sind. Auch in der
A.ulischen Iphigeneia wird Masse sichtbar, denn Achill wird auf
das Schwerste durch die Masse der Myrmidonen bedroht, die
kein Gefühl fur seinen vornehmen Standpunkt hat, sondern
einfach welter will auf dem Wege, der zum Krieg gegen Troja
fuhrt. Schliesslich glaube ich, dass der Unterschied, den Herr
Zuntz zwischen der Elektra und den eigentlichen Intrigen-
Dramen statuiert, fur uns noch deutlicher sichtbar ware, wenn
wir mehr von den Intrigen-Stücken in der Art des Ion hatten. Ich
glaube auch, dass die Elektra auf einem anderen Platze steht.

M. Diller: Ja, wir sind uns also in den meisten Punkten
vollkommen einig. Ich darf noch erganzen, was Sie zu der Darstellung

der Masse im negativ wertenden Sinn sagten. Dasselbe wie
in den Bakchen haben wir auch schon m der Taurischen Iphigenie,

wo m dem Botenbericht die Hirten zunächst Orest und Pylades
fur Gotter halten und sich nicht an sie heranwagen, wogegen
dann einer von ihnen, ävopia -9-pacru? (2.75), sagt: «Das sind

gewohnliche Menschen, Schiffbruchige, und wir wollen uns
ihrer bemächtigen». Das ist also offenbar eine soziologisch ganz
ähnliche Auffassung und Darstellungsform. Womit Sie anfingen,
dass bei Euripides gewisse Ansätze zum bürgerlichen Drama

liegen, das glaube ich ohne weiteres bejahen zu können. Es ergibt
sich eigentlich schon aus der Art, wie Euripides seme Dramen
durchkonstruiert hat, dass der quantitative Anteil der Erfindung
bei ihm grosser ist, als er bei Sophokles durchschnittlich ist. Die
Berücksichtigung all dessen, was hineinkommt, was mitspielt,
fuhrt eigentlich schon grundsätzlich zum bürgerlichen Drama
hm.

Ganz sicher ist es, dass die Rucksicht auf das Ansehen bei den

Menschen ein ursprünglich griechischer Zug ist, wofür man schon



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 121

auf den sophokleischen Aias und auf viele andere Figuren
hinweisen kann; das geht selbstverständlich bis auf das Epos zurück,
wir sprachen vorhin schon davon. Es kommt nur auf die Frage
der Form an, die es bei Euripides angenommen hat, und zwar
sowohl hinsichtlich der gedanklichen Grundlage, wie
hinsichtlich der Darstellung, und da ist er ja nun wirklich ganz
selbständig; und was Ihren Hinweis betrifft, dass die Umwelt im
sophokleischen Philoktet oder im Aias eine Rolle spielt, so kann
ich Ihnen darin nur zustimmen. In diesem Fall darf ich ausnahmsweise

einmal mich selbst zitieren; in dem Beitrag zu Ihrer
Festschrift (1Wiener Studien 69, 1956, 70-85) bin ich ja auch darauf

eingegangen. Der entscheidende Unterschied scheint mir zu sein,

wie ich vorhin auch schon einmal andeutete, dass bei Sophokles
diese Umwelt ausschliesslich etwas ist, was der Einzelne auf sich
selbst bezieht. Er charakterisiert sein Leben, seine Eigenart,
durch alles das, was ihn umgibt. Er gibt damit die Überschau

über alles, was für sein Leben wichtig geworden ist, aber er
nimmt es nicht als Anlass, sich so oder so zu verhalten. Das

scheint mir der grosse und entscheidende Unterschied zwischen

Sophokles und Euripides zu sein.

M. Lesky: Ich darf sagen, dass ich mich freue, dass wir hier

zu voller Übereinstimmung der Auffassungen gekommen sind
und damit auch die Bedeutung Ihres Vortrages noch klarer
hervortritt. Ich möchte mit nochmaligem Dank an Herrn Diller
schliessen.

9




	Umwelt und Masse als dramatische Faktoren bei Euripides

