Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 6 (1960)

Artikel: Umwelt und Masse als dramatische Faktoren bei Euripides
Autor: Diller, Hans
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661068

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11
HANS DILLER

Umwelt und Masse als dramatische Faktoren
ber Euripides






UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE
FAKTOREN BEI EURIPIDES

Dicrreriscur Schépfungen, auch wenn sie, wie die grie-
chischen Tragodien, eine Kultfeier zum Anlass haben,
miissen vor allem als Kunstwerke betrachtet werden. Diese
Forderung klingt trivial, aber ithre Erfiillung ist keineswegs
so leicht und so selbstverstiandlich, wie es scheinen konnte.
Nur zu oft miissen Dichtungen als Handhabe dienen, um aus
ihnen die « Weltanschauung » des Dichters zu entwickeln.
Gerade dem Humanisten liegt die Ausdeutung antiker Werke
auf ihren weltanschaulichen Gehalt hin nahe, besonders
wenn man aus ihm erzieherische Werte glaubt gewinnen zu
konnen. Dass dergleichen in ihnen enthalten ist, werden wir
nicht leugnen. Warum trieben wir sonst unsere Arbeit ?
Aber der Weg zu den « Werten » ist nicht so gerade und
bequem, sie liegen nicht so offen zutage, wie es oft darge-
stellt wird —, und was wire ein Gehalt, der von der Form
abstrahiert wire, in der er gewachsen ist ?

Euripides ist weniger als andere Dichter in Gefahr, im
erbaulichen Sinn missdeutet zu werden. Die Weltanschauung,
die man aus seinen Werken gewinnen konnte, steht heute
nicht so hoch im Kurs wie die des frommen Aischylos oder
die des strengen Sophokles. Soweit man auch ihn auf eine
Weltanschauung festgelegt hat, gilt er noch immer bei vielen
als der Rationalist, als der Vertreter der Aufklirung, als den
ihn eine fortschrittsgliubige Zeit gesehen hatte. Nun ldsst
sich ohne Zweifel gerade aus den Reden der euripideischen
Dramenfiguren sehr viel weltanschauliches Material gewin-
nen, aber da das Drama nun einmal dialektischer Natur ist,
so kann man fast zu jeder Ausserung bei ihm auch die
Gegenposition finden. Der Gotterkritik steht die eindrucks-
volle Darstellung gottlicher Macht, die den Widersacher
vernichtet, gegentiber. Hoch und niedrig, Hellenen und
Barbaren werden im dramatischen Hin und Her so gegen-

7



9o H. DILLER

einander ausgespielt, dass es nicht méglich scheint, Euripides
auf ein prignantes soziales oder nationales Bekenntnis fest-
zulegen. Wohl werden die Frauen als zum Schlimmsten
befihigt dargestellt, aber die edelsten und opferwilligsten
Gestalten, die Euripides geschaffen hat, sind Frauen. Es
hilft daher auch nichts, die Vorzeichen einfach umzukehren
und etwa im Gegensatz zu der Hervorhebung der aufklire-
rischen Gotterkritik eine positive Theologie des Euripides
zu entwickeln. Es hilft nur, dieser Betrachtungsweise den
Abschied zu geben und das dichterische Schaffen des Euri-
pides als eine Bemithung um die Gestaltung von Kunst-
werken zu beurteilen, wie es etwa fur Sophokles in bahn-
brechender Weise Karl Reinhardt getan hat. Das heisst nun
nicht sein Werk als artistische Leistung ansehen, sondern
durchaus als Gestaltung einer Anschauung von der Welt und
der Stellung des Menschen in ihr, aber als gestaltet eben nicht
in der Form und nach den Regeln einer Abhandlung, sondern
mit den der dramatischen Dichtung eigentiimlichen Mitteln.

Eine so umfassende Behandlung, wie sie Reinhardt fiir
Sophokles gibt, fehlt fiir Euripides. Das liegt zum Teil am
Objekt selbst, das einer einheitlichen Erfassung viel grossere
Widerstinde entgegenzusetzen scheint als Sophokles. Immet-
hin gibt es wichtige Arbeiten aus den letzten Jahrzehnten,
die bestimmte Seiten des euripideischen Dichtens hetrvor-
treten lassen. Ich nenne Rivier und Ziircher, Solmsen und
Zuntz, Friedrich und Strohm. Seitdem wissen wir mehr tiber
die Art der euripideischen Menschendarstellung, tiber immer
wiederkehrende dramatische Situationen, wie die Intrige,
die Asylsituation, das Opfermotiv usw. und iiber die innere
Gesetzlichkeit der euripideischen Dramaturgie.

Man muss einen so vielschichtigen Gegenstand wie die
Dichtung des FEuripides schon von den verschiedensten
Seiten angehen, wenn man versuchen will, seinem Kern
allmdhlich niher zu kommen. Man muss dann nur zeigen
konnen, dass es bei dem, was man behandelt, um eine



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN QI

Thematik geht, die dem Dichter wirklich wichtig war, dass
er sich um ihre Entfaltung bemiiht hat.

So mochte ich auch der Untersuchung einer solchen in
Euripides’ Dichtung wichtigen Thematik nachgehen. Ich
gehe dabei von einem allgemein anerkannten Phinomen aus,
dem euripideischen Realismus. Das realistische oder — um
das antikisierende Wort zu gebrauchen — das biotische Ele-
ment in der Zeichnung der euripideischen Gestalten ist
bekannt: da ist die Giftmischerin Medea, der geblendete
Polymestor, der wahnsinnige Herakles, der Tempeldiener
Ton im Zwiegesprich mit den Vo&geln, die Bauernfrau
Elektra, der kranke Orestes usw. Was stellen diese Gestalten
vor ? Sind sie nur Bilder, die aus Ziigen minutioser Klein-
malerei zusammengesetzt sind ? Sind solche Ziige nur
Apergus eines zu dieser Sehweise besonders begabten
Kiinstlers, die dieser Kiinstler dann in bestimmten Hand-
lungsschemata in Bewegung gesetzt hat ? Oder kommt in
diesem Realismus nicht doch etwas Allgemein-Giiltiges
heraus, das fiir die euripideische Dramatik grundlegend ist
und sie ganz durchdringt ?

Es wird zu zeigen sein, dass diese Darstellungsweise
wirklich jeweils im ganzen Drama gegenwirtig ist, dass sie
auf einer bestimmten Auffassung des Euripides vom Men-
schen und seiner Stellung in der Welt beruht; dass er diese
Auffassung in seinen Personen lebendig werden ldsst; dass
sie deren Bewusstsein von ihrer Stellung im Handlungsgefiige
und die Motivierung ihres Eingreifens in die Handlung
bestimmt; dass Euripides darum gerungen hat, diese Bezie-
hungen, in denen er seine Menschen stehen sah, immer
lebensvoller auszudriicken, und dass dadurch die Welt seiner
Dramen und das Handlungsgefiige in ihnen immer reicher
geworden ist.

Jedes euripideische Drama lebt davon, dass seine Hand-
lung in eine bestimmte Umwelt hineingestellt ist und die
Beziehung zu ihr keinen Augenblick vetliert.



92 H. DILLER

Als Beispiel kann das fritheste und erhaltene Drama
dienen: die Alkestis. Hier spielt das Haus, der Konigspalast,
von Anfang bis zu Ende in der vom Mythos gegebenen
dramatischen Situation entscheidend mit. Es ist das vom
Tod der Hausfrau heimgesuchte Haus eines Adligen. Wir
erleben die Unruhe des Hauses vor dem Tod und um die
Sterbende. Es folgt die Bestattung mit dem peinlichen
Zusammenstoss zwischen Vater und Sohn an der Bahre der
Toten, der das reale Gefiige der Familie zerreisst. Wir
schauen der Riickkehr des vereinsamten Witwers in sein
verodetes Haus zu. Dieses vom Tode heimgesuchte und
verédete Haus war in den Tagen seines Glanzes ein gast-
freier Palast, der auch den Goéttern eine Heimstatt gewihrte.
Der zuriickgelassene Admet, dieser grosse Herr, hilt den
Ruf seines Hauses auch im Augenblick der tiefsten Trauer
aufrecht. Er nimmt den Herakles bei sich auf. Die Wohnung
der Giste soll unberiihrt von der Trauer bleiben, die nebenan
im Palast herrscht. Der Kontrast zwischen der Verédung des
Todes und dem Scheinglanz der Gastlichkeit kommt in der
Szene zwischen dem betrunkenen Herakles und dem Diener
zum Ausdruck. Der aufgenommene Gast schliesslich fiillt
das Haus wieder mit dem Leben der zuriickgewonnenen
Frau. Nur zaghaft meldet es sich an, es scheint fast unmao-
glich, dass es in diesem Hause wieder zur Herrschaft gelangen
konnte.

Gewiss ist das nur ein Aspekt dieses Spiels innerhalb der
umfassenden Problematik des Realitit gewordenen Mir-
chens, wie sie K. von Fritz so eindrucksvoll entwickelt hat 1.
Aber auch dieser Aspekt zeigt mehr als nur eine Kleinmalerei,
die das eigentliche Thema umrankt. Nur in solcher Umge-
bung kann es Euripides tiberthaupt zur Darstellung bringen:
in ihr gewinnen die Krifte Gestalt, von denen Leben und
Verhalten der Menschen bestimmt werden. Ein aufklirendes
Wort dartiber steht in den FHiketiden (745/47):

v Antike und Abendland, 4, 1955, S. 27 fL.



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 93

... @ xevol Bpotdv,

\ A 4 A} I ’
®al TPOG SIUNG YE TOAL TLAGYOVTES KUK,
@lhotg pev od meibesbe, Tolg 8¢ mpaypaoty.

) )

Die Menschen unterwerfen sich den mwpdypate, den Um-
stinden; im weitesten Sinn genommen gehoren freilich
auch die othor dazu. Es ist alles das, was den Menschen
umgibt, worin er leben will, worin er sich behaupten muss.
Als solche mpdypate gehoren zu ihm; materielle Habe,
Macht, Einfluss, Ansehen, Herrschaft, Freunde, Familie,
Frau und Kinder. Dieses zu ihm Gehorige will er sich als
Besitz erhalten oder mehr dazu gewinnen. Er behauptet sich
in ihm gegen die andern, die thn aus seinem Stand innerhalb
der mpaypara verdringen wollen, oder versucht seinerseits,
andere aus ihrem Stand zu verdringen. Meistens wirkt beides
in kunstvoller Verflochtenheit dutrcheinander. Thukydides
sagt bekanntlich, auf den politischen Bereich bezogen,
ehevBepiar ¥ &M wv dpy", Selbstbehauptung oder Ubergriffe
in die Sphire der andern, seien die péyiota, die stirksten
Triebkrifte, die den Menschen bestimmen (III, 45, 6). Euri-
pides stellt das fur jeden menschlichen Bereich, den poli-
tischen wie den familidren, dar.

Sehen wir uns darauthin ein anderes der frithen Dramen
an: Medea ist nicht einfach die Tragodie der verlassenen Frau,
die sich an dem treulosen Mann ridcht. Massgebliche Trieb-
kraft ihres Verhaltens ist fiir sie von Anfang an das Bewusst-
sein einer bestimmten sozialen Position und ihrer Gefihrdung:
sie ist — in Griechenland und in Kotinth — die Fremde, die
thre Heimat fiir Jason geopfert hat. Damit fingt — der
Prolog der Amme sagt es — die ganze Tragodie an. Wenn
Jason sie nun verldsst, so bricht Medeas ohnedies labile
Position vollends zusammen. Er sagt es ihr brutal genug,
dass sie die Barbarin ist. Der alles Verlierenden gegeniiber
gebirdet er sich als der, der seinen Besitzstand zielbewusst
vergrossert. Gonnerhaft weist er auf die Vorteile hin, die



94 H. DILLER

sie und ihre Kinder aus dieser Vermehrung seines Besitz-
standes ziehen konnen, und bietet iht sogar Geld, tiber das
er in seiner giinstigen Position verfigt. Diesem Verhalten
gegeniiber erwichst in der um alles Gebrachten der Wille,
ihn noch vollkommener verarmen zu lassen, als sie selbst es
ist. Daraus ergibt sich die Zielrichtung ihres pyydvnue. Weg-
nahme der koniglichen Frau wire nur phantasicarme Wiedet-
herstellung des fritheren Zustandes. Forderung der Kinder
ist Jasons Stolz, ist sichtbarstes Zeichen seines Habens —
Medea muss sie ihm nehmen. Dann wird Jason zu dem
Nichts, das er fiir sich allein genommen ist. Das heisst also:
Medea handelt aus einer Situation heraus, die ihren durch
klare Merkmale bestimmten Ozt in einer sozial durchgeglie-
derten Welt hat. Da diese labile Situation der Heimatlosigkeit
hoffnungslos vetrschlechtert wird, muss Medea die des
Gegenspielers noch hoffnungsloser machen. Ihre Stellung in
ihrer Umwelt setzt ihr also die Ziele fiir ihr Handeln. Sie
bestimmt aber auch die Taktik, durch die sie das Ziel errei-
chen will. Thre soziale Entwurzelung lisst sie nach dem
Punkt suchen, an dem sie Fuss fassen kann und von dem aus
sie Aussicht auf erfolgreiches Handeln hat. Diese Aussicht
wird ihr durch das Asyl geboten, das ihr Aigeus in Athen
verspricht. Weiter gehort zur Riicksicht auf die soziale Posi-
tion das scheinbare Sichducken vor den Michtigen, um Zeit
zu gewinnen, die Tat ungestort vorbereiten und ausfithren
zu konnen. Das eigentliche Motiv ihres Handelns ist die
Demiitigung Jasons, die vollstindig nur durch die Ermordung
der Kinder erreicht werden kann. Zu diesem Grundmotiv
tritt aber, die Tat unausweichlich machend, nach dem Gift-
motd an der Prinzessin noch ein Zweites: die unmittelbare
Bedrohung, der die Kinder der Morderin ausgesetzt sind.
Dieses Motiv beriicksichtigt also die Reaktion der Gegen-
partei, d.h. wieder: die der Medea tatsichlich umgebenden
Welt. Eine solche doppelte Motivierung findet man bei
Euripides ofter. Voran steht durchweg der Wille, den Gegner



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 0f

in seiner Position zu vernichten oder zu beeintrichtigen,
binzu kommt die taktische Sicherung der eigenen Petson
oder der Nichsten (z.B. im Orestes: Vernichtung des Mene-
laos durch Totung der Helena, Sicherung, womdglich
Rettung der Titer durch Gefangennahme Hermiones).

Medea gibt in grossartigen Umrissen gewissermassen ##
abstracto die Grundsituation, aus der das Handeln euripi-
deischer Personen hervorwichst. Man glaubt nun geradezu
mitzuerleben, wie Euripides in den nichsten Jahrzehnten
darum ringt, diese Situation immer stirker mit konkretem,
differenziertem, reichem Leben zu erfillen. Eins sei vorweg
bemerkt: es ist kein Zufall, dass das Grundsitzliche sich so
klar an einer Frauentragddie zeigen lidsst, dass tiberhaupt
Frauen eine so hervortretende Rolle in der Dramatik des
Euripides spielen, im Bosen wie im Guten. Frauen sind —
zumal in den sozialen Verhiltnissen Griechenlands — in
besonders starkem Masse von den Umstidnden, den mpdypate
abhingig. Medea sagt es selbst (230 f.):

! - A e 2 ¥ \ / 3/
vty O b6” Eot’ Euduya xal yvouny Eyet
yuvaixés Eopev ahmTatov uTdy.

Denn: Minner konnen, wenn ihte Lebensumstinde in
dem einen Punkt weniger befriedigend sind, ausweichen in
eine andere Umwelt. Die Frauen sind von dem einen Mann
abhingig (fuiv & dvdyxn mpdg play Yuyiyv Brénew). Daher
ist ihre Empfindlichkeit gegeniiber den Verhiltnissen in der
Ehe enorm, daher lassen sie sich zu Reaktionen auf diese
Verhiltnisse hinreissen, durch die aus kleinen, scheinbar
internen Ubeln grosstes Unheil entstehen kann.

Diese Entstehung des Unbheils aus der kleinen Misere des
Alltags ist besonders eindrucksvoll in det Andromache darge-
stellt. Die FEifersucht Hermiones, der rechtmissigen, aber
kinderlosen Eheftrau, auf die Sklavin Andromache, die dem
Neoptolemos einen Sohn geboren hat, ist die Wurzel allen
Ubels. Das Ubel kann wachsen, weil Hermione in ihrem



96 H. DILLER

Vater Menelaos einen Mann findet, der bewusst ihr klein-
liches Verhalten unterstiitzt. Und als Menelaos sich zurtick-
zieht, weil er sich schliesslich doch vor dem alten Peleus —
der nicht unwiirdig war, von einer Go6ttin Vater des Achill zu
werden — schimt und fiirchtet, und Hermione daraufhin
in Angst vor der Riickkehr des Gatten vergeht, da findet sie
einen Helfer in dem ihr einst versprochenen Orestes, der die
Rechnung mit Neoptolemos begleichen will, der ihm die
Frau wegnahm. Denn durch den Verlust Hermiones ist der
verfemte Muttermdrder um jede Aussicht auf eine Frau und
den Rest seiner sozialen Reputation gekommen (972 ff.).
So fithrt die Kumpanei von Sicherungs- und Rachewiinschen,
von Angst und Elend zwischen ihm und Hermione zu
einem Anschlag, dem Neoptolemos in Delphi zum Opfer
tallt. Nicht nur hier fihrt diese Gemeinschaft des Elends zu
bosem Handeln; im spaten Orestes finden sich Orest, Pylades
und Elektra in ihrem todgeweihten Ungliick zum Anschlag
gegen das Haus des Menelaos zusammen unter dem Motto:
da wir sterben sollen, wollen wir beraten, wie auch Menelaos
mit ins Unglick kommt (Pylades, 1098 f.). Es ist das ja im
Grunde nur eine Erweiterung der Situation, aus der auch
Medea handelt. Aber diese Erweiterung zeigt, wie es Euri-
pides um immer kiinstlichere Verkniipfung der Bezichungen
zu tun ist.

Etwas weiteres kommt hinzu. In der Andromache wird
Neoptolemos nicht von Orestes selbst umgebracht, sondern
von einem Mann aus der Menge der Delpher, die zuvor —
unter Hinweis auf fritheres frevelhaftes Verhalten des
Neoptolemos in Delphi — von Orestes gegen ihn aufgehetzt
worden war. Der Botenbericht, in dem die unheimliche
Neoptolemos umgebende Volksstimmung, der er schliess-
lich zum Opfer fallt, dargestellt wird, gehort zu den ein-
drucksvollsten Partien in dieser Tragddie. Hier ist es Euri-
pides — wenn auch erst nur in der Erzihlung — gelungen,
das Geschehen, das zunichst auf die Familie beschrinkt war,



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 97

in eine weitere Umwelt hineinzustellen. In dieser weiteren
Umwelt hat dasjenige Element eine wichtige Funktion, das
ich im Titel des Vortrags als « Masse » bezeichnet habe.
Schon in den frithesten uns erhaltenen Dramen hat sich
Euripides darum bemiiht, ihre Wirksamkeit deutlich zu
machen durch die Darstellung der Riicksicht, die seine
Personen auf diesen Faktor nehmen. Admet denkt nach
seiner Riickkehr von Alkestis’ Bestattung daran, wie seine
Stellung zu den ibrigen Familien des Landes wohl sein und
wie die Bevolkerung tiber ihn urteilen wird. Medea will sich
mit den Frauen von Korinth, als den Vertreterinnen der
Bevolkerung, gut stellen. Der Mensch, auch die Frau, steht
ja nicht nur im Familienverband, sondern er kimpft um die
Position im engeren Kreise um der Riickwirkung willen,
die diese fiir seine Stellung im grosseren Verband haben
witd.

So werden in zunehmendem Umfang die Personen der
euripideischen Tragddie hineingestellt in ein dichtes Gefiige
weitreichender menschlicher, sozialer und politischer Bezie-
hungen. Die einsame Qual des Herakles, der seine eben geret-
tete Familie im Wahnsinn erschligt, spielt sich vor dem
Hintergrund eines Biirgerkriegs in Theben ab. Hekabe, in
der Grenzsituation der Mutter, die ihr letztes Kind hergeben
musste, verhandelt tiber die Rache an Polymestor, dem feigen
Mozrder ihres Sohnes, mit einem Agamemnon, der voll von
Riicksichten auf Stimmungen und Meinungen seines Grie-
chenheeres steckt.

Aber auch die vereinsamte Hekabe kann ihrerseits ihtre
Rache nur vollziehen, indem sie sich zur Anfiithrerin einet
Massenhandlung macht. Und diese Massenhandlung trigt
tiir Buripides sehr bezeichnende Ziige. Wie am Ende der
Andromache der Botenbericht iiber die Ermordung des
Neoptolemos durch die aufgehetzte Bevolkerung, so steht
hier am Ende der Bericht des Polymestor iiber seine Blendung
und die grausame T6tung seiner S6hne durch die ensetzliche



98 H. DILLER

Hekabe und ihre Frauen, so steht gegen Ende der Bakchen
der Bericht iiber die Zerreissung des Pentheus durch die
Minaden. Neoptolemos, Polymestor, Pentheus, die Einzel-
nen, sind in die wohlvorbereitete Falle gegangen, die sich
als eine Mauer von Menschen um sie schliesst. Polymestor
berichtet, wie die Troerinnen unter dem Schein der Gastlich-
keit thn von den Kindern trennten, um sich die Durch-
tithrung der Tat zu erleichtern. Umgekehrt dringen im Orestes
die beiden zum letzten entschlossenen Einzelnen, Orest und
Pylades, in den menschenreichen Hofstaat der Helena ein,
und auch sie bereiten unter dem Schein der Freundlichkeit
alles zur wohliiberlegten Mordtat vor. Auch dies erfahren
wir aus einem Bericht, aus der Arie eines entkommenen
phrygischen Sklaven. Man denke auch an den Bericht tbet
die Ermordung des Aigisthos in der Elektra.

Aber es bleibt nicht beim Bericht. Denn es ist geradezu
aufregend zu beobachten, wie Euripides immer meht dazu
kommt, dieses Einwirken der Umwelt auf die Handlung
auf der Bithne sinnfillig zu machen. Da spielt ganz unmittel-
bar das Lokale — oft fiihlt man sich versucht zu sagen: die
Topogtraphie — mit. Jetzt wird uns nicht mehr erzdhlt, wie
die Menschen in die Falle gehen oder gerade noch im letzten
Augenblick ihr entweichen konnen, sondern wir erleben es
unmittelbar mit. In drei der uns erhaltenen Tragodien ist
besonders eindrucksvoll dargestellt, wie die vor dem
Zuschauer aufgebaute Szenerie fiir die handelnden Personen
nach ihrem eigenen Empfinden eine Falle werden konnte:
Elektra, Iphigenie anf Tanris, Helena.

Wohl nirgends ist die Topographie in ihrer dramatur-
gischen, um nicht zu sagen, in ihrer handlungsstrategischen
Bedeutung so stark hervorgehoben wie in der Elektra.
Dabei spielt zugleich die Auseinandersetzung mit der ilteren
dramatischen Darstellung der Sage eine Rolle. Bei Aischylos
(und Sophokles folgt ihm darin) begibt sich Orestes gerades-

wegs — wenn auch unter Anwendung von List — in die



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN Q9

Konigsburg und vollzieht dort die Rache. Bei Euripides ist
die Szene das flache Land am Rand von Argos, ausserhalb
des Bannkreises der Konigsburg. Orestes sagt selbst, dass
er sich nicht dadurch gefihrden will, dass er in die Hohle des
Lowen geht, sondern dass gerade diese Gegend am Rande
geeignet ist, Kundschaft cinzuholen und die Tat vorzu-
bereiten (94 fl.). Elektras Verheiratung mit dem Bauern,
diese besondere realistische Wendung des Dramas, ist also
nicht nur psychologisch, sondern auch fiir die Biihnenstra-
tegie des Spiels bedeutsam. Denn nach der Erkennung der
Geschwister konnen nun in dem Bauernhaus die Fiden
zusammenlaufen, kann von dort aus Orestes auf Landwegen
zum Opferfest des Aigisthos stossen und kann Klytaimestra
ohne Gefahr fir die Geschwister in das einsame Haus
gelockt und in ihm ermordet werden.

In det Zaurischen Iphigenie fihlen die ans taurische Land
verschlagenen Freunde Orestes und Pylades sich vor den
drohenden Mauern des unzuginglichen Artemistempels im
wahrsten Sinn ins Netz (77) geraten, aus dem nur das Zusam-
mentreffen mit der Schwester und ein Hochtmass intellek-
tueller Anspannung sie befreien kann. Dass fiir Menelaos in
der Helena die szenische Situation vor dem Palast des Theo-
klymenos genau dieselbe ist, braucht nicht ausgefithrt zu
werden. Das Besondere sind die teils mirchenhaften, teils
komodienhaften Ziige, die dem Auftreten des elenden Schiff-
briichigen in der Fremde anhaften, vor dem Palast des bosen
Konigs, dem auch die abweisende Tirhiiterin nicht fehlt,
und seiner weisen Schwester, deren Hilfe gegen den bdsen
Bruder gewonnen werden muss. Und noch einmal wird uns
nach dieser Dramenfolge ein Mann in einer stumm und
drohend um ihn aufgerichteten szenischen Umgebung vor-
gefithrt in Polyneikes, detr in den Phoinissen Theben zur
Verhandlung mit dem Bruder betritt (261 ff.): « Der Tore
Riegel nahm mich auf, dass mir die Mauern leichten Zugang
boten; so firchte ich, dass sie im Netz mich fingen und



I00 H. DILLER

meinen Leib nicht ohne Blutvergiessen wieder lassen. Drum
muss mein Auge ich nach allen Seiten wenden, hierhin und
dorthin, ob auch List nicht walte. Die Hand mit diesem
Schwert bewaffnet, will ich Vertrauen meinem Mut erkdmp-
fen. » Unvergesslich ist dieses Bild des in der Heimat Heimat-
losen und Bedrohten.

Aber es ist hier nicht, wie in den drei andern Tragédien,
die eine Ausgangssituation fiir alles Weitere, was sich im
Drama entwickelt, sondern nur eine Episode unter mehreren.
Denn die Phoinissen sind ja eine merkwiirdige Zusammen-
fassung einer grossen Szenenfolge, deren Inhalt mit zwei
Angaben umtissen werden kann. Sie stellen die Belagerung
und Befreiung der Stadt Theben und innerhalb dieses Vor-
gangs das Schicksal der Konigsfamilie dar. Wenn irgendein
antikes Stiick, so hat dieses Anspruch darauf, als Historien-
drama bezeichnet zu werden. In dem Sinn des Euripides fir
politische Aktion, fiir Darstellung einer vielfiltig wver-
kniipften Welt lag die Moglichkeit der Hinwendung zu dieser
Gattung von frith an beschlossen. Die Herakliden sind das
fritheste Stiick dieser Art, in dem eine politische Aktion von
den zum Bruch fithrenden Verhandlungen iiber die Kriegs-
vorbereitungen und die strategische Planung bis zur Ent-
scheidung und der Darstellung des zweifelhaften Verhaltens
des Siegers abrollt. In den andern Massenstiicken, den
Hiketiden und den Troerinnen, tritt der Eindruck der realen
Historie gegeniiber dem exemplarischen oder symbolischen
Gehalt zuriick. In den Hiketiden bleibt vor allem unvergess-
lich die eine grosse Szene gegen den Schluss hin (1114 f£.), in
der sich aus der Klage der Miitter um das unwiderruflich
Verlorene der Racheruf der Sthne erhebt als ein Symbol des
unbeirrt und sinnlos weitergehenden Lebens. Und eine
einzige Aussage iiber die Sinnlosigkeit des den mpdypouto
ausgesetzten Menschenlebens ist ja die Szenenfolge der
Troerinnen: der Besiegte triumphiert iiber den Sieger, der
Tote iiber den Lebenden, die Zuchtlose iiber die Zuchtvolle;



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN IOI

den Besiegten wird die letzte Hoffnung genommen, und die
Sieger fahren in ihr Verderben: solche Wirrsal des Lebens
ldsst sich nutr dort darstellen, wo der Einzelne in der Masse
verschwindet und wo ein umfassendes Ganze, wie hier das
brennende Troja in seinem Untergang, den szenischen
Hintergrund bildet.

Aber wie gesagt, dieses brennende Troja ist vielleicht
mehr ein Symbol als eine Realitit. Realitit dagegen hat die
belagerte Stadt Theben, die die Menschen in den Phoinissen
umschliesst, und Realitdt hat die Handlung dieser Tragodie
im Sinne einer wohlgefligten politisch-militdrischen Aktion.
Aber die Wirkung solcher Realitit ist darum nicht weniger
grausam als diejenige der aus der Wirklichkeit heraussprin-
genden trojanischen Szenen.

In besonderer Weise ist es Euripides gelungen, die
Umwelt als ein von gegliederten Menschenmassen erfilltes
Lokale zu gestalten in vier Tragodien, die zu seinen letzten
uns erhaltenen Werken gehoren: Jon, Orestes, Bakchen,
Iphigenie in Aulis.

Denn auch den Jo# wird man — nach den Ergebnissen
neuerer Untersuchungen (etwa von Wilamowitz, Solmsen
und Zuntz) — unter die Spitwerke des Euripides rechnen
mussen. Dieses Drama gehort als Anagnorisis- und Intrigen-
Stick in vielen seiner Aufbau-Elemente ja mit Elektra,
Taurischer Iphigenie und Helena zusammen; es scheint an das
Ende dieser Reihe zu gehoren. Der in jenen Stiicken heimat-
lose Mensch hat hier einmal eine Heimat gefunden. Ion,
das Kind Apolls und der attischen Prinzessin, der Findling
der delphischen Priesterin, ist ganz zu Hause im Heiligtum
des Gottes. Er reinigt den Vorhof seines Tempels, er redet
mit den Vogeln, die um ihn leben, er zeigt sich voll Stolz
vertraut mit den Bildwerken, die ihn schmiicken. Prekir ist
die Zukunft, die sich ihm in der vermeintlichen Fremde
bietet, als er als Sohn des Prinzgemahls von Athen erkannt
wird, schwer wird ihm der Abschied von Delphi, als er mit



102 H. DILLER

dem angeblichen Vater nach Athen ziehen soll. Auf dem
Abschiedsfest, das er seinen delphischen Freunden gibt,
bedroht ihn der Auschlag, den seine wahre Mutter — das
einzige auf der Welt, was ihm in seiner delphischen Heimat
wirklich fehlte — gegen ihn plant. Seine delphischen Freunde
scharen sich um ihn, an ihrer Spitze dringt er gegen die
fremde Frau an, die sich nach dem misslungenen Anschlag
an den Altar des Gottes gefliichtet hat, weil fir sie das fremde
Delphi ebenso bedrohlich wird wie fiir Ion das fremde Athen.
Die Menge der Delpher, die im Botenbericht der Andromache
den Neoptolemos totete —, hier ist sie leibhaftig auf die
Biithne gebracht.

Im /on ethebt sie sich nutr am Ende, durch ein schlimmes
Ereignis jdh aufgeriihrt. Durchgehalten dagegen ist die
Vorstellung der lokalen Umgebung, die Ion umfingt und
birgt. Im Orestes leben die handelnden Personen von Anfang
an unter der Spannung, die die Masse, die feindlich gesinnte
Bevolkerung der Stadt auf sie legt. Orestes nach dem Muttet-
mord, nicht auf der Flucht vor den Erinyen der ihm
bestimmten Entsithnung entgegen eilend, sondern in Argos
verblieben als ein elender Kranker, von Elektra gepflegt —,
das hatte vor Furipides noch keiner dargestellt. Auch er
selbst hatte am Schluss der Elektra noch nicht an eine solche
Version gedacht. Jetzt leben die Geschwister in Argos, sechs
Tage nach dem Mord, in einer Stadt, in der ihre Feinde die
Oberhand haben, in der an diesem sechsten Tag eine Volks-
versammlung gegen sie iiber Leben oder Tod entscheiden
soll. Alles, was unter den Einzelpersonen gesprochen wird,
von Orestes mit Elektra, mit Menelaos und Tyndareos, ist
im Blick auf diese Volksversammlung gesagt. Als alle die
Geschwister verlassen haben, bahnt sich Pylades als letzter
treuer Freund zu ihnen den Weg durch die feindlich auf-
geregte Stadt (729 fl.). Er begleitet Orestes zur Versamm-
lung, wo das Todesurteil tiber ihn und Elektra gesprochen
wird. Der zweite Teil des Dramas zeigt den Versuch der



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 103

Geschwister, sich fur ihr Ungliick an ihren Feinden zu
richen und sich zugleich zu sichern. Mag die Handlung
damit ins menschlich Bedenkliche abgleiten, so ist ihte
Biithnenwirksamkeit doch schon in der Antike ausdriick-
lich anerkannt worden —, und es ist wahrhaftig gutes
Theater, das hier gemacht wird!. Da die Situation der
Geschwister mit Pylades sich, trotz oder vielmehr ge-
rade wegen ihrer Desertion in den Angriff, von der
Belagerung bis zur Bestiirmung verschirft — freilich zu
einer so komplizierten Bestiirmung, dass die Situation in den
Phoinissen im Vergleich damit einfach ist —, so kommt auch
hier wieder die strategische Bedeutung der Szene zu ihtrem
Recht.

In einer ganz wunderbaren Weise ist die Verschlingung
von lokaler und menschlicher Umwelt schliesslich in den
beiden letzten Tragtdien abgewandelt. In den Bakcher ist die
Szene die dem dionysischen Rausch ausgelieferte Stadt
Theben. Der Bakchantenchor im Gefolge des Dionysos
durchzieht und beherrscht die Stadt. Die Einwohner miissen
in den Hiusern bleiben. Die alten Minner, die zum Feinde
ibergelaufen sind, Kadmos und Teiresias, legen sinnfillig
Zeugnis fur die Macht ab, die die Stadt in Bann hilt. Dieser
Macht erklirt der Konig Pentheus den Krieg. Alle seine
Befehle und Massnahmen sind ausdriicklich auf den Kriegs-
zustand abgestellt. Aber der eigentliche Feind steht draussen.
Es sind die thebanischen Frauen, die als Minaden in die Berge
gezogen sind. «Die Berge» — dieses Wort gewinnt eine
eigentiimliche Doppelbedeutung in der Tragddie. Es ist
einmal ein Bestandteil in der szenischen Strategie, die wir
nun schon kennen. Von den Bergen aus halten die Minaden
das Land in Schach, iiber ihr Treiben dort wird dem Konig
Meldung gemacht, und in die Berge unternimmt Pentheus

1 Niheres dariiber kann jetzt in dem grossartigen letzten Aufsatz von
K. Reinhardt iiber die Sinneskrise bei Euripides (Die Neue Rundschan
68, 1957, S. 615 fI.) nachgelesen wreden.



104 H. DILLER

selbst gegen sie den Spidhergang, auf dem er umkommt. Aber
wie der Spidhergang nicht die militdrische Stirke des Feindes,
sondern seinen seelischen Habitus erkunden soll, so sind
auch die Berge nicht nur Kampfgelinde, sondern zugleich
und mehr noch der Ort des bakchischen Rausches, der
Verwandlung der Natur durch das dionysische Wunder.
Symbolik und Realitit sind in der Szenerie dieser Tragodie
untrennbar verschmolzen.

Das gilt in anderer Weise, aber nicht in geringerem Masse
von der Aulischen Iphigenie. Bs ist mir doch fraglich, ob der
anapistische Teil des Prologs von Euripides ist und ob damit
schon er die Zeit in einer Weise im Drama hat mitspielen
lassen, wie es bis dahin — trotz dem Wichterprolog des
dschyleischen Agamemnon— unerhort war und wie wir es sonst
nur aus dem Rhesos kennen. Sicher aber hat Euripides auch
hier den Raum in das Spiel einbezogen. Es ist der Raum des
griechischen Lagers von Aulis, dessen imponierende Aus-
masse sogleich im Eingangslied des Chors zutage treten,
das nicht umsonst zu den lingsten euripideischen Chorliedern
gehort. Dieses griechische Lager ist wieder eine Falle, ein
weitgespanntes Netz, wie der Platz vor dem Tempel der
taurischen Artemis oder vor dem Schloss des dgyptischen
Theoklymenos. Aber diese Lokalitit ist nicht ein leeter
Raum wie jene, sondern vom wimmelnden Leben des
griechischen Heeres etfiillt, das gegen Troja ziehen will und
sein Opfer verlangt, damit es dorthin aufbrechen kann. In
die Falle gelockt wird Klytaimnestra mit Iphigenie, die als
Opfer ausersehen ist. Aber der eigentliche Gefangene scheint
nicht Iphigenie zu sein — die sich schliesslich dutrch die
eigene Einsicht in die Notwendigkeit des Opfers selbst
befreit —, sondern der Konig Agamemnon, erst Gefangener
seines Ehrgeizes, dann der Massen. Was in der Hekabe
angedeutet wurde, wird hier auf die Bithne gebracht. Schliess-
lich klopft die Heeresmasse unmittelbar an die Pforten, um
sich ithr Opfer zu holen. Achilleus, erst vorgeblicher Briu-



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 1I0j§

tigam Iphigenies ohne sein Wissen und Wollen, dann frei-
willig ihr Beschiitzer, kann Iphigenie nicht retten und ist
bereit, gemeinsam mit thr im Kampf gegen die Masse
unterzugehen. Das szenische Bild aus dem Zo# wiederholt
sich. Aber das Eigenleben der Masse ist hier stirker. Sie ist
nicht einfach Begleiterin des beleidigten Helden wie dort,
sondern selbstdndige Widersacherin der handelnden Perso-
nen. Und sie gerit nicht einfach, wie im Joz, in Vergessenheit,
als die Hauptpersonen sich erkannt haben und die Probleme
des Dramas damit geklirt sind, sondern ithr Verlangen kann
nur durch das Selbstopfer der Heldin befriedigt werden.

So hat bis in die letzten Werke des Euripides hinein die
Darstellung der Phinomene, die ihn so stark beschiftigten,
an Reichtum gewonnen. Er hat schliesslich das Geschehen
um die handelnden Personen seiner Tragodien herum zu
einer Welt entfalten konnen, die an Fiille und an Tiefen-
dimension, soviel wir wissen, erst von Shakespeare erreicht
— und dann allerdings auch tibertroffen wurde.



106 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Lesky : Wenn ich den Dank fiir Herrn Dillers Vortrag aus-
sprechen darf, so mochte ich sagen, dass dieser Vortrag so ganz
jene Ziige seines Forschens gezeigt hat, die vor allem in seinen
letzten Arbeiten zur Tragodie deutlich hervorgetreten sind. Es
wird zu einem Objekt, iber das schon sehr viel gesagt und
geschrieben wurde, ein ganz neuer und ganz selbstindiger Blick-
punkt gewihlt und von diesem aus ergeben sich auch neue
Perspektiven; Einzelheiten leuchten auf, Zusammenhinge werden
sichtbar, die man so noch nicht gesehen hat. Wir wetden uns in
der Debatte dariiber auszusprechen haben, wie weit uns diese
Gesichtspunkte im Werk des Euripides Neues erschliessen, ni
welchem Masse sie anwendbar und fruchtbar sind.

M. Winnington-Ingram : In thanking Mr. Diller for a most
interesting lecture on an important and neglected theme, all I
wish to say at the moment is that, in my own paper on the
Hippolytus, 1 shall have a good deal to say about environment
which fits in well, I think, with what we have just been listening
to.

M. Diller : Umsomehr freue ich mich, dass ich in meinem
Vortrag den Hippolytos im Wesentlichen ausgespart habe.

M. Zuntz : 1 too feel in agreement with, and very grateful for,
what Mr. Diller has said, and it is only some minor points which
I beg to raise. Mr. Diller said: In his earlier works Euripides
was not yet completely able to put before the eye this important
reality of « Masse und Umwelt»; in the latest plays he does it.
Pethaps it is here as with so many other details: that often we
find in some of the early plays what we would have inclined to
regard as a later achievement. How about the Heraclidae, where
the « Umwelt» is not only mentioned, but where the people of
Athens are represented by the chorus and take a very active and
decisive part ? Of course, the subject of ixerveio lent itself
particularly for that, and yet this realistic representation of mem-



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 107

bers of the « Umwelt» acting was certainly nothing like so much
developed by Aeschylus in his Suppliants as it is in the Heraclidae.
Again, in Buripides’ Hiketides (349 fI.) this idea is expressly formu-
Jated when Theseus says: « Before I decide, I must ask the
citizens », and goes off to Athens and then comes back to tell that
the citizens have been in complete agreement. This is one of
my small points and I should be grateful if M. Diller would say
something on this head.

M. Diller : 1ch datf vielleicht zunichst sagen, wie ich vorge-
gangen bin. Es kam mir zuerst darauf an, an frithen Dramen des
Euripides zu zeigen, dass diese Dinge ihn schon damals interessiett
hatten. Dabei schien sich mir allerdings zu ergeben, dass sie
spiter reicher entfaltet dargestellt werden als in den frithen
Tragddien, wo aber auch schon auf sie hingewiesen ist. Dass ein
Schema der Entwicklung anzunehmen immer sehr bedenklich
ist, dartiber bin ich mir klar. Immerhin glaube ich, dass man eher
etwas in dieser Hinsicht sagen kann, wenn es sich um eine
Entfaltung von Kunstmitteln handelt, als wenn man von einer
« inneren» Entwicklung sprechen will. Was die Herakliden und
Hiketiden bettifft, bin ich Thnen dankbar, dass Sie darauf hinge-
wiesen haben. Es ist ganz sicher, dass gerade in den Herakliden
eine solche Massenszene als eine Szene, die das Eingreifen der
Umwelt darstellt, sehr reich ausgestattet ist. Es ist freilich zu
bedenken, dass es sich da eben um das Altarfluchtmotiv handelt,
an das sich traditionellerweise am ehesten so etwas anschliessen
konnte. Sie haben ja selbst die Hiketiden des Aischylos genannt.
Dass die Dinge etwa im Jon oder in der Aulischen Iphigenie sehr
viel komplizierter aussehen und dass eine sehr viel reichere dra-
matische Handlung dort in den Dramen selbst schon vorange-
gangen ist, das wird man doch wohl zugeben miissen.

M. Zuntz : Und dazu kommt noch der deutliche Unterschied,
dass es in den Herakliden der Chor ist, wihrend in den spiteren
Stiicken ausser dem Chor noch die Masse als solche eingefiihrt wird.

M. Diller: Ja, und in der Awulischen Iphigenie wird zwar die
Masse gar nicht unmittelbar auf die Szene gebracht, aber es wird



108 DISCUSSION

in so lebendiger Weise von ihr gesprochen, dass man sie auf der
Biithne vor sich zu sehen glaubt.

M. Zuntz : Noch einen zweiten, unerheblichen Punkt mochte
ich vorbringen, Herr Diller. In Beziehung auf die Phoenissen
gebrauchen Sie den Ausdruck « Historienstiick» — was mit ein
bisschen bedenklich schien. Was Sie damit andeuten, ist doch
wohl konkrete politische Realitit oder so etwas ?» Warum nennen
Sie das « Historienstiick» ?

M. Diller : Ich meinte damit solche Stiicke, in denen nicht so
sehr eine spezielle, sagen wir einmal auf private menschliche
Verhiltnisse beziigliche Handlung in eine reiche politische und
soziale Umwelt hineingestellt ist, sondern in denen der Ablauf
der politischen und militdrischen Aktionen an sich einen wesent-
lichen Teil der Handlung ausmacht, was also fiir die Herakliden
und die Hiketiden stimmen wiirde. Bei den Phoenissen ist die Sache
natiirlich sehr kompliziert, weil einerseits die Verteidigung von
Theben das Ganze umfasst und andererseits das Schicksal des
Labdakidenhauses als ein menschliches Problem hinein verfloch-
ten ist; aber auch da kann man ja sagen, dass die verschiedenen
Mitglieder der Familie eins nach dem andern zu ihrem Recht
kommen und dass die innere Geschlossenheit der Handlung in
einem solchen Stiick nicht so gross ist wie in anderen.

M. Zuntzg : Das wollte ich gar nicht irgendwie kritisieren. Es
handelt sich vielmehr um den Ausdruck. Ist der vielleicht im
Gedanken an Shakespeare’s FHistories gebraucht worden ?

M. Diller: Ja.

M. Zuntg : Das scheint mir ein wenig missverstindlich; als
wiren diese Stiicke « historisch», d.h. geschichtlich, in einem
anderen Sinn als andere. Oder dachten Sie an griechische lotopta?

M. Diller : Nein, es war an Shakespeare gedacht, und es ist
vielleicht nicht ganz gliicklich, wenn man so einen Ausdruck aus
einer anderen Welt hineinbringt.

M. Kamerbeek: Ich habe mit grosser Bewunderung den
Vortrag angehort, seiner Klarheit und Neuheit halber. Ich
mochte fragen: wie erkldren Sie, dass Furipides in den Phoenissen



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN I09Q

die phonikischen Méddchen als Chor wihlt ? Nach meiner Ansicht
ist dies eher etwas Unwirkliches.

M. Diller: Ja. Vielleicht gibt aber gerade die Wahl eines
solchen Chores, der den Verhiltnissen fremd gegentiber steht, die
Moglichkeit einer gewissen Objektivierung dieser umfassenden
Handlung. Ich wiirde es von daher zu erkldren versuchen.

M. Kamerbeek : Aber es gibt doch einen gewissen Widetrspruch
mit dem Streben nach dem Realen. Ich meine, man fiihlt immer
etwas Unwirkliches angesichts dieser Midchen aus Phonikien.

M. Diller : Ja, es ist das eine seltsame Sache, wenn Euripides
auch versucht, ithr Auftreten zu erkliren. Im Ganzen finde ich
iht Auftreten, das sich doch sehr am Rande abspielt, nicht so
sehr verschieden vom Auftreten der griechischen Mddchen in
detr Aulischen Iphigenie, wenn auch die Tatsache, dass diese dort
hingekommen sind, natiirlich an sich weniger erstaunlich ist.

M. Kamerbeek : In der Aulischen Iphigenie schaflt der Chor auch
ein Problem, aber nicht gerade dasselbe.

M. Diller : Ich finde, dass, wenn Sie so wollen, in den Phoe-
nissen das ganze Bild erst durch das Auftreten des Chores in
einem Rahmen gefasst ist.

M. Zuntz : Dabei identifizieren sich doch diese phonizischen
Midchen zum Teil mit den Ereignissen, so dass die Einfiihrung
dieses sonderbaren Chors doch wieder nicht ganz einen objekti-
vierenden Standpunkt « von aussen» ergibt.

M. Lesky : Ich darf vielleicht auch daran erinnern, dass diese
phonizischen Midchen, wenn Sie mir den Ausdruck gestatten, in
gewissem Sinne Nachziiglerinnen des Kadmos, des Stadtgriinders,
sind, und dass dadurch eine ziemlich enge Bindung zum Schicksal
der Stadt gegeben ist.

M. Kamerbeek : Ich wiirde sagen: in mythologischem Sinne.

M. Lesky: Ja, da kommen wir sofort auf die Frage, die am
ersten Tage erortert wurde: hat Euripides die Griindung von
Theben durch Kadmos als ein Stiick Historie genommen, odet
als ein Stiick Mythos ? Hat er zwischen den Dingen iiberhaupt
scheiden kénnen ? Das ist natiirlich schwer zu sagen.



11O DISCUSSION

M. Martin : 11 me semble que ’exposé de M. Diller nous permet
d’éclaircir davantage un terme que nous avons souvent employé
a propos d’Euripide: celui de réalisme. D’une maniére générale,
le réalisme est un effort conscient de représenter la réalité telle
qu’elle est, sans l’idéaliser. Aussi, nous montrer qu’Euripide
s’est attaché a décrire le milieu des personnages qu’il a mis en
scéne, c’est mettre en évidence chez lui un élément de réalisme,
car ce milieu, ne P’a-t-il pas toujours identifié avec la société dans
laquelle il vivait ? C’est un point sur lequel je voudrais avoir
I’avis de M. Diller. Il me semble que lattitude d’Euripide n’a
rien d’archéologique. Il prend ses thémes dans la mythologie ou
dans la légende héroique, parce que la tradition I’exige; mais il
ne cherche pas du tout a nous les présenter dans une perspective
historique. Il cherche plutot a les rapprocher du temps présent;
et cet effort qu’il fait pour montrer le milieu social et politique a
parfois pour conséquence de créer une certaine dissonance entre
le sujet de ses drames et la société qui leur fournit un cadre, la
société athénienne du ve siecle. Pensons, par exemple 2 la condi-
tion des femmes, ou aux formes de la démocratie. Cette dissonance
et les contradictions qui en résultent furent peut-étre a ’origine
des critiques adressées 4 Euripide par certains de ses contem-
porains. C’est un point sur lequel j’aurai 2 vous présenter moi-
méme des observations.

Un autre point évoqué par M. Diller me paralt important:
la question de ’espace scénique, de la mise en scéne. A cet égard,
il y avait chez Euripide une préoccupation qu’on peut qualifier
de réaliste, car il s’agit d’une préoccupation de vraisemblance.
Je prends le cas du meurtre de Clytemnestre: Euripide estimait
que dans la piece d’Eschyle, et probablement aussi dans celle de
Sophocle (en admettant qu’elle soit antérieure, ce qui peut étre
discuté), le meurtre était exécuté d’une facon un peu trop simple,
ou trop naive, et il s’est efforcé de satisfaire une exigence de
vraisemblance en mettant 1’événement mythologique en accord
avec les conditions de son époque: cet effort conduisait au réa-
lisme.



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN III

M. Diller : Sie haben den Begriff des Realismus in die Debatte
gebracht und wir haben ja schon vorgestern gesehen, ein wie
schwieriges Problem das ist. Wenn ich nun von meinem Thema
aus etwas dazu sagen datf, so scheint mir die Spannung zwischen
einer Darstellung aus den Begriffen der Gegenwart und dem
Mythos doch nicht so gross zu sein, wie man sich vorstellt. Dass
in einzelnen Ziigen das uns vielleicht merkwiirdig Anmutende
stark hervorgetrieben wird, wie z.B. wenn Elektra als Bauernfrau
lebt, ist ja allgemein bekannt. Aber worauf es bei dieser Dat-
stellung ankommt, ist die Beriicksichtigung der Umwelt, in der
man steht, mit ihren Reaktionen, und dass die Personen dann
selber wieder darauf reagieren. Das kann man doch wohl nicht
einfach als eine realistische Wiedergabe von Verhiltnissen der
Gegenwart bezeichnen, sondern es setzt auch schon einen ge-
wissen Abstraktionsprozess voraus. Ich habe an einer Stelle
Thukydides zitiert und mir scheint der zeitgeschichtliche
Zusammenhang mit Thukydides deutlich zu sein, bei dem auch
bestimmte Formen, in denen Menschen innerhalb der politischen
und sozialen Gesellschaft aufeinander reagieren, dargestellt sind
und zwar auf Grund eines starken Abstraktionsprozesses und auf
Grund der Uberzeugung, dass die menschliche Natur im Wesent-
lichen immer dieselbe bleibt. Ich glaube, das wiirde Euripides
auch sagen. Wenn er mythische Menschen in diesen Beziehungen
darstellte, dann waren es fiir ihn immer giiltige Beziehungen, und
die Konfrontierung mit der Gegenwart machte dann keine
Schwierigkeiten.

Ich wiirde etwas Ahnliches zu der Frage der Wahrscheinlich-
keit der szenischen Darstellung sagen. Ich glaube ganz sicher,
wenn man Euripides gefragt hitte, so wiirde er geantwortet
haben: Ja, das muss xata 70 eixdg dargestellt sein, d.h. also
nach Wahrscheinlichkeit, und auch auf diesem Gebiet haben wir
gewisse Zusammenhinge, mit Thukydides. Es kommt Euripides
darauf an, die Aktion, seine dramatische Aktion, als wahrschein-
lich ablaufen zu lassen. Ob sie sonst in Anpassung an die all-
tigliche Realitit wahrscheinlich ist, ich glaube, das spielt eine



E T2 DISCUSSION

geringere Rolle, es muss nur zueinander stimmen, sozusagen
« klappen», Aktion gegen Aktion, und so weiter; gerade dieses
Konstruieren, wie es funktioniert, scheint mir soviel wichtiger
als etwa bei Aischylos oder Sophokles, bei denen es auf ganz
anderes ankam. Und dazu gehort natiirlich auch, dass die Hand-
lung in die richtige Szene hinein gestellt wird, die unter Umstidnden
den Menschen bedrohend einengt, aus der er unter Umstinden
wieder herauskommt, die ihn befreit, unterstiizt und dergleichen
mehr. Das, glaube ich, ist das Wesentliche in der szenischen
Darstellung bei Euripides.

M. Rivier: Je serais tenté, sur plus d’un point, de prolonger
les lignes que M. Diller a tracées d’une main si stire. Par exemple:
en construisant plusieurs des drames de telle mani¢re que les
personnages y subissent a la fois la pression du milieu et souffrent
de I'absence de cadre familial et social, Euripide n’a-t-il pas fait
sien, en quelque sorte, 'ancien théeme de I'apynyovie humaine ?
Nous observons que le terme, en particulier sous la forme de
Padjectif aumyavog, revient souvent dans les pieces conservées.
Il ne s’agirait donc pas, si nous en croyons M. Diller, d’une
formule rhétorique, comme on tend parfois a le penser, mais de
Pexpression, au niveau du langage, d’un motif directeur de la
pensée dramatique d’Euripide. Et dans ce cas nous situons mieux
le poete: nous voyons d’une part qu’un théme de la poésie
archaique est susceptible de s’incorporer a son ccuvre et d’en
déterminer assez largement la structure — en prenant bien
entendu une figure nouvelle —, et d’autre part qu’un trait spé-
cifique de son inspiration se révele, en dépit d’un accent trés
nouveau, conforme a2 une donnée ancienne et constitutive de la
sensibilité hellénique.

Une observation semblable, mais dans des limites plus étroites,
peut étre faite concernant le sort des femmes. M. Diller nous a
montré pourquoi, chez Euripide, elles sont particuli¢rement
soumises 2 la pression du milieu et des circonstances. Mais il me
semble que nous trouvons ce motif déja formulé dans un fragment
du Térée de Sophocle (fr. 524 N.). Selon toute probabilité, c’est



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 113

Procné qui patle, la princesse athénienne épouse du roi de Thrace;
et elle commence par ces mots: vbv d’0ddev elpt ywplg, ou
ywptg, sauf erreur, veut dire « loin d’Athénes». L’expression est
douée d’une force caractéristique, et la suite du fragment parait
bien décrire cette situation de I’étre humain déraciné socialement,
dont M. Diller a parlé. Ici encore Euripide, si nouveau que soit
Pesprit de son théatre, n’est pas seul, ni peut-étre le premier.

M. Diller : Es ist sicher, dass dieser Hinweis auf die archaische
aurnyovie seine grosse Berechtigung hat. Das Seltsame ist aber,
dass die Menschen des Euripides in dieser cumnyaviee und aus
dieser quynyoavioe heraus so furchtbar aktiv werden und so viel
tun, was sich dann als ganz verkehrt erweist und zu den zahl-
reichen Verwicklungen in der Tragodie fithrt. Dieser Umschlag
in die Aktivitit ist etwas Neues. Ich bin mir tiberhaupt bewusst
(und deshalb bin ich sehr dankbar fiir diesen Hinweis), dass man
fragen konnte, ob manche dieser Bereiche, in die Euripides seine
Dramen hineingestellt hat, nicht vielleicht in der alten griechischen
Literatur schon vorkommen, und da wird man zu dem Resultat
kommen, dass im Epos ganz entschieden mehr Elemente dieser
Art vorhanden sind als in der frithen Tragddie. Natiirlich wire
es auch hier wieder sehr wichtig, die Unterschiede herauszu-
arbeiten. Es ist jedenfalls sehr interessant, dass die alte Tragodie
gegeniiber dem Epos offenbar zunichst durch einen gewissen
Abstraktionsprozess hindurch gegangen ist, was natiirlich zum
Teil einfach an der Schwierigkeit der Aufgabe liegt, die drama-
tischen Mittel erst einmal zu beherrschen, aber auch offenbar
daran, dass es Aischylos und Sophokles auf etwas ganz anderes
angekommen ist, wihrend bei Euripides z.T. sicher auch dltere
griechische Elemente wieder zum Durchbruch kommen, natiirlich
dann in einer ganz neuen Art.

M. Winnington-Ingram : Perhaps environment can be important
in more than one way. It can give depth to the action and to
the characters, by showing how they are influenced by the
Umwelt. In other cases the point may be rather the incapacity
of the character to deal with his environment: at least that seems



114 DISCUSSION

to be true of the Oresfes. There features of later Greek political
life are introduced into the legendary story, and we are apt to
say that this is an anachronism. But within the play it is Orestes
who is the anachronism. He lives in a different world and is
quite incompetent to deal with the actual political situation in
which he is placed. This is ironical, and the irony is brought
out, it seems to me, particularly in his scene with Menelaos
(v. 632 f1.), to whom he appeals as though he was really a man
of the heroic world. But this Menelaos is a product of the fifth
century and the sophistic movement, and so the appeal of Orestes
goes for nothing. You could say that you have the clash of two
different environments in the same play, one belonging to an
earlier world and one to the fifth century. I am not sure that
you don’t get that fairly frequently in the plays of Euripides.

M. Zuntz : Do you describe Orestes as a real hero ?

M. Winnington-Ingram : 1 would not say that. But his assump-
tions are those of an eatlier world. He is somebody who does
not belong in the least to the world of political assembly.

M. Diller : Das ist sehr interessant, ich halte es grundsitzlich
durchaus fiir moglich, dass sich Spannungen und ironische
Effekte aus solchen Voraussetzungen ergeben. Was den Orestes
betrifft, so stehen hierzu auch einige Hinweise in dem Aufsatz
von Reinhardt iiber « Die Sinneskrise bei Euripides» (Die Neue
Rundschan 68, 1957, 615-646).

M. Winnington-Ingram : Sophocles has been mentioned once
or twice in this discussion. There is one play of Sophocles in
which locality and environment are particularly important: the
Philoctetes. Whether this shows the influence of Euripides on
Sophocles, who is to say ? But it is a very interesting example
of the depth which can be given to a play by a strong feeling of
locality (that is obvious) and also of environment in the social
sense. Only here we have a peculiar twist or added subtlety,
because we are shown the effect on a man of the absence of
any social environment whatever; and this is essential to the
tragedy.



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN IIj§

M. Diller : Ich glaube auch; denn es liegt ja wirklich nahe
anzunehmen, dass auch auf den Philoktet in mancher Hinsicht
euripideische Darstellungsweise eingewirkt hat. Sicher ist da die
Beziehung auf die Griechen vor Troja und andererseits der
Hinweis auf die Abwesenheit jeglicher sozialen Umgebung von
grosser Bedeutung, aber ich finde es gerade deswegen so interes-
sant, was Sophokles daraus gemacht hat. Es ist ja gerade so, dass
Philoktet durch den Starrsinn, mit dem er sich nur auf sich
bezieht, die ganze Geschichte durcheinander bringt; er kiimmert
sich einfach nicht darum, dass die Anderen da sind und ihn
dalassen oder mitnehmen wollen, und denkt auch nicht daran, in
irgend einer fiir ithn niitzlichen Weise auf die Situation zu tea-
gieten. Ich finde gerade, weil vieles dem Euripides so dhnlich
ist, ist der Vergleich mit dem Philokset so fruchtbar. Denn So-
phokles macht es eben doch ganz anders, es kommt viel mehr
auf diesen FEinzelnen an, der sich in seiner ihm eigenen Art
erhalten will, wihrend bei Euripides die Menschen sich immer
wieder in die Umwelt hineingestellt fithlen und ihre Fihigkeit
gerade darin sehen, der Umwelt irgendwie begegnen zu
koénnen.

M. Kamerbeek : Ich mochte sagen, dass die Masse doch dann
und wann einbezogen ist in Sophokles; denken Sie z.B. an den
Dialog Haimons und Kreons in der Antigone (632 f1.): Hinweis
auf was die Menschen sagen anlisslich Kreons Benehmens. Das
ist doch etwas, das vielleicht an Euripides’ Art erinnert. Ist das
nich so ?

M. Diller: Ja, nur es bestimmt dann doch den Gang der
Handlung nicht in dem Sinne wie bei Euripides. Man kénnte ja
schon eim Aias so etwas finden, wenn er sagt (Aias, 440):
« So muss ich nun, ehrlos vor den Griechen, zu Grunde gehen ?»
Aber die sophokleischen Personen beziehen die Ereignisse dann
doch wieder nur ganz auf sich selbst und spielen sich so ganz aus;
sie bleiben nicht zwangsliufig in den Verhiltnissen gefangen.
Aber natiirlich gibt es schon bei Sophokles so etwas wenigstens
als Hinweis, man findet derartiges ja auch schon im Epos, und



116 DISCUSSION

daraus wird es dann auf die Heldendarstellung in der Tragddie
iibertragen sein.

M. Zuntz : May I return to a different point ? At the end of
your paper you quoted a cutrent view concerning the plays
centring on « anagnorisis-cam-mechanema». I feel (if I may
resume a point which I have made elsewhere) that Solmsen’s
excellent and basic article has here caused some confusion. It
is evident that Iphigenia, Helena and lon in this respect belong
together. But to add the Electra to this group seems, to me, a
mistake: a mistake due, I suspect, mainly to the current dating
of this play which I, as you know, regard as wrong. But quite
apart from the question of dating: does not the term « anagno-
tisis-cum-mechanema» apply to this play in quite a different way
from the other three ? In these you have an invented action
where « anagnorisis» is preliminary to salvation, where intrigue
aims (at least in [phigenia and Felena) at salvation or self-preserva-
tion, and where the whole play moves towards a positive and
happy solution. In the Electra, on the other hand, there are
indeed these same two elements but, first, they were given by
the myth; moreover, their purpose is entirely different, and so is
the atmosphere and tendency of the play as a whole. It therefore
seems to me that we ought not to group the four plays together
but only the three. ;

M. Diller : Ja, ich halte das fiir durchaus moglich. Ich wiirde
ja natiirlich auch aus meinen Gesichtspunkten durchaus nicht
sichere Indizien fiir Datierungen ziehen wollen. Man kann das
trotzdem phinomenologisch zusammenbringen.

M. Zuntz : Nein, das ist nun gerade was ich bezweifle, Herr
Diller. Lassen wir die Datierungsfrage ganz beiseite; ich meine,
es sind gerade phinomenologisch erheblich verschiedene Dinge.
Bei den drei anderen Stiicken sind wir berechtigt, eine parallele
Art des Grundrisses und des Aufbaus zu sehen. Aber die Elektra
gehort nicht dazu. Sie steht in der Tradition der Elektra-Dramen
und des Atriden-Mythos, wihtend es sich bei den anderen drei
um eine erfundene Handlung handelt, die auf ein happy-end



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 117

zielt. Happy-end und Atriden-Mythos: das geht doch nicht
zusammen.

M. Diller: Ja, die Zugehorigkeit zu einem ganz festgelegten
und schon verschiedentlich dargestellten Sagenkreis macht, da
haben Sie ganz recht, jeden Vergleich sehr schwierig, lisst das
Drama als s# generis erscheinen.

M. Rivier : Le risque est grand de surestimer les ressemblances
offertes par les ceuvres d’Euripide. A ce propos, je voudrais
encore poser une question a M. Diller. Concernant la pression
exercée sur les personnages par le milieu politique et social, vous
avez parlé, entre autres, de Médée, et vous avez parlé d’Oreste. On
peut dire que dans Oreste, ce motif est prédominant. Vous avez
souligné notamment la signification de I"assemblée du peuple ou
se joue le sort du frére et de la sccur. Ceux-ci font d’autre part
Pobjet d’une surveillance armée, a laquelle le texte fait plusieurs
allusions (gardes, police): il y a 1a I’expression d’une contrainte
quasi-physique. Dans Médée, ’'importance du méme motif n’est
sans doute pas négligeable, mais il est traité de fagon beaucoup
plus discrete, et son rdle demeure subordonné. Dés lors, ne
peut-on pas penser que ce motif se situe sur un plan différent dans
les deux piéces, et que celles-ci, par conséquent, sous le rapport
de la technique dramatique ou de la forme élaborée par Euripide,
offrent également une différence de niveau, une différence quali-
tative (sinon de qualité) qui les rend difficilement comparables ?

M. Diller: Ich wiirde nicht sagen, dass da ein Niveauunter-
schied besteht, ich wiirde sagen, dass es Euripides in der Medea
schliesslich auf etwas ganz anderes angekommen ist, als im
Orestes. Ich habe die Medea als Beispiel gewihlt, weil auch in
diesem Drama, obwohl es sich dort letzten Endes um ganz
andere Dinge handelt (der Schliissel meines Themas sollte ja
wirklich nicht alle Ttren aufschliessen), doch schon in der Moti-
vation von Medeas Handeln die Wichtigkeit der sozialen Stellung
und die Riicksichtnahme auf die Umwelt zu erkennen ist, wihrend
im Szenischen die Dinge ganz andets liegen. Das ist aber nach
meiner Ansicht sehr wohl begriindet in der Handlung des Dramas



118 DISCUSSION

und in den Intentionen, die Euripides hatte. Ich wiitde nicht
wagen, daraus ohne weiteres einen dramaturgischen Fortschritt
zu konstatieren.

M. Lesky : Darf ich mir noch einige Bemerkungen gestatten ?
Ich mochte sagen, dass der Gesichtspunkt unter dem Herr Diller
hier die euripideische Tragddie betrachtet hat, mir gleich beim
ersten Beispiel besonders fruchtbar erschien, denn ich glaube,
wir diirfen das, was uns Herr Diller tiber die .4/kestis., iiber die
Rolle des Palastes, der hier formlich mitspielt, gesagt hat, nicht
trennen von dem anderen bedeutenden Griff, den Euripides an
der Ubetlieferung vorgenommen hat, indem er seine Alkestis
nicht, wie es die Erzihlung wollte, am Hochzeitstage sterben,
sondern ihr Geldbnis erst als reife Frau und Mutter einldsen liess.
Dadurch ist ja nun erst die ganze Moglichkeit geschaffen, das
Milieu der .Alkestis in diesem Masse mitspielen zu lassen. Ich
moéchte mir die Frage gestatten, ob diese viel grossere Beriick-
sichtigung der Umwelt im dramatischen Gefiige nicht vielleicht
auch als einer der Schritte vom heroischen Drama zum biirger-
lichen Schauspiel hin betrachtet werden datf, wie ich iiberzeugt
bin, dass die viel grossere Riicksichtnahme des Euripides auf das
mhavoy, auf die durchkonstruietbare Wahtscheinlichkeit auch
einen dieser Schritte bedeutet. Und dann wiirde ich gerne die
Zustimmung von Herrn Diller zu der Formulierung gewinnen,
dass Euripides hier ein bestimmtes Element dramatisch in einer
neuen Weise fruchtbar gemacht hat, dass aber dieses Element als
solches bereits ganz tief im griechischen Wesen gegeben und in
der Tradition vorhanden war. Mir scheint geradezu ein Stichwort
in den Choephoren in der grossen Szene am Grabe zu fallen, wo
Orestes davon singt, wie schon es gewesen wire, wenn Agamem-
non den ruhmvollen Heldentod vor Troja gestorben wire und
die Kinder dann einen émiotpemtdg alwv (350) hitten, also
ein Leben so ruhmvoll, dass die Leute auf der Strasse sich nach
ihnen umdrehen. Es scheint mir dies ein Jocus classicus fir die
Einschitzung der Geltung in der Umwelt, die fiir den griechischen
Menschen eine der Bedingungen seines Daseins ist. Und da es



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN 119

nun mein Schicksal ist, immer auf den gefihrlichen Admetos in
der Alkestis zuriickzukommen, méchte ich auch die Uberzeugung
vertreten, dass es falsch ist, wenn man immer wieder sagt, wie
kliglich dieser Admet sei, der stindig auf das hinblickt, was die
Leute sagen werden. Das ist nicht ein Defekt, den wir an Admet
erkennen sollen, sondern die Ausprigung eines Wesenszuges des
griechischen Denkens und der Stellung des griechischen Menschen
in der Umwelt iiberhaupt.

Dass der Schauplatz fiir das Drama grosse Bedeutung gewinnt,
das ist nun, glaube ich, Sophokles auch nicht fremd, und ich habe
wihrend des schonen Vortrages von Herrn Diller auch bei mir
schon den Philoktetes zitiert. Denken Sie daran, was dieses ein-
same Eiland — Sophokles hat ja eigens fiir sein Spiel Lemnos das
einsame Eiland sein lassen —, was dieses einsame Eiland fiir die
ganze Gestalt des Philoktetes bedeutet! Wie ergreifend der
Abschied, den er von dieser Stitte nimmt (1452 ff.), von dem
Rauschen des Meeres, von den Klippen, die f6rmlich ein Symbol
fiir die Starrheit seines eigenes Wesens geworden sind | Und hier
mochte ich bestimmt nicht glauben, dass Sophokles etwa einen
Einfluss von Euripides erfahren hat; ich erinnere an die Abschieds-
worte des Aias, in seinem letzten Monolog (.Azas, 815 ff.), wo
dieselbe enge Verbindung eines Menschen mit den Quellen, mit
den Wiesen, mit dem Himmel des Landes zum Ausdruck kommt.
Natiitlich, dies sage ich im Sinne von Herrn Diller — sind das
Einzelziige, und wir haben es dankbar durch seinen Vortrag
erfahren, wie bei Euripides das Alles nun dramatisches Leben
wird.

Dann noch eines: ich glaube, man darf in den Rahmen dessen,
was uns Herr Diller gezeigt hat, auch die Beobachtung stellen,
dass bei Euripides, soweit ich sehe, ein erstes Mal Masse als
solche, Masse mit ihren bedenklichen Eigenschaften als Acteur
auftritt. Ich denke an den Botenbericht des Orestes (866-956), wo
iiber die denkwiirdige Volksversammlung gesprochen wird und
wo die Entscheidung letzten Endes bei der Masse liegt, die dem
Einzelnen, um sein Leben Ringenden, pollice verso gegeniiber-



120 DISCUSSION

steht. Der eine wackere Mann, unverdorben von dem, was die
Stadt aus den Menschen macht, der kommt gegen sie nicht an.
Sein Gegenstiick ist der Hirte in dem ersten Botenbericht der
Bakchen, der dazu rit, den Thiasos festzunehmen (717 f£.): das
ist ein Stadtliufer; da kommen soziologische Momente in die
euripideische Tragodie, die sehr interessant sind. Auch in der
Aulischen Iphigeneia wird Masse sichtbar, denn Achill wird auf
das Schwerste durch die Masse der Myrmidonen bedroht, die
kein Gefiihl fiir seinen vornehmen Standpunkt hat, sondern
einfach weiter will auf dem Wege, der zum Krieg gegen Ttoja
fuhrt. Schliesslich glaube ich, dass der Unterschied, den Herr
Zuntz zwischen der FElekira und den eigentlichen Intrigen-
Dramen statuiert, fir uns noch deutlicher sichtbar wire, wenn
wir mehr von den Intrigen-Stiicken in der Art des Zox hitten. Ich
glaube auch, dass die Eleksra auf einem anderen Platze steht.

M. Diller : Ja, wir sind uns also in den meisten Punkten voll-
kommen einig. Ich darf noch erginzen, was Sie zu der Darstell-
ung der Masse im negativ wertenden Sinn sagten. Dasselbe wie
in den Bakchen haben wir auch schon in der Taurischen Iphigenie,
wo in dem Botenbericht die Hirten zunichst Orest und Pylades
fir Gotter halten und sich nicht an sie heranwagen, wogegen
dann einer von ihnen, @vopta dpacdc (275), sagt: « Das sind
gewoOhnliche Menschen, Schiffbriichige, und wir wollen uns
ihrer bemichtigen». Das ist also offenbar eine soziologisch ganz
dhnliche Auffassung und Darstellungsform. Womit Sie anfingen,
dass bei Euripides gewisse Ansitze zum biuirgerlichen Drama
liegen, das glaube ich ohne weiteres bejahen zu konnen. Es ergibt
sich eigentlich schon aus der Art, wie Euripides seine Dramen
durchkonstruiert hat, dass der quantitative Anteil der Erfindung
bei ihm grosser ist, als er bei Sophokles durchschnittlich ist. Die
Beriicksichtigung all dessen, was hineinkommt, was mitspielt,
fithrt eigentlich schon grundsitzlich zum biirgerlichen Drama
hin.

Ganz sicher ist es, dass die Riicksicht auf das Ansehen bei den
Menschen ein urspriinglich griechischer Zug ist, wofiir man schon



UMWELT UND MASSE ALS DRAMATISCHE FAKTOREN I21

auf den sophokleischen Aias und auf viele andere Figuren hin-
weisen kann; das geht selbstverstindlich bis auf das Epos zuriick,
wir sprachen vorhin schon davon. Es kommt nur auf die Frage
der Form an, die es bei Euripides angenommen hat, und zwar
sowohl hinsichtlich der gedanklichen Grundlage, wie hin-
sichtlich der Darstellung, und da ist er ja nun wirklich ganz
selbstindig; und was Thren Hinweis betrifft, dass die Umwelt im
sophokleischen Philoktet oder im Azas eine Rolle spielt, so kann
ich Thnen darin nur zustimmen. In diesem Fall darf ich ausnahms-
weise einmal mich selbst zitieren; in dem Beitrag zu Ihrer Fest-
schrift (Wiener Studien 69, 1956, 70-85) bin ich ja auch darauf ein-
gegangen. Der entscheidende Unterschied scheint mir zu sein,
wie ich vorhin auch schon einmal andeutete, dass bei Sophokles
diese Umwelt ausschliesslich etwas ist, was der Einzelne auf sich
selbst bezieht. Er charakterisiert sein Leben, seine Eigenart,
durch alles das, was ihn umgibt. Er gibt damit die Uberschau
iber alles, was fiir sein Leben wichtig geworden ist, aber er
nimmt es nicht als Anlass, sich so oder so zu verhalten. Das
scheint mir der grosse und entscheidende Unterschied zwischen
Sophokles und Euripides zu sein.

M. Lesky: Ich datf sagen, dass ich mich freue, dass wir hier
zu voller Ubereinstimmung der Auffassungen gekommen sind
und damit auch die Bedeutung Ihres Vortrages noch klarer
hervortritt. Ich moéchte mit nochmaligem Dank an Herrn Diller
schliessen.






	Umwelt und Masse als dramatische Faktoren bei Euripides

