Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 5 (1960)

Artikel: Une comparaison chez Aristote, Alexandre et Plotin
Autor: Henry, P.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

X
P. HENRY

Une comparaison
chez Aristote, Alexandre et Plotin






UNE COMPARAISON
CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN

Vous ne m’en voudrez pas d’aborder le probléme d’une
source de Plotin encore une fois « par le petit bout». Cest
Pexpression par laquelle, il y a plus de vingt ans, un cri-
tique, d’ailleurs bienveillant, caractérisait une autre Klein-
arbeit ol je cherchais cette fois chez Plotin non pas méme
les sources d’Augustin, mais les citations textuelles des
Ennéades qu’il pouvait avoir utilisées.

Je me suis résolu a cette méthode infinitésimale, 4 ce
sujet minuscule pour deux raisons: impuissance et penchant.
J’aurais voulu vous ouvrir 4 pleines pages Alexandre
d’Aphrodise, vous montrer en une syntheése tous les themes
et arguments que Plotin lui avait empruntés, notamment
dans sa réfutation des stoiciens, leurs adversaires communs.
Apres des semaines de lectures et d’études, j’ai dit m’avouer
battu. Dans ses admirables « notices » Bréhier avait fait le
travail et de fagon tres complete et tres claire. Il signalait que
certains arguments de Plotin n’étaient pleinement intelli-
gibles que replacés dans le contexte plus large d’Alexandre.
Il signalait aussi que, dans ces textes paralleles d’Alexandre
et de Plotin, certainement apparentés, on trouvait des thémes
provenant d’autres sources ou d’autres traditions scolaires
que celles recueillies par Alexandre. Bref, un travail bien fait
n’était pas a refaire. De plus je ne me sentais pas la compé-
tence suffisante en histoire de la philosophie ancienne pour
offrir 4 votre discussion des thémes suivis et centrés analogues
a ceux que nous avons écoutés, si riches en découvertes
précises, si riches aussi par I’éclairage nouveau jeté sur des
problémes anciens ou par les questions majeures ou mineures
qu’ils suscitaient. Si j’insistais aupres de notre hote le Baron
de Hardt, pour qu’il nous invite 4 traiter ici « des sources »
de Plotin, c’était avec la conviction que ce th¢me encore mal



430 P. HENRY

exploré, mais important, était si difficile et si délicat que seule
une mise en commun de vos recherches pouvait, peut-étre,
par ce biais, renouveler notre connaissance de Plotin; c’était
aussi avec le sentiment trés net que seule ma qualité d’histo-
tien et d’éditeur du texte et non celle d’historien des idées
m’autorisait 2 me joindre 4 vous et que ma contribution pet-
sonnelle serait minime. Elle ne sera pas autre chose. Du moins
la souhaiterais-je solide et précise. Ici intervient ce golt pour
les travaux de détail minutieux qui font que depuis un quart
de siecle je m’intéresse non seulement aux variantes des
manuscrits, mais a leur ponctuation et, comme les héros de
Gandy Night, Harrlet et Peter Wirnsey, aux esprits du pro-
nom réfléchi adrol. J’y trouve sans doute une compensation
intérieure, combien précieuse pour I’équilibre de I’Ame et de
Pesprit, a ces cours et recherches de théologie chrétienne, ol
par devoir — mon premier devoir —, mais aussi, bien sir,
par inclination profonde, je m’efforce de balbutier sur 'inef-
fable, 4 partir sans doute de textes écrits, qui s’appellent
méme I'Ecriture, et dont les principaux ont été rédigés en
grec, mais aussi en suivant une tradition tellement longue et
complexe qu’essayer de I’exprimer m’entraine a des syntheses,
toujours nécessaires et toujours impossibles, qui m’apparais-
sent aussi inadéquates que devait apparaitre, aux yeux de
Plotin, toute description de son Dieu, I’Un.

A ce vaste tableau du milieu d’ot surgit Plotin et que vos
communications documentées et suggestives ont brossé en
traits vigoureux, je n’apporte qu’un coup de pinceau presque
imperceptible. Vos critiques pourront, peut-étre, le rendre
plus précis, si la chose est possible et si elle en vaut la peine.
Cette touche n’est méme qu’un point, un point minuscule
au sujet d’un point.

Notre base de départ est solide: tout un corpus d’ouvrages
et un témoignage précis. Alexandre d’Aphrodise est un des
rares auteurs, parmi les prédécesseurs immédiats de Plotin,
dont une partie importante de ’ceuvte a survécu et dont nous



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 43I

savons par Porphyre (1774, 14, 13) qu’il était non seulement
une source de Plotin, mais qu’il servait de base aux Entre-
tiens (cuvovstot) et aux explications du maitre, faites avec
I’indépendance (8€nAhaypévoc) que nous connaissons et que
nos « Entretiens de Vandceuvres » ont mis en haut relief.

Suivant une méthode qui m’est chére, je voudrais d’abord
établir, sinon avec une absolue certitude, du moins avec une
trés grande vraisemblance, qu'un passage précis d’Alexandre
(De an., pp. 61-63, éd. Bruns = Suppl. Arist. I 1) est ici la
source d’un passage précis de Plotin (IV 7 [2], 6, 8-19).

Cela établi, par comparaison avec la source, je voudrais
essayer de faire ressortir Ioriginalité de Plotin, alors méme
qu’il suit étroitement un modele, &AN tdwoc Fv (Vifa, 14,
15 )s

J’espere montrer aussi que du commentaire qu’il faisait
lire en classe il est remonté ici au maitre, Aristote (Dean. I 2),
que nous sommes en présence de deux sources, d’une sorte
d’«imbrication ». Cela nous permettrait de faire revivre
quelque chose de sa technique de professeur et éclairerait
quelque peu ses procédés, sans doute inconscients, d’assimi-
lation et de transposition.

Dans un résumé saisissant, Harder (I z, p. 383) carac-
térise admirablement I"usage que Plotin fait de ses sources
lorsqu’il compose son traité De [’ Immortalité de I’ Ame : « Plo-
tin réfute, écrit-il, la doctrine stoicienne avec des arguments
péripatéticiens, les atomistes par les stoiciens, les péripatéti-
ciens par les présupposés du platonisme.» La premiere et,
avec une nuance, la troisi¢me de ces remarques me paraissent
pouvoir étre confirmées et illustrées par une étude de détail.
Nous avons affaire 2 une page d’Aristote, De an. I' 2, qui
établit que, pour percevoir la différence entre des sensibles,
et surtout entre des sensibles hétérogenes, non comme le
noir et blanc, qui relevent d’un méme sens, mais entre des
sensibles comme le doux (ylwxd) et le blanc (Aeuxdv), qui
relevent I'un de la vue, "autre du gott, il faut une faculté qu’il



432 P. HENRY

appelle, mais ailleurs (De me. et remm. 1, 450a 10) le «sens
commun », xow7 alelnouc.

Les deux idées les plus caractéristiques de Plotin (IV 7,
6, 8-19), celle de deux facultés distinctes comparées a des
sujets distincts appelés « moi » et « toi», et celle de unité de
la faculté qui discerne et juge sont dans le méme chapitre 2
d’Aristote, mais aussi 'amorce de la comparaison du point
et de la ligne. Voici les textes:

«Il n’est pas possible non plus, écrit Aristote, de juger
par des facultés séparées que le doux est différent du blanc:
il faut que ce soit une seule faculté qui les percoive claire-
ment ['un et P'autre. Dans le cas contraire [c’est-a-dire,
explique le traducteur Tricot, si deux facultés pouvaient
percevoir la différence entre deux sensibles relevant de
deux sens distincts], il suffirait en effet que je pergusse I'un
et toi I'autre pour faire apparaitre leur différence réciproque
(et 100 pév Eym ol 8¢ ob aloboto, De an. 2 426 b 19). Ce qui
énonce (Aéyet), c’est donc une seule et méme faculté. »
Aristote prouve ensuite que les deux choses doivent étre
petrgues simultanément: &po &pa 426 & 28. Plus loin il écrit:
« En réalité, il en est comme de ce que certains philosophes
appellent le point, lequel, considéré a volonté comme un
ou comme deux, est par la méme divisible (Gomep %v xaroUoty
Twveg oTiywny, 7 wle # o, Tabty xal Siawpern). Ailnsi,
en tant qu’indivisible, la faculté qui juge est une et elle juge
des deux objets simultanément; mais en tant que divisible
elle n’est plus une, car elle emploie le méme point deux fois
en méme temps. Donc, en tant qu’elle traite la limite (répac)
comme deux, elle juge de deux choses et de choses séparées,
par une faculté en quelque sorte séparée (0¢ xeywolopive),
mais en tant qu’elle traite la limite comme une elle juge
d’une seule chose et saisit le sensible en méme temps »
(De an. I' 2, 427 a 10-14, trad. Tricot).

Il ne nous appartient pas ici de rechercher qui sont les
prédécesseurs d’Aristote qui parlent du point (erTiyu?) et



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 433

qu’on n’a pas identifiés. On voit bien ce que la comparaison
suggere: le point en lui-méme est un comme intersection de
deux lignes (notez ce « deux »), il est double, wépag ou limite
de chacune des lignes. On pourrait presque traduire en
transposant: statiquement il est un, dynamiquement ou
comme principe ou terme d’une droite, il est double. Il n’est
d’ailleurs pas stir qu’il s’agit d’une intersection; on peut
songer aussi au point d’une seule droite mais pris comme
mépag des deux segments tirés en sens contraire, car le con-
texte aristotélicien parle de I'impossibilité pour une seule
faculté de recevoir a la fois des contraires, xwioeig ou waby,
comme seraient le blanc et le noir. Je note tout de suite
certaines similitudes de vocabulaire entre Aristote et Plotin:
des deux coOtés la faculté est dite &v, des deux cotés elle
« énonce » (chez Aristote 426 & 27 Néyew, chez Plotin 6, 10
elmor); également pour Iindivisibilité Statpery) ou &8uatpetov
chez Aristote 427 @ 11, dteatg (6, 15) ou Srepoiro (6, 27)
chez Plotin; pour la simultanéité &ua chez Aristote et opod
chez Plotin (6, 8 et 11).

Néanmoins la source immédiate de Plotin est bien
Alexandre, De anima, p. 61, 1-63, 13 (la discussion complete
occupe pres de sept pages, pp. 60-66). On y trouve, comme
chez Plotin et Aristote, les facultés distinctes comparées a des
sujets humains: « §’il y a deux objets sensibles, écrit Alexan-
dre, et que toi tu as la sensation de I'un d’eux et moi de I’autre,
chacun de nous doit pouvoir connaitre la différence de ce
qu’il a senti lui-méme et de ce qu’il n’a pas senti lui-méme.
Car il faut que soit un ce qui dit que ceci est distinct de cela. »
(6o, 27-61, 3). L’expression &v 1t Oel elvow ©0 Aéyov revient
plusieurs fois chez Alexandre (61, 3 et 61, 14) et réapparait
presque littéralement chez Plotin, 6, 9-10 &v 1t 3¢t elvar ... %
wag dv elmwot.. A la phrase tolU pev ob aloloro ol 3¢ éyw
d’Alexandre correspond dHomep &v el Eyd pev &Alov, ob 3¢
&Adov alcBoio de Plotin 6, 19 qui suit d’ailleurs l'ordre
d’Aristote, « moi» d’abord, «toi» ensuite.



434 P. HENRY

Mais la preuve de I'identification de cette source est dans
la comparaison du cercle, avec son centre et ses rayons,
comparaison qui n’est pas dans Aristote, et qui est a la fois
chez Alexandre et Plotin.

Parmi les nombreuses références a Alexandre citées par
Bréhier dans ses introductions et dans ses notes, c’est un des
trois seuls textes ou M. Schwyzer (Realengykl. XXI, 1951,
574), dont nous admirons tous la Sachlichkeit et le sir juge-
ment, a reconnu une citation quasi littérale d’Alexandre.
Voici ce qu’écrit Alexandre, en une traduction qui coupe en
trois phrases une seule longue période. « Cest comme dans
le cercle les multiples « rayons » [il est curieux que le substantif
voappal ne soit pas exprimé] qui viennent de la circonfé-
rence pour s’y rendre sont, 2 la limite, les mémes (xara To
mépac elolv al adtal) du fait que leurs limites coincident
(Epapudlew) avec le centre du cercle et que cette limite est
une et multiple (&v xal moAAa). Dans la mesure ou elle est
la limite de rayons multiples et distincts, la limite est multiple
(moAAa), dans la mesure ou tous les éléments coincident les
uns avec les autres, la limite est une (&v). Ainsi faut-il accepter
que le sens commun (t9v xownv alcBOnow) possede le fait
d’étre un et plusieurs (Eyew ... 0 &v xal moAAd). » Plotin
écrit (p. 63, 8-13): « Et si une impression arrive par les yeux
(8 duparwv) et 'autre par I'ouie (t6 8¢ O axo¥g) ! il faut
une chose unique ou elles arrivent toutes deux. Comment
énoncerait-elle [la faculté; Bréhier: « dirait-on »; Harder: der
Mensch] que ces impressions sensibles sont différentes (Evepa),
si elles n’arrivaient pas ensemble en une méme chose ? Il
faut donc que cette chose soit comme un centre et que les
sensations venant de partout se terminent 4 elle comme des
rayons tirés de la circonférence; tel est le principe percevant

1 Alexandre ne patle pas que du « blanc» et du « doux», il écrit aussi,
mais dans un contexte « préliminaire» négligé par Plotin: od yop &AA7
TLG XELTWXN) TAY &y Ypwupact Stoupopdy mapd THY 6duy, 008’ &AAN TV
&v Yool mapd tHv dxony (p. 60, 17-18).



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 43§

véritablement un (0 avridapPavépevoy & v Evrwe). »
Puisque j’ai décidé d’étre minutieux, je n’aime pas trop
« Pétre percevant » de Bréhier, et encore moins « das Waht-
nehmungsorgan », de Harder; Plotin en effet a grand soin
d’éviter de parler du mwpdrov alcOnrhpiov d’Aristote et
d’Alexandre, p. 6o, 6, siege du «sens commun». Il s’agit
de ce principe ultime de perception qui n’est autre que I’Ame
et qui est sans organe ni corps.

Nous pouvons étre raisonnablement assurés que la source
de Plotin est Alexandre. Sans doute tous les éléments sont
chez Aristote, mais 2 I’exception du plus caractéristique, la
comparaison du cercle qu’on croirait plotinienne et qui est
déja chez Alexandre. Sur ce point de dépendance directe il
me semble qu’il s’est établi une sorte de comsensus. Le prudent
Schwyzer n’hésite pas a mettre ces textes en colonnes paral-
leles (Realenyyclop. XXI, 1951, 574). Harder aussi renvoie a
Alexandre pour I’expression «moi-toi», pourtant chez Aris-
tote. Bréhier surtout, qui a multiplié, dans sa notice de IV 7,
comme il I’a fait avec une extraordinaire acuité et acribie
pour II 7, Du Mélange total (comparé avec Alex., Quaest.
IT 12) et tant d’autres traités (IV 3-5), a d’ailleurs fait remar-
quet que, jusque dans I’introduction méme des deux traités,
on peut déceler une filiation autour du théme transposé du
yv@0u ceawtéy @ «La connaissance de soi, dit Alexandre
(p. 2, 1) est dans la connaissance de ’homme en tant qu’il
est en lui-méme (év 1} yvoocer ) xab’ gotiv adtdc); of,
C’est selon I’dme que I'homme est homme (xatra 8¢ Ty
oy v 6 &vbpwmog dvBpwmog). » Et Bréhier de conclure (p. 183 )
« Cest la le théme, ce sont la les expressions mémes de
Plotin. » Il suffit de rappeler les derniers mots de IV 7, 1,
a la ligne 24: éxatépws 8¢ 7 Yuym adtic, essai de concordance
entre Aristote et Platon qui m’a toujours paru surprenant
et qui nous rameéne au probléme de l'adtég et de Iuels
auxquels ont récemment fait allusion MM. Schwyzer,
Dodds et Armtrong. Harder (I 2, p. 387), faisant écho a

29



436 P. HENRY

Bréhier (p. 179), déclare que le vrai titre devait étre « De
Pimmortalité de ’homme » (et non de I’dme). Pour ma part,
je suis ici particuliérement prét a accepter le titre de Porphyre,
pour trois raisons: d’abord parce que, comme nous le savons
par BEusebe, il I'a emprunté a une édition antérieure; ensuite
parce que ce traité, peut-étre le premier qu’écrivit Plotin
(on ne peut étre vraiment str de la place de I 6 [1], cf. 7a,
20, 25), est en quelque sorte une réplique, mais combien
scolaire dans sa premiere partie, du Phédon de Platon; enfin,
parce que, comme Plotin vient de nous le dire, « Pame c’est
I’homme lui-méme », méme, selon lui, dans la ligne de la
tradition aristotélicienne.

Mais revenons au point en question — c’est le cas de le
dire — cette omywy d’Aristote et de sa mystérieuse source,
devenu xévrpov chez Alexandre et Plotin, et qui prouve, je
crois, que ces six pages d’Alexandre ont été lues par Plotin.
Notons d’ailleurs, ce que Bréhier je crois ne fait pas, qu’il y a
cinq autres pages d’Alexandre, dans les Quaestiones 111 g
(pp. 94-98, éd. Bruns, Suppl. Arist. II 2) qui sont un com-
mentaire proprement dit de notre passage fondamental
d’Aristote, De an. I' 2. Il n’est pas impossible que Plotin ait
Iu Pun et lautre texte.

Il est intéressant de noter qu’Alexandre a trouvé la A&
citée par Aristote « tres obscure et tres concise » (#rig Mg
ocpodpa acapds xal PBpayéws elmopévy, p. 96, 11), par ou
s’explique et I’étendue de ses analyses et le fait qu’il y soit
revenu par deux fois; pour des raisons que je ne veux pas
développer, tant elles sont ténues, je crois que c’est ce second
texte, celui des Quwaestiones, qu’il a écrit le premier. Je n’en
traduis qu’une phrase: «Les lignes droites, écrit-il, tirées
depuis la périphérie du cercle jusqu’au centre, ont toutes pour
limite le centre du cercle, un point unique (&v oyueiov) lequel
point est, en quelque sorte, tout en étant un, multiple (&v
ov xal woAha wag éoty) lorsqu’on le considére comme la
limite de chacune des lignes tirées jusqu’a lui.» (Quaest.



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 437

III 9, p. 96, 14-18). La difficulté que souléve Alexandre est
fort curieuse, car elle montre qu’il prenait la comparaison au
sérieux. Etant donné, dit-il, que le dernier organe sensible
est un corps (cdua yap Eoyarov atchnrnptov, p. 96, 31), il est
impossible d’appliquer au corps I'image du point centre et
des rayons dont le centre est la limite (énl pev tol copartog
&dbvatoy AaPely Tt Suotov T eixdve 7] ToD onueiov T xal TEY
Yoouu&v Gv mépag TO omuelov, p. 97, 7-8). Sa solution,
introduite par un prudent {ows, est d’appliquer cette compa-
raison non pas au « dernier organe sensible » mais a la ddvapic
ou puissance active, faculté, laquelle serait « dans son unité
comme la limite du corps dont elle est la puissance » (1) yap
Jbvapg oty ple odoa xal domep TEpAS TOU COULATOG TOLTOV
ob ddvaplic éotwy, p. 97, 12-13). Un autre principe de solu-
tion, lié¢ au premier, est que si le corps, le Tpdrov ou Eoyarov
aicOnThelov, étant corps et passif, ne peut recevoir a la fois
des impressions continues, car les contraires ne peuvent
subsister ensemble dans un méme sujet (Gouvbmapnta 3¢ Ta
évavtia, p. 97, 28), 'acte de perception et de discrimination
(xptvewv) est une activité, non une passion, et releve de la
Sbvaprg qui, bien que non séparée, est cependant incorpo-
relle (8v dodparov, p. 98, 4). Si je cite cette solution, c’est
pour deux motifs: elle a été reprise et synthétisée en un rac-
courci parfait dans le De anima, p. 6o, 6-8: 16 8¢ mp@dTOV
aicOnTnpLoy, év & ) Toradty Sdvapts The Yuyic, cdpo pey
éoty, o0 piy xald cdpa aloOnrindy, arhe xate thv Sbvepy
v Eyer. Mais surtout, ces considérations sur ’activité de la
puissance, opposée a la passivité des organes corporels, tout
en étant, si j’ose dire, dans la ligne de la pensée plotinienne,
n’ont pas été reprises par lui, sans doute parce que, dans sa
soutce, elles restaient liées 4 des catégories aristotéliciennes.
Il est curieux de voir qu’il ne parle pas ici de xpiverv ou
d’8vepyeiv, pas plus dailleurs qu’il ne fait mention de la
xowd alcOnoic (expression dailleurs qu’il n’emploie qu’une
seule fois dans toute son ceuvre en I 1 [54], 9, 12). Je revien-



438 P. HENRY

drai a ceci dans ma seconde partie qui sera #¢s coutte
et qui, sur la base de ces données minimes mais que j’es-
pere positives, essayera de caractériser «’herméneutique
propre de notre homme » (tol avdpog Thv cuvnBy Eppnviay,
Vita 20, 7).

Avant d’en arriver 12 je voudrais vous proposer une
minuscule hypothese, a titre d’hypothese, 4 savoir que Plotin
n’a pas seulement lu ou fait lire le De anima d’Alexandre,
mais qu’on peut le voir en classe, devant ce passage difficile,
se lever et lire ou faire lire la source originale, le De anima
d’Aristote. Lisons en effet la phrase qui suit la comparaison
du cercle: «Si I’ avrihapPavbpevoy était divisé et si des
sensations s’y appliquaient aux deux bouts d’une ligne
(olov ypappis &n’ dupw ta mépata), ou bien elles se rejoin-
draient en un seul et méme point tel que le milieu, ou bien
chaque bout différent aurait la sensation d’une des deux choses
comme si moi je sentais I'une et toi 'autre » IV 7, 6, 15-19).
Ce n’est plus la comparaison du cercle et du centre, c’est
celle de la ligne droite et de son centre. Le xévtpov d’Alexan-
dre est redevenu la etiyp? d’Aristote, appelé ici péoov. On
se demande pourquoi cette espéce de «correction », qui
trouble plutét qu’elle n’éclaire. C’est d’abord que Plotin aime
combiner deux images (car chez lui ce sont deux images
introduites par dbomep et olov) pour les corriger 'une par
Pautre. C’est aussi, je crois, qu’il s’est fait relire la source de
sa source, Aristote. Bréhier écrit en note: «la comparaison
de la ligne peut avoir été suggérée a Plotin par la lecture du
traité d’Alexandre, De anima», et il cite, p. 63, 23, 7 o2
Tavta Ta Tépata v T€ ot xal TadTdy, qui n’est absolument
pas ad rem, qui dans le contexte d’Alexandre se rapporte 2 la
comparaison du cercle et qui signifie tout autre chose que
ce qu’y voit Bréhier. C’est que si Aristote ignore ici le cercle,



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 439

Alexandre ignore ici, et dans les dix pages de ses commen-
taires, la ligne droite. Or, si nous ouvrons Simplicius au
passage correspondant (pp. zoo-zor, éd. Hayduck) nous
voyons que celui-ci, sans cependant ignorer tout a fait le
cercle (sans doute sous l'influence d’Alexandre), interprete
principalement Vauctoritas d’Aristote et donc Aristote lui-
méme, d’une particularité non pas de deux lignes qui se
croisent, mais d’une seule ligne dont un point milieu (uésov
de Plotin) est a la fois la fin d’un segment et le début d’un
autre segment, peut-étre aussi de deux lignes paralleles qui
se touchent 1.

L’image de Plotin, il faut le noter, ne parait pas absolu-
ment identique a celle de Simplicius, qui d’ailleurs est
hésitant (6mocyolv) et développe lui aussi son image. Pout-
quoi Plotin parle-t-il des deux bouts de la ligne ? Probable-
ment parce qu’il songe 4 la doctrine de ses adversaires qui,
faisant de I’Ame une grandeur, la faisaient coextensive pour
ainsi dite a 'objet pergu par elle dans la sensation. Il faut en
tout cas noter que Simplicius, comme ici Plotin (6, 15-19),
comme Aristote, parle avant tout de ’opposition de «un »
et de «deux», tandis qu’Alexandre va tout de suite 2
Popposition plus générale de &v et de moiia 2. Clest une
question d’accent, mais nettement perceptible quand on lit
les quatre textes paralleles dans leur entiereté. J’ai déja dit
qu’Aristote et Plotin disent « moi-toi », tandis qu’Alexandre
dit, plus poliment, « toi-moi», mais c’est 1, je le reconnais,
pousser ’analyse un peu loin.

1Y% omypd) 88 dpépotog B xal Oéowy Exovow, ypoppdc odoa wépac
xol T Te memepacpévy ovumeptiopBavouévy yeapwd, TH mnyvata eépet
7 6moonoly, xal xod’ adrny 18tdv Tt elvan elodyovoa 6 mépag elvot xal
dpyt, moté pev &AAMG oboa mépag &AANG 8E doy ), ToAAdxLg 8E ddo ¥ xal
wAetbvwy odoa dpy Te xal mEpAS, O TO ToL ®OXAOL HEVTPOY TTUGHY TEHVY
mpdg TNy mepLpépetay &€ adTod ypagouévey (p. 200, 21-26). 2 Alex. de
an. p. 63, 13; équivalemment p. 63, 17 et 19; 20 et 23; p. 64, 20 et 24.
Quaest. 111 9, p. 96, 19 et 20; 24 et 26; équivalemment de la Sdvautg,

p. 97, 15 P. 97, 18: P 98, 8.



440 P. HENRY

Bref, je suis porté a croire, sans étre trop affirmatif,
qu’on peut voir ici Plotin remonter d’Alexandre a Aristote.
Le texte devait étre connu pour sa difficulté; a preuve 'em-
barras confessé chez Alexandre et discrétement voilé chez
Simplicius. De plus, le texte devait intriguer par le mystere
méme de la source, que mentionne Aristote. Voila donc la
chaine de la «tradition» qui, remontant de Plotin, par
Alexandre, jusqu’a Aristote, va se perdre dans les tuvég
inconnus et la nuit des débuts de la pensée grecque. Je vous
ai sans doute retenu trop longtemps sur ce point qui n’est
qu’une hypothese. Si elle vous agréait nous aurions un indice
du sérieux avec lequel Plotin faisait ses classes.

%
k *

Pour finir je voudrais, en quatre ou cinq paragraphes,
signaler comment se révele ici la maniére propre de Plotin,
pout tout dire son originalité et son indépendance vis-a-vis
de ses sources quand nous pouvons '« attraper » au travail.

1. Inutile de souligner avec Bréhier (p. 182) «son gofit
caractéristique des raccourcis ». Pour dix pages d’Alexandre,
dix lignes de Plotin... et d’Aristote. Déja Porphyre louait
«son style concis, plein, bref, ses écrits surabondant de
pensées plutdt que de mots» (év 3¢ T¢ ypdpew clvTopog
véyove xal Tohdvous PBpayds Te xal vouact mheovalov )
AeEeowv, Vita 14, 1-2). Venons-en « a ses spéculations pro-
pres et originales » (tdtog Ay xal €§nAhayuévos év 17 Bewpla,
Vita 14, 15).

2. Je note tout d’abord que ni Alexandre ni Aristote
ni bien str Simplicius n’utilisent cet argument du « centre
percevant » contre stoiciens ou matérialistes. Le contexte est
entierement plotinien. C’est un de ces cas, admirablement
synthétisé par Harder dans le « chapeau» de son commen-
taire, ou Plotin « réfute les stoiciens avec des arguments
aristotéliciens ».



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 44I

3. Bréhier (p. 182) nous dit que Plotin nous « ptésente les
objections sous la forme la plus nue et la plus abstraite que
possible ». Pour ma part je trouve Plotin ici plus concret
et plus vivant qu’Aristote et qu’Alexandre. Ceux-ci nous
patlent ad nanseam du «blanc» et du «doux». Plotin, lui,
nous parle par deux fois d’un visage, d’une physionomie,
npbowmov (6, 7 et 20). Pour illustrer la perception des diffé-
rences des sensations hétérogenes, au lieu des deux sens de
la vue et du toucher nous avons, ce qui n’est pas le cas chez
Alexandre, la vue et 'ouie auxquelles correspondent, dans
Pobjet, la multiplicité vivante (mwowxirov) d’un visage et de
sa voix, le timbre de sa voix. On trouve d’ailleurs plus loin
chez Alexandre (De an. 65, 12-24) une description de la
mouhioe de I’objet pergu par la vue qui donne un contenu
concret au xav 8.’ &vog Tmouxilov olov Tpbdowmov qui pré-
cede immédiatement notre passage: « La vue est mue, dit
Alexandre, par la couleur»; c’est bien aristotélicien, et il con-
tinue ypopatog 8vrog pera peyebovs, peta oynpatos, peta
Npeulag # xwioewe, petd qptbpol, uere dmostuatos, que
j’oserais traduire en style moderne, mais non infide¢le «en
situation avec sa grandeur, sa figure, son repos ou son mou-
vement, son nombre et sa distance » de celui qui le pergoit.
Je crois qu’il faut illustrer la wonadia du wpéowmov par ce
texte d’Alexandre qui, je le répete, ne cite pas le mpécwmov,
tandis que c’est 'exemple préféré de Plotin. Bref, je préfere
au morceau de sucre — peut-étre — d’Alexandre, le « visage
vivant » de Plotin faisant face aux visages vivants de ses audi-
teurs. Je pergois, 1a, 4 tort peut-étre, un rien de cette poésie
plotinienne qu’a chantée l’autre jour notre poete Cilento.

4. Un autre point, déja plus essentiel, est que Plotin,
comme je I’ai dit, ignore totalement la « problématique » du
mpdTov aichntiplov, avec son cortege de contraires douvd-
mwapxta, de waby et de wwnoewg et, par conséquent aussi,
bien que ceci il elit pu 'accepter, la ddvaulg active et le
xpivewv. D’une fagon sans doute inconsciente (car j’aurais



442 P. HENRY

horreur de disséquer cette vitalité plotinienne qui va a
Pessentiel), il évite ces termes aristotéliciens. Pour une raison
qui m’est fort claire, il ne parle pas non plus du «sens com-
mun », xowyn alclnoig; il va droit a IévrirapBavépevov qui
peut tout aussi bien étre I’dme qu’une de ses facultés. Vu sa
« problématique », qui est de réfuter le matérialisme stoicien,
il passe des aloOnpara sensibles a 'unité du sujet sentant qui
est, en quelque sorte, indistinctement «le principe dirigeant »
de I'dme. S’il évite avec soin le mot diadooig, qui revient
plusieurs fois dans ces pages d’Alexandre, et contre lequel il
s’élevera en IV 7,7, il accepte pourtant 6 %yepovody,
I'fyepovixdv de ses adversaires mémes.

5. J’en viens au dernier point, le plus important, ou
encore une fois sans doute vous me trouvetrez trop subtil.
S1 j’essaye de lire simultanément, en louchant, olov émpavelac,
notre table, én’ &upow ta pépata, ’Alexandre de I’Aca-
démie de Berlin et le Plotin de la collection Budé, de Patis,
je suis frappé par le fait que ce qui est constamment répété
par Alexandre au sujet du point, & xal woAAd, est comme
sublimé par Plotin dans un & 8v &vtwg, dont ’expression
tres forte m’apparait méme comme une critique d’Alexandre.
C’est d’autant plus frappant que, suivant la psychologie plo-
tinienne, 1’dme, surtout quand elle est en contact avec le
sensible, est éminemment &v xal moAr& (cf. IV 2 [4], 2, 41-53
et V 1 [10], 8, 26 = Parm. 155 ¢ 5). Ici Plotin, malgré ses
propres comparaisons, ne veut retenir que le & tv Jel
elvar (9), que le &v xal 16 adtd wahw (17) que le &v dv Svrwe.
Pourquoi cet dvrwg, si ce n’est pour souligner exclusivement
Punité du sujet percevant et par conséquent son immatéria-
lité. Ceci était d’ailleurs préparé par la fin du morceau
d’Aristote ol nous trouvons 6¢ ywetsuéve ! et que Tricot
traduit « par une faculté en quelque sorte séparée », ce qui

1 Confirmé par § 8¢ &, évi ol dpo avec trois manuscrits, Alexandre,
Simplicius et Tricot... contre Diehl, Apelt qui lisent §; 8 évi xal dupo
avec les autres témoins du texte.



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 443

en rigueur de termes n’est pas plus aristotélicien que le
€v Ov 8vtwe n’est ici plotinien. Il y 2 ici une curieuse fusion
entre le péripatétisme et le plotinisme des maitres qui se
rapprochent, par Pextréme délicatesse de leur vocabulaire.
Je vois presque Plotin se lever en classe (&vistato, 7z 14,
18) pour serrer la main a4 Aristote, en oubliant Alexandre.

De cet infléchissement platonicien qui retrouve un Aris-
tote lui aussi infléchi vers Platon je vois deux confirmations
dans le passage de Plotin qui suit immédiatement. Je prends
la seconde d’abord. Plotin fait appel au principe de la tota-
lit¢ de I’dme. Bréhier traduit: « Cest que ce principe tout
entier ne fait qu’un (&AX& yap &v éott T Tav 6, 25-26).» Au
fond I'yepovoiv C’est la Yuyy comme la JuyH c’est adrée, la
personne profonde. Il y a ici une sorte de raccourcissement,
de perspective, de coincidence de plans, due a 'immatérialité
de I’ame, qu’on n’apergoit pas chez Alexandre et qui est tout
a fait dans le style de la pensée plotinienne. Ce passage a la
limite, suggéré, annoncé par les comparaisons mémes, nous
prépare a Iaffirmation finale et capitale: «il faut aller jusqu’a
dire (vt u&Aiov) que les impressions (aicOquara) en entrant
dans le principe dirigeant, deviennent comme des pensées
indivisibles (&ote Ett p&Ahov elc 10 Nyepovolv ibvra olov
apep®) vonupata) » De nouveau, en dépit de la note
déplacée de Bréhier qui réfere a Aristote, De anima A 3,
407 a 18-19, je ne trouve rien de pareil ni chez Aristote ni
chez Alexandre. Harder notait que Plotin « réfutait les péri-
patéticiens par les présupposés du platonisme ». Je dirais
que, dans les arguments aristotéliciens mémes qui doivent
réfuter leur ennemi commun, les stoiciens, il injecte tout
P«idéalisme » des platoniciens. Harder a trés exactement
rapproché ces auep? vofuata deIV 3 [27], 26, 31, situés éga-
lement dans un contexte passablement aristotélicien et nette-
ment anti-stoicien. Apreés avoir mentionné nombre de termes
techniques de ses adversaires, évoppayvoeis, dvrepeicels,
turwoets, @hopds, Plotin affirme qu’en réalité ce processus



444 P. HENRY

(d’impressions dans 1’Ame) est une espece d’intellections
méme dans le cas des choses sensibles (&AX 6 tpdémog olov
vorolg xal ént TV alcOntdv)», ce qui s’accorde avec la
fameuse A& de Plotin affirmant que «les sensations d’ici-
bas sont des pensées obscures et les pensées de la-haut, des
sensations claires (tag alcOnoeig tadrag auvdpac votoerg,
Tag i0¢ éxel vofoelg évapyels aloOnoeg VI 7 [38], 7, 30)».
Je vous laisse dans cette pénombre plotinienne, pourtant si
lumineuse, ot les niveaux de ’esprit et de ses démarches se
fondent dans P'unité de I’#yepovoly, de la Juyh et de Padréc.

Si ce n’elit été quelque peu prétentieux pour cet essai
de «philologue » plus que de « philosophe » ou d’historien
des idées, je I'aurais volontiers intitulé: « Plotin au travail,
dans un de ses Entretiens, sur une de ses sosrces, ou plutdt
deux, mais de la méme #radition. »



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 445§

DISCUSSION

M. Dodds: Father Henry has described his paper as an
investigation of a tiny question, but I believe myself that it is
only by the patient, detailed and thorough examination of such
questions that we can come to a better understanding of Plotinus’
method of working and method of thinking; and I thought that
this small-scale illustration of how Plotinus used his sources was
most valuable and convincing.

M. Theiler: Ich bin nicht in der Lage, die sehr piinktlichen
Ubetlegungen von Pater Henry witklich zu erginzen, aber es
scheint mir ebenfalls sehr wichtig zu sein, dass wir Plotin am
Anfang seiner Verdffentlichungen in det Weise an einem Text
bauen sehen, dass er Alexander zuzieht und sicher auch auf
Aristoteles selber blickt. Wir hatten ja nun durch die Fiigung
unserer Entretiens nicht eine eigentliche Darstellung des aristote-
lischen Einflusses, aber gleichsam in diesem kleinen so zentralen
Punkte ist er vorgefiihrt worden. Bezichungen zu Alexander hat
auch die Schrift I 4 tiber die Gliickseligkeit. Das ist nun gerade
eine sehr spite Schrift, sodass wir von der Meinung abkommen
miissen, dass sich nur der Anfinger Plotin an eine Interpretation
des Alexanders gehalten hat. Ich glaube zu I 4, 5 mit der Frage,
ob die Gliickseligkeit nicht etwas Gewiinschtes, BovAntdy, sein
miisse, bietet auch wieder Alexanders Schrift iiber die Seele
Parallelen, 159, 18; 162, 4 habe ich mir notiert. Damit wiirde
das Resultat von Pater Henry noch gestiitzt werden, und es
freut mich prinzipiell, dass wir am Schluss der Entretiens, die
manchmal etwas grosso modo wichtige Probleme aufgreifen
mussten, auf den Text bis auf die kleinsten Feinheiten gewiesen
worden sind und so diese Seite der Plotinbetrachtung zu Recht
gekommen ist.

M. Schaerer : Si j’ai bien comptis, le visage pour Plotin repré-
sente quelque chose de mwouxidog. Cette notion de la wowtAla du
visage, un peu surprenante pour un moderne, puisque pour nous



446 DISCUSSION

le visage représente plutdt une unité charnelle et spirituelle, est,
je crois, assez ancienne. Bruno Snell, dans son livte Die Ent-
deckung des Geistes, n’a-t-il pas des pages assez curieuses sur cette
fagon qu’ont les Grecs de considérer les parties du corps, un peu
comme les enfants, qui dessinent un ceil, une bouche, une téte,
en séparant ce que nous réunissons ? Un passage de Platon m’est
revenu a Pesprit. C'est dans le Protagoras. Platon demande a son
interlocuteur: « Est-ce que la vertu ou la science est une ou
multiple ?» Et Protagoras répond: « Est-elle multiple a la maniére
d’un lingot d’or dont les parties sont identiques entre elles et
identiques au tout qu’elles constituent, ou bien est-elle multiple
a la maniere du visage formé de parties distinctes les unes des
autres et distinctes du tout ?». Protagoras répond: « Bien sir,
la science est multiple a4 la maniere du visage ». Il y a 12 une indi-
cation trés précise de la mowtAia du visage.

P. Henry: 11 est précieux de savoir que ce theme est platoni-
cien. Si la source est platonicienne, a plus forte raison faut-il dire
que Plotin a injecté le platonisme dans un passage aristotélicien.

M. Schaerer: Ce qui me frappe en outre, c’est ce jeu tres
curieux dans la pensée grecque des images linéaires et circulaires.
Au fond toute la pensée grecque, d’Homere jusqu’a Plotin, est
dominée par deux systéemes d’images: ’image du cetcle, et 'image
de la ligne. On trouve cela déja dans Homere, on le trouve dans
Hésiode, bien entendu chez des philosophes comme Parménide
avec la sphere et Empédocle avec le monde qui est sphérique:
I’ Amour est logé au centre, ’Amour rayonne, et puis ensuite la
Haine reprend le dessus, rameéne ’Amour au centre. I’imagina-
tion du Grec n’a jamais pu se défaire de ce schéma fini, soit
linéaire, soit concentrique de nature extrémement géométrique,
avec toujours priorité du centre sur la périphérie. Je crois que la
ndtre encore est dominée par cela, mais dans une perspective
rendue différente par l’influence chrétienne.

Plotin, chaque fois que I'on y revient parait plus admirable
aux philosophes comme aux philologues. La thése de la sensation
qui est une pensée obscure et d’une pensée qui est sensation pure,



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 447

n’est-ce pas déja Leibniz ? Précurseur de Leibniz, mais aussi de
Spinoza, voire de Bergson, Plotin se place au premier rang des
tout grands philosophes.

M. Armstrong: Like everyone, I think, I have been deeply
impressed with the precision and delicacy of Péere Henry’s study
and I agree very much with Dodds that it is only by such accurate
examination of small points, precise points, that we can arrive
at a real idea how Plotinus’ mind worked. I do not feel able
to discuss Pere Henry’s paper in detail without studying it long
and carefully, with the relevant texts. But it has raised in my
mind one rather curious general question. Could we find any
parallel passage in the Enneads where Plotinus studies a Platonic
text with the same kind of delicate accurate refinement and pre-
cision, the same sort of care to refer back from the later Platonist
commentator to the Dialognes where he finds the later Platonist
difficult or unsatisfactory » I have the impression, it is only a
general impression, that it is usually, if not always, a peripatetic
text or idea that provokes this kind of precise discussion in
Plotinus.

M. Dirrie: Ich glaube, dass man Herrn Armstrong’s Frage
wird bejahen diitfen. Pater Henry, dessen Ausfithrungen mich
iiberzeugt haben, hat an einer kleinen, aber wichtigen Stelle
Plotins Arbeitsweise angeschnitten. Wir sondern ja gerne und
stellen interpretierend fest, dass Plotin den einen Strang, der ihm
vorliegenden und ihm als verbindlich geltenden Uberlieferung,
in diesem Falle Alexander von Aphrodisias, mit Aristoteles kon-
frontiert und doch das Ergebnis aus beiden nun in seinem so
bezeichnend platonischen Sinne auswertet. Ich sage: wir sondern
das; die Horer Plotins hatten wahrscheinlich den Eindruck, dass
alle drei Quellen, Platon, Aristoteles und der Aristoteles-Kommen-
tator dasselbe sagten. Man darf an mehreren Stellen, wo Plotin
die Gedankenteihen und die Ausdruckweise des Albinos streift,
etwas Ahnliches vermuten. Es hat immer ein wenig irritiert, dass
Plotin keiner seiner Quellen in unmittelbarer und analytisch
fassbarer Benutzung folgt. Es liegt wohl daran, dass immer eine



448 DISCUSSION

Quelle aus der anderen leicht korrigiert wird, und eine solche
leichte Korrektur ist uns ja gerade vorgefithrt worden. Ich
mochte also aus dem Gesamteindruck sagen: da wo Albinos
gestreift wird, ist oft zugleich eine Korrektur entweder aus
Platon selbst oder aus andeter platonischer Ubetlieferung zu
konstatieren oder zumindest anzunehmen. Das ist auch der
Grund, warum Pater Henry’s Ausfithrung weit tiber die eine
Stelle hinaus auf ein Gesamtverstindnis, — zumindest der
Arbeitsweise Plotins weist.

P. Henry: Je voudrais poser la question qui me tourmente
depuis que jai lu le traité IV 7 de Plotin. De quel droit
attribue-t-il non a Platon, mais a2 Aristote, la pensée que I'dme
c’est ’homme-méme, % Juy 7 adtéc ? Cest un peu la question de
Iyueteg traitée Pautre jour. J’ai cherché en vain des textes; le
premier que je trouve est chez Alexandre d’Aphrodise, De an.
p. 2, 1 Bruns: % & €avtol yvdoig év 1§} yvooel Y] xab’ 6 oty
adtbg, nata 08 THY Yuyny 6 dvbpwmoc &vBpwmog, theéme dont la
similarité avec celui de Plotin au début de IV 7 avait déja été notée
par Bréhier, t. IV, p. 183, mais le raccourci de Plotinen IV 7, 1, 24
me parait encore plus saisissant que les expressions d’Alexandre.
L’dme, c’est le fond de ’homme, le fond de la personnalité. Je vois
dans le mot adtéc, employé par Plotin 'expression de la per-
sonne en grec. Le mot « personney, j’ai relevé cela en d’autres
circonstances, n’existe pas en grec et je crois que ce qui en
approche le plus pour exprimer le « moi», c’est le pronom «dtég
tel qu’il est employé ici. Ce que je voudrais savoir c’est si Aristote
ou des aristotéliciens ont exprimé avant Plotin que le « moi»
ou la « personne» est identique a4 I’dme et non pas au cuvap.Qo-
Tepov. Vous y aviez fait allusion il y a deux jours, M. Dodds.

M. Dodds: Yes, 1 don’t know any Aristotelian text which
states this and I should be a little surprised, I think, if I found one.
The first source of all this is, of coutse, the famous passage in the
First Alcibiades (128 e-130 ¢).

M. Theiler: Bei Atristoteles kann man erinnern an E7h.
Nie. 117842 2 fl.; 116642 17; 1168 b 35; Metaph. 1037a 7; 1043 @ 34.



COMPARAISON CHEZ ARISTOTE, ALEXANDRE ET PLOTIN 449

P. Henry: Puisqu’il faut conclure la discussion, j’avouerai
étre content que ma démonstration vous ait paru, a premiére
vue, convaincante. Je ne serais pas étonné que revoyant les textes
a loisir vous ne la trouviez un peu subtile. Je suis parti d’une base
admise par d’autres, telle page d’Alexandre source précise de tel
texte de Plotin, et 4 partir de 1a j’ai essayé d’analyser la maniére
de travailler de Plotin, avec le danger que comportent ces sortes de
reconstruction, quand il s’agit avant tout de relever une différence
d’accent et d’esprit. Je ne crois pas que ce soit facile en beaucoup
d’autres cas. Il est peut-étre possible, et il serait en tout cas sou-
haitable, qu’on puisse le faire aussi pour les textes platoniciens
qui demeurent la source principale de sa pensée.

M. Dodds : Before we separate you would, I am sure, wish me
not only to thank Father Henry for this morning’s very delicate
and penetrating paper but also to thank him in another capacity.
It was with him, I believe, that the idea originated of assembling
the united Plotinians of the world to meet, argue and learn to
know each other; and I think you will agree that the idea has
been eminently fruitful. You would also, I know, wish me to
thank Mr. le Baron de Hardt very warmly for making our
meeting possible, for his unvarying kindness and hospitality
throughout our stay here, and for the ideal conditions that he
has provided for a discussion of this kind. When Plato spoke of
7 &¢ dAn0&¢ v in the Phaedo, that magical land which is raised
high above the fogs and mists of the sea-level, there is no doubt
at all T think that he had in mind Switzerland: Switzerland which
lies at the heart of Europe, which is in some sense Europe’s
cultural centre where all the nations can meet and are undetstood,
because one of the great gifts of the Swiss is that they understand
all languages. This has been an ideal meeting-place, and it has
been, I think, for all of us an extremely happy meeting.

Baron de Hard? : Je vous remercie tous encore une fois de tout
ceeur d’étre venus. J’ai eu grand plaisir a vous voir passer chez
moi une semaine de recherches et de fructueuses discussions.






	Une comparaison chez Aristote, Alexandre et Plotin

