
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 5 (1960)

Artikel: "Bewusst" und "unbewusst" bei Plotin

Autor: Schwyzer, H.-R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660978

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660978
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII
H.-R. SCHWYZER

« Bewusst » und « unbewusst » bei PI of in





«BEWUSST» UND «UNBEWUSST »

BEI PLOTIN

Ein Schriftsteller unserer Zeit, ob er ein Dichter oder ein

Philosoph, ein Verfasser von Romanen oder ein Erzähler
seltsamer Begebenheiten sei, ist stets bestrebt, originell zu
erscheinen, und wenn er schon sachlich nichts Neues zu
bieten hat, so sucht er Altes doch wenigstens neu zu
gestalten. Diese gleiche Haltung ist gewiss in der Antike oft
auch eingenommen worden. Daneben aber gibt es eine

entgegengesetzte Haltung, nämlich sich auf eine anerkannte
Autorität zu berufen und sich damit zu rühmen, dass man
ihr getreuester Adept sei. Man will die Originalität meiden
und stellt sich in den Dienst eines andern.

Dies kann man zum Beispiel an der Haltung erkennen,
die die römischen Dichter der ciceronischen und augusteischen

Zeit gegenüber ihren griechischen Vorbildern
einnehmen. Homer, Sappho, Alkaios, Archilochos, Theokritos,
Kallimachos und andere mehr gelten ihnen als nachahmenswerte,

aber unerreichbare Vorbilder. Das geht so weit, dass

Vorbilder sogar erfunden werden, wo sie fehlen, wie Viktor
Pöschl in der Diskussion zu einem hier gehaltenen Vortrag
Augusto Rostagnis (Entretiens Hardt, II, 89) bemerkt, und
Pierre Boyance formuliert dasselbe Aperpu (p. 90) so: «II
s'agit de se fabriquer des ancetres. » Jeder Leser der
römischen Dichter weiss freilich, dass die Umsetzung der
griechischen Poesie in die lateinische für Originalität genügend
Spielraum liess, und zwar nicht bloss deswegen, weil die
lateinische Sprache andern Regeln gehorcht als die
griechische, sondern weil die geschichtliche Situation der Römer

völlig verschieden von der ihrer griechischen Vorbilder war,
und weil sie ein ganz anderes Lebensgefühl hatten: Aus der
Übersetzung wurde eine Anverwandlung, und damit etwas

völlig Neues. Die Forschung der letzten fünfzig Jahre hat



344 H.-R. SCHWYZER

gerade diese Eigenständigkeit der Lateiner unterstrichen
gegenüber der früheren Sucht, für alles und jedes eine
griechische Quelle zu finden.

Aber nicht bloss bei einer Umsetzung vom Griechischen
ins Lateinische konnte die Originalität durch die gewollte
Nachahmung durchbrechen. Auch innerhalb der griechischen
Literatur gab es ja immer wieder Imitatio. Ahnherr und
stets erstrebtes Vorbild aller Epik ist Homer. Jeder Epiker
will Homeride sein; aber jeder hat auch Eigenes erstrebt,
und um dieses Neuen willen wurde er gelesen. Was ich hier
über die Epik andeute, gilt für alle Gattungen der Literatur,
ja für alle Leistungen des menschlichen Geistes: jeder noch
so schöpferische Geist hat Vorbilder, aber jeder ändert seine

Vorbilder selbst dann, wenn er vorgibt, sie getreulich
nachzuahmen. Diese Vorbilder da, wo sie nicht eingestanden
sind, aufzuspüren, und dort, wo sie als solche gerühmt
werden, zu vergleichen, ist eine wichtige, aber oft sehr

schwierige Aufgabe der Philologie.
Um auf Plotin zu kommen, dessen Quellen die

gegenwärtige Tagung gewidmet ist, so gehört er zu jenen Denkern,
denen jede Originalitätssucht fremd ist. Seine Absicht ist es,
die Philosophie Piatons zu lehren, sie gegen die Lehren
anderer Schulen zu verteidigen und sie gegen falsche
Interpretation in den eigenen Reihen ins richtige Licht zu setzen.
Mit aller Deutlichkeit sagt dies Plotin in V i, 8, 10: « Diese
Gedanken sind nicht neu und nicht erst jetzt, sondern längst
ausgesprochen, wenn auch nicht deutlich; unsere jetzigen
Gedanken sind Auslegungen jener früheren; dass diese

Lehren alt sind, bezeugen Piatons eigene Schriften. » Wir
sehen also: es gibt für Plotin nur eine Quelle: Piaton, wie
es auch nur eine richtige Philosophie gibt: die platonische.
Damit wäre für uns das Quellenproblem gelöst; denn wir
sind ja in der glücklichen Lage, alle platonischen Dialoge
noch zu besitzen, die Plotin vorlagen. Ja wir besitzen sogar
einige mehr, als Piaton selbst geschrieben hatte; ich meine



« BEWUSST » UND « UNBEWUSST BEI PLOTIN 345

die heute mehrheitlich oder allgemein für unecht gehaltenen
Dialoge und Briefe, die aber immerhin für altakademisch

gelten müssen. Plotin greift ab und zu auch auf solche
zurück.

Selbstverständlich braucht in diesem Kreise nicht betont
zu werden, dass das Quellenproblem damit alles andere als

gelöst ist, weil die Philosophie Plotins zwar immer wieder
an Piaton anknüpft, aber eben doch etwas ganz anderes ist
als das platonische Philosophieren. So sehr Plotins Beteuerung

an das pythagoreische ocuto«; ecpa erinnert, so hat er die

Aussagen Piatons nicht einfach hingenommen, sondern sie

anverwandelt, bis etwas völlig Neues daraus entstand. Wäre
Plotin nur der ergebene Nachbeter platonischer Weisheit

gewesen, so wären seine Werke kaum erhalten geblieben,
und sein Name würde neben dem seines Lehrmeisters ebenso
erbleichen wie der der meisten Epikureer neben ihrem
verehrten Schulhaupt. Er hat aber die platonische Philosophie
nicht einfach erneuert, sondern er hat viel eher seine eigene
Philosophie in die Schriften Piatons hineingelesen. Dies war
nur möglich, weil er einmal manche Seite des platonischen
Denkens völlig beiseite liess, und weil er das, was er von
Piaton annahm, eigenwillig, wir möchten fast sagen, gewalttätig

auslegte. Das eindrücklichste Beispiel solcher Auslegung

oder besser Hineinlegung der eigenen Lehre ist die

Deutung, die Plotin dem platonischen Dialog Parmenides

angedeihen lässt. So rätselhaft dieser Dialog uns heute
noch scheint, und so weit die heutigen Deutungen
auseinandergehen, so ist es doch sicher, dass er die plotinische
Hypostasentrinität nicht enthält. Plotin aber hat sie, wie
E. R. Dodds, Class. Quart. 22, 1928, 129 ff., längst
nachgewiesen hat, ohne Zweifel dort vorgebildet gesehen. Für
die Schilderung seines überseienden Einen stützt er sich

ausser auf den platonischen Parmenides auf die wenigen
Sätze, die Piaton der Idee des Guten in der Politeia 508c-
509b widmet. Die Gleichungen voü? Gesa und vou<;



346 H.-R. SCHWYZER

oucua liest er aus dem Passus Politeia 507b ff. und auch aus

dem Timaios 39c heraus. Dabei wird aber völlig ausser
Acht gelassen, dass voü? bei Piaton einen Vorgang oder
allenfalls eine Eigenschaft bezeichnet, aber keine metaphysische

Realität. Das sieht man deutlich an der Stelle Politeia
508b, wo der vofic; im sogenannten votjtö? totco5 die gleiche
Stellung einnimt wie die im opaTopvoTOp; o^tp wie voüp

sind Vorgänge oder Fähigkeiten, aber keine Wesenheiten.
Der plotinische vouc ist vielmehr, wie längst festgestellt,
aristotelisch. Für die <yuy/j vermag sich Plotin weit besser

auf Piaton zu berufen; es sind hier vor allem die Dialoge
Phaidon, Symposion und Phaidros und natürlich immer
wieder der Timaios, denen er seine Aussagen entnimmt.
Steigen wir nun in die sinnliche Welt hinab, so häufen sich
die Anleihen bei Aristoteles, da Piaton fast nur im Timaios
ausfürlich von der untern Welt spricht. Die öAv) aber gar
am untersten Ende der sinnlichen Welt findet sich bei Piaton
nicht, sondern ist eher der peripatetischen TiptoTY) uXtj oder
der stoischen coro top uXtj zu vergleichen. Plotin freilich
sucht sie aus dem platonischen Timaios herauszuholen und
findet sie in der dort geschilderten 7cop a (Tim. 52a), die
auch ÜTroSo^f), ti0y)vt) und pL-rjvvjp bezeichnet wird (Tim. 49a
und 31a).

Mit diesem ganz summarischen Hinweis auf Umdeu-

tungen platonischer Stellen soll nicht der Eindruck erweckt
werden, Plotin treibe ein blosses Mosaikspiel mit
platonischen Elementen. Plotins Philosophie ist ohne Zweifel ein
echter Abkömmling der platonischen Philosophie; aber die
dort verstreut vorkommenden und oft als blosse Möglichkeiten

erwogenen Gedanken werden bei ihm systematisiert.
Völlig fremd ist Plotin dabei der Gedanke an eine Entwicklung

der platonischen Philosophie; eine platonische Frage
gibt es für ihn nicht. Wenn er die Schriften, die wir Piatons
Frühzeit zuzuweisen pflegen, kaum berücksichtigt, so nicht
deshalb, weil er sich nur an den reifen Piaton halten möchte,



« BEWUSST » UND « UNBEWUSST BEI PLOTIN 347

sondern einzig darum, weil jene Schriften stärker auf die
attische Polis des 5. Jahrhunderts ausgerichtet waren, und
weil sie die aufgeworfenen Probleme offen Hessen statt sie

dogmatisch abschhessend zu beantworten. Gross ist
selbstverständlich der Unterschied zwischen Piatons und Plotins
Schriften in der Form. Piaton entwickelt seine Gedanken
in der berühmten Dialogform, die uns so oft zweifeln lässt,

wo Piatons eigene Ansicht zu suchen ist. Bei Plotin müssen
wir nie zweifeln, für welche Lehre er sich entscheidet. Wenn
er gelegenthch einen fiktiven Gesprächpartner einführt, so

nur, um ihn zu widerlegen. Meistens aber haben seine
Schriften etwas Überredendes, beinahe Beschwörendes. Es
ist nicht die Sprache eines Diskussionsredners, der Probleme
aufwirft, sondern die des prophetischen Mystikers, der seine

innere Erfahrung schildert. Diese Haltung wird in Piaton

zurückprojiziert, und dies ist mit ein Grund, warum unter
den Dialogen das Symposion, der Phaidros und der Timaios
besonders oft herangezogen werden. Es sind dies die Werke
Piatons, in denen das Gespräch auf weite Strecken durch
Monologe im Offenbarungsstil ersetzt wird. Aber auch der

Dialog Parmenides gehört in diese Reihe. Zwar wird dort
die Fiktion eines Gespräches aufrecht erhalten; die
Antworten des Mitunterredners beschränken sich aber auf blosse

Zustimmung; sie sind, wie es Parmenides vor Beginn seiner

Darlegungen (137b) wünscht, blosse Ruhepausen für den

Sprecher.
Da der Gesprächscharakter der platonischen Dialoge von

Plotin vernachlässigt wird, kann es ausnahmsweise einmal
geschehen, dass eine von Piaton erwogene, aber dann
aufgegebene Position von Plotin zum Dogma erhoben wird.
Dies geschieht im platonischen Parmenides 131b. Sokrates,
der sich eben noch von der Titelfigur des Dialoges seine

JugendHchkeit und seinen Mangel an philosophischer
Erfahrung hatte vorwerfen lassen müssen, meint dort, es sei,
sehr wohl möglich, dass eines und dasselbe, auch wenn es



348 H.-R. SCHWYZER

in vielen Dingen und getrennt sei, doch, zugleich als Ganzes

in ihnen sei, und als Beispiel zieht er den Tag heran, der,
obwohl einer und derselbe, an vielen Orten zugleich ist.
Parmenides lächelt zu diesem Beispiel gönnerhaft, erledigt
es aber mit einem andern Vergleich: Wenn man ein Segeltuch

über viele Menschen ausbreitet, so ist es gewiss auch
als Ganzes über Vielen; aber es ist als Ganzes nur über der
Summe der Vielen, über jedem einzelnen liegt nur ein Teil
des Segeltuches. Der Vorschlag des jungen Sokrates wird
daher vom erfahrenen Parmenides abgelehnt. Es ist aber

gerade dieser Vorschlag, der von Plotin aufgegriffen und
nachdrücklich vertreten wird. Die Allgegenwart des Nus
ist ein Kernstück seiner Philosophie, und nicht unpassend
hat Porphyrios den Titel der Schrift VI 4-5 dieser Platon-
stelle entnommen.

Bei dem Thema, das ich mir für meine heutigen
Darlegungen vorgenommen habe, nämlich bei der Frage nach
dem Bewusstsein und dem Unbewussten bei Plotin, bin ich
auf einen ähnlichen Fall von Übernahme einer zurückgewiesenen

platonischen Position gestossen. Bevor ich aber
darauf eingehe, ist es angezeigt, das Problem abzustecken,
das uns beschäftigen soll. Bewusste und unbewusste
Handlungen gibt es natürlich, seit es handelnde Menschen gibt.
Innerhalb der griechischen Welt wird man also schon beim
homerischen Menschen von einem Bewusstsein sprechen
dürfen, nicht zwar von einem sittlichen Bewusstsein, aber
sicher von einem bewussten Handeln auf Grund getroffener
Entscheidungen. Dass diese oft, aber nicht immer (z. B. 1 302
und 318) auf eine Eingebung einer Gottheit zurückgeführt
werden, ist für unser Problem unerheblich: die Handlung
selbst wird bewusst durchgeführt oder bewusst unterlassen.
Auch dass ein Held das Bewusstsein seiner Kraft, das

Bewusstsein seines Wertes oder auch das Bewusstsein seiner

hoffnungslosen Lage besitzt, kann nicht bezweifelt werden.
Das Problem beginnt daher nicht dort, wo dieses Bewusst-



« BEWUSST » UND « UNBEWUSST » BEI PLOTIN 349

sein uns zum ersten Mal entgegentritt — denn es war schon
immer vorhanden — sondern dort, wo es selbst Gegenstand
des Philosophierens geworden ist. Als Philologe tue ich
nun gut daran, mich allgemeiner Spekulationen zu
enthalten und mich auf die Texte zurückzuziehen. Wir wollen
daher unser Augenmerk auf die Wörter lenken, mit denen
im Griechischen das Bewusstsein bezeichnet werden kann;
denn das Philosophieren über das Bewusstsein kann klärlich
erst dort statthaben, wo es eine Bezeichnung dafür gibt; und
das ist bei Homer noch nicht der Fall.

Vier Wörter sind es vor allem, mit denen auf Griechisch
das Bewusstsein bezeichnet werden konnte: otjvsaic,, auvel-

St]ct!4, auvaicrOTjct«; und TcapaxoXouOYjoxc;. Dazu muss man
die zugehörigen Verben cnmevai, auvsiSsvca, auvcaa-OaveaOcci.

und TtapccxoXouOsiv eocutw nehmen, die die entsprechende
Tätigkeit meinen. Von diesen vier Wörtern hat das Wort
crüvegic, für die ältere Zeit eine ausführliche Behandlung
durch Bruno Snell erfahren in seiner Arbeit über Die
Ausdrücke für den Begriff des Wissens in der vorplatonischen Philosophie

(1924). Es wird dort festgestellt, dass bei
Homer die Bedeutung « etwas durch das Gehör in sich
aufnehmen und ihm geistig folgen » hat (p. 41). Über das rein
auditive Erfassen hinaus bezeichnet es daher schon das

geistige Erfassen; dieses Begreifen eines Gehörten ist bei
Homer als Bedeutung an einer Stelle der Odyssee (8 76)
anzusetzen. Das Substantiv £üvscn<; kommt bei Homer nur
ein einziges Mal vor und bezeichnet dort x 515 das Zu-
sammenschiessen zweier Unterweltsflüsse, eine Bedeutung,
auf die Plotin, wie wir sehen werden, einmal anspielt. Die
Bedeutung «Verständnis » erscheint zum ersten Mal bei
Pindar (Nem. VII 60) und dann bei Ion von Chios fr. 1

Diels, ferner in der Schrift Ilepl dcspcov uSoctwv totccov 5

(CMG I 1, p. 59, 20). Bei Demokrit fr. 181 wird es mit
sTUGTTjij//) verbunden, mit dem es nahezu synonym wird. In
fr. 183, wo die vecov ^jvzgic, der yspovxwv al;uveulv) gegen-



H.-R. SCHWYZER

übergestellt wird, heisst es soviel wie «Vernunft». Die
Tätigkeit dazu heisst in diesem Fragmente nicht £uvi£vai,
sondern (ppovslv. Für eine Stelle, nämlich Demokrit fr. A
135 Theophr. fragmentum de sensibus 71 wird im Vor-
sokratischer-Index behauptet, epjvsmc; sei gleich a!ia%t]G\.q.

Mir scheint die Stelle in den Doxographi von Diels p. 520, 2

besser erklärt: im mxpoG picüpav £XSIV ovvsaeax; heisst nach
Diels: de amore nos habere notitiam convenientem; pioipa auvsaswc;
ist also der uns zukommende Anteil am richtigen
Verständnis. Aus den hippokratischen Schriften zitiere ich nur
noch eine einzige Stelle: in Ilepi leprj? vouaou 16 wird der

eyxecpaXo!; als Träger der £uveat,9 bezeichnet, während im
ganzen Körper etwas an «ppov/jaw; wirksam ist; l-iSveatc

scheint also hier als bewusstes Erfassen der cppov7]cn.<; als

blossem Erfühlen entgegengesetzt. Die Bedeutung -rh/vy,
die das Wort an verschiedenen Stellen der hippokratischen
Schriften annimmt, kann hier ausser acht gelassen werden, da

dieser Terminus technicus nachher wieder aufgegeben wurde.
Von den drei grossen Tragikern verwendet einzig Euripides

das Wort, meist in der schon gewöhnlich gewordenen
Bedeutung « Verständnis ». Eine Stelle aber ist höchst
bedeutsam, nämlich Eur. Orestes 396. In der Stichomythie
zwischen Orestes und dem soeben eingetroffenen Menelaos

fragt dieser seinen Neffen, was für eine Krankheit ihn
verderbe. Orestes antwortet: 7) clivectlc;, öti crüvotSoc Selv'

etpyacijjivot;. Es ist naheliegend, aivecrit; hier mit «Gewissen

» wiederzugeben. Vorsichtiger freilich ist es, nur vom
« Bewusstsein der bösen Tat » zu sprechen. Das dabei
stehende aüvoiSa kann allerdings dazu verleiten, hier den

Begriff vorbereitet zu sehen, der als « conscientia »

rmd « Gewissen » zu einem so wichtigen Bedeutungslehnwort

späterer Zeiten geworden ist. Und zugeben muss man,
dass aüveaic hier nicht blosses Wissen oder blosse Einsicht
bezeichnet, sondern einen Seelenzustand meint. Das geht
aus den nächsten Versen hervor, wo (398) die Xijtct) und (400)



« BEWUSST » UND « UNBEWUSST » BEI PLOTIN 3 5 I

die iiavioa, (ivjTpoi; alpia-ro? Tificoptao beinahe als Synonyme
für ffiivecii? verwendet werden. Die Anwendung des Wortes
CTuvecnp auf einen innern Zustand der menschlichen Seele

ist vor Plotin selten. H. Osborne hat in seinem Aufsatz
Synesis und Syneidesis (Class. Review 45, 1931, 8-10) nur
fünf Stellen dafür zusammentragen können. Davon steht
eine bei Menander fr. 632 Kock:

0 cruvi.cr"ropc5v auf« ti xav y) 0pamjTCCTop,

7} g6vsgiq aüxov SsiXotoctov stvai 7roet.

Auch der Abgebrühteste, könnte man dies paraphrasieren,
hat noch ein Gewissen. Leider fehlt uns der Zusammenhang
dieser Stelle; sicher aber ist, dass aüvsaiq hier nicht
Verstand, sondern das Wissen, dass eine schlimme Tat begangen
worden ist, bedeuten muss. Eine weitere Stelle steht bei

Polybios 18, 43, 13, wo es vom Mitwissen des Titus Flami-
ninus an der Ermordung des Brachylles heisst: oüSel? yap
ouTcop oute fiap-ruc; earl cpoßspöp oute xaTrjyopoc; Ssivoq &q

7; nüvscnp v) xaxoixoucr' sv ratq sxacjTwv <pi>x<xIq. Hier
erscheint die aiivscnp als eine objektive Grösse, und als Ort
wird ihr die menschliche Seele zugewiesen. Das Wort kommt
nach dem Schweighäuserschen Polybios-Index nur an dieser

einzigen Stelle vor. Die letzten beiden von Osborne
angeführten Stellen sind erstens beim Historiker Herodian zu
finden, der dem 3. Jahrh. nach Chr. angehört. Von Cara-
calla wird dort IV 7, 1 gesagt: uizö ts TYjp tcov spywv ctuve-

aeosq sXaovopisvoc; « getrieben vom Bewusstsein seiner
Missetaten»; und dann bei Philostratos in der Vita Apoll. Tyan.
VII 4, p. 131 K. (Die von Osborne angegebene Stelle VII 7

ist falsches Zitat): Ö0sv ^uvIctty) (o 'AtcoAXiovio?) £71' ocutov

(Domitian) veoT7)Ta ts otcocjov 7] ßouXy] eI^e xai ^üvscriv

07r6cyy] rapt sviovq aiiTCov swpäfo. Die Verbindung veot7)<;

und ^üvectiq ist merkwürdig. Das erste dürfte etwa « jugendliches

Ungestüm » heissen, das zweite aber eher « Einsicht»
denn « Gewissen ».



352 H.-R. SCHWYZER

Bei Piaton und Aristoteles hat das Wort ctuvecth; mit
dem Bewusstsein nichts zu tun. Es kann dort objektives
Wissen bezeichnen und rückt damit in die Nähe von etu-

aT7][Tr(, so z. B. bei Plat. Phileb. i9d, wo es neben voüp,

e7ri(TT7)[i,7) und ts^vy] aufgeführt wird. Aristoteles
unterscheidet Eth. Nik. Z ii oüveoic; zwar ausdrücklich von
e7UcrrY)g7); diese bezieht sich auf aei ovtoc und äxivY)Ta, die
ctüvsctk; aber auf Dinge, worüber einer nachdenkt. Damit
stellt er sie der cpp6v7)<ri<; zur Seite, von der sie sich nur
dadurch unterscheidet, dass diese stutocxtixy) ist, also einen

Auftrag einschiiesst, während die aüvsaic; als xpinxY) piovov

bezeichnet wird (Aristot. Eth. Nik. Zu, 1143a 1 ff.). Zuvsctk;

wird ähnlich wie an der schon aufgeführten Demokritstelle
der ayvoia gegenübergestellt, so bei Plat. Politeia 376b, wo
dem substantivischen Gegensatzpaar ctövectk; und ayvoia das

verbale Gegensatzpaar xaragaOsiv und äyvovjaai zur Seite

tritt. Auch Aristoteles Eth. Nik. Zu, 1143a 17 sagt: Xsyopisv

yap to pavGavsiv auvievai 7coXXaxi<;.. Und in der Schrift
De anima A 5, 410b 3 wird guvsgi.c, das Gegenteil von ayvoia.
An solchen Stellen bezeichnet aovsaic, nicht mehr ein objektives

Wissen, sondern die für ein Erkennen nötige
Verstandeskraft. Dem Tiere kommt die ouvsctk; nicht zu; es

hat nach Aristoteles De an. hist. © 1, 588a 27 eine puaixT]
Süvapin;, die sich zwar mit der menschlichen ts^vy), 0091a
und ativsait; vergleichen lässt, aber doch etwas anderes ist.
Man darf hier nicht an das Gegensatzpaär Instinkt beim
Tier, Bewusstsein beim Menschen denken, sondern hier ist
von der Einsicht beim Handeln die Rede, die dem Tiere
abgeht.

Diese Bedeutung von oüveai? Verstandeskraft ist ganz
allgemein und interessiert uns in unserem Zusammenhang
nicht, sodass wir kurz ouveiSsvai und ouveiStjok; streifen
können. aüvoiSa und besonders aövoiSa epiauTcö in der
Bedeutung « sich einer Sache bewusst sein » kommt schon bei
Sappho fr. 37, 12 D. vor und ist seit der Sophistenzeit sehr



« BEWUSST » UND « UNBEWUSST » BEI PLOTIN 353

häufig belegt. Piaton verwendet es öfter. So heisst es z. B.
in der Apologie 21b: syo) yap Stj outs pieya oute erpiixpov
cruvoiSa spiauTa) aocpcx; wv. Sokrates ist sich hier seines
Nichtwissens bewusst. Ähnlich kann Aristoteles Eth. Nik. A 2,

1095a 25 von cruvstSoTS? sauxoh; ayvoiav sprechen. Gan2
im Gegensat2 zum Verbum ist das Substantiv (tuveIStjctip

in der altern Literatur äussert selten belegt. Es erscheint
uns 2uerst bei Demokrit fr. 297, wo von der auveGycnp

xyj? ev xcji ßlqi xaxorrp ayuoauvyc, gesprochen wird, was bei
Diels-Kran2 mit « Bewusstsein ihrer schlechten Handlungsweise

im Leben » wiedergegeben wird. Mir scheint der Sinn
eher ein «Wissen um die Unseligkeit im Leben » zu
verlangen ; xocx0tpocy11oanvy wäre dann dasselbe wie xaxo7tpayfa.
Jedenfalls steht hier ctuveISyjcti;; im Gegensatz zum
voraufgehenden e186te<; und hat etwa die gleiche Bedeutung
wie das Simplex sl'S~qmq, das erst später bezeugt ist, nämlich

bei Aristoteles De anima A 1, 402a 1, wenn wir von
einem unsicheren Beleg bei Nausiphanes (Vorsokratiker
75 B 2, p. 249, 4.7) absehen. Piaton kennt weder sl'Sijcnp
noch CTUvelSrjCTip, Aristoteles nur el'STjonp, und nur an der

einzigen eben erwähnten Stelle. SuveIStjcti? taucht erst wieder

in zwei Monosticha des Menander auf, nämlich fr. 597
und 654 Meineke III). Beide lauten fast gleich; es wird in
ihnen festgestellt, dass für alle Menschen die avvdSyms
6eop sei. Was für eine Bedeutung auvsfSyaLc hier hat, ist
nicht leicht auszumachen. Mit «Gewissen» wird man es

kaum wiedergeben wollen, am ehesten vielleicht mit «

Bewusstsein des eigenen Wertes ». Weggelassen habe ich den

sogenannten Hippokrates-Brief 1 (ed. Putzger, Leipzig 1914),
der mit dem Satze Aus raSra [xi] SiaAEi^ac; äya0yj GUVsiSrjasi

« löse dies ohne Zögern mit guter Einsicht» schliesst. Denn
dieser Brief ist nicht bloss unecht, sondern dürfte erst in
nachchristlicher Zeit abgefasst sein.

Wichtig ist für die Folgezeit geworden, dass das Wort
an zwei Stellen der Septuaginta verwendet wurde, einmal



354 H.-R. SCHWYZER

im Prediger (Ecclesiastes) 10, 20 und dann in der Weisheit
Salomons 17, 10. Das hebräische Aequivalent der ersten
Stelle ist maddä\ ein Wort, das anderwärts mit aüvscuc;

(II Chron. 1, 10) oder mit cppovYjcn? (Dan. 1, 4) wiedergegeben

wird. Die Bedeutung von (tuvelStjuk; an der Prediger-
Stelle entfernt sich auch nicht weit davon und darf etwa als

«das Innere, die Gedankenwelt» angesetzt werden
(Mitteilung des Alttestamentiers Viktor Maag). Ungleich
folgenschwerer ist die Stelle aus der Weisheit Salomons geworden,
weil hier auvsG^cuc; zum ersten Mal « Gewissen » bedeutet
und in dieser Bedeutung dann bei Philon, bei Josephus und
im Neuen Testament oft gebraucht wird. Leider gibt es zu
der Weisheit Salomons keine hebräische Vorlage; die
Bedeutung « Gewissen »ist daher aus keinem hebräischen Texte
zu belegen.

In der profanen Literatur des Altertums bleibt (jovelSya-iy
ein selten verwendetes Wort. Es erscheint bei Philodem in
den Rhetorica II 140, 5 Sudhaus (1896) der Ausdruck: 8i<&

tt)v xoö toEiOutou ßlou ctuv£i8y]ct(,v « weil sie sich eines

solchen Lebens bewusst sind». Und bei Diodor IV 65, 7
heisst es von Alkmaion, dem Sohne des Amphiaraos, der
seine Mutter Eriphyle umgebracht hat: 81a xv)v ctuvs187)cti,v

toö jrucroui; dt; [xavtav TCpiiaxv). Hier ist ctuvsIStjctk; das

Bewusstsein, eine Freveltat begangen zu haben. Ohne jegliche
moralische Tönung verwendet es der Mediziner Soran im
2. nachchr. Jhdt. In seinem Gynaeciorum liber I 4, p. 5, 12

Uberg heisst es von der dolaxT] aalx, sie müsse mit der
Gebärenden mitfühlen, tva auveiSfjasi. xwv aXy^p-axcov rede,

TtXTouaat? (jupjraOyj. Die cruvstBvjcrtc; xcov <xXy7][2dtxcov ist hier
die Kenntnis der Geburtswehen, die sie mit der Wöchnerin
teilt. Als stoischer Terminus darf avvsi8v)ait; nicht mehr
beansprucht werden. Denn in dem Fragment SVF III Nr. 178

aus Chrysipp 'Ev tö -pwio 7tepi xeXwv heisst es zwar bei

Diog. Laert. VII 85: ttowtov olxstov clvai Ttavxl ((oiw

ty]v auxoö trücTTacnv xocl tyjv too)xy)<; ctuvslSyjotv, also «jedem



« BEWUSST » UND « UNBEWUSST BEI PLOTIN 3 5 5

Lebewesen ist sein Zustand eigentümlich und das Bewusst-
sein seines Zustandes. » Aber, wie Pohlenz, Grundfragen der

stoischen Philosophie {Gott. Abb. 1940, p. 7) und Die Stoa

II 65, gesehen hat, ist an dieser Stelle statt guvs'iSvjgiv
vielmehr a-uvoua0Y)cnv zu lesen. Die von ihm angeführten
Beweisstellen nennen zwar Chrysipp nicht mit Namen, geben
aber sicher die stoische Lehre wieder, auf die wir noch zu
sprechen kommen. Am ähnlichsten ist die von Pohlenz aus

Areios Didymos angeführte Stelle (bei Stob. II 7, p. 47, 13

Wachsmuth): auvai<T0dv£a0oa tö £mov srfi cruaTaa-eo)? auxoil
Den Begriff auvelSTjcnc; können wir verlassen, da er weder

bei Epiktet vorkommt (denn das Fragment 97 Schweighäuser,

wo dieses Wort steht, stammt aus der apokryphen
Melissa des Antonius, und ist darum von Schenkl in seiner

Ausgabe mit Recht weggelassen) noch bei Mark Aurel noch
bei Plutarch noch bei Sextus Empiricus. Auch Plotin
verwendet auve[S7)cn<; nicht, und überdies fehlt bei ihm auch
das Verbum ctoveiSevou, was im Hinblick auf sein häufiges
Vorkommen bei Piaton immerhin auffallt.

Das Wort awa.iaQ-qmq, zu dem wir jetzt gelangen, ist
nach unsem Belegen eine junge Bildung, aber, wie wir sehen

werden, zu einem wichtigen Begriffe geworden. Den ersten
Beleg liefert die im Corpus Aristotelicum stehende Eude-
mische Ethik H 12, 1245b 24. Es heisst dort, da es ja schon

gegeben sei, dass der Mensch mit Vielen zusammenlebe, sei

es wünschbar, dass er auch mit möglichst Vielen gemeinsame

Gefühle habe; denn das wird auva(.cr0dveff0ou hier
etwa heissen. Der Verfasser fährt dann fort, da dieses recht
schwierig sei, müsse sich die evepysLoc t?)<; aov<x(,a-0r)a£a><;

notwendig auf Wenige beschränken. Suvod<j0Y]<7i4 ist hier
offenbar das Mitfühlen mit dem Nebenmenschen, nicht im
Sinne von Mitgefühl oder Mitleid, sondern im Sinne von
gemeinsamem Denken und Trachten. Einen etwas abweichenden

Sinn müssen wir für das Verbum auvoaaOdvsaOai.

annehmen an der ersten Stelle, an der es uns in der Literatur

24



356 H.-R. SCHWYZER

entgegentritt, nämlich bei Aristoteles Eth Nik. 19,1170b 4.
Dort steht, dass das Leben erstrebenswert sei, besonders für
die Guten; denn für diese ist das Sein gut und lustvoll;
dazu bemerkt er: cruvataOavoptsvot yap xoö xa0' auxo aya0oö
JjSovxat, also sie empfinden es lustvoll, weil sie gleichzeitig das

an sich Gute spüren. Während sich also an der ersten Stelle
in der eudemischen Ethik das Kompositionsglied uuv- auf
zwei verschiedene Subjekte bezog, handelt es sich hier um
ein wahrnehmendes Subjekt, aber um zwei Objekte, die

gleichzeitig wahrgenommen werden. Oft bezieht sich nun
CTuvaG0yc'4 und cruvata0dvscf0at auf einen Vorgang am
eigenen Leibe. In dieser Bedeutung finden wir die Wörter
häufig bei Medizinern, freilich erst der nachchristlichen Zeit.
So heisst es bei Galen in der ©spaTtsuxtxT) piOoSo? XIII 1

(X 875, 14 Kühn), dass der Schmerz auftritt ptsxa atpuyptoü
CTUvaiCT07]C7£M? « unter gleichzeitiger Empfindung einer
Blutwallung ». Und kurz vorher (lin. 10) steht zu lesen, dass die

Entzündung eine Spannung zur Folge habe bei dem
entzündeten Glied, die sowohl dem Arzte deutlich werde, wenn
er sie berühre, als auch dem Kranken selbst 810c xSjt; 181a?

6vofxa£opiEVY)<; « vermittels der eigenen
sogenannten Mitempfindung» Mit ovoptatjopisvT)? wird darauf
hingewiesen, dass der Ausdruck schon ein Terminus tech-
nicus geworden war. Und zwar bezeichnet er das Realisieren

irgend einer Empfindung. Das ist deutlich bei zwei Aretaeus-
Stellen, nämlich II 9, 2, p. 30, 25 Hude (CMG II, 1923)
^uvalar07](n9 ytyvsxat -roten dbrö 7tXr)0EO9 atxtcov xat StaipOopYj?

E[x<pucjY)02tcrt xt]v xotXtY)v, und IV 2, 4, p. 66, 10 Hude xrjv
iq dxpav xov xauAov v) ^uvatCT07)<7ti; tpavyj, ei>0ü<; oupsouar.
Oft erscheint das Wort bei Soran, z. B. I 49, p. 35, 24 Ilberg
(CMG IV, 1927) von der xtuaa, der Süchtigkeit der schwangeren

Frauen: x?j<; TcpG>xv)<; oüv cruvaiofirjcjEc»? yEvoptEvy?
« sobald sie es merkt»; ähnlich I 27, p. 18, 7 6<rcp<joq xe xat
Jjxpou GuvxiGdrjGiq von den Schmerzen, die man in der

Lendengegend und in der Bauchhöhle spürt. Zahlreiche wei-



« BEWUSST » UND « UNBEWUSST BEI PLOTIN 3 5 J

tere Beispiele findet man in Ilbergs Index. Im Sinne von
« merken, spüren, realisieren » kommt das Yerbum cruvaicr-

0avo[i.at schon bei Polybios V 72, 5 vor, dann bei Philodem,
7tepl xaxicov liber decimus ed. Jensen, col. X 31, p. 17: eav

tüots G'jvxiadriTc/.i p.£T£Cüpi£6[A£V0<;; ähnlich col. IX 36, p. 16.

Auch bei Philo Iudaeus de virtutibus 76 heisst es von Moses:
cruvv)cr0av£TO tyj? xwv <bv auvexsxpaTo Sioc^eiS^egx; « er
spürte die Verbindung der Teile, aus denen er gemischt
war », nämlich des Körpers und der Seele. Und in der Legatio
ad Gaium 267 wird von Agrippa gesagt: ouSsvo? cruvcac70a-

vopisvov u7to xapou « er merkte wegen seiner Ohnmacht
nichts ». (Weitere Stellen im Philon-Index von Leisegang.)
Bei Sextus Empiricus kommt das Substantiv einmal vor;
adv. math IX 68 wird gefragt, wieso denn Tityos bei
Homer, wenn er schon &];UX0S sei, bestraft werden könne,
ohne CTuvalcy07)ari? zu haben, also: « wenn er es nicht merkt ».

Eine weitere Philodem-Stelle ist darum nicht unwichtig,
weil es sich dort nicht um das Bewusstwerden eines körperlichen

Leidens handelt, sondern um einen sittlichen Fehler.
In rcepl 7rappvjcdou; ed. OÜvieri, fr. 1 steht zu lesen: -uvea; ij.yjts
cruvaia0dvea0ai Ta; äfiapTia? fiY)0' o auvcpspsi, SiaytvciXTxeiv.

Philodem verwendet auch das Substantiv (juva[cy07iCTi?. Doch
lässt der Erhaltungszustand des Papyrus den Zusammenhang,

in dem der Ausdruck apuSptx auvai<T0Y)cr£i vorkommt,
leider nicht erkennen (Vol. rhetor, ed. Sudhaus II, p. 6,
col. 14, 13).

Der Begriff ouvad<707)cn? scheint im Zusammenhang der
stoischen Oikeiosis-Lehre eine gewisse Bedeutung erlangt
zu haben. Der Ausdruck wird schon für Chrysipp gewonnen,
wenn wir an der bereits angezogenen Stelle SVFIII Nr. 178

mit Pohlenz das bei Diog. Laert. überlieferte (tuveIS^ctlv in
(7i)vat(T07jCTiv ändern dürfen. Weitere altstoische Bezeugung
haben wir freilich nicht; doch tritt hier der Stoiker Hierokles
in die Lücke, der dem 2. nachchr. Jhdt. angehören mag.
Dort heisst es in col. 3, 56 seiner 'HOixtj cmnxslwcuc;" tw



35» H.-R. SCHWYZER

^(pw T7]v eauxoü ctuvocictOyjctiv ekeXOslv. Und col. 4, 58 wird
festgestellt: auvoaaOdvETai 8' oöv eaoxoü to £mov.. Aus der
schon erwähnten Areios-Stelle (bei Stob. II 7, p. 47, 13)
erfahren wir sogar, dass die auvaiuOTjuic dem 'Caiov

zugeschrieben wird, wenn es noch nicht Xoyixov, sondern erst
aXoyov ist. Hierokles verwendet das Verbum auch im Sinne

von «gewahr werden», so in col. 2, 27 6 xo^Xla?... otuots
xivSuvoo (Tuval(70ot.To « sooft die Schnecke eine Gefahr

spürt». Eine etwas andere Nuance finden wir im anonymen
Kommentar zu Piatons Theaitetos, der auch etwa dem
zweiten nachchristlichen Jhdt. angehören dürfte. Dort wird
argumentiert, dass die Sixaioauvv] nicht mit der oixeiamq
zusammenfallen und zugleich aus ihr abgeleitet werden
könne; der Verfasser begründet dies folgendermassen: napa
yap tt]v svdpysrdv scrxiv xai tt)v auvala0Y)ai.v « das ist gegen
die Evidenz und gegen das Gefühl». Die gleiche Verbindung

« Evidenz und Gefühl » finden wir auch bei Alexander
von Aphrodisias, In metaph. T 6, 1011a 3, p. 317, 38

Hayduck. Es wird dort von Axiomen gesprochen; man
könne sich leicht überzeugen lassen slvat xiva? äp^ac; ävaxo-
cklxxax; re xai aöx60sv yvwplpiouq ex te ty]? l<>la<; auvai.cr0Y]creco5

xai ex twv aXXcov xwv svapywv. Dass ouvalcr0Y]cn,t; ein fest
umrissener Terminus ist, sehen wir bei Hierokles col. 2, 3 :

810 xpcoxY] Tziaxiq xoö aia0dv£(j0ai. to £coov axav eauxoü yj xcov

pepcov xai twv epycov üxep eSo0Y) xa [xepY] cruvala0Y]cr(.<;

« Sicherheit, dass jedes Lebewesen sich selbst wahrnimmt,
ist die aova[o07]<3-t4 der Teile und der Tätigkeiten, für die
die Teile gegeben sind. » Das soll doch wohl heissen, dass

jedes Lebewesen ein deutliches Bewusstsein seiner Teile
und der damit ausgeübten Tätigkeiten besitzt.

Bei Epiktet scheint cruvalff07]ai<; geradezu ein Modewort
geworden zu sein. Er verwendet das Substantiv und das

Verb verschiedentlich, teils im Sinne von « zusammen mit
jemandem etwas gewahren» (so II 12, 6), meist aber im
Sinne von «merken» und «gewahren». In I 4, 10 z. B.



«BEWUSST)) UND «UNBEWUSST)) BEI PLOTIN 359

spricht Epiktet von der cruvoda0Y)c7t.<; xüv aüxoü xxxaiv «vom
Bewusstsein seiner schlechten Eigenschaften»; in II n, i
heisst es: xpxrj cpiXoaocploc:;... amxiaQ-qmc, t9)<; aürou äcr0e-

vzixQ xxl äSuvapuac.. In II 14, 29 wird der irreale Fall
gesetzt, die Tiere könnten ouvalcr07]o:i? haben: et rä xtyjvy)
auvaio-07]o)tv tivoc e!xov> I 2> 3° wird sie aber dem Stier
konzediert (wie bei Hierokles der Schnecke). Das sokratische
Nichtwissen erscheint in dem Satze: e^w t)v Set nuvatCT07)crt.v

tov fiTjSev etSor«, ort oüSev olSa (II 21, 10), also nicht mehr
das Wissen des Nichtwissens, sondern das Gefühl des

Nichtwissens oder das Bewusstsein des Nichtwissens. Auch bei
Plutarch erscheint am Anfang der Schrift IIw? av ti<; cü'c70oito

eauToü 7rpoxo7tTOVTo<; etc' aperf) das Wort 0uvata07)CTK; zweimal

in der Bedeutung: «das Gefühl, dass man sich gegen
die Tugend hin bessere » (cap. 1, p. 75b und cap. 3, p. 76b).
Das Substantiv kommt sonst bei Plutarch nicht vor, das

Verbum dagegen häufig. Dass uuvouctOvjchi; in dieser Zeit
ein beliebter Ausdruck geworden ist, zeigt auch ein Blick
in den Index zu den Werken des Clemens Alexandrinus. Er
spricht z.B. in den Stromata V, cap. 1, 13, 1 von der
cjuvoua07)cji.<; T?)i; äydcTCT]? «vom Bewusstwerden der Liebe ».

In gleicher Bedeutung erscheint das Verbum in den Stromata

VII, cap. 12, 76, 6: otocv 7)Sop,evou socotoü... cruvaicr-

07)tou «wenn er sich bewusst wird, dass er sich freut».
Oder im Paedagogus I, cap. 9, 83, 1: Gwaiöfiopsvcx; tt)<;
sauroü Tcapp7)0Lac.

An einer Stelle verwendet Clemens das Wort in einem
abweichenden Sinne. In den Stromata I, cap. 4, 26, 3-4
zählt er verschiedene Künstler auf, von denen jeder seinen

spezifischen Sinn entwickelt, der Musiker das Gehör, der
Plastiker den Tastsinn, der Sänger die Stimme, der
Salbenfabrikant den Geruchsinn, der Ziseleur den Gesichtssinn.
Diesen Künstlern stellt er dann diejenigen gegenüber, die
sich um die Bildung bemühen: oi Ss xyLcpi ty)v 7rai.S£tav

SiarplßovTE? tt]v csvvc«o'07)cr!,v X°P7jyoüvTai, xa0' t)v twv



360 H.-R. SCHWYZER

[XETpWV ot TT0L7]TCXL Xal TY)£ XzE,S(i)Q 01 G0(f>lGT<xl Xal TtOV

auXXoymptcov ol SLaXsx-uxol xal ol cpiXoaocpoi xrjq xat' auToix;
Oeoaplac; domXapißavovTat.. Das Wort cruvaloff^cnc; muss hier
etwas wie « bewusste Fähigkeit» bedeuten, die denjenigen
verliehen wird, die als Dichter, Redner, Dialektiker und
Philosophen auf ihren Gebieten schaffen.

An dieser Stelle möchte ich für einmal einhalten. Am
Anfang hatte ich darauf hingewiesen, dass von bewusstem
Handeln schon in der vorphilosophischen Literatur
gesprochen wird, weil das bewusste Handeln dem Menschen

überhaupt zukommt. Unser Augenmerk kann daher nur
darauf gerichtet sein, wo das Bewusstsein philosophisches
Problem wird. Die bisherigen Ausführungen könnten nun
den Anschein erwecken, als ob dieses Problem erst in
nacharistotelischer Zeit auftauche. Demgegenüber müssen wir
hier feststellen, dass es schon bei Piaton behandelt wird, am

eingehendsten im Charmides. Die Frage nach dem Wesen
der crcdcppocTuvT) führt in p. 164c ff. den Gesprächsteilnehmer
Kritias dazu, dieses in der Selbsterkenntnis zu suchen. Dem
delphischen Spruch yvwOi oauTov, der zunächst nichts
anderes besagt, als dass der Mensch sich in seiner Hinfälligkeit
und Ohnmacht erkennen soll, wird hier der neue Sinn
beigelegt, dass er zur Selbsterkenntnis aufruft. Auf die Frage
des Sokrates, auf was für einen Inhalt sich denn diese
Erkenntnis erstrecke, antwortet Kritias nach einigem Hin und
Her p. i66e: Öti piovT) töv dcXXcov E7ucrrY)fj.Sv aüxY) xe auxyj<;

eaxlv xal xoav aXXwv stuctttjplcöv stuotyjut]. Hier wird der
aristotelische vou^, der sich selbst denkt, vorweggenommen.
Im Charmides freilich zieht Sokrates die Richtigkeit dieses

Satzes in Zweifel, und, um ihn zu erschüttern, fragt er
Kritias, ob es auf dem Gebiete der sinnlichen Wahrnehmtang
etwas Ähnliches gebe, nämlich eine öijtiq, die sich nicht auf
aussen liegende Objekte beziehe, sondern auf sich selbst und
die übrigen otysiq, also eine saoxy;; xal tüv aXXcov oiscov



«BEWUSST» UND ((UNBEWUSST)) BEI PLOTIN 361

(167c). Kritias muss dies verneinen, worauf Sokrates
ihn auch noch nach einer coco7] fragt, die ao-r/jc; xal x«v
dXXcov äxowv äxoöei. (i6yd). Auch dies kann Kritias nicht
behaupten, worauf Sokrates die Frage allgemein formuliert:
(jxotc!, 7tepl rcaercov twv odaOvjcrscov si xl<; aoi 8oxsZ etvon alcr-

07)crecov piv aiaOvjfft.? xal aöxT)?, &v 8£ al aXXai alaÖYjcrs!,?

alaOavovxai., (iTjctevöt; ala0avopiv7) (i6yd). Kritias ist auf dem
Gebiete der xtadrjmi; geschlagen.

Genau diese hier von Piaton abgelehnte Position finden
wir bei Aristoteles. In der Metaphysik A 9, 1074b 35 wird
zunächst festgestellt, dass zu den Objekten von £7ucrrY)p.Y),

at(T07]Cfi9, 86£a und Sidvoia mindestens sekundär diese

Vorgänge selbst gehören. Dann fährt er weiter, dass vootipevov

und voö<; zusammenfallen (1075a 4), oder wie er in De anima

r 4, 432a 2 sagt: S7U piv yap xwv aveu 5Xt)<; xo aoxo scru xo
vooöv xal xö vooupevov. Wenn Denkendes und Gedachtes
dasselbe sind, gibt es auch eine vovjcnc; vovjneox;. Aber auch
eine a»r0Y]cj!4 odaQ-rjesax; wird von Aristoteles angenommen,
in der Eth. Nik. I 9, 1170a 29 ff. betrachtet er als gegeben,
dass der Sehende merkt, dass er sieht, und der Hörende,
dass er hört, und der Gehende, dass er gebt, und er zieht
dann den allgemeinen Schluss, dass wir uns unserer
Wahrnehmungen und unseres Denkens bewusst sind (conxs aia-
0avolp£0' av 8x1 ala0avop£0a xal vootpEV 8x1 vooöpev).
In der Schrift De somno 2, 455a 16 wird sogar eine xoiv/]
Süvapic; äxoXou0oücra xdoa^ (alcr07)a£<nv) angenommen, mit
deren Hilfe uns bewusst wird, dass wir sehen und hören.
Dieses Bewusstsein finden wir knapp umrissen bei Alexander
von Aphrodisias in seinem Kommentar zu Aristoteles de

sensu 7, 448a 22, p. 148, 10 Wendland: tzölc, yap, 8xe ala-
0av£xat., saoxoo ovxo<; xs xal ata 0avopsvou auva'.xOdvsxai..

Jeder hat also, wenn er wahrnimmt, ein Bewusstsein davon,
dass er existiert und wahrnimmt. Das Substantiv auvaiaO-rjaii;
wird von Alexander häufig verwendet, gelegentlich freilich
im Sinne eines Mitempfindens, so im gleichen Kommentar



362 H.-R. SCHWYZER

zu Aristoteles de sensu 7, 449a 5, p. 163, 12 Wendland, wo
festgestellt wird, dass es keine aovxiadrjaic zwischen
Wahrnehmungen verschiedener wahrnehmender Subjekte gebe,
wohl aber gebe es ein einheitliches Prinzip in jedem
einzelnen, das ihm erlaube, verschiedene Objekte miteinander
wahrzunehmen. Die aristotelische Frage in De sensu 2,43 8b 9,
wo das aicf0Y)Tix6v der Seele zu lokalisieren sei, wird von
Alexander in seinem Kommentar p. 36, 7 Wendland mit
folgendem Satze erläutert: oüx av -Jjv awxioOrjaic tic
yivofxsvT] aXAou fxoptou t?)<; &AAw Övtoc;.. Wäre ein
Seelenteil da, ein anderer dort, dann gäbe es keine awxiuQ-^aic,
kein Miteinanderfühlen der Teile. Die verschiedenen
gelegentlichen Hinweise auf die auvouaOvjcm; bei Alexander
können hier ausser Acht bleiben; denn er hat dem Problem
im dritten Buch seiner Schrift 'A-rcoplat. xai. Aüctsk; ein eigenes

Kapitel gewidmet. Das 7. Kapitel dieses Buches (Suppl.
Aristot. II 2, p. 91,24- 93,22) ist überschrieben: -k&c

cjuvoua0Y)a!4 vjpxv ylvsTai alahavopivoic;. Es ist ein
Kommentar zu Aristoteles De anima F 2, 425 b 12-17, wo ganz
knapp festgestellt wird, es gebe eine Wahrnehmung des

Sehens und Hörens, die x'iaQt]oi.c könne daher sich selbst
als Objekt haben. Alexander bezeichnet nun die Wahrnehmung,

dass man wahrnimmt, die zu jeder Wahrnehmung
mit beliebigem äussern Objekt hinzukommt, mit dem
Ausdrucke auvxiadrjaic. Er stellt die Frage, ob diese auvo«a0Y)ai4

sich durch die gleiche xiadyjmc vollziehe, durch die das

äussere Objekt erfasst werde. Diese Frage wird nach
ausführlicher Abklärung bejaht in dem Satz: «Notwendigerweise

schüesst jedes Wahrnehmende die Wahrnehmung, dass

es selbst wahrnimmt, ein, und zwar deswegen, weil die

Wahrnehmung eines äussern Wahrnehmungsgegenstandes
zugleich die Selbstwahrnehmung mit einschliesst. »

Griechisch heisst dieser komplizierte Satz: e£ <xvayx7)<; ineTxi
Travxl im aLCT0avop.evcp auvaia0dcv£(j0ai. xai sauTOÜ xicrdxvo-

pivou TÖ eneeOxi tt) aia07]crEi oua0avopiv7] t(,vo<; twv



«BEWUSST» UND «UNBEWUSST» BEI PLOTIN 363

aiffOyjxcov §£co ovxo«; to afia xai eauTvji; oaahavecrD'ai, (p. 93,
20-2z).

Wir haben uns bei der bisherigem Betrachtung der mit
dem Begriff Bewusstsein zusammenhängenden Probleme darauf

beschränkt, einige Ausdrücke für diesen Begriff näher
anzusehen, und wir haben dabei gesehen, dass das Wort
auvet8r)(jii; vorwiegend für das moralische Bewusstsein
verwendet wird, während auvo«er07)cri.s für das Bewusstwerden
einer Wahrnehmung gebraucht wird. Das Wort uüvecji<;

dagegen ist überhaupt kein genau festgelegter philosophischer
Terminus. Ich bin mir dabei bewusst, dass meine
Feststellungen etwas Skizzenhaftes haben; eine Vollständigkeit
lässt sich bei der grossen Zahl von noch mangelhaft durch
Indices erschlossenen Autoren zur Zeit auch nicht erzielen.
Wenn ich jetzt zu Plotin übergehe, so bin ich hier in der

bevorzugten Lage, dass ich den vorläufig erst handschriftlich

vorhandenen Index benutzen konnte, den J. Herbert
Sleeman hergestellt hat, und der als Ergänzungsband zu
unserer im Erscheinen begriffenen Ausgabe herauskommen
soll.

Die platonische Scheidung der Gesamtwelt in eine

geistige und eine sinnliche Welt, wie sie z. B. im Timaios
27h oder in der Politeia 517b vorgenommen wird, wird in
Plotins Philosophie als bereits bewiesen vorausgesetzt. Zum

vot]t6<; gehört streng genommen nur die mittlere der
drei sogenannten ursprünglichen Hypostasen, der voü?, weil
ja das Eine oder Gute über dem Sein und daher auch über
dem Denken steht, während die Seele auf ihrem Abstieg in
die Körperwelt die geistige Welt hinter sich lässt; findet sie

aber wieder zurück, dann wird sie voü<;. Diese mittlere
Hypostase, als voü<;, als xoafioc; votjtoc; oder als x« vo7]xd

bezeichnet, hat allein wahre Wirksamkeit, wahres Sein und
wahres Leben Sein und Denken fallen nach dem berühmten
Verse des Parmenides fr. 3 im voü<; zusammen. Da aber



364 H.-R. SCHWYZER

nicht bloss Sein und Denken identisch sind, sondern nach

Piaton, Politeia 5 07b auch die Ideen mit dem Sein zusammenfallen,

ist der voü? die Summe der Ideen. Die Tätigkeit des

voüc; ist das voetv, das Denken. Die Objekte seines Denkens
sind die voyjtcc. Da er selbst mit den Voerde identisch ist,
denkt er damit, dass er die vot]toc denkt, sich selbst. Dem
voü<; eignet daher die Selbsterkenntnis und nur dem voü?.

Denn das Eine, das darüber Hegt, ist jenseits des Denkens
gelegen; da es überhaupt nicht denkt, kann es klärlich auch
nicht sich selbst denken. Die Seele aber vergisst sich in
ihrem Abstieg und hört auf, an ihre Herkunft zu denken;
erst wenn sie wieder aufsteigt, gewinnt sie die verlorene
Selbsterkenntnis zurück; aber damit wird sie wieder voüc;.

Der voüc; denkt nicht bloss sich selbst; er weiss auch,
dass er sich denkt. Das Denken, dass er denkt, fällt bei ihm
mit dem Denken zusammen. Denn sonst müssten wir zu
einem Regressus ad infinitum Zuflucht nehmen, was Plotin
II 9 [33] 1, 23 und 54 ausdrücklich ablehnt. Mit Aristoteles,
Metaph. A 9, 1074b 34 nimmt also auch Plotin eine voyjcti?

voy)ctew<; an und stellt sich damit in Gegensatz zu Piaton,
der, wie bereits erwähnt, im Charmides i66e ff. diese
Möglichkeit abgelehnt hatte. Auf diese Charmides-Diskussion
haben Brehier in seiner Ausgabe (in der Vorbemerkung zu
V 3) und Cleto Carbonara {La filosofia dt Plotino, 1. Aufl.,
Band II 148) hingewiesen. Es soll aber ausdrückhch
festgehalten werden, dass Plotin in keiner Weise weder an
dieser Stelle noch sonstwo auf den Charmides Bezug nimmt.
Ob er die Stelle absichthch ignoriert, oder ob sie ihm
unbekannt gebheben ist, wage ich nicht zu entscheiden. Natür-
Hch dürfen wir annehmen, dass Plotin weit mehr von Piaton
kennt, als was er wörtlich zitiert. Aber das bedeutet noch
lange nicht, dass Plotin sämthche Platon-Dialoge, die uns
noch vorhegen, gegenwärtig gehabt haben muss. Plotin
nimmt also eine votjcu? votersco? an, ja die vovjxa sind sogar
das einzige Objekt des voü?. Dies ist an verschiedenen



((BEWUSST» UND ((UNBEWUSST» BEI PLOTIN 365

Stellen der Schrift V 3 [49] klar formuliert; ich erwähne
besonders cap. 5, 45: vorerst, yap ty] vo^ctsi, ÖTep aüxop,
xai. voY)(jei. to voyjtov, 07r:ep 9jv aüTop. Und in cap. 6, 7
wird nicht bloss an der Einheit von voöp und vo-quip
festgehalten, sondern zudem wird noch ausgeschlossen, dass der
voöp etwa mit einem Teile von sich einen andern Teil von
sich erfasse.

Wenn der voöp weiss, dass er sich selber denkt, so hat

er nicht bloss Selbsterkenntnis, sondern auch das Bewusst-
sein seiner selbst. Das steht in der gleichen Schrift V 3 deutlich

in cap. 6, 33: avdyxY) auvEivai. aÜTW tyjv yvajaiv eauroü.
Das Wort yveoanp, das Plotin hier verwendet, hat den Vorzug,

nicht wie voYjuip nur für den voöp verwendet werden
zu können, sondern auch für andere Formen des Erkennens,
wie wir noch sehen werden. Dasselbe gilt für oovsmp. Und
darum kann Plotin vom voöp sagen, dass er mit seinem
Denken Zusammensein muss, und immer Einsicht in sich
selbst gewinnen muss (cruvsivat. oöv Ssl ty] voyjoei toötov
xal auvecnv auxoü Xagßaveiv äst) VI 7 [38] 41, 20. Die
voYjcnp ist hier eine Realität, sozusagen die Substanz des voöp,

die advEoip der Vorgang des Einsichtnehmens. Nicht bloss
das reine Denken, das voeüv, sondern auch das menschliche

Denken, das eppovetv, ist eine Einheit, die gänzlich bei sich
selbst sein muss (7tav eauTw auvov VI 5 [23] 10, 16). Als
Vergleich führt Plotin eine Volksversammlung an; der
Einzelne ist dort nicht fähig, richtig zu denken; jeder aber trägt
zum Denken bei, ja er erzeugt es geradezu ev tyj aovoäco

xal T?j wp äXYi0wp cruveoet VI 5, 10, 21. Hier wird eine

etymologische Beziehung zwischen ciuvoSop und aüvsaip

aufgedeckt, die an die homerische Bedeutung des Wortes
äpuvscnp « Vereinigung » erinnert. Harder sucht das Wortspiel
mit seiner Übersetzung «Über-Ein-Kunft» nachzuahmen,
und Ähnliches versuchen auch MacKenna und Cilento.

Das Selbstbewusstsein kommt nun aber nicht bloss dem
voöp zu, sondern auch den voyjtcc, den geistigen Gegen-



366 H.-R. SCHWYZER

ständen. Diese können nicht ohne Bewusstsein, ohne Leben
und ohne Geist sein (xäxsxva dvaG07]Ta xai ajj.ot.pa
xal voü V 5 [32] 1, 32). Das Denken, und zwar das eigentliche

Denken, das stets ein Sich-selbst-Denken ist, ist eine

GwcciaQy]aic, toü öXou, ein gegenseitiges Fühlen des Ganzen,
das den Geist ausmacht (V 3, 13, 13). Der Geist ist, wie
II 9, x, 36 zu lesen ist, [La TcpocrßoXT) oüx <xvala0Y)TO(; tcöv

evepYY)[i,aTwv säur?j?, ein Erfassen, das seiner eigenen Tätigkeit

bewusst ist.
Der voü<; ist also die Stufe der Selbsterkenntnis und

des Selbstbewusstseins Der über ihm stehenden Stufe der
Wesenheiten, dem Einen, und der unter ihm stehenden

Stufe, der Seele, kommt die Selbsterkenntnis nicht zu, wohl
aber, wie wir noch sehen werden, eine Art Selbstbewusst-
sein. Dieses fällt nämlich nur auf der Stufe des Denkens mit
der Selbsterkenntnis zusammen. Mit der Leugnung der
Selbsterkenntnis für eine Stufe ist darum über das Selbst-
bewusstsein noch nichts ausgesagt. Was nun die Seele

anbelangt, der wir uns zunächst zuwenden wollen, so wird in
V 3 [49] 2, 1 die Frage gestellt, ob man ihr Selbsterkenntnis

zusprechen dürfe (el Soxeov aÖTTj yvwcnv eau-r9j<;). Dies wird
ausdrücklich abgelehnt, und zwar hintereinander für alle

Seelenvermögen; zunächst für das aGOYj-uxov, das sich auf
äussere Wahrnehmungsdinge richtet. Eine auvaiad^aLq, ein

Mitempfinden der Vorgänge im Leibe selber, mag man dem
at<T07]T(,x6v noch zubilligen, aber diese Vorgänge spielen
sich ja nicht innerhalb des a'ur07)Tix6v ab, sondern sind ihm
gegenüber auch Aussendinge Dem Xoyi^ogevov ist die
Selbsterkenntnis ebenfalls abzusprechen; es prüft sowohl,
was von der ocLoOrjan; herkommt, als auch das, was vom voü<;

herkommr. Das Xoyt^ojrsvov wendet sich aber nicht auf sich
selbst, sonst wäre es schon voo<;. Und schliesslich ist die
Selbsterkenntnis auch noch der höchsten Stufe der Seele

abzusprechen, dem StavoTjTixov, das wir aber darum noch
nicht mit dem voü<; gleichsetzen dürfen, weil es die Aufgabe



«BEWUSST» UND «UNBEWUSST» BEI PLOTIN 367

hat, die Aussendinge ins Auge zu fassen, während der vou?

nur das, was in ihm selbst ist, betrachtet (V 3, 3, 17).
Wenn der Seele damit die Selbsterkenntnis abgesprochen

wird, so heisst dies noch lange nicht, dass sie die Dinge,
die ausserhalb von ihr liegen, nicht bewusst erfassen kann.
Ihre Aufgabe ist es ja gerade, die cdcrff^Ta, die Dinge der

Wahrnehmungswelt zu erfassen. Das Wahrnehmen wird in
IV 5 [29] 1, 7 als eine a.WOa]<^ic, oü voyjtwv, aXXa aiff0Y)T«v

(xovov umschrieben. 'AvtIXyj^k; ist hier der Sammelname für
geistiges und sinnliches Erfassen; es ist zu eng, wenn
J. Guitton, Le temps et l'eternite che% Plotin et St-Augustin1,
p. 62 (xvtIXyjiJ'k; als «prise en possession d'une pensee»
definiert, und noch weniger trifft die Behauptung von Henry
Van Zandt Cobb, Transactions and Proceedings of the American

Philological Association 69, 1938, xxxn zu: « The most general

expression for consciousness is cihmXiQijjK;. » Vielmehr ist
(xvtIXt)^? ein Oberbegriff für jede Art Erfassen.

Die Seele, heisst es nun in IV 5, 1, 8, müsse in eine

Berührung mit den Sinnendingen kommen und in eine Art
Erkenntnis- oder Erleidensgemeinschaft mit ihnen treten.
So weit wie hier, eine Art öpoiraOsia zwischen der Seele und
den Sinnendingen anzunehmen, geht Plotin freilich selten;
an andern Stellen ist er bestrebt, die <x7x:a0sta der Seele zu
retten. Die tcoc0y], heisst es z. B. in IV 4 [28] 18, 19, gehören
nicht der Seele schlechthin, allerdings auch nicht dem
unbeseelten Leibe, sondern einem auvap/poxspov aus Seele und
Leib. Oder in IV 4, 19, 5 wird gesagt, dass die mx0Y) sich

am Leibe vollziehen, ihre yvcöcr iq aber ist Sache der ouaffYj-nxY)

öuyfj. Ähnlich werden auch in III 6 [26] 19, 12 die izoc07)

dem Leibe, ihre yvdxreii; aber der Seele zugewiesen. Lvcocnc;

bedeutet hier Erkenntnis der 7ta07], und dies wiederum heisst,
dass der Seele diese tcoc0y] bewusst werden. Dieses Bewusst-
werden geschieht so, dass von den Sinnendingen tütcoi zur
Seele gelangen und von der Siavota in ihr geprüft werden;
die Siavota, wird in I 1 [53] 9, 20 gesagt, betrachte daran



3 68 H.-R. SCHWYZER

die el'Sv), und zwar betrachte sie sie sozusagen mit einem

Mitempfinden (Oscopeüv olov aovouahyjasa). Wenn die Seele

schon keine Selbsterkenntnis hat, so hat sie jedenfalls ein
Bewusstsein. Dies wird sogar dem Tier zugebilligt. In der
gleichen Schrift I x steht im cap. u, n zu lesen, dass beim
Tiere das Bewusstsein das Seelenabbild mit dem Leibe
umfasse (t) cxuvalffOvjcn«; to tt)<; s'xScoXov [xct« toö acbpiaToc;

In IV 3 [27] 26 ff., wo das schwierige Problem der

Erinnerung behandelt wird, werden die stoischen Theorien,
die von Siegelabdrücken, Prägungen und Stössen sprechen,
zurückgewiesen. Der Vorgang sei sozusagen ein Denkvorgang

selbst bei den Sinnendingen (0 -rpöiioq olov vor}gic, xal etcI

twv oda0Y]Twv 26, 31). Genau wie wir der Seele ein Streben
und die Erinnerung an dieses Streben zuweisen, ebenso
die Erinnerung daran, ob das Streben Erfolg hatte oder
nicht, so müssen wir ihr auch (TuvaluO^a-ic, 7rapaxoXoü07)cni;,
CTOV0SCTL? und olov ouvecn? zubilligen (26, 45). Der Ausdruck
ch>v0£<n<; ist auffällig; er bedeutet bei Plotin sonst eine

Zusammensetzung von Teilen, sei es in der sinnlichen oder in
der geistigen Welt. Hier aber heisst der Ausdruck etwa
soviel wie Kombinieren. Man könnte sich daran erinnern,
dass das homerische ouvEOeo-Oai an verschiedenen Stellen
die Bedeutung « etwas in sich aufnehmen » hat, doch wird das

Verbum später nicht mehr in diesem Sinne gebraucht, und
es wird darum besser sein, von der Bedeutung «logische
Verknüpfung » auszugeben, die wir bei Aristoteles antreffen,
z. B. Ilepl ep[x7)vefa<; 1, p. 16a 12, oder in der Metaphysik
E 4, 1027b 19. Ähnliche Bedeutung von auvOecn? scheint
auch bei Diogenes Laertius X 32 Epikur fr. 36 Usener

vorzuliegen. Während aüvOecm; in dieser Bedeutung bei
Plotin singulär ist, verwendet er 71 a0 ax0 a0>j 04a1 c, und das

Verbum 7TapaxoAou0£iv verschiedentlich, und es lohnt sich,
hier nochmals etwas auszuholen, weil wir dieses Wort noch
nicht besprochen hatten.



«BEWUSST» UND «UNBEWUSST» BEI PLOTIN 369

Das Kompositum ~apxxoXou0slv hat zunächst die gleiche
Bedeutung wie das Simplex; die erste Belegstelle ist Aristophanes

Ekkl. 725; es heisst dort einfach «folgen» im
konkreten Sinne. Bei Piaton kommt neben dieser gewöhnlichen
Bedeutung schon der Ausdruck 7capaxoXou0wv tu voa"/)[j.aTi
« seiner Krankheit nachgehend, auf sie achtend » vor, die
zu der später üblichen «aufmerken, begreifen» überleitet
(Politeia 406b). Aristoteles zwar gebraucht das Wort ausser
im konkreten Sinne nur in der Bedeutung «als
Folgeerscheinung auftreten ». Aber seit Polybios I 12, 7 heisst es

« verstehen » und wird hie und da mit puxvOdcveiv synonym
gebraucht, z. B. bei Epiktet I 9, 4 6 tcap4x0aou04xwp xai
[xepia0Y)xco<;. Epiktet gebraucht es überhaupt oft; es mag
schon in der alten Stoa ein Terminus technicus geworden
sein. Die einzige Stelle, die im Index zu den Stoiker-Fragmenten

verzeichnet ist, nämlich fr. 989 (vol. II 289, 7)

stammt allerdings aus Origenes und ist kaum wörtliches
Zitat. Häufig ist das Wort in der Bedeutung « verstehen »

bei Philodem, Philon, Mark Aurel und Galen. Der erste, der
es mit dem Reflexivpronomen verwendet, ist Epiktet, und
hier bekommt es die Bedeutung « sich bewusst werden ».

So heisst es in III 5,14: xalpco 71 apaxoXou0wv ep-auxw ßsX-dovi

yivopiv« «ich freue mich, weil ich merke, dass ich besser

geworden bin», oder in III 5,4: ei 8e TrapaxoXouOAp ctgcotco

« wenn du dir bewusst wirst». Auch Clemens Alexandrinus
verwendet TtapaxoXouOeiv mit dem Reflexivpronomen:
7tapaxoXou0ouvTep auToip ort [xvjSev sTrlcTavTai « sie sind
sich bewusst, dass sie nichts wissen» (Strom. VII, cap. 15,

92, 6). Sodann finden wir den Ausdruck bei Origenes,
Contra Celsum VII 3, p. 155, 25 Koetschau: <liq piY)§afi,wp

aÜTTjv (ttjv Üu01av) sau-rrj 7capaxoXou0eiv «sodass sich die

Pythia durchaus nicht bewusst ist». Plotin verwendet das

Wort sowohl in der Bedeutung « folgen », die uns hier nicht
beschäftigt, wie in der Bedeutung «sich bewusst sein»,
jedoch nicht immer synonym mit auvamOavecdlai. In I 4 [46]



37° H.-R. SCHWYZER

5, 2 wird untersucht, ob die Glückseligkeit auch dann
erreicht werden kann, wenn der Weise infolge von Rauschgiften

oder Krankheiten das Bewusstsein verliert: ei 8s Syj

fxv)8' sauTW TCapaxoXoU'&oi; Im gleichen Kapitel, Zeile 21,
wird ein Schlafender und ein Bewusstloser auf die gleiche
Stufe gestellt: sv te tw xoifiMpivw xal öX«; sv XsyopiEVW pv)

7rapaxoXou0siv eauxw. Ohne das Reflexivpronomen kommt
das Wort in der gleichen Bedeutung in I 4, 8, 6 und I 4, 9, 1

vor, wiederum von einem, der das Bewusstsein verliert.
An den bisher genannten Plotinstellen erschien das

Bewusstsein als ein positiver Wert, der zur Klarheit des Geistes

gehört, aber auch die Seele auszeichnet. Neben diesen Stellen
stehen nun solche, die dem unbewussten Sein oder
Geschehen den Vorzug geben. In der eben herangezogenen
Schrift I 4 wird in cap. 9, 12 darauf aufmerksam gemacht,
dass der Gesunde, um gesund zu sein, das Bewusstsein der
Gesundheit nicht haben muss, und ebensowenig der Schöne
das seiner Schönheit. In gleicher Weise aber bedarf auch
der Weise des Bewusstseins seiner Weisheit nicht. Ja, das

Bewusstsein kann sogar hinderlich sein. Der Lesende jedenfalls,

der sich auf seine Lektüre konzentriert, best unbe-

wusst, das heisst er achtet auf den Inhalt seiner Lektüre,
nicht aber darauf, dass er liest, und derjenige, der seinen
Heldenmut einsetzt, darf nicht darüber nachdenken, dass er
ein Held ist (I 4, 10, 24-28). Solche und ähnliche Beispiele
veranlassen Plotin, den überraschenden Schluss zu ziehen:

wars tat; 7rapaxoXou0Yiff£i.£; xivSuvsusiv apuSpoTEpa; aura;
Tai; svspysla4 ale; 7rapaxoXou0oucrt, 7to(.eIv (I 4, 10, 28). Das
Bewusstsein trübt also die Tätigkeiten, die es begleitet. In
IV 4 [28] 4, 10 wird sogar der Satz aufgestellt, dass man
unwissentlich etwas in stärkerem Masse besitzen könne als

wissentlich: ysvoivo yap av, xal p.Y) rcapaxoXou0oüvTa on
eyzi, 'sysw ruap' aüxw ta^upoTEpcu; y\ ei eISeItj. Und in V 8 [31]

11, 31 heisst es lapider: tgc 8e Yjpcov xal Tjfisl; ävalaO^TOi
« von dem, was uns gehört, und von uns selbst haben wir



« BEWUSST » UND «UNBEWUSST» BEI PLOTIN 371

keine Wahrnehmung. » Wenn freilich E. Brehier in seiner

Ausgabe in einer Anmerkung zur letztgenannten Stelle
bemerkt : « Toute elevation est, chez Plotin, une diminution
de conscience », so scheint mir diese Formulierung Plotins
Abneigung gegen die Bewusstheit zu übertreiben. Es ist
nämlich nicht die Bewusstheit, sondern die aiaQ-quiq, und
das ist die Wahrnehmung der äussern Welt, welche die
Seele meiden soll, um zu ihrer wahren Tätigkeit, zum
Denken, zurückzukehren. Denken und Bewusstsein des

Denkens fällt allerdings, wie schon bemerkt, nur im vou?

zusammen, bei der Seele dagegen involviert Denken das

Bewusstsein davon noch nicht, wie aus IV 3 [27] 30, 13

hervorgeht: aXXo yap tj vo^cn?, xai aXXo 7] t9j? vov)crea><;

avTiXvjijxs, xai. vooüpiev [isv äei, ävTiXa[ißavo[i£0a 8k oux
äsi. Als Grund dafür wird aber gleich darauf angegeben,
dass das Aufnehmende, nämlich die Seele, eben nicht bloss

Gedanken, sondern auch Wahrnehmungen entgegennimmt.
Diese Wahrnehmungen können sich aber nicht auf das

richten, was wahrhaft uns gehört.
Unbewusstes Schaffen gibt es auch in der Natur. In der

Schrift III 8 [30], die den Titel Über die Natur und die

Betrachtung und das Eine trägt, wird ausgeführt, dass die

Natur in Wahrheit eine lautlos betrachtende Seele ist. Sie

tritt in sich selbst ein und hat sozusagen eine cruva'icr07]ffi<;

von sich selbst. Diese auvaic70Y]cjL(; ist kein klares Selbstbe-
wusstsein mehr, sondern nur noch ein dunkles Gefühl, das

sie von sich hat. Griechisch heisst der Satz (III 8, 4, 19):
sv tt) aÜTYj<; UTaaei xai. olov crovaic70Y)CTSi, ty) auvsasi TaÜTY) xai.

auvat.o-07)a£(, to [ist' aÜTYjv sl&sv. Sövectk; und auvaia0Y)cri<;

werden hier nahezu synonym. Harder übersetzt die Wörter
treffend mit «Innewerden » und « sich selbst Gewahren ».

Plotin fügt zur näheren Erklärung noch hinzu, dass die
Ausdrücke auvscm; und xiadriaic, nicht im gleichen Sinne
wie sonst genommen werden dürfen, also nicht wie beim
bewusst handelnden wachen Menschen, sondern eher wie

25



372 H.-R. SCHWYZER

bei einem Schlafenden. Die Natur hat also eine aüvecji? und
CTUva[CT07)ff!.<;, wie sie dem Schlafenden zugebilligt werden
kann, der mit sich selbst in Frieden ist (III 8, 4, 24).

Ähnliches wie über die Natur wird anderweitig über
die Weltseele gesagt. In III 4 [15] 4, 8 ff. werden der Welt
in Anlehnung an Piaton, Tim. 33c die SinnesWerkzeuge und
die Sinne überhaupt abgesprochen, und dann wird die Frage
gestellt, ob die Welt eine (juvaltT07]an? habe, wie wir Menschen
ein Bewusstsein der Dinge in uns haben. Das wird nicht
rundweg verneint, aber die awaiaQ-qcit; wird immerhin zu
einer YjpsfmQOT,?, einer Ruhe in sich selbst, reduziert. In
IV 3 [27] 4, 26 wird die Weltseele mit der Seele in einem
Baum verglichen, die mühelos und ohne Lärm für diesen
Baum sorgt. In IV 4 [28] 13, 7 ff. wird von der cpucm; gesagt,
dass sie schaffe, ohne zu wissen. Sie hat keine auvscnc;; sie

gibt, was sie hat, ohne 7rpoodpecri<; (dbrpoocipeTMc;). Der
Begriff 7tpocdpecTi<; tritt schon bei Piaton auf, wird aber erst
bei Aristoteles ein philosophischer Terminus. In der Niko-
machischen Ethik F 5, 1113a 10 wird er definiert als

ßouXsuTixY) Öps£i.<; töv ecp' Yifffv, als überlegtes Streben nach

etwas, das in unserer Verfügung steht; Trpoatpemc; bezeichnet
also ein bewusstes Wollen, einen Vorsatz, das Adjektiv
d7tpocdp£Top aber bezeichnet das Unwillkürliche. Plotin
verwendet es einige Male, besonders für die Sterne, die für die

Wirkungen, die von ihnen ausgehen, nicht verantwortlich
gemacht werden dürfen (IV 4, 35, 43). Und ebenso sagt er
vom All, dass es der 7rpoaLpec7!4 nicht bedürfe, da es höher
stehe als die Trpoalpecnt; (IV 4, 36, 25). Im All herrscht eine
irrationale Kraft (Suvapn,? aXoycx; IV 4, 37, 12).

In der gleichen Schrift IV 4 wird in cap. 24, 21 deutlich
unterschieden zwischen cda§r\aic, und cjuvatff07]eri4. Jene wird
der Welt abgesprochen, diese aber noch zugestanden: cruv-

oda07]cnv plv auroü, comrep xoil Tjfreü; vjpicov auvcaa0av6p,e0a,
Soreov, also ein Bewusstsein, wie wir selbst eines von uns
selbst haben, kann man ihr zugestehen. Im All, heisst es



« BEWUSST » UND « UNBEWUSST BEI PLOTIN 373

am Schluss der gleichen Schrift (IV 4, 45, 8) gebe es eine
olov cruvatcT07](n(; 7tavTO<; 7tpo<; rcav. Alles fühlt sozusagen
mit allem. Hier ist <juva[tj07]CTi.p nicht mehr das Bewusstsein,
sondern das Miteinanderfühlen; es wird hier geradezu ein

Synonym zu crup.7i:dc0£ia, allerdings mit dem Wörtchen olov

entscheidend eingeschränkt. Synonym mit uufiT:<x0Et.a wird
auva[(T07)G'(.<; auch in IV 5 [29] 5, 29 verwendet, wo die
Affektion des Hörens auf eine auvodcj0Y)cu(;, eine Mitempfindung,

zurückgeführt wird, ähnlich wie IV 5, 3, 17 die

cjupraOeia das Sehen ermöglicht. Uberraschend und zugleich
bezeichnend für Plotins Einschätzung des Bewusstseins ist
eine Stelle aus der Schrift III 5 [50]. In cap. 1, 18 wird die
Schönheit des Eros auf eine oixsi6t7]tos aXoyov ctuvectiv

zurückgeführt, also auf ein irrationales Begreifen seiner
Verwandschaft mit der höheren Welt. Und das Unreflektierte,
das in dem Verbum uuviTjp.i für Plotin liegen kann, betont
Harder gegenüber Brehier in seiner Anmerkung zu 16 [1] 2, 3.

Wenn wir gesagt haben, dem vou? komme das Selbst-

bewusstsein zu, so muss doch noch einmal unterstrichen
werden, dass damit keine Überlegung im menschlichen
Sinne verbunden ist. Aoyicrfxoi; gibt es in der obern Welt
nicht (VI 7, 1, 29. VI 2, 21, 34) und auch nicht 7tpo6pa<ri<;

(VI 7, 1, 37). Überlegungen, Voraussicht, Willensentscheidungen

haben nur dort statt, wo es Änderung in der Zeit
gibt. In der unwandelbar gleich bleibenden Welt des Geistes
aber gibt es dies alles nicht. Das Bewusstsein des Geistes
ist daher ein seliges In-sich-beschlossen-Sein. Der Geist hat
dabei kein anderes Objekt als die geistigen Gegenstände,
und da diese mit ihm zusammenfallen, denkt er sich selbst,
und zwar in einem reinen, nicht bloss in einem diskursiven
Denken (VI 2, 21, 28). Denken heisst für den voü?, seine

Gegenstände besitzen, und seine Gegenstände besitzen,
heisst, sich selbst besitzen, besser noch, er selber sein.

Wir hatten gesehen, dass der voo? die Stufe der
Selbsterkenntnis und des Selbstbewusstseins ist, während der



374 H.-R. SCHWYZER

nächsttieferen Stufe, der Seele, ein Selbstbewusstsein zwar
zukommt, nicht aber die Selbsterkenntnis. Wie steht es nun
hier mit der Stufe, die über dem Geiste liegt, mit dem
Einen Da es ja nach Piaton jenseits des Seins belegen ist,
Sein und Denken aber zusammenfallen, liegt es auch jenseits
des Denkens. Alles, was vom vou? ausgesagt werden kann,
muss dem Einen abgesprochen werden. Dazu gehört auch
die Selbsterkenntnis, die das Eine nicht nötig hat (VI 9 [9]
6, 49). Es ist eine Wesenheit, die sich weder wahrnimmt
noch erkennt (cpuarc; oux oöaa sv aia0Y)cj£i. xal yvcotrsi. aÜTTjc

VI 7 [38] 38, 10). Jenseits des Geistes bedeutet auch
jenseits der Erkenntnis («ftcnrEp stoxelvoc voü, outco? xal etcexeiva

Yvwctew? V 3 [49] 12, 47). Selbsterkenntnis würde sich mit
seiner Einfachheit nicht vertragen; denn Selbsterkenntnis
involviert eine Vielheit (V 3, 13, 35). Das Selbstbewusstsein

muss ihm daher auch abgesprochen werden; denn die ouv-
ala07)CTi<; ist 7roXXoü tivo? al'cs-07)cnc, sagt Plotin in V 3,13, 21;
das bezeuge ja schon die Bezeichnung; zur uuvalcr07](Ti<;

gehören mindestens zwei. Das Eine, dem jede Zweiheit
abgeht, kann daher nichts von sich wissen (V 6 [24] 6, 31).
Es ist ja nicht einmal etwas für sich selbst; es ist daher
über yvcoarc;, votjctic, und at>vaG07)<Tt,<; aijTou erhaben (VI 7,

41, 26; ähnlich V 6, 5, 4). Die 7tapaxoXou0Y]cri(;, die mit
ouva[a07)(nc synonym ist, wird dem Einen in III 9 [13] 9, 14
auch abgesprochen. Das Eine spürt sich nicht und kann
sich nicht bewusst werden (dvaG07]Tov sauTou xal oüSs

7rapaxoXou0oüv saurco V 3, 13, 6).
Neben diesen zahlreichen negativen Aussagen über das

Eine wird aber doch auch ausnahmsweise Positives über es

gesagt, allerdings gewöhnlich durch das Wörtchen olov

eingeschränkt. So wird in VI 8 [39] 7, 46-51 von der olov

u7coc7Tac7t4, der olov svspysia und der olov £coy] des Einen
gesprochen. In der frühen Schrift V 4, der 7. in der
chronologischen Reihenfolge, wird das Eine gar als voyjtov
bezeichnet, worauf Brehier in seiner Ausgabe in einer Anmer-



«BEWUSST)) UND «UNBEWUSST)) BEI PLOTIN 375

kung zu der Stelle hinweist (cap. 2, Zeile 4. 7. 23). Das ist
eine Aussage über das Eine, die nur noch in der Schrift
V 6 [24] wiederholt wird, aber dort zugleich eingeschränkt
wird; voyjtov, steht in cap. 2, Zeile 8, kann man das Eine
nur dem voöc; gegenüber nennen, für sich genommen, ist es

weder vooüv noch votjtov. In der früheren Schrift V 4 wird
dem Einen nun auch eine Art Selbstbewusstsein zugestanden.

Wörtlich heisst es cap. 2, Zeile 17: xou yj xaTotvoTjoL;
aÜToö oarro oiovsi. aova!.CT0Y)<T£i oüxia ev utocctsi ätS't« xal votjctsi
sT^pcx; yj xorra ttjv vou vovjcnv. Harder übersetzt dies
vortrefflich : «Es ist selbst sein Sichselbstgewahren, gewisser-
massen vermöge eines Selbstbewusstseins, es bedeutet ein
Denken in immerwährendem Stillestehen, anders als beim
Denken des Geistes. » Man beachte, dass die auvahrOYjcyu;

durch ein oiovs't gemildert ist, genau wie unmittelbar vorher
gesagt wird: oüx Icruv olov ävaucr07]Tov «es ist nicht gleichsam

unbewusst ». Ähnlich wird dem Einen auch in V 1 [10]

7, 12 sozusagen ein Bewusstsein seiner Kraft zugeschrieben:
olov C7UVa[(707](Tt.V TT)? SuVOCflSOX;.

Das Wort cruvatff0Y]cri?, das ja zunächst ein Mitempfinden
bedeutet und damit in den Bereich der Sinnenwelt gehört,
bleibt bei Plotin nicht mehr nur auf Tier und Mensch
beschränkt, sondern wird auch den sogenannten ursprünglichen
Hypostasen zugebilligt, wenn auch der höchsten Hypostase,
dem Einen, nur mit Einschränkung. Das ist darum möglich
geworden, weil die Bedeutung « Mitempfindung » zur
Bedeutung « Selbstbewusstsein » oder noch besser zur Bedeutung

«Selbstgefühl» geweitet wurde. Diesen Ausdruck
schlägt O. Becker, Plotin und das Problem der geistigen
Aneignung p. 30 vor und versteht dabei unter Selbstgefühl ein
Fühlen des eigenen Wesens. Gerade die Unbestimmtheit
des Begriffes erlaubt es Plotin, ihn für alle Stufen zu
verwenden, mit dem einschränkenden olov sogar für die
höchste.



376 H.-R. SCHWYZER

Dass die Seele auvaiffOyjcru; besitzt, wenn sie sich ihren
Aufgaben in der Sinnenwelt zuwendet, haben wir gesehen.
Aber auch wenn sie alle cdadijaeu; hinter sich gelassen und
wieder die Stufe des voöc; erreicht hat, bewahrt sie dieses

dunkle Fühlen ihrer selbst. Die auvcdff0Y)cTi<; ist dann das

einzige, was sie vom Geiste noch unterscheidet (IV 4, 2, 31).
Hier kann man sich fragen, ob sie diese auvaHÖTjcni; am
Ende auch dann noch bewahren kann, wenn sie zum Einen
hinaufgeschnellt ist. Dann lässt sie ja alles hinter sich, selbst
den Geist und jegliche geistige Form (VI 7, 34, 4); ja sie

muss den Geist in sich sozusagen vernichten (VI 7, 35, 33),

wenn sie in das Eine eingehen will. Denn das Eine ist das

Gestaltlose (txveiSeov VI 9, 3, 43), und die Seele wird, wenn
sie dort anlangt, selbst gestaltlos (VI 9, 7, 14). Streng
genommen, gibt es sie dann gar nicht mehr; denn dann ist
sie Gott geworden, vielmehr, dann ist sie schon Gott (VI 9,

9, 59). Aber, wie Plotin kurz darauf verkündet: wenn die
Seele zum Einen gelangt, gelangt sie nicht zu einem andern,
sondern zu sich selbst (VI 9, 11, 39). Selbstentäusserung
und Selbstverwirklichung der Seele fallen dort zusammen.
Sie kann sich also sogar dort eine Art Selbstbewusstsein

retten; allerdings ist dieses Selbstbewusstsein nur « gleichsam

ein Innesein und seiner selbst gewahr werden »(Harder):
toüto §e olov avvsaic, xcd auva[a0Yjci<; auvou V 8, 11, 23.
Die beiden Ausdrücke cüvecnc; und bezeichnen
hier die tiefste Verinnerlichung; der Ausdruck opacru; wird
an dieser Stelle als zu wenig angemessen, als zu plump, als

zu sinnlich empfunden; denn jedes Sehen zielt auf ein
Aussen und enthält daher Zweiheit. Hier aber soll das
Einswerden der Seele mit dem Einen begreiflich gemacht werden.

Wie die Seele sogar im Einen als Letztes noch eine Art
cruva[a07]<Ti<; bewahren kann, so gewinnt der Geist umgekehrt

die amociaQrimq mit seiner Entstehung. Diese
Entstehung, die man sich ausserhalb jeder Zeit zu denken hat,
ist schwer zu begreifen. Bevor der voü? das Eine sehen



« BEWUSST )> UND UNBEWUSST BEI PLOTIN 377

konnte, war er scpstn«; p,ovov xocl ä-njTtcoTOi; (V 3, 11, 12).
Und als er es zu erblicken begann, geschah dies auf eine

ungeistige Weise (dcvo7]Tto? VI 7,16,14). Als er aber merkte,
dass er Vieles geworden war, erkannte er dies in einem
Gewahrwerden seiner selbst (sv auvaia07)crsi ooitoü VI 7, 16, 19),
und so ward er Geist. Die cn>voua07)crt4; ist hier das erste
dunkle Gefühl von sich selbst, das der Geist bei seiner
Entstehung gewinnt. Sie ist eine Vorstufe der toXua, des

Fürwitzes, mit dem sich die Seele von der obern Welt trennt,
weil sie sich selbst gehören will (V 1, 1,4). Dieser Eigensinn
der untern Stufen gegenüber den obern ist natürlich zu
tadeln; er ist schuld am Abfall vom Einen; ihm ist es

zuzuschreiben, dass es neben dem Einen die Vielheit der

geistigen Welt, die bunte Fülle der Seelen und die
unabsehbare Vielfalt der sinnlichen Welt gibt. Abstieg vom
Einen bedeutet Ausbrechen der Individualität, Rückkehr
zum Einen heisst Erlöschen im Einen, aber zugleich
Selbstverwirklichung des Individuellen im Umfassenden, oder mit
den Worten, die am Schluss der Enneaden stehen: Flucht
des Alleinigen zum Alleinigen.

Literatur

Arthur Drews, Plotin und der Untergang der antiken Weltanschauung.

Jena, 1907 (besonders pp. 226-234).
Rend Arnou, Le desir de Dieu dans la Philosophie de Plotin. Paris, 1921

(besonders pp. 301-310).
Bruno Snell, Die Ausdrücke für den Begriff des Wissens in der vorplato¬

nischen Philosophie. Philol. Untersuchungen 29, Berlin 1924.
Friedrich Zucker, Syneidesis-Conscientia. Jenaer akademische Reden,

Heft 6, Jena, 1928.
H. Osborne, Synesis and Syneidesis. Class. Review 43, 1931, 8-10.
Jean Guitton, Le temps et l'eternite che% Plotin et Saint Augustin. 1. ed.

Paris, 1933 (besonders pp. 61-66).
G. Krüger, Die Herkunft des philosophischen Selbstben/usstseins. Logos

XXII, 1933, 223-272.



37« H.-R. SCHWYZER

Gertrud Jung, Syneidesis, Conscientia, Bewusstsein. Archiv für die ge¬
samte Psychologie 89, 1933, 525-540.

Henry van Zandt Cobb, The Concept of Consciousness in Plotinus. Trans¬
actions and Proceedings of the American Philological Association
69, 1938, XXXII.

Cleto Carbonara, La filosofia di Plotino /-//. 1. ed. Roma, 1938-39
(besonders II, pp. 147-154).

Otfried Becker, Plotin und das Problem der geistigen Aneignung. Berlin,
1940 (besonders pp. 21-40).

Max Pohlenz, Grundfragen der stoischen Philosophie. Abh. der Ges. der
Wiss. zu Göttingen, phil.-hist. Klasse 1940.

Max Pohlenz, Die Stoa I-II. Göttingen, 1948-49.
Edgar Früchtel, Der Logosbegriff bei Plotin. Diss. München, 1955

(Maschinenschrift; IV, 168 S.).



« BEWUSST » UND « UNBEWUSST BEI PLOTIN 379

DISCUSSION

M. Armstrong: I should like to begin by thanking Mr. Schwy-
zer on behalf of all of us for his very clear and rich and well
arranged contribution. He has laid a firm philological foundation,

without which the most exalted speculations about Plotinus
would be only «the baseless fabric of a vision». And I think
he has also provided us with plenty of material for discussion.

A point which I found of quite outstanding interest was his

mention of the Charmides passage, where Plato, so to speak,
refutes Aristotle in advance, and Plotinus' silence about the

passage, whether conscious or unconscious. I should be inclined

myself to think unconscious. I doubt whether he did much

reading in the early Socratic dialogues, and it is quite possible
that he did not know the passage. Again, I found of the greatest
interest Mr. Schwyzer's very careful discrimination of the different

stages of consciousness, awareness or intelligence in Plotinus.
This has always seemed to me one of the most important features

of his philosophy, the way in which more than any other ancient

philosopher he tried to enlarge our ideas of consciousness and

intelligence, to show how many stages and kinds of awareness

there can be besides our everyday perceptive and rational activities.

M. Harder: Herr Schwyzer hat sich der wortgeschichtlichen
Methode bedient, die ja seit de Saussure gar nicht mehr modern
ist. Ich möchte sie aber durchaus verteidigen; denn zum
Verständnis eines Textes gehört ja auch das Verständnis der Wörter.
In seiner strengen Sachlichkeit hat Herr Schwyzer darauf
verzichtet, darauf hinzuweisen, dass es sich bei der Frage nach dem

Unbewussten um ein Problem handelt, das seit Leibniz und
Eduard von Hartmann die Philosophie und Psychologie als

etwas Grundlegendes beschäftigt. Dass Plotin der Entdecker des

Unbewussten ist, ist trotz der Vorbereitung durch die Stoiker
anzuerkennen. Ich möchte hier an Herrn Schwyzer nur zwei

Fragen stellen.



380 DISCUSSION

1. Otfried Becker, Plotin und das Problem der geistigen

Aneignung, 1940, 31 hat behauptet, Plotin habe dem Einen in V 4 [7]

2, 17 und un V i [10] 7, 12, also in zwei frühen Schriften, ein
Selbstbewusstsein zugeschrieben, das er ihm später abgesprochen
habe (ich habe die Nachweisungen im Einzelnen gegeben in
meiner kurzen Einleitung zur 7. Schrift V 4). Herr Schwyzer
hat aber in seinem RE-Artikel «Plotinos» 21, 561 diese Behauptung

Otfried Beckers bestritten, und zwar in dem Sinne: in
der 10. und 11. Schrift werde das Selbstbewusstsein dem Einen

garnicht zugeschrieben, also könne von einer Selbstkorrektur
nachmals garnicht die Rede sein. Da dieser Vorgang einer dogmatischen

Selbstkorrektur (wenn er sich bestätigt) ja von grossem
Interesse wäre, würde ich gern die Stellungnahme von Herrn
Schwyzer zu dieser Aussage in Otfried Beckers Buch hören.

2. Es hegt hier eine grosse Entdeckung vor, die für den

europäischen Geist weittragende Bedeutung erlangt hat, — und
hier sind wir glücklicherweise durch Plotin in die Lage versetzt,
die näheren geistigen Umstände dieser Entdeckung des Unbe-

wussten zu beleuchten: wie ist Plotin dazu gekommen, es zu
entdecken Herr Schwyzer hat ja die schönen Stellen zitiert, wo
Plotin an dem offensichtlich selbst erlebten Phänomen des Lesens

die Unterscheidung macht, dass man lesend den Inhalt des

Gelesenen aufnimmt, ohne sich dabei noch bewusst zu bleiben, dass

man überhaupt best, — offensichtlich eine Frucht der
Selbstbeobachtung (an diesem Beispiel ist übrigens bezeichnend, wie
stark das leise Lesen bereits Allgemeingut geworden war —
sonst könnte ja Plotin nicht von diesem Phänomen als Beispiel
ausgehen Die Besinnung auf Ähnliches schliesst sich an: dem

Gesunden fehlt gemeinhin das Bewusstsein vom Zustand der

Gesundheit, ebenso steht's bei der Tapferkeit usf. Nun waren
diese Phänomene ja längst bekannt; und es müssen schon

besondere Interessen gewesen sein, die Plotin dazu führten

(und auch befähigten sie zu beachten und ihre Bedeutung

zu erkennen. Da hilft nun die Chronologie der Schriften

weiter, — denn der Begriff des Unbewussten taucht in einem



« BEWUSST » UND UNBEWUSST » BEI PLOTIN 3 8 I

Zusammenhang auf, der sehr deuthch ist; Plotin verfolgt einen
Zweck mit der Verkundung dieses Begriffs. Das Unbewusste
dient dazu, die Frage zu klaren, wieso die Seele täglich in der

gegenwartigen, am Alltag interessierten Welt leben und trotzdem

immer in der höheren Welt zu Hause sein kann. Die
These von der Entrücktheit der Seele, die Plotin so ausdrücklich

aufstellt, war von anderen bereits bestritten worden. An
der schönen Stelle IV 8 [6] 8, i heisst es, man müsse es wagen,
gegen die Meinung der anderen die eigene Meinung
auszusprechen: xod ei XP^ napöc So^av tcov aXXcov ToXfivjcrai to
cpcavopevov Xeyeiv cracpeavspov, oü 7täcra oüS' 7) 7)[tsrepa
eSu. Etwas von der Seele bleibt also immer m der oberen Welt,
auch wenn sich der Mensch im irdischen Dasein befindet. Sie

ist also innerhalb des irdischen Daseins mit der oberen Welt
verknüpft — und diese Verknüpfung wird ermöglicht durch den

Begriff des Unbewussten. Der Mensch weiss «es» — seinen

Seins-Zusammenhang mit dem Höchsten — nur nicht; dieser

Zusammenhang muss bewusst gemacht werden. So steht also

dieser neue, zunächst rem psychologische Begriff des

Unbewussten im Dienst einer metaphysischen These, die ihrerseits
dazu bestimmt ist, die irdische Welt und das irdische Dasein

gegen ihre Feinde zu verteidigen — das waren im Allgemeinen
die Gnostiker. Wir können hier einen wichtigen, geradezu
europaischen Gedanken in seiner Entstehung und in der Tendenz,

aus der er herauswachst, beobachten.

M. Theiler: Ich möchte gern anschhessen an das, was Herr
Harder gesagt hat. Ich bin der Meinung, dass dieser sehr richtig
das Auftreten des Unbewussten aus einem ganz bestimmten

metaphysischen Bedürfnis gedeutet hat. Das ist das Neue und

man darf ruhig sagen, das Entscheidende fur Plotm. Dafür
mochte ich dann wieder etwas stärker unterstreichen, dass der

Begriff als solcher vorbereitet war, wenn auch nicht in dieser

tiefsinnigen Anwendung, die sich bei Plotin findet. Auch in
meinem Vortrage habe ich gelegentlich angemerkt, wie
psychologische Erkenntnisse, die auf die Stoa zurückgehen, von Plotm



382 DISCUSSION

in einer vertieften Weise benutzt sind. Das Wort 7tapaxoXou0stv
ist in diesem Zusammenhang sicher stoisch, und auch Herr
Schwyzer hat das für wahrscheinlich gehalten. Der Stoiker hat
auch dc7tapaxoXouöy)Toi5 « unbewusst». Das Wort kommt so zweimal

bei Marc Aurel vor (2, 16, 6; 5, 6, 5). Einmal wird gefordert,
dass eine Handlung gerade nicht unbewusst sei; es soll eine

ävacpopa immer auf das höchste Ziel da sein. Da ich gerade bei

Marc Aurel bin, kann ich eine Kleinigkeit ergänzen zu der
schönen Ausführung über das Gewissen, die Herr Schwyzer
gegeben hat; dass nämlich das Wort ouvsiSijcjk; doch beim
Kaiser sozusagen vorkommt. Freilich findet man so etwas nicht
im Index. An einer ergreifenden Stelle, wo er von seinem Adoptivvater,

also Antonius Pius, spricht, es ist der berühmte Abschnitt
6, 30, heisst es man Schluss (Marc Aurel redet sich selber an),

es möge geschehen, dass dir die letzte Stunde so ei)auve!.Sy|TW

eintrete, also dass du mit einem solch guten Gewissen in den

Tod gehen könntest, wie das für seinen Adoptiv-Vater galt.
Immer zeigt es sich, dass bei Wortuntersuchungen negative
Schlüsse gefährlich sind. Ich bemerke noch, dass in dem

Zusammenhang von Plotin V 4, 2, 4 und V 1, 7, 12, die beide von
Herrn Schwyzer genannt sind, auch V 2, 1, 2 gehört. Scheinbar ist
da nicht unmittelbar von der auvatciOYjci? die Rede, aber das von
Pater Henry restituierte, von Herrn Harder jetzt wieder
angezweifelte exeivux; tcovtoc. führt auch auf die Genesis des Zweiten
aus dem Ersten. Dieselbe Sache ist ferner auch in V 1, 7, 5

berührt: oöv voüv yevvä (sc. 'Exetvo); 1) o-utyj Imcrrpocpfl Ttpo?

Auto swpoc. So verstand der Philosoph K.-H. Volkmann-Schluck

gegen die damals gängigen Ausgaben. Ohne ihn möglicherweise
zu kennen, hat sich so auch Pater Cilento entschieden; er beruft
sich wohl dabei auf ein Agraphon von Herrn Schwyzer. Oder
ist auTo zu lesen, wie es Harder auch in der zweiten Auflage tut
Dann ständen wir wieder vor einer solchen inneren Selbstwahrnehmung,

ohne dass das Wort direkt fällt. Es wäre schön, wenn
wir einmal ruhig an eine derartige textliche Problematik herantreten

könnten.



(t BEWUSST » UND « UNBEWUSST » BEI PLOTIN 383

M. Dörrie: Ich möchte mir lediglich erlauben, einen
Baustein in das Fundament 2u den wirklich schönen wortgeschichtlichen

Sammlungen von Herrn Schwyzer einzufügen.
Es lässt sich nämlich erklären, warum das Wort cTuvelSyjau;,

zunächst doch offensichtlich dazu prädestiniert, in der
Konkurrenz der drei oder vier gleichgerichteten Termini eine wichtige

Rolle zu spielen, fast ganz aus der stoischen und aus der

neuplatonischen Fachsprache verschwindet. Die epikureische
Schule hatte sich dieses Wortes bemächtigt — und ich glaube,
das ist in dem zit. Aufsatz von Osborne übersehen. Drei Jahre

vor diesem Aufsatz ist Friedrich Zucker — freilich in grossem
Überblick — dieser Frage nachgegangen: cruve'iSyjcnc; und con-

scientia, Rektoratsrede Jena 1928-9. In dieser kleinen, aber wichtigen

Schrift hat Zucker deutlich gemacht, dass die Epikureer
den Worten auvstSevaL und auvstSvjcn^ eine recht bezeichnende

Ausprägung verliehen. Beide Worte werden zum Ausdruck für
Bewusstsein in recht subjektivem Sinne. In der epikureischen
Schule scheint der Wortsinn zu dominieren, dass jemand die

ffuvetSTjon; hat, ob er mit der Umwelt in positiven oder in negativen

Beziehungen steht. Epikur wusste ja etwas davon, dass

unliebsame Berührungen mit der Aussenwelt Störungen des

eigenen Selbst zur Folge haben können; von der stoischen

Überzeugung, alles Äussere sei unerheblich, ist er um eine Welt
entfernt; und so drückt in seiner Schule nuvelSyjo't.? das mehr oder

weniger klare Empfinden aus, mit der Umwelt in der richtigen
Harmonie zu stehen — eine Art Sicherheits-Bewusstsein wird
zum Inhalt des so geprägten Wortes. In dieser Prägung, die

eine starke Subjektivierung einschloss, war das Wort offenbar

für die stoische und für die platonische Fachsprache nicht mehr

geeignet. Denn so sehr sich Stoiker und Platoniker sonst
unterschieden — die Unduldsamkeit gegen alles Subjektive, gegen
alles nicht Logisierte war ihnen gemeinsam.

Man muss nun zugeben — und der Beitrag von Herrn Theiler
mit dem Hinweis auf eüauvst87)TOi; führt ja in dieselbe Richtung

— die Vorstellung von einer subjektiven auvelSTjatz; ist latent



384 DISCUSSION

durchaus vorhanden. Auch Seneca's Lucilius-Briefe geben einiges
dazu aus; wesentlich ist das Merkmal, dass Guvzi'&~f]G\.c,-conscientia

die Qualifikation als gut oder schlecht erheischt, während vom
Bewusstsein als der Wahrnehmungs- und Denk-Fähigkeit ja nur
ausgesagt werden kann, ob es vorhanden ist und wie es wirkt.

Nur wenn die Prägung des Begriffes guvelStjctk; in solcher

Subjektivität in den Vorstellungen vieler gültig war, ist es zu
erklären, warum das Christentum gerade hieran anknüpft. Freilich

kommt es bei der christlichen Prägung von ctuvscStjitk; nicht
mehr darauf an, ob die Beziehungen des Einzelnen zur Umwelt
in den übrigen Relationen als intakt empfunden werden: aber

die Beziehung zur wichtigsten Grösse, zur einzigen Grösse ausserhalb

des Einzelnen muss intakt sein: <tuv£i§7)gi.<; wird im
Sprachgebrauch seit Paulus zum Ausdruck für das Bewusstsein, ob die

Beziehungen zu Gott in Ordnung oder gestört sind. Freilich
verlangt das Christentum sogleich eine rationale Überprüfung
dieses zunächst subjektiven Bewusstseins: eine Gewissens-Erforschung

muss Klarheit bringen, woher die Störung kommt;
sie muss das <z[i.apT7)[xoc klar stellen.

Kurz, es scheint hinreichend gesichert, dass eine auvsc§7)a-(,<;-

Vorstellung in solcher Färbung weithin vorhanden war, obwohl
die Fach-Philosophie nichts davon wissen wollte; ja, es scheint

so, dass die offenbar jüngste Prägung der philosophischen
Fachsprache, Gup,7tapaxoXou0£cv cauTCp, eine Antwort darauf ist,
oder besser, einer solchen Vorstellung vorbauen soll. Wenn
nämlich die vorplotinische, vielleicht auch die plotinische
Ausdrucksweise das Objektive der Selbstwahrnehmung und des

Bewusstseins so stark betont, dann geschieht das offenbar in der

Abwehr von Vorstellungen, zu denen der GUveiS7]Gi5-Begriff

anregte. Es wäre wohl der Mühe wert, dem einmal nachzugehen,
wieviel Polemik bewusst oder unbewusst in der Terminologie
Marc Aurels und Plotins mitspricht, die das Objektive so stark
betonen.

M. Dodds: I should like in the first place to express the

feeling we all have that this is an extremely important contribu-



«BEWUSST» UND «UNBEWUSST» BEI PLOTIN 385

tion not merely to semantics but to the understanding of the

development of Greek psychology. Indeed it seemed to me as

I listened to it that if this were the only result of our meetings
this week it would still justify them. I have sometimes felt
that the most important contribution which Plotinus has made

to European thought does not lie in his grandiose construction
of the Three Hypostases, which for many of us can only be a

magnificent dream, but rather in these more modest contributions

to psychology. Herr Harder has pointed out (I think
rightly) that the psychological discoveries of Plotinus are closely
related to his metaphysical views and subserve those metaphysical

views; nevertheless, I think he was an extremely acute

psychological observer.

Herr Schwy2er has quoted one of the very striking passages,
the one about the function of self-consciousness as something
which hinders rather than helps activity, as in the case of reading
aloud. Other things which have struck me are these. Plotinus

distinguishes sensation from perception more clearly than any
previous thinker, and he has noticed that there are sensations

which do not reach consciousness (IV 4, 8 and V 1, 12), thus

anticipating the « petites perceptions» of Leibniz. He also

recognises in one place (IV 8, 8) the existence of unconscious desire

(and here he begins to approach Freud). And again, in the

discussion on memory he has a curious passage (IV 4, 4, 11)

implying that those memories of which we are not aware are

sometimes more powerful in their influence on our conduct
than the memories of which we are conscious: « not knowing
what we have within us, we are liable to be what we have».

That is a profound observation for a pre-Freudian thinker.

Finally, is not Plotinus the first to have clearly distinguished the

concepts of soul (tjwXY)) and ego (vjpteTt;) For him the two
terms are not coextensive. Soul is a continuum extending from
the summit of the individual 4IUX'*)> whose activity is perpetual
intellection, through the normal empirical self right down to
the elScoXov, the faint psychic trace in the organism; but the ego



386 DISCUSSION

is a fluctuating spotlight of consciousness. This picture is surely
a great advance on Aristotle's: for one thing, it does not break
the continuity of vou?, and cpucnc; in the way that Aristotle's
voü? flupaflsv appears to do. These are some of my reasons for
regarding Plotinus as primarily a great psychologist.

M. Hadot: Je vous remercie beaucoup M. Schwyzer, de nous
avoir fait mediter avec tant de profondeur, en meme temps que de

precision lexicographique, sur la tradition philosophique concer-
nant la conscience de soi. J'ai ete particulierement frappe par la

maniere dont, a la fin de votre etude, vous avez rapproche la

auvoucT0Y}o-i<; du toAu.a. de l'äme, en montrant que cette ouvalcj-

07](T(.? est le sentiment trouble et obscur de soi-meme, qui est le
ddbut de la conquete de l'autonomie propre, mais qui est aussi

une sorte de peche originel vis-ä-vis de l'unite de l'Un.
P. Henry: Un des points qui m'a le plus frappe dans votre

conference — en plus du debut si interessant — c'est la distinction

assez marquee que vous avez faite entre « connaissance de

soi» (Selbsterkenntnis) et « conscience de soi» (Selbstbewusstsein).

Si je vous comprends bien, vous avez souligne que la « conscience
de soi» peut s'etendre a divers degres de la vie consciente, jus-
qu'ä l'Un et jusqu'a l'ame, tandis que la «connaissance de soi»

est, pour ainsi dire, le domaine propre de l'esprit, du voü<;. Je

vois la une double difficulte, dont je n'ai pas la solution. Dans

votre histoire du mot et de la notion vous avez signale, je crois,

que la « conscience» est generalement liee, avant Plotin, ä la

conscience de soi percevant un objet; d'oü le probleme:
comment l'Un, ne percevant pas un autre objet, ni meme soi-meme

comme objet, pourrait-il done avoir une «conscience de soi»
Par ailleurs, bien que vous ayez assez fortement distingue les

deux concepts, je suis frappe par le fait que lorsque Plotin emploie
des termes qui sont normalement ceux de la « connaissance de

soi», en V 4, 2, 17 xaTavoTjcnz; auxou oarro, en VI 8, 16, 32 UTtsp-

V07}Giq, il n'emploie pas d'autre correctif qu'ici ünep et lä sxepco?

y) xardc ttjv voö voYjcnv, tandis que, lorsqu'il emploie cruvalo-OYicyK;

a propos de l'Un (V 4, 2, 18) ou son equivalent image eypYjyopcm;



«BEWUSST» UND «UNBEWUSST)) BEI PLOTIN 387

(VI 8, 16, 31), il emploie olov. Bref, ä m'en tenir au seul voca-
bulaire, je le vois plus prudent pour attribuer ä l'Un des termes

designant la « conscience » que des termes designant la « connais-

sance». Je ne nie pas vos constatations, mais je demeure perplexe.
J'en viens maintenant, avec beaucoup de timidite, ä un texte

que nous avons certainement discute ensemble et que nous allons

probablement discuter encore, V i [10], 7, si important et si

difficile. Nous pensons tous deux, avec B. S. Page qui nous
avait consulte ä ce sujet, qu'il n'y a pas de conversion de l'Un
vers lui-meme, ni en 7, 5, oü le changement de sujet, de l'Un ä

l'intelligence, est grammaticalement dur, ni en 6, 18, oü il est

moins difficile. Dans les deux cas nous sommes d'accord que
l'siutTTpocpv) est celle du voöc; se retournant vers l'Un pour se

constituer en seconde hypostase. Mais comment comprendre
V 1, 7, 12-23 irap' oojtoü (per se) zyzi ffif] olov auvaffi07]aiv ttj?
8uvdfT£co<; ort. Suvaxai oug'iolv Jusqu'ä plus ample informe, je
ne crois pas que l'Un puisse avoir conscience de son dynamisme

createur; je croirais plutot que le sujet de la phrase est le vobc;.

C'est lui qui prend conscience du dynamisme qui vient de l'Un
le constituer en oücsta pour devenir ensuite, par sa conversion,
vision et voö? proprement dit. Si deja il est difficile d'accepter

que l'Un ait une conscience de soi, il me parait infiniment plus
difficile encore d'admettre qu'il ait conscience d'une activite tour-
nee vers le dehors, disons d'une activite creatrice. Chez Aristote
meme, la voTjcstc; voTja-sco? n'a qu'elle-meme pour objet et non les

choses qui dependent d'elle. Ici encore, me semble-t-il, poser
dans l'Un la conscience de son dynamisme createur, le tournerait
non seulement vers lui-meme — ce que nous excluons — mais

vers le terme de ce dynamisme, l'intelligence au Stade oü eile est

etre et essence. Mais je reconnais que le brusque changement
de sujet est difficile en 7, 12 comme en 7, 5, et que olov rend

votre interpretation possible. S'il faut l'accepter, ne faut-il pas
ä priori admettre une e-rcicrrpocpY) de l'Un vers soi-meme

P. Cilento: La preistoria dei concetti di coscienza e incoscienza

mi fa ricordare l'acuta critica che l'Arnou (Desir, pp. 301-310)

26



388 DISCUSSION

fa dell'opera di Arthur Drews (Plotin und der Untergang der antiken

Weltanschauung, pp. 229 ss.), il quale aveva voluto far di Plotino
un precursore della filosofia dell'Incosciente, basata, si sa, sul

panteismo evoluzionistico. La piü importante conclusione dell'
Arnou e che la 7rapocxoAoü07)cu(; ö, per Plotino, una forma
inferiore della coscienza, quella cioö di un'anima immersa nel corpo;
& illegittimo vedere in essa il tipo di ogni coscienza. Assai chiari-
ficatrice, quindi, mi sembra la distinzione posta da Schwyzer,
tra coscienza di se e conoscenza di se. Mentre questa e proprio
solo dello spirito, la prima percorre tutti i gradi del reale ed t
plurivalente tanto piü che puö essere finanche male e negativitä,
fönte di dubbio e d'angoscia: «la coscienza — dice Plotino —
finisce addirittura per offuscare quelle azioni alle quali si accom-

pagna, mentre queste, una volta che siano sole, sono pure e

forti ed efficaci e dotate di una vita propria» (I 4, 10, 28-31) £ il
problema di Amleto. Ma lo Spirito e veglia (eypr]yopcri<;, VI 8,

16, 31).

M. Schuyler: Es freut mich, dass mein etwas primitives
Vorgehen, den Wörtern nachzugehen, Ihre Zustimmung gefunden
hat, und ich möchte Ihnen für Ihre Beiträge, besonders auch für
Ihre Korrekturen, danken. Interessant war mir, von Herrn Theiler
vernehmen zu dürfen, dass Mark Aurel, der das Wort ctuvsISyjok;

meidet, immerhin sükjuvsIStjtoc; gebraucht, und besonders wertvoll

war mir der Hinweis Herrn Dörries, dass das Wort tiuv-
£t§Y]ot(^ als epikureischer Terminus den übrigen philosophischen
Schulen suspekt geworden ist. Bei dieser Gelegenheit möchte
ich gerne bekennen, dass mir bei meinen Untersuchungen der
Aufsatz H. Dörries über 'Ytzogtxglc {Nachr. Göttinger Akad. phil.-
hist. Klasse, 1955, 35-92) zu Gevatter gestanden hat, ein Aufsatz,
der freilich auch die spätere Geschichte dieses Begriffes untersucht

hat, während ich die Nachwirkung von Plotins Spekulation

über das Bewusstsein und das Unbewusste absichtlich
weggelassen habe. Ich habe mich darum auch nicht mit der M. E.
unzutreffenden Behauptung Gerhard Krügers {Die Herkunft des

philosophischen Selbsthewusstseins, Logos 22, 1933,230) auseinandergesetzt,



«BEWUSST)) UND «UNBEWUSST)) BEI PLOTIN 389

der Begriff des Selbstbewusstseins stamme erst von Augustin.
Der Begriff auvaLoBijcn.? setzt zunächst eine Dreiheit voraus, und

zwar entweder so, dass ein Subjekt in gleicher Weise wie ein
anderes Subjekt eine ocia0Y)cn.? eines Objektes, also eines Dritten
hat. Oder dann so, dass ein und das selbe Subjekt verschiedene

Objekte miteinander wahrnimmt. Dann aber kann das

wahrgenommene Objekt auch zum wahrnehmenden Subjekt gehören;
das geschieht z. B. dann, wenn einer an seiner Hand einen

Wespenstich spürt. Hier kommen wir von der Dreiheit schon

zur Zweiheit, und wenn nun einer als Ganzes sich selbst als

Ganzes zum Objekt hat, gelangen wir von der Zweiheit schliesslich

zur Einheit. Und dies scheint mir das Neue bei Plotin zu

sein, dass er den Begriff cruvoua0r)a!.<; auch dort verwendet, wo
Objekt und Subjekt identisch geworden sind. Es bleibt dann
eine ctuvougBtjct!,«;, die mit dem satten Lächeln des Säuglings
verglichen werden könnte, der sich in seiner Schale wohl fühlt,
ohne zu merken, dass er als Subjekt sich als Objekt betrachtet.

Im Gegensatz zu a?a07)<ri£ wird bei <7uvcdcj07)at<; gar nicht mehr

an das Objekt gedacht, sodass der Begriff nicht bloss für den

voü<;, sondern sogar für das Eine verwendet werden kann,
allerdings dort stets mit der Einschränkung durch das Wörtchen olov.

Dieses Wörtchen kann bei t)7tepv6y)CTi<; VI 8, 16, 32 fehlen, weil
eben die Silbe ürcep das Objektdenken ausschliesst, genau wie

wtepovTwp VI 8, 14, 43 das Sein ausschliesst. Was die Stelle V 1,

7, 12 anbelangt, von der Pater Henry, Herr Harder und Herr
Theiler gesprochen haben, so glaube ich, dass dort das Eine,
nicht der voü? Subjekt ist. Die auvodcr0Y)at<; des Einen ist aber

dort wieder durch ofov eingeschränkt. Und dies scheint mir nun
O. Becker, Plotin und das Problem der geistigen Aneignung 1940, 31

zu wenig beachtet zu haben. Ein olovsi, steht auch an der andern

Stelle, die Becker heranzieht, nämlich V 4, 2, 18, und einzig
dieses olovei ermutigt Plotin, den Ausdruck auvalcT07)a'[.<; für das

Eine zu wagen.
Die Lösung des schwierigen Problems, was wohl Plotin auf

seine Spekulationen über das Bewusstsein und das Unbewusste



39° DISCUSSION

geführt haben mag, sehe ich in der selben Richtung wie Herr
Harder. Die Frage nach der fivrjfiv) in der höheren Welt ist bei

ihm mit dieser Frage verknüpft. Gerade das Kapitel IV 4, 4, auf
das Herr Dodds hingewiesen hat, ist für diese Frage bedeutsam.

Dieses Kapitel kommt mir bisweilen als das modernste im
ganzen Plotin vor; denn wir haben dort etwas, was man geradezu
als das « kollektive Unbewusste» bezeichnen könnte. Leider ist
Plotin gerade hier in einem Masse verborum parens wie sonst nie.

Zur (jLV/jiiTj-Spekulation muss man auch den ebenfalls von Herrn
Dodds erwähnten philosophischen Begriff vjpeü; heranziehen.

Aber auch hier werden wir bei Plotin ein Schwanken feststellen.
Gewiss ist mit r^zZc, meist ein ganz bestimmtes philosophisches
und psychologisches Niveau gemeint, nämlich das des Xoyiapoc;
und des Xoyl^eaOai., gelegentlich auch das der Siavota; aber

dann haben wir wieder Sätze wie iay.bj ixctatoQ y.6ay,oc, vot]t6<;

III 4, 3, 22, wo das bezeichnet, was wir zu erreichen hoffen,
nicht das, was wir überwinden sollten.


	"Bewusst" und "unbewusst" bei Plotin

