
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 5 (1960)

Artikel: Quelle oder Tradition?

Autor: Harder, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660977

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII
RICHARD HARDER

Quelle oder Tradition





QUELLE ODER TRADITION 1

Unsere Zusammenkunft ist den Quellen Plotins gewidmet.
Ich muss gestehen, dass ich gegenüber diesem Begriff
«Quelle» eine gewisse Scheu empfinde. Quelle ist eine

Metapher aus der Naturwelt. Sollte die Altertumswissenschaft

einmal anfangen, über ihre eigenen Begriffe
nachzudenken, so müssten wohl solche Metaphern überprüft
werden, sowohl die biologischen wie Stammbaum und
Entwicklung als auch die physikalischen wie Ursache und
Wirkung. Wenn wir von der Quelle eines Autors sprechen,
so meinen wir doch offenbar, dass bei ihm etwas als ein
Eigenes auftritt, was sich bei näherer Betrachtimg als ein
Fremdes erweist. Wir sagen dann etwa, der Autor A habe

aus der Quelle B «geschöpft». Vielleicht, um aus dieser

Quelle zu trinken Das ist eine sehr handfeste physikalische
Metapher. Der Erkenntnis des Sachverhaltes sind solche

Metaphern nicht förderlich. Dass ein Fremdes als ein Eigenes
auftritt, ist etwas Problematisches, eine ungemein komplexe
geistige Beziehung, die mit Bildern wie « Schöpfen aus einer

Quelle », « Einwirkung einer Ursache » nicht aufgehellt wird.
Das Gleiche gilt für eine andere sachfremde Begriffswelt,
die des Rechtes. Wenn wir sagen, der Autor A habe sich den

gedanklichen Besitz der Quelle B « angeeignet», so bringen
wir die Vorstellung einer Verletzung eines ursprünglichen
geistigen Besitzrechtes hinein. In jedem Falle ist der Autor A
der Nachgeordnete. Das Wasser der Quelle ist lauter; wer
aus ihr schöpft, trübt sie. Und wer sich ein Besitzrecht
aneignet, handelt auch nicht lauter.

1 Dieses Einleitungskapitel zu Härders Vortrag über « Das Ganze vor
und bei Plotin» konnte H.-R. Schwyzer aus Härders Entwürfen und
aus Notizen Pater Henrys noch rekonstruieren. Die Interpretation der
Schrift VI 4-5, die den Vortrag abschloss, konnte leider nicht mehr
zurückgewonnen werden.



328 R. HARDER

Das Ausgangsphänomen, dass ein Fremdes als Eigenes
auftritt, zu erfassen, sind offenbar die genannten physikalischen

und rechtlichen Vorstellungen ungeeignet. Diese
begriffliche Unangemessenheit ist der erste Grund für meine
Scheu, mich dieses Begriffes der Quelle als eines philologischen

Arbeitsinstrumentes zu bedienen. Der zweite Grund
dafür liegt in der Erfahrung. Jeder von uns hat diese

Erfahrung auch gemacht. Ich greife hier ein einziges Beispiel
heraus, den Philosophen Cicero. Der Philosoph Cicero war
noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts eine europäische
Grösse; er galt als Kenner der Philosophie, als grosser
Schriftsteller und als grosser Römer. Dann fiel er in die
Hände der Quellenforscher, und zurück blieb nur ein
Schlachtfeld, zerstört wie je ein Ort erbitterten Kampfes.
Und zudem war der Kampf sieglos: denn wo sind hier die

Siege, wo gibt es eine erhärtete Feststellung, wo eine allgemein

zugestandene Zuweisung, selbst wenn wir der cicero-
nischen Quellenforschung auf ihr eigenes Feld folgen Ich
weiss wirklich nicht, ob es eine glückliche Stunde für die

Plotinforschung wäre, wenn sich nach Abgrasung der cicero-
nischen Weiden ein Schwärm von Quellenforschern auf die
noch grünen Gefilde Plotins begäbe.

Dabei möchte ich garnicht leugnen, dass man auch bei
Plotin Quellenkritik treiben kann; ich kann dies schon
darum nicht leugnen, weil ich selber auch eine Anzahl
solcher Quellen aufgewiesen habe; in den ersten 21 Schriften
sind es etwa 10 Stellen. Aber die Fälle, in denen bei Plotin
die Feststellung von Quellen gelingt, sind vereinzelt. Und
das Problem ist damit nicht gelöst; es ist damit erst gestellt.
Warum hat der Autor zu einem fremden Stoff gegriffen
Wie hat er ihn adaptiert und demnach transformiert Das
sind Fragen, die leicht vergessen werden vor dem Triumphgefühl,

das einem der Nachweis einer Quelle bringt.
Nach der Natur der Sache und auch nach der Lage der

Uberlieferung ist das Fremde, das sich Plotin zu eigen macht,



QUELLE ODER TRADITION

ist also die «Quelle» zumeist stoisch. Wer nun stoische

Quellen bei Plotin aufdeckt, wird versuchen, ihn auch
stoisch umzuinterpretieren. Man macht sich wohl nicht
genügend klar, was damit geschieht, wie man sich überhaupt
kein zutreffendes Bild von der geschichtlichen Bedeutung
der stoischen Philosophie macht. Die ganze Religionswissenschaft

und Naturgeschichte lebt ja von den kläglichen
Abfällen dieser Philosophie. Ich möchte sagen, die Stoa sei die

propagandistisch vergröbernde späte Spielform der klassischen

griechischen Philosophie, und gerade mit diesem ihrem
Depravationscharakter hängt es zusammen, dass diese Schule
bis in die Neuzeit so grossen Erfolg hatte und noch hat.
Sie kommt eben gewissen allezeit menschlichen und allezeit
recht simplen Seelenbedürfnissen entgegen. Eine Stoisierung
Plotins wäre eine Modernisierung, vor der man sich hüten
muss. Ich will versuchen, dies am Beispiel des Dynamis-
Begriffes aufzuzeigen. Für Plotin gilt, dass, je weiter wir
hinaufsteigen, die Dynamis desto konzentrierter wird. Im
Vergleich mit der Kraft des Einen ist alles andere nichts.
Für die Stoiker dagegen und wiederum für uns Moderne
ist die Dynamis in der Welt ausgebreitet. Das die obere
Welt kräftiger ist als unsere hiesige Welt, ist ein Gedanke,
den der moderne Mensch einfach nicht mehr denken kann,
und für den Stoiker wäre dieser Gedanke auch nicht möglich.

Wenn wir aber hinter der plotinischen Dynamis die
stoische sehen, haben wir Plotin schon verfälscht.
Quellenforschung ist also hier ein Eingriff in eine uns unverständlich

gewordene Welt.
Wer den Begriff der Quelle und die mit ihm verbundenen

Vorstellungen grundsätzlich kritisiert, hat die Pflicht
anzugeben, welche Begriffe und Vorstellungen denn angemessener
und für die Aufhellung des in Frage stehenden Phänomens

geeigneter sein können. Wir wollen erneut feststellen: es

handelt sich um ein Fremdes, das als Eigenes auftritt. Nun
gibt es eine geistige Fähigkeit des Menschen, deren Eigen-



R. HARDER

tümlichkeit gerade darin besteht, ein Fremdes zu einem

Eigenen zu machen. Ich meine die Fähigkeit des Lernens.
Statt zu sagen, der Autor A habe aus der Quelle B geschöpft,
möchte ich lieber sagen, A habe von B gelernt. Dieser
Begriff hat den Vorzug, weder ein physikalischer noch ein

juristischer noch überhaupt ein sachfremder Begriff zu sein;
der Begriff ist vielmehr anthropologisch. Zum Menschen

gehört die Fähigkeit des Lernens; nur, indem er lernt, ist
der Mensch Mensch.

Um zu Plotin zurückzukehren, so tritt das Problem des

Fremden, das ein Eigenes wird, besonders in seiner
Beziehung zu Plato auf. Wenn ich aber sage, Plato sei die

wichtigste Quelle, aus der Plotin geschöpft hat, so springt
das Unangemessene einer solchen Behauptung sofort in die

Augen. Sage ich dagegen, er habe von Plato am meisten

gelernt, so sage ich Angemessenes aus, ja ich darf es sogar
wagen zu sagen Plotins Philosophie sei eine Art ständigen
Lernens von Plato. Aber auch von andern hat er gelernt;
sein ganzes Philosophieren ist ein Lernen von den Alten.
Und diese Alten sind wiederum keine beliebige Aufeinanderfolge

einzelner Philosopheme; auch sie haben voneinander
gelernt. Das Lernen und Weitertragen, das Aufnehmen und
Weiterdenken von Generation zu Generation gehört in die

Vorstellung, die wir mit dem Ausdruck « Tradition »

verbinden. Diese traditio, eben das Weitergeben von Gedanken,
darf von uns nicht unterschätzt werden. Es ist ungeheuer
viel, was die griechischen Denker voneinander gelernt haben,
mehr als wir heute noch sehen können, und ungeheuer viel,
was sie weitergegeben haben. Ich glaube, dass Plotin Hera-
klit, Parmenides und Empedokles noch gelesen hat. Kurz,
ich möchte wegen der Grösse und Bedeutung der Tradition
vorschlagen, die quellenkritische Betrachtung durch eine

traditionsgeschichtliche zu ergänzen. Oder, wenn ich schon
ein Bild durch ein anderes ersetzen soll, so möchte ich an
Stelle des physikalischen der Quelle ein Bild aus der griechi-



QUELLE ODER TRADITION 331

sehen Kunst setzen: Auf den Metopen des Zeustempels
in Olympia steht neben Herakles, dem 7tpaxTix6?, Athene
als 7rapat7TaTLp. Sie hilft dem Helden, ohne selbst zu arbeiten,

ganz leicht mit der Hand; in ihn strömt die göttliche Kraft,
ohne die er seine Arbeit nicht bewältigen könnte.

Was Tradition ist, möchte ich an einem Stück Plotin
beleuchten. Es geht mir dabei nicht um unumstössliche
Behauptungen, sondern um einen Zusammenhang. Wie ein
Denker die Gedanken eines andern weiter oder zu Ende
denkt, was hier bei Plotin geschieht, scheint mir bisher noch

völlig ungeklärt. Es handelt sich um den Begriff der Ganzheit,

der heutzutage Modesache geworden ist, für die
griechische Tradition aber grundlegend ist. Bei Xenophanes
(fr. B 24) wird die Gottheit in dem berühmten Vers

geschildert: oöXoc, op a, o5Xo<; 8e voei, oöXop 8e t' axouei

«er sieht als Ganzer, er nimmt wahr (so soll man
übersetzen) als Ganzer, er hört als Ganzer ». Er hat also keine

Wahrnehmungsorgane, aber eine höhere, ja vielleicht die

wirkliche, die eigentliche Wahrnehmung. Auch bei Plato
heisst es vom Kosmos im Timaios 33c: ogpidcTtov sizeSeZro

oüSev. Eine wirkliche Wahrnehmung ist also nur durch die
Ganzheit des Wahrnehmenden möglich. Das wussten die
klassischen Philosophen, auch Aristoteles wusste es noch,
weniger in IIspi als in der Schrift Ilspi oda^y]aeu>c,

xal ata-9-7)Twv. Dort heisst es in cap. 7, 449a 8: <xvayxv) apa
Iv -u elvat. tt)? & öbravTa aiaffavsTai. Was aber
antwortet die Stoa auf die Frage: was geschieht, wenn eine

Verletzung des linken Fusses, z. B. durch einen Wespenstich,

mit der rechten Hand abgewehrt wird Das geschieht
durch SidcSocup, sagt die Stoa; ein Glied gibt die
Empfindung dem andern weiter, bis sie vom linken Fuss über
das 7]Ysgovix6v in die rechte Hand gekommen ist. Plotin
polemisiert dagegen verschiedentlich, besonders IV 7 [2] 7, 7
oder IV 2 [4] 2, 13. Seine eigene Lösung trägt er in der

grossen Schrift über die Seele IV 3-4 [27-28] vor, besonders



332 R. HARDER

in IV 4, 31. Sie heisst: die Wahrnehmung ist nicht
lokalisierbar, und ebensowenig ist der Träger der Wahrnehmung,
die Seele, lokalisierbar. Ich bin überzeugt, dass Plotins
Antwort auch heute noch richtig ist.

In der Bahn eines Xenophanes und eines Plotin steht
auch Augustin in seiner Schrift De immortalitate animae. Er
schliesst sich dort an Plotins Lehre von den dcv-aXf) ];£!,<; an,
die dieser in VI 4-5 [22-23] entwickelt. Augustin hat diese

Schrift gewiss gelesen, ja mit einer Genauigkeit zitiert, die

wir sonst bei ihm nicht antreffen. Die Frage, ob er dabei
den Plotintext selbst vor Augen gehabt hat, oder ob er ihm
durch Porphyrios vermittelt wurde, möchte ich dabei offen
lassen. Was die Form angeht, ist De immortalitate animae ein
Entwurf des letzten nicht veröffentlichten Buches der Soli-
loquia. Hinweise dafür sind das Fehlen der Dialogform und
die Bezeichnung dieser Schrift als commonitorium, d. h. als

u7TOgv7][x<x, auf Deutsch etwa «Rohentwurf». Von der Seele

heisst es dort (De immort. animae XVI 25 Patrolog. Lat.

32, 1034): tota simul adest, das ist: 7t awayöS tw Ttawl

7rap£OTiv VI 4, 1, 1 oder oXov 7tavTayoü 7tapstvai VI 4, 4, 12

oder ö at] 7tawayqu VI 4, 4, 33 b
[Der Referent interpretierte hierauf verschiedene Kapitel

der Schrift VI 4-5 [22-23], wobei er darauf hinwies, dass vom
Einen hier kaum die Rede ist, und dies, obschon die Schrift
der Periode der Reifezeit angehört. Auch fehlt die Lehre von
den drei ursprünglichen Hypostasen völlig. Das Hauptthema
ist vielmehr eine Lehre der Ganzheit in der obern Welt, die
mit der Ganzheit in dieser unserer sinnlichen Welt in
Beziehung gesetzt wird.]

1 P. Henry, Plotin et /'Occident, 1934, p. 75, vergleicht die Augustin-
stelle mit Plot. IV 2 [4] 1, 47-30.



QUELLE ODER TRADITION 333

DISCUSSION

M. Schipy^er: Herr Harder hat einst ein Büchlein mit dem

Titel Eigenart der Griechen geschrieben (Freiburg im Br. 1949).

Heute haben wir etwas von der Eigenart Herrn Härders gespürt.
Ich hätte nicht übel Lust, ihn mit Lynkeus zu vergleichen, von
dem Plotin V 8, 4, 25, sich auf alte Sage berufend, sagt, er sehe

sogar ins Innere der Erde. Auf Lynkeus hat freilich Pater Cilento

Anspruch, weil er ihn scherzhaft zum Eponymos der Accademia

dei Eincei gemacht hat, deren Mitgüed er ist (Rendiconti della Classe

di Science morali, Serie 8, vol. 5, 506-10). Aber ihn möchte ich
nicht mit Lynkeus vergleichen, denn er bückt nicht ins Innere
der Erde, sondern hinauf in die jenseitige Welt. Bei Herrn Harder
aber hatte ich zeitweise das Gefühl, er sehe Gespenster aus der

Tiefe. Gewiss ist «Quelle» ein mythologischer Begriff, aber

« Tradition» ist dies auch. Schüessüch besteht die Sprache aus

Symbolen, und nur in Symbolen können wir uns verständigen.
«Quelle» scheint mir darum kein unerlaubter Begriff zu sein;

nur muss man sich verständigen, was man damit meint. Glücklicher

war ich über den aus der bildenden Kunst herangezogenen

Vergleich. Wie Athene als ^apaora-ut; ihre ganze Kraft in den

Helden Herakles hineinströmen lässt, und dies nur mit einer

leichten Handbewegung, hat der Künstler meisterhaft dargesteüt.
Wie Athene auf den Metopen des Zeustempels von Olympia,
so verleiht auf dem Giebel des gleichen Tempels Apollon den

bedrängten Lapithen den Sieg über die Zentauren, die das Gastrecht

verletzt haben. Hier wird nicht bloss rohe Körperkraft,
hier werden geistige Kräfte übertragen durch blosses
Dabeistehen. Und so können wir uns tatsächüch Plotin als Helden

vorstellen, neben dem seine Lehrer stehen, die ihre Kraft in ihn
strömen lassen.

Die Interpretation der Schrift VI 4-5 warf viele Probleme

auf. In der Tat ist es auffallend, dass die Hypostasenlehre nicht
erwähnt wird. Ebenso merkwürdig erscheint mir, dass der



334 DISCUSSION

xoapcx; aio-0Y)TOi; und der xoapcx; vovprot; häufig gar nicht

auseinandergehalten werden. Dass das Eine in dieser Schrift gänzlich
fehle, erscheint mir dagegen als fraglich; mindestens ist in VI 5,

1, 16 von der ops^iq toö äyaöoü die Rede, wenn man schon das

Iv auf Zeile 13 nicht auf das absolute Eine beziehen will. Aber
ich möchte hier nicht in Einzelheiten eingehen, sondern bloss

die Diskussion über diesen beziehungsreichen Vortrag eröffnen.

P. Henry: Dans votre meditation reflexive, presque philoso-
phique, sur les methodes meme de la philologie, vous avez pose

un probleme qui met en question non pas le detail, mais le tout —
das Gan\e — de nos methodes. Devant cette alternative, « sources »

ou «tradition», je voudrais choisir « le tout», c'est-ä-dire et
les sources et la tradition. Je crois qu'il s'agit moins ici, comme

vous l'avez dit d'ailleurs, de ersetzen que de ergänzen, moins de

substitution que de complement. L'avantage de votre methode,
illustree par un exemple de tradition, qui va de Xenophane ä

Augustin, est de ne pas se soucier de savoir si c'est d'un Plotin
latin ou d'un Porphyre latin ou encore des originaux grecs qu'un
Augustin s'est inspire, parce qu'une fois qu'il s'agit de tradition
cette question devient secondaire, par rapport ä la question essentielle

des themes. Je ne suis pas aussi sür que vous que les sources
d'un auteur soient necessairement des elements «etrangers».
Elles peuvent etre reprises par lui comme des elements qui lui
paraissent connaturels, qui sont dans la ligne de sa propre pensee.
En ce sens, chez Plotin, la grande et unique source, c'est Platon.
S'il y a des transpositions, des inflechissements, il y a aussi des

constantes. Les sources peuvent etre ainsi le fil conducteur principal

d'une tradition.
L'avantage que je vois dans la recherche des sources, c'est

que nous substituons, parfois sans doute avec une confiance

excessive, ä un critere subjectif, tire du chercheur, un critere

objectif, tire des textes et des themes. Ce n'est la pour notre
recherche et notre reflexion qu'un point de depart, non un point
d'arrivee, mais notre effort critique vise ä etablir des points de

comparaison solides et precis. Uapparatus fontium de notre com-



QUELLE ODER TRADITION 335

mune edition peut paraitre reduit ä l'exces, mais c'est delibere-

ment, par souci de ne presenter comme « source » que ce qui est

certain et precis, ce ä quoi Plotin fait allusion ou ce qu'il cite.
Cet apparat, qui ne saurait etre exhaustif, doit servir ä une
recherche ulterieure. II peut aider ä promouvoir une meditation,
ä la maniere de Plotin, sur les themes de la philosophia perennis.

J'ai ete tres interesse par la maniere dont vous avez rap-
proche la conception de la « totalite du monde» chez les stoiciens

et une conception de la « totalite du monde» chez nos contem-

porains; vous avez signale que cette conjonction de points de

vue, ä des siecles de distance, surtout si l'on veut voir dans le

sto'icisme une source importante des Enneades, risquait de fausser

l'interpretation de Plotin. Dans ce contexte, vos remarques sur
la Suvapt? me paraissent pertinentes et penetrantes. Alors que

pour les stoiciens — et, sans doute, pour hon nombre de nos

contemporains, par suite du developpement des sciences biolo-
giques et naturelles — la Suvapi? est conpue comme diffuse et

repandue dans le monde materiel, pour Plotin, au contraire, eile

est concentree dans l'unite la plus absolue et la plus transcen-
dante qui soit, l'Un. L'opposition des Weltanschauungen est radi-

cale, je suis lä tout-ä-fait d'accord avec vous.
Sur un dernier point, je suis plus hesitant. Vos reserves sur

la notion de « sources» viennent en partie, dites-vous, du fait

que vous avez peine ä accepter comme valable, pour eclairer la

pensee d'un philosophe tel que Plotin, un « mythe» apparente
si etroitement aux sciences de la nature et vous lui preferez une

metaphore, celle de «tradition», tiree du domaine plus specifi-

quement humain. II est tres vrai que les Grecs, surtout ä l'epoque
de Plotin, ont pris appui sur une tradition philosophique. Mais

ne peut-on dire aussi — c'est une question — que la philosophic

grecque, dans son ensemble, est avant tout un essai d'interpreter
la nature C'est tres clair chez les presocratiques. Meme apres
la decouverte du «sujet humain» par Socrate; c'est encore
sensible chez Platon, bien que chez lui, la complexite augmente et
les problemes, celui du mal par exemple, tendent ä se developper



336 DISCUSSION

sur plusieurs plans ä la fois, celui de l'homme, celui de la cite,
celui de l'univers. Quand la —oXtt; eut cesse d'etre ou d'inte-

resser, l'homme se replaga dans « le tout» de Funivers, comme
le faisait le stoicien. Le stoicisme me parait avoir retrouve en

un certain sens et sous cet aspect la Problematik originelle de la

philosophic grecque. C'est done dans la philosophic grecque
elle-meme que je trouverais une justification de la metaphore
« naturelle » des « sources ».

M. Theiler: Man weiss, wenn Herr Harder etwas bemerkt,
dann ist es immer originell und geht von den gewohnten Wegen
ab. So hat er auch prinzipiell den gewohnten Weg der

Quellenforschung angegriffen. Ich selber brauche das Wort Quelle nicht,
nicht aus metaphysischem Bedenken, sondern weil die

Durchführung des Quellenbildes sprachliche Schwierigkeiten mit sich

bringt. Vielleicht bin ich da noch etwas primitiver als Herr Harder;

das war schon immer so. Wilamowitz sagte einmal, wenn
man von Methode spreche, dann traue er dem Frieden gleich
nicht. So mag es gegenüber den Problemen, vor denen wir
stehen, reladv gleichgültig sein, welche der mythologischen
Ausdrucksweisen man verwendet. Die Hauptsache ist das Mitarbeiten
an der Sache. Nun, da gab es eine Menge interessanter
Streiflichter, aber wir würden unsere Zeit unendlich überschreiten,

wenn wir darauf eingehen wollten, etwa auf die etwas maliziöse

Behandlung der Stoiker. In der Naturphilosophie würde ich nicht
ihre Verteidigung übernehmen, obgleich sie den Begriff des

Naturgesetzes vorbereitet haben. Der Eindruck aber der Ethik
ist gross und rein. Nun zu dem Punkte, warum in den von
Herrn Harder betrachteten Schriften nicht vom sv die Rede ist.
Da glaube ich einfach, es sollte das 8Xov des voüc, des ov

behandelt werden, und es beliebte Plotin, nicht auf das sv
einzugehen. Zur Durchführung der Totalitätslehre hat Plotin neben

platonischen oder vorsokratischen auch wieder stoische Begriffe
erneuert; im touto orteüSei Ttäcr« tpuaic,, sep' e<xuty)v VI 5 [23] 1,

18: der Vergleich mit Marc Aurel 9, 9,1 ff. führt wieder auf Posei-

donios; vgl. auch Plotin III 6 [26] 5, 37. Der schöne Ausdruck



QUELLE ODER TRADITION 337

von Herrn Harder bestätigt sich, dass Plotin die Zusammenfassung

alles Früheren ist, die Vollendung, über die das Altertum

wesentlich nicht mehr hinausgekommen ist.
M. Dörrte: Ich möchte nur auf den einen Punkt eingehen,

auf den Herr Theiler eben hinwies. Liegt es nicht doch am

nächsten, aus dem platonistischen Material zugleich eine plato-
nistische Grundhaltung, wie Herr Harder es nannte, zu folgern
Es wird da die Beziehung der Seele und des voü<; zum oAov, zur
Ganzheit geklärt; da bestand keine Notwendigkeit, auf das sv

überzugehen. Falls darin ein Mangel lag, falls geklärt werden

musste, wie Seele und voü? zum Einen stehen, so hat Plotin das

gleich in der nächsten Schrift V 6 [24] aufgeholt. Dort nimmt
er nicht das Timaios-Material zum Ausgangspunkt, sondern nun
geht er von Aristoteles, namentlich Metaphysik A 9 aus und

übergipfelt das dort Gesagte durch sein Iv. Wer also dies in der

Schrift VI 5 [23] vermisste, kam gleich in der nächsten Schrift
auf seine Kosten.

Nun möchte ich nur mit einem Wort darauf hinweisen, dass

bei Nemesios 3, 135-37 Matthaei eine sicher auf Porphyrios
zurückgehende Ausarbeitung über die Allgegenwart der Seele

vorliegt — und zwar gerade der Einzel-Seele. Alles scheint dafür

zu sprechen, dass dies dem Augustin weit näher lag als jene
Plotin-Stellen; ja, es wird sich der Nachweis führen lassen, dass

Augustins Schrift de immortalitate animae porphyrischen (nicht
plotinischen Gedankengängen recht dicht folgt.

M. Dodds: I believe Mr. Armstrong once discussed in an

article the problem of to oXov in Enn. VI 4 and 5. Could he

remind us of his conclusions
M. Armstrong: The only thing which has any bearing on

this discussion which I considered in that article {Mind Vol. XLVI
N.S. No. 181, pp. 61-66) was the remarkable image which occurs
in VI 4 [22] 7, 23-40. This is the image of the little luminous
mass and the great sphere illuminated by it. What interested

me was Plotinus's handling of his image; first of all, he says,

imagine the sphere illuminated from its centre; then take away



338 DISCUSSION

the central luminous mass and leave only the immaterial power
of the light pervading the whole sphere (33-36). The subject
of my article was Emanation in Plotinus-, and the point which I
made which is relevant to this discussion was that by this critical
refinement of his image he gets rid altogether of the concept of
emanation or procession and replaces it precisely by Herr Har-
der's conception of to öXov, the omnipresence of the All.

P. Henry: La meme image que M. Armstrong nous a signalee
ici est etudiee avec finesse et penetration dans l'Essai de Brehier

sur Images bergsoniennes, images platoniciennes (Etudes Bergsoniennes,

II, 1949, Albin Michel, p. 119-121). C'est avec V 8, 9 l'image
principale ou Brehier voit Plotin esquisser la theorie de la

correction des images. Aucune image ne doit etre statique. Mais

toute image doit etre prise dynamiquement. Exactement comme
Quelle et Tradition doivent se completer, ainsi les images ploti-
niennes doivent etre corrigees les unes par les autres. C'est le

point que souligne Brehier.

M. Dodds: This very striking passage of which Armstrong
has reminded us suggests the exercises that are sometimes
prescribed for contemplatives: the novice must first visualise an

image, then correct it step by step in order to make his contemplation

more perfect. I have wondered whether Plotinus is not
here prescribing such an exercise. One finds similar things in
the discipline of the Indian Yogi, and I think also sometimes in
some of the Christian mystics.

M. Armstrong: I cannot remember a precise parallel in the
Christian mystics, but in Indian Yoga very definitely indeed.

M. Harder: Wenn ich mir zum Schluss noch einige Worte
erlauben darf, so möchte ich hier die Frage stellen, ob es sich
bei den Worten si xa 7tdvTa sIq ev <x7teu8ot. (VI 5, 1, 13) nicht um
eine Anspielung auf das platonische Symposion 211 a-e handeln
könnte. In der Aristophanes-Rede des Symposion ist es Hephaistos,
der die beiden Liebenden zusammenschmiedet, zu einem Ganzen
macht (i92d). Als Verfertiger des Ganzen erscheint Hephaistos
auch bei Plotin (III 2, 14, 27). Was die Quellen anbelangt,



QUELLE ODER TRADITION 339

so hat Herr Theiler mit Recht Wilamowitz zitiert mit seiner

Gegnerschaft gegen Gespräche über die Methodik; aber es

scheint mir doch nötig, Begriffe, mit denen wir täglich arbeiten,
einmal zu untersuchen. Wenn ich vorschlage, « Quelle» durch
«Tradition» zu ersetzen, so führe ich damit den klassischen

historischen Begriff ein. Tradition ist das Medium geschichtlichen
Erlebens, und mit diesem Begriff glaube ich die Art und Weise,
wie Plotin zu den Alten steht, am ehesten zu erfassen. Aber
ich möchte die Auseinandersetzung über diese Dinge keineswegs
forcieren. Ich möchte auch nicht noch einmal auf die Stoiker

eingehen — ich würde mich für die Stoiker wie für die ganze
Quellenforschung (beide Male in verschiedenem Sinne) auf
Cicero berufen; und was eine unkontrollierte Quellenforschung
an Unheil anrichten kann, das hat ja nun die Ciceroforschung
gezeigt. Gott sei Dank haben wir es in der plotinischen Welt
mit anderen und weit harmloseren Dingen zu tun. Meine zweite

Berufung auf Cicero ist gleichzeitig eine Berufung auf den

Philosophen Herbart. Ich erinnere Herrn Theiler an unsere gemeinsame

Königsberger Zeit: dort hat Herbart 1811 einen Vortrag
gehalten über Cicero als Philosophen. Herbart hat das grosse
Verdienst Ciceros für die europäische Philosophie darin gefunden,

dass Cicero gerade nicht — wie die meisten dachten —
Stoiker wurde (« steifsinniger» Stoiker, wie Herbart sagt),
sondern Akademiker. Er hielt sein Urteil zurück und gewann damit
eine weit feinere, griechischere Haltung. Darin sah Herbart ein
sehr grosses Verdienst Ciceros. Er ist nicht « steifsinnig»
irgendwelchen « Quellen» gefolgt. Und diesem Lobe möchte ich mich
anschüessen

M. Schwy^er: Gestatten Sie, die Diskussion mit unserem
herzlichen Dank an Herrn Harder zu schliessen. Ich möchte
noch besonders betonen, wie ich es bewundert habe, dass Herr
Harder, obschon er Rekonvaleszent von schwerer Krankheit ist,
seinen Vortrag frei gehalten hat. Diese eindrucksvolle Leistung
zeigt, wie sehr er in den uns vorgelegten Problemen lebt.

23



' '—' fi «?

-J \^Y -sKaicrKi

_. >' 2-Sj tig '

"^jj

K

|Yj_',_J®-'. M~% S~ -SflCf~. 1 w£S~ -^/raF' -ßt'' j^~ '-a _t

^Tfs - £Vfi> ^.i^.-,^

'- Vif t^P 'iX-ira^f'
" b^-^ITT^ '?.j* - -- J -'-j^jaggf1 JV5^^_

;"i*h Lt^ShJ %^s^
J^^Lt''"" 'J^-iÖo1;®-! Y, *"*t^-^>'Ytj -fsQtj^^jY.!.;^.

£v ':' V?^' ,1"Ä«f ,^SÄy
T^k- J®, ,#3!^ \v,\ S^t-j* * -j-S ^"i-,!, -'- =^>taiV J1' „

_=; ^ E - 4'-^«: tS£r
-',^-^r ^;Jd^2±: %$£ '£<: J tr$i--SS$B-4^

~$ip>ji, #=t"#i2ff-_=ir^'^f.;-is£ Tfe,j^i>^' js^s^Ys.&ffa^g^
W T*fe&

m%: saUiiJI- ifc^--sä>'

.*§£" "tW ^ 4j -I H**"
.3§8$e« -J9&' «?*sM$Kfc :4& ^ «HÖ»^?«
«&itai ^ !t «q^ir-jag^

_ _

fi^Jil^-Är^^Ai i*tä&fe«ä£ 9ea^m^£^l>Hi
&*&&.^#-.^

&S«-^se
**T >£t -J^p s^Yr-- „ ' - j_ YlYä^T

Ii1-


	Quelle oder Tradition?

