Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 5 (1960)

Artikel: Quelle oder Tradition?
Autor: Harder, Richard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660977

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660977
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

RICHARD HARDER
Quelle oder Tradition ?






QUELLE ODER TRADITION ?1

Unsere Zusammenkunft ist den Quellen Plotins gewidmet.
Ich muss gestehen, dass ich gegentiber diesem Begriff
« Quelle » eine gewisse Scheu empfinde. Quelle ist eine
Metapher aus der Naturwelt. Sollte die Altertumswissen-
schaft einmal anfangen, tiber ihre eigenen Begriffe nachzu-
denken, so miissten wohl solche Metaphern tberprift
werden, sowohl die biologischen wie Stammbaum und Ent-
wicklung als auch die physikalischen wie Ursache und
Wirkung. Wenn wir von der Quelle eines Autors sprechen,
so meinen wir doch offenbar, dass bei ithm etwas als ein
Eigenes auftritt, was sich bei niherer Betrachtung als ein
Fremdes erweist. Wir sagen dann etwa, der Autor A habe
aus der Quelle B «geschopft». Vielleicht, um aus dieser
Quelle zu trinken ? Das ist eine sehr handfeste physikalische
Metapher. Der Erkenntnis des Sachverhaltes sind solche
Metaphern nicht forderlich. Dass ein Fremdes als ein Eigenes
auftritt, ist etwas Problematisches, eine ungemein komplexe
geistige Beziehung, die mit Bildern wie « Schopfen aus einer
Quelle », « Einwirkung einer Ursache » nicht aufgehellt wird.
Das Gleiche gilt fiir eine andere sachfremde Begriffswelt,
die des Rechtes. Wenn wir sagen, der Autor A habe sich den
gedanklichen Besitz der Quelle B «angeeignet», so bringen
wir die Vorstellung einer Vetletzung eines urspriinglichen
geistigen Besitzrechtes hinein. In jedem Falle ist der Autor A
der Nachgeordnete. Das Wasser der Quelle ist lauter; wer
aus ihr schopft, triibt sie. Und wer sich ein Besitzrecht an-
eignet, handelt auch nicht lauter.

1 Dieses Einleitungskapitel zu Harders Vortrag uber « Das Ganze vor
und bei Plotin» konnte H.-R. Schwyzer aus Harders Entwiirfen und
aus Notizen Pater Hentys noch rekonstruieren. Die Interpretation der
Schrift VI 4-5, die den Vortrag abschloss, konnte leider nicht mehr
zuriickgewonnen werden.



328 R. HARDER

Das Ausgangsphinomen, dass ein Fremdes als Eigenes
auftritt, zu erfassen, sind offenbar die genannten physika-
lischen und rechtlichen Vorstellungen ungeeignet. Diese be-
griffliche Unangemessenheit ist der erste Grund fiir meine
Scheu, mich dieses Begriffes der Quelle als eines philolo-
gischen Arbeitsinstrumentes zu bedienen. Der zweite Grund
dafur liegt in der Erfahrung. Jeder von uns hat diese Et-
fahrung auch gemacht. Ich greife hier ein einziges Beispiel
heraus, den Philosophen Cicero. Der Philosoph Cicero war
noch zu Beginn des 19. Jahrhunderts eine europiische
Grosse; er galt als Kenner der Philosophie, als grosser
Schriftsteller und als grosser Rémer. Dann fiel er in die
Hinde der Quellenforscher, und zuriick blieb nur ein
Schlachtfeld, zerstdrt wie je ein Ort erbitterten Kampfes.
Und zudem war der Kampf sieglos: denn wo sind hier die
Siege, wo gibt es eine erhirtete Feststellung, wo eine allge-
mein zugestandene Zuweisung, selbst wenn wir der cicero-
nischen Quellenforschung auf ihr eigenes Feld folgen ? Ich
weiss witklich nicht, ob es eine glickliche Stunde fiir die
Plotinforschung wite, wenn sich nach Abgrasung der cicero-
nischen Weiden ein Schwarm von Quellenforschern auf die
noch griinen Gefilde Plotins begibe.

Dabei mochte ich garnicht leugnen, dass man auch bei
Plotin Quellenkritik treiben kann; ich kann dies schon
darum nicht leugnen, weil ich selber auch eine Anzahl
solcher Quellen aufgewiesen habe; in den ersten 21 Schriften
sind es etwa 10 Stellen. Aber die Fille, in denen bei Plotin
die Feststellung von Quellen gelingt, sind vereinzelt. Und
das Problem ist damit nicht gelGst; es ist damit erst gestellt.
Warum hat der Autor zu einem fremden Stoff gegriffen ?
Wie hat er ihn adaptiert und demnach transformiert ? Das
sind Fragen, die leicht vergessen werden vor dem Triumph-
gefiihl, das einem der Nachweis einer Quelle bringt.

Nach der Natur der Sache und auch nach der Lage der
Ubetlieferung ist das Fremde, das sich Plotin zu eigen macht,



QUELLE ODER TRADITION °? 329

ist also die « Quelle» zumeist stoisch. Wer nun stoische
Quellen bei Plotin aufdeckt, wird versuchen, ihn auch
stoisch umzuinterpretieren. Man macht sich wohl nicht ge-
ntugend klar, was damit geschieht, wie man sich tiberhaupt
kein zutreffendes Bild von der geschichtlichen Bedeutung
der stoischen Philosophie macht. Die ganze Religionswissen-
schaft und Naturgeschichte lebt ja von den kliglichen Ab-
tillen dieser Philosophie. Ich md&chte sagen, die Stoa sei die
propagandistisch vergrobernde spite Spielform der klassi-
schen griechischen Philosophie, und gerade mit diesem ihrem
Depravationscharakter hingt es zusammen, dass diese Schule
bis in die Neuzeit so grossen Erfolg hatte und noch hat.
Sie kommt eben gewissen allezeit menschlichen und allezeit
recht simplen Seelenbediirfnissen entgegen. Eine Stoisierung
Plotins wire eine Modernisierung, vor der man sich hiiten
muss. Ich will versuchen, dies am Beispiel des Dynamis-
Begriffes aufzuzeigen. Fiir Plotin gilt, dass, je weiter wir
hinaufsteigen, die Dynamis desto konzentrierter wird. Im
Vergleich mit der Kraft des Einen ist alles andere nichts.
Fir die Stoiker dagegen und wiederum fiir uns Moderne
ist die Dynamis in der Welt ausgebreitet. Das die obere
Welt kriftiger ist als unsere hiesige Welt, ist ein Gedanke,
den der moderne Mensch einfach nicht mehr denken kann,
und fiir den Stoiker wire dieser Gedanke auch nicht mog-
lich. Wenn wir aber hinter der plotinischen Dynamis die
stoische sehen, haben wir Plotin schon vetfilscht. Quellen-
torschung ist also hier ein Eingriff in eine uns unverstind-
lich gewordene Welt.

Wer den Begriff der Quelle und die mit ihm verbundenen
Vorstellungen grundsitzlich kritisiert, hat die Pflicht anzu-
geben, welche Begriffe und Vorstellungen denn angemessener
und fiir die Aufhellung des in Frage stehenden Phinomens
geeigneter sein konnen. Wir wollen erneut feststellen: es
handelt sich um ein Fremdes, das als Eigenes auftritt. Nun
gibt es eine geistige Fihigkeit des Menschen, deren Eigen-



330 R. HARDER

timlichkeit gerade darin besteht, ein Fremdes zu einem
Eigenen zu machen. Ich meine die Fihigkeit des Lernens.
Statt zu sagen, der Autor A habe aus der Quelle B geschopft,
mochte ich lieber sagen, A habe von B geletnt. Dieser Be-
griff hat den Vorzug, weder ein physikalischer noch ein
juristischer noch iiberhaupt ein sachfremder Begriff zu sein;
der Begriff ist vielmehr anthropologisch. Zum Menschen
gehort die Fahigkeit des Lernens; nur, indem er lernt, ist
der Mensch Mensch.

Um zu Plotin zuriickzukehren, so tritt das Problem des
Fremden, das ein Eigenes wird, besonders in seiner Be-
ziehung zu Plato auf. Wenn ich aber sage, Plato sei die
wichtigste Quelle, aus der Plotin geschopft hat, so springt
das Unangemessene einer solchen Behauptung sofort in die
Augen. Sage ich dagegen, er habe von Plato am meisten
gelernt, so sage ich Angemessenes aus, ja ich darf es sogar
wagen zu sagen Plotins Philosophie sei eine Art stindigen
Lernens von Plato. Aber auch von andern hat er gelernt;
sein ganzes Philosophieren ist ein Lernen von den Alten.
Und diese Alten sind wiederum keine beliebige Aufeinander-
folge einzelner Philosopheme; auch sie haben voneinander
gelernt. Das Lernen und Weitertragen, das Aufnehmen und
Weiterdenken von Generation zu Generation gehort in die
Vorstellung, die wir mit dem Ausdruck « Tradition» ver-
binden. Diese #raditio, eben das Weitergeben von Gedanken,
darf von uns nicht unterschitzt werden. Es ist ungehecuer
viel, was die griechischen Denker voneinander gelernt haben,
mehr als wir heute noch sehen konnen, und ungeheuer viel,
was sie weitergegeben haben. Ich glaube, dass Plotin Hera-
klit, Parmenides und Empedokles noch gelesen hat. Kurz,
ich m&chte wegen der Grosse und Bedeutung der Tradition
vorschlagen, die quellenkritische Betrachtung durch eine
traditionsgeschichtliche zu erginzen. Oder, wenn ich schon
ein Bild durch ein anderes ersetzen soll, so mochte ich an
Stelle des physikalischen der Quelle ein Bild aus der griechi-



QUELLE ODER TRADITION ? 331

schen Kunst setzen: Auf den Metopen des Zeustempels
in Olympia steht neben Herakles, dem mpaxtixdc, Athene
als Ttapactdtig. Sie hilft dem Helden, ohne selbst zu arbeiten,
ganz leicht mit der Hand; in ihn stromt die gottliche Kraft,
ohne die er seine Arbeit nicht bewiltigen konnte.

Was Tradition ist, mochte ich an einem Stiick Plotin
beleuchten. Es geht mir dabei nicht um unumst&ssliche Be-
hauptungen, sondern um einen Zusammenhang. Wie ein
Denker die Gedanken eines andern weiter oder zu Ende
denkt, was hier bei Plotin geschieht, scheint mir bisher noch
vollig ungeklirt. Es handelt sich um den Begriff der Ganz-
heit, der heutzutage Modesache geworden ist, fiir die grie-
chische Tradition aber grundlegend ist. Bei Xenophanes
(fr. B 24) wird die Gottheit in dem berithmten Vers
geschildert: odlog 6p&, obArog O voel, oblog 8¢ 7’ axodet
cer sieht als Ganzer, er nimmt wahr (so soll man iiber-
setzen) als Ganzer, er hort als Ganzer ». Er hat also keine
Wahrnehmungsorgane, aber eine hohere, ja vielleicht die
wirkliche, die eigentliche Wahtnehmung. Auch bei Plato
heisst es vom Kosmos im Timaios 33c: dppdrtev Eénedeito
o0dév. Eine wirkliche Wahrnehmung ist also nur durch die
Ganzheit des Wahrnehmenden méglich. Das wussten die
klassischen Philosophen, auch Aristoteles wusste es noch,
weniger in Ilepl fuy¥g als in der Schrift Ilepl aicnoewc
xal aicdnTdv. Dort heisst es in cap. 7, 449a 8: avayxy dpa
& T elvor THg uydie, & &mavrta aicdaveroar. Was aber ant-
wortet die Stoa auf die Frage: was geschieht, wenn eine
Verletzung des linken Fusses, z. B. dutch einen Wespen-
stich, mit der rechten Hand abgewehrt wird ? Das geschieht
durch diadooig, sagt die Stoa; ein Glied gibt die Emp-
findung dem andern weiter, bis sie vom linken Fuss tiber
das %yepovixév in die rechte Hand gekommen ist. Plotin
polemisiert dagegen verschiedentlich, besonders IV 7 [2] 7, 7
oder IV 2 [4] 2, 13. Seine eigene Losung trigt er in der
grossen Schrift iiber die Seele IV 3-4 [27-28] vor, besonders



332 R. HARDER

in IV 4, 31. Sie heisst: die Wahrnehmung ist nicht lokali-
sietbar, und ebensowenig ist der Triger der Wahrnehmung,
die Seele, lokalisierbar. Ich bin iiberzeugt, dass Plotins
Antwort auch heute noch richtig ist.

In der Bahn eines Xenophanes und eines Plotin steht
auch Augustin in seiner Schrift De zmmortalitate animae. Bx
schliesst sich dort an Plotins Lehre von den évtianeig an,
die dieser in VI 4-5 [22-23] entwickelt. Augustin hat diese
Schrift gewiss gelesen, ja mit einer Genauigkeit zitiert, die
wir sonst bei ihm nicht antreffen. Die Frage, ob er dabei
den Plotintext selbst vor Augen gehabt hat, oder ob er ihm
durch Porphyrios vermittelt wurde, mochte ich dabei offen
lassen. Was die Form angeht, ist De immortalitate animae ein
Entwurf des letzten nicht verdffentlichten Buches der Soli-
loquia. Hinweise dafiir sind das Fehlen der Dialogform und
die Bezeichnung dieser Schrift als commonitorium, d.h. als
omopvne, auf Deutsch etwa « Rohentwurf». Von der Seele
heisst es dort (De immort. animae XV1 25 = Patrolog. Lat.
32, 1034): fota simul adest, das ist: moavtayol T& Tovtl
wapeoty VI 4, 1, 1 oder éhov mwavrayol wapeivar VI 4, 4, 12
oder 8An mavtayod VI 4, 4, 33 L.

[Der Referent interpretierte hierauf verschiedene Kapitel
der Schrift VI 4-5[22-23], wobei er darauf hinwies, dass vom
Einen hier kaum die Rede ist, und dies, obschon die Schrift
der Periode der Reifezeit angehort. Auch fehlt die Lehre von
den drei urspriinglichen Hypostasen vollig. Das Hauptthema
ist vielmehr eine Lehre der Ganzheit in der obern Welt, die
mit der Ganzheit in dieser unserer sinnlichen Welt in Be-
ziehung gesetzt witd.]

1 P. HeNRrY, Plotin et I’Occident, 1934, p. 75, vergleicht die Augustin-
stelle mit Plot. IV 2 [4] 1, 47-50.



QUELLE ODER TRADITION ? 333

DISCUSSION

M. Schwyzer: Herr Harder hat einst ein Biichlein mit dem
Titel Eigenart der Griechen geschrieben (Freiburg im Br. 1949).
Heute haben wir etwas von der Eigenart Herrn Harders gespiirt.
Ich hitte nicht tibel Lust, ithn mit Lynkeus zu vergleichen, von
dem Plotin V 8, 4, 25, sich auf alte Sage berufend, sagt, er sehe
sogar ins Innere der Erde. Auf Lynkeus hat freilich Pater Cilento
Anspruch, weil er ihn scherzhaft zum Eponymos der Accademia
dei Lincei gemacht hat, deren Mitglied er ist (Rendiconti della Classe
di Scienge morali, Serie 8, vol. 5, 506-10). Aber ihn mochte ich
nicht mit Lynkeus vergleichen, denn er blickt nicht ins Innere
der Erde, sondern hinauf in die jenseitige Welt. Bei Herrn Harder
aber hatte ich zeitweise das Gefiihl, er sehe Gespenster aus der
Tiefe. Gewiss ist « Quelle» ein mythologischer Begriff, aber
« Tradition» ist dies auch. Schliesslich besteht die Sprache aus
Symbolen, und nur in Symbolen kénnen wir uns verstindigen.
« Quelle» scheint mir darum kein unerlaubter Begriff zu sein;
nur muss man sich verstindigen, was man damit meint. Gliick-
licher war ich iiber den aus der bildenden Kunst herangezogenen
Vergleich. Wie Athene als mwapactatig ihre ganze Kraft in den
Helden Herakles hineinstromen lidsst, und dies nur mit einer
leichten Handbewegung, hat der Kiinstler meisterhaft dargestellt.
Wie Athene auf den Metopen des Zeustempels von Olympia,
so vetleiht auf dem Giebel des gleichen Tempels Apollon den
bedringten Lapithen den Sieg iiber die Zentauren, die das Gast-
recht verletzt haben. Hier wird nicht bloss rohe Ko&rperkraft,
hier werden geistige Krifte iibertragen durch blosses Dabei-
stehen. Und so konnen wir uns tatsichlich Plotin als Helden
vorstellen, neben dem seine Lehrer stehen, die ihre Kraft in ihn
stromen lassen.

Die Interpretation der Schrift VI 4-5 warf viele Probleme
auf. In der Tat ist es auffallend, dass die Hypostasenlehre nicht
erwihnt wird. Ebenso merkwiirdig erscheint mir, dass der



334 DISCUSSION

x6opog alclntéc und der xbdopog vontog hiufig gar nicht aus-
einandergehalten werden. Dass das Eine in dieser Schrift ginzlich
fehle, erscheint mir dagegen als fraglich; mindestens ist in VI s,
1, 16 von der 8pekig Tob dyalol die Rede, wenn man schon das
&v auf Zeile 13 nicht auf das absolute Eine beziehen will. Aber
ich mochte hier nicht in Finzelheiten eingehen, sondern bloss
die Diskussion iiber diesen beziehungsreichen Vortrag eréfinen.

P. Henry : Dans votre méditation réflexive, presque philoso-
phique, sur les méthodes méme de la philologie, vous avez posé
un probléme qui met en question non pas le détail, mais le tout —
das Gange — de nos méthodes. Devant cette alternative, « sources »
ou «tradition», je voudrais choisir «le tout », C’est-a-dire et
les sources et la tradition. Je crois qu’il s’agit moins ici, comme
vous l'avez dit d’ailleurs, de erseszen que de ergingen, moins de
substitution que de complément. L’avantage de votre méthode,
illustrée par un exemple de tradition, qui va de Xénophane a
Augustin, est de ne pas se soucier de savoir si c’est d’un Plotin
latin ou d’un Porphyre latin ou encore des originaux grecs qu’un
Augustin s’est inspiré, parce qu’une fois qu’il s’agit de tradition
cette question devient secondaire, par rapport a la question essen-
tielle des themes. Je ne suis pas aussi stir que vous que les sources
d’'un auteur soient nécessairement des éléments « étrangers ».
Elles peuvent étre reprises par lui comme des éléments qui lui
paraissent connaturels, qui sont dans la ligne de sa propre pensée.
En ce sens, chez Plotin, la grande et unique source, c’est Platon.
S’il y a des transpositions, des infléchissements, il y a aussi des
constantes. Les sources peuvent étre ainsi le fil conducteur prin-
cipal d’une tradition.

L’avantage que je vois dans la recherche des sources, c’est
que nous substituons, patfois sans doute avec une confiance
excessive, a un critére subjectif, tiré du chercheur, un critére
objectif, tiré des textes et des thémes. Ce n’est la pour notre
recherche et notre réflexion qu’un point de départ, non un point
d’arrivée, mais notre effort critique vise a établir des points de
comparaison solides et précis. L’apparatus fontium de notre com-



QUELLE ODER TRADITION ? 235

mune édition peut paraitre réduit a I’exces, mais c’est délibéré-
ment, par souci de ne présenter comme « source» que ce qui est
certain et précis, ce a quoi Plotin fait allusion ou ce qu’il cite.
Cet apparat, qui ne saurait étre exhaustif, doit servir a une
recherche ultérieure. Il peut aider a promouvoir une méditation,
a la maniére de Plotin, sur les thémes de la philosophia perennis.

Jai été tres intéressé par la maniere dont vous avez rap-
proché la conception de la « totalité du monde» chez les stoiciens
et une conception de la « totalité du monde» chez nos contem-
porains; vous avez signalé que cette conjonction de points de
vue, 2 des siécles de distance, surtout si I’on veut voir dans le
stoicisme une source importante des Ennéades, risquait de fausser
Pinterprétation de Plotin. Dans ce contexte, vos temarques sufr
la Svautg me paraissent pertinentes et pénétrantes. Alors que
pour les stoiciens — et, sans doute, pour bon nombre de nos
contemporains, par suite du développement des sciences biolo-
giques et naturelles — la Sbvapig est congue comme diffuse et
répandue dans le monde matériel, pour Plotin, au contraire, elle
est concentrée dans I'unité la plus absolue et la plus transcen-
dante qui soit, 'Un. L’opposition des Weltanschannngen est radi-
cale, je suis 1a tout-a-fait d’accord avec vous.

Sur un dernier point, je suis plus hésitant. Vos réserves sur
la notion de « sources» viennent en partie, dites-vous, du fait
que vous avez peine a accepter comme valable, pour éclairer la
pensée d’un philosophe tel que Plotin, un « mythe» apparenté
si étroitement aux sciences de la nature et vous lui préférez une
métaphore, celle de « tradition», tiréde du domaine plus spécifi-
quement humain. Il est trés vrai que les Grecs, surtout a ’époque
de Plotin, ont pris appui sur une tradition philosophique. Mais
ne peut-on dire aussi — c’est une question — que la philosophie
grecque, dans son ensemble, est avant tout un essai d’interpréter
la nature ? Cest trés clair chez les présocratiques. Méme apres
la découverte du « sujet humain» par Socrate; c’est encore sen-
sible chez Platon, bien que chez lui, la complexité augmente et
les probleémes, celui du mal par exemple, tendent 4 se développer



336 DISCUSSION

sur plusieurs plans a la fois, celui de ’homme, celui de la cité,
celui de P'univers. Quand la wéhic eut cessé d’étre ou d’inté-
ressetr, ’homme se replaga dans «le tout» de l'univers, comme
le faisait le stoicien. Le stoicisme me parait avoir retrouvé en
un certain sens et sous cet aspect la Problematik originelle de la
philosophie grecque. C’est donc dans la philosophie grecque
elle-méme que je trouverais une justification de la métaphore
« naturelle» des « soutrces».

M. Theiler: Man weiss, wenn Herr Harder etwas bemerkt,
dann ist es immer originell und geht von den gewohnten Wegen
ab. So hat er auch prinzipiell den gewohnten Weg der Quellen-
forschung angegriffen. Ich selber brauche das Wort Quelle nicht,
nicht aus metaphysischem Bedenken, sondern weil die Durch-
fiihrung des Quellenbildes sprachliche Schwierigkeiten mit sich
bringt. Vielleicht bin ich da noch etwas primitiver als Herr Har-
der; das war schon immer so. Wilamowitz sagte einmal, wenn
man von Methode spreche, dann traue er dem Frieden gleich
nicht. So mag es gegeniiber den Problemen, vor denen wir
stehen, relativ gleichgiiltig sein, welche der mythologischen Aus-
drucksweisen man verwendet. Die Hauptsache ist das Mitarbeiten
an der Sache. Nun, da gab es eine Menge interessanter Streif-
lichter, aber wir wiirden unsere Zeit unendlich iiberschreiten,
wenn wir darauf eingehen wollten, etwa auf die etwas maliziose
Behandlung der Stoiker. In der Naturphilosophie wiirde ich nicht
ihre Verteidigung iibernehmen, obgleich sie den Begriff des
Naturgesetzes vorbereitet haben. Der Eindruck aber der Ethik
ist gross und rein. Nun zu dem Punkte, warum in den von
Herrn Harder betrachteten Schriften nicht vom &y die Rede ist.
Da glaube ich einfach, es sollte das 8Aov des voig, des 8v be-
handelt werden, und es beliebte Plotin, nicht auf das &v einzu-
gehen. Zur Durchfithrung der Totalititslehre hat Plotin neben
platonischen oder vorsokratischen auch wieder stoische Begriffe
erneuert; éml ToUto omeddel macw piotg, €@’ Exvty VI§ [23] 1,
18: der Vergleich mit Marc Aurel 9, 9, 1 f. fithrt wieder auf Posei-
donios; vgl. auch Plotin III 6 [26] 5, 37. Der schone Ausdruck



QUELLE ODER TRADITION 7 337

von Herrn Harder bestitigt sich, dass Plotin die Zusammen-
fassung alles Fritheren ist, die Vollendung, iiber die das Alter-
tum wesentlich nicht mehr hinausgekommen ist.

M. Dirrie: Ich mochte nur auf den einen Punkt eingehen,
auf den Herr Theiler eben hinwies. Liegt es nicht doch am
nichsten, aus dem platonistischen Material zugleich eine plato-
nistische Grundhaltung, wie Herr Harder es nannte, zu folgern ?
Es wird da die Beziehung der Seele und des vol¢ zum &Aov, zur
Ganzheit geklirt; da bestand keine Notwendigkeit, auf das £v
tiberzugehen. Falls darin ein Mangel lag, falls geklirt werden
musste, wie Seele und vol¢ zum Einen stehen, so hat Plotin das
gleich in der nichsten Schrift V 6 [24] aufgeholt. Dort nimmt
er nicht das Timaios-Material zum Ausgangspunkt, sondern nun
geht er von Aristoteles, namentlich Mefaphysik A 9 aus und
ibergipfelt das dort Gesagte durch sein &v. Wer also dies in der
Schrift VI 5 [23] vermisste, kam gleich in der nichsten Schrift
auf seine Kosten.

Nun mochte ich nur mit einem Wort darauf hinweisen, dass
bei Nemesios 3, 135-37 Matthaei eine sicher auf Porphyrios zu-
riickgehende Ausarbeitung iiber die Allgegenwart der Seele vor-
liegt — und zwar gerade der Einzel-Seele. Alles scheint dafiir
zu sprechen, dass dies dem Augustin weit niher lag als jene
Plotin-Stellen; ja, es wird sich der Nachweis fithren lassen, dass
Augustins Schrift de immortalitate animae porphyrischen (nicht
plotinischen !) Gedankengingen recht dicht folgt.

M. Dodds: 1 believe Mr. Armstrong once discussed in an
article the problem of 76 éhov in Enn. VI 4 and 5. Could he
remind us of his conclusions ?

M. Armstrong: The only thing which has any bearing on
this discussion which I considered in that article (Mind Vol. XLVI
N.S. No. 181, pp. 61-66) was the remarkable image which occurs
in VI 4 [22] 7, 23-40. This is the image of the little luminous
mass and the great sphere illuminated by it. What interested
me was Plotinus’s handling of his image; first of all, he says,
imagine the sphere illuminated from its centre; then take away



338 DISCUSSION

the central luminous mass and leave only the immaterial power
of the light pervading the whole sphete (33-36). The subject
of my article was Emanation in Plotinus; and the point which I
made which is relevant to this discussion was that by this critical
refinement of his image he gets rid altogether of the concept of
emanation or procession and replaces it precisely by Herr Har-
det’s conception of td 6Aov, the omnipresence of the AllL

P. Henry : La méme image que M. Armstrong nous a signalée
ici est étudiée avec finesse et pénétration dans I’Essai de Bréhier
sur Images bergsoniennes, images platoniciennes (Etudes Bergsoniennes,
IT, 1949, Albin Michel, p. 119-121). Cest avec V 8, 9 I'image
principale ot Bréhier voit Plotin esquisser la théorie de la cor-
rection des images. Aucune image ne doit étre statique. Mais
toute image doit étre prise dynamiquement. Fxactement comme
Onelle et Tradition doivent se compléter, ainsi les images ploti-
niennes doivent étre corrigées les unes par les autres. Cest le
point que souligne Bréhier.

M. Dodds: This very striking passage of which Armstrong
has reminded us suggests the exercises that are sometimes pre-
scribed for contemplatives: the novice must first visualise an
image, then correct it step by step in order to make his contem-
plation more perfect. I have wondered whether Plotinus is not
here prescribing such an exercise. One finds similar things in
the discipline of the Indian Yogi, and I think also sometimes in
some of the Christian mystics.

M. Armstrong: 1 cannot remember a precise parallel in the
Christian mystics, but in Indian Yoga very definitely indeed.

M. Harder: Wenn ich mir zum Schluss noch einige Worte
erlauben darf, so moéchte ich hier die Frage stellen, ob es sich
bei den Worten el & mavra eig £€v omeddot (VI 5, 1, 13) nicht um
eine Anspielung auf das platonische Symposion 211 a-e handeln
konnte. In der Aristophanes-Rede des Symposion ist es Hephaistos,
der die beiden Liebenden zusammenschmiedet, zu einem Ganzen
macht (192d). Als Verfertiger des Ganzen erscheint Hephaistos
auch bei Plotin (III 2, 14, 27). Was die Quellen anbelangt,



QUELLE ODER TRADITION ? 339

so hat Herr Theiler mit Recht Wilamowitz zitiert mit seiner
Gegnerschaft gegen Gespriche iiber die Methodik; aber es
scheint mir doch notig, Begriffe, mit denen wir tiglich arbeiten,
einmal zu untersuchen. Wenn ich vorschlage, « Quelle» durch
« T'radition» zu ersetzen, so fithre ich damit den klassischen
historischen Begriff ein. Tradition ist das Medium geschichtlichen
Erlebens, und mit diesem Begriff glaube ich die Art und Weise,
wie Plotin zu den Alten steht, am ehesten zu erfassen. Aber
ich mochte die Auseinandersetzung iiber diese Dinge keineswegs
forcieren. Ich mochte auch nicht noch einmal auf die Stoiker
eingehen — ich wiirde mich fiir die Stoiker wie fiir die ganze
Quellenforschung (beide Male in verschiedenem Sinne) auf
Cicero berufen; und was eine unkontrollierte Quellenforschung
an Unheil anrichten kann, das hat ja nun die Ciceroforschung
gezeigt. Gott sei Dank haben wir es in der plotinischen Welt
mit anderen und weit harmloseren Dingen zu tun. Meine zweite
Berufung auf Cicero ist gleichzeitig eine Berufung auf den Philo-
sophen Herbart, Ich erinnere Herrn Theiler an unsere gemein-
same Konigsberger Zeit: dort hat Herbart 1811 einen Vortrag
gehalten iiber Cicero als Philosophen. Herbart hat das grosse
Verdienst Ciceros fiir die europiische Philosophie darin gefun-
den, dass Cicero gerade nicht — wie die meisten dachten —
Stoiker wurde (« steifsinniger» Stoiker, wie Herbart sagt), son-
dern Akademiker. Er hielt sein Utteil zuriick und gewann damit
eine weit feinere, griechischere Haltung. Darin sah Herbart ein
sehr grosses Verdienst Ciceros. Er ist nicht « steifsinnig » irgend-
welchen « Quellen» gefolgt. Und diesem Lobe mochte ich mich
anschliessen !

M. Schwyzer: Gestatten Sie, die Diskussion mit unserem
herzlichen Dank an Herrn Harder zu schliessen. Ich mochte
noch besondets betonen, wie ich es bewundert habe, dass Herr
Hatder, obschon er Rekonvaleszent von schwerer Krankheit ist,
seinen Vortrag frei gehalten hat. Diese eindrucksvolle Leistung
zeigt, wie sehr er in den uns vorgelegten Problemen lebt.

23






	Quelle oder Tradition?

