Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 5 (1960)

Artikel: Mito e poesia nelle Enneadi di Plotino
Autor: Cilento, V.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660928

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660928
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

17

VI
V. CILENTO

Mito e poesia nelle Enneadi di Plotino






MITO E POESIA
NELLE ENNEADI DI PLOTINO

Gratius ex ipso fonte bibuntur aquae
Ov. Ex Pont., 111, 5, 18

Studio su le fonti
PARTE PRIMA: MrTO

L4 filosofia & sempre un cominciamento assoluto e non ha
altra fonte che il pensiero, vivo e presente, di colui che &
« predestinato ad esser filosofo» (I 3, 1, 8). Ma il filosofo &
preceduto nella sua stessa persona storica «da un musico
e da un amante» (I 3, 1, 8-9), perché «noi uomini siamo
moltitudine » (I 1, 9, 7; IV 4, 17, 20-35; VI 6, 1, 3). E legit-
timo, quindi, cercare la preistoria, musicale e amotosa,
mitica e poetica, della filosofia enneadica tanto pit che
Plotino non fu insensibile alla Grazia e alla Musa (V 8, 1, 10).
Mito e poesia, quali fonti delle Enneadi valgono, per noi,
come mapaoxevy) e paideia soltanto, e non di pit. E stato
detto che il mito & sempre ’araldo del pensiero; e il pensiero,
si sa, si alimenta di poesia come questa si alimenta di vita.
Del testo, 'uomo ¢ la sua storia, la storia di quella sua
moltitudine dinamica, alimentata dal sotso di mille fontane;
egli & il suo passato e il passato dell’'umanitd perché la sua
piccola fonte & derivata da un’altra, e questa, alla sua volta,
da un’altra ancora, in un ritmo di affluenze e di confluenze,
in cui consiste la tradizione. Ma se ’'uomo ¢ storia, cioé uma-
nitd universale, ¢ pure sostanza individuale e anima, anzi
solo la sua anima — come vuole Plotino —: il che significa
ch’egli ¢ eternita e liberta. Non bisogna dare troppa impot-
tanza alla fonte, cioé alla moltitudine ch’¢ dietro di noi;
ma non bisogna neppure dargliene troppo poca.
Comunque, in questa presentazione delle fonti mitiche
e poetiche, ¢ da notare, anzitutto, che la nostra lettura delle



246 V. CILENTO

Enneadi ¢ una lettura filosofica e non semplicemente lette-
raria. Proprio all’inverso di Longino guAéoyog pév, @uhé-
cogog 8¢ oddaudds (Iita 14, 19-20) — Plotino ¢ filosofo
e non filologo, nel senso stretto dei termini, e, per giunta,
filosofo « personalissimo e nuovo anche alla visione delle
idee altrui », idwc¢ v xal EEnMaypévos (Vi 14, 15).
Sappiamo come tutta la scuola insorse a difesa dell’origina-
lita di Plotino, il quale non solo non plagia da Numenio,
ma anche quando sembra ripetere Platone e allontana da sé,
come uno scandalo, la novita creatrice (V 1, 8, 12), proprio
allora trasforma e rinnova profondamente, con innocente
candore, tanta & la virth e la linfa creatrice del suo spirito,
riluttante all’imitazione.

Non ci sembra, inoltre, che Plotino fosse un divoratore
di libri. Certo non rileggeva se stesso « perché la vista non
reggeva alla lettura» (Vifa 8, 3-4); ma era aiutato dalla
potente memoria e dalla possente forza di concentrazione.
Era troppo ricco di sé per attingere a fonti estranee; e
Longino, nella polemica tra le due scuole, riconobbe a gran
voce loriginalita di Plotino, «l'impronta del suo stile»
(Vita 19, 37-38).

Un’opera di filosofia ¢ tale se ha una nota propria, se
¢ una parola nuova indictague prins. Studiatla, pertanto, nelle
sue fonti, nei precedenti, nella materia di cui ¢ composta,
vale, dunque, andarla a cercare dove essa non ¢. Studiare
un pensiero nelle sue fonti & una vera e propria contraddizione
in termini. « Quando l’opera c’¢, non si risolve nelle fonti,
e quando si risolve nelle fonti, vuol dite che non c’¢» L

In questa considerazione trova il suo limite la nostra
ricerca del mito. Se vi ¢ del mito in Plotino, Plotino non ¢&
nel mito.

Certo, la mitologia era un fondo inesausto per gli antichi:
non c’¢ antico, poeta o filosofo, che non vi attinga. E Plotino,

1 CRroCE, Problemi di estetica®, Bari, 1923, p. 491.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 247

ch’¢ un antico, si piega dolcemente alla tradizione. D’altra
parte, come avrebbe potuto non favoleggiare un figlio di
Platone ? Non c’¢ greco — e Plotino ¢ un greco, non un otien-
tale — che non discenda da una delle sette citta di Omero.

E Plotino favoleggia. Ma non come Platone, non come
Omero. Anzitutto, non crea il mito e non ne sente né il bri-
vido religioso, né il fascino poetico. Se crea, crea piuttosto
immagini di poesia, ma non ha la fantasia mitopoietica di
un Platone. Per lo pili, mutua il mito da Platone. E un mito
di accatto. Tuttavia noi troveremo, o proveremo, che il mito
platonico si trasfigura in bocca a Plotino come il logos gli
si tramuta nella mente.

Gia due secoli prima, un altro figlio di Platone esprime,
pet bocca di uno degli interlocutori del De defectu oraculorum,
la sazietd ingenerata negli animi, per ’uso dei miti. L’espres-
sione plutarchea « pddwv yap &ig» (423 A) segna gia la
vecchiezza del mito. Erano invecchiati anche gli déi, del resto.
Il loro inestinguibile riso si andava spegnendo. Gli oracoli
ammutolivano.

Non si tratta mai, percio, di miti viventi, ancora caldi
di fede. Al primo schiudersi dell’Ellenismo, gli deéi erano
soppiantati dalla Tyche. A Roma, dopo la Constitutio Anto-
niniana, le frontiere dell’impero si apersero ai culti soterio-
logici, senza mito e senza poesia. Unico, il mito del Sole,
ispiro, forse, Plotino. Il quale non poté trarre dell’ambiente
della Roma del III secolo, pur fastosa nel suo bimillenario,
miti sottili e pensosi, ma solo dalla cultura, dalla sua paideia
alessandrina, dalla tradizione, dalla classicita, da Omero, da
Platone. Sono miti morti.

E naturale, quindi, che ’Olimpo delle Enneadi sfumi
in una interpretazione tutta spirituale e filosofica e non abbia
il rilievo omerico ed esiodeo e il colore e la lucentezza
platonica.

Stabilite queste premesse, occorre chiedere dove Plotino
attingesse la conoscenza, sia pur grezza, del mito. Per quanto



248 V. CILENTO

invecchiato, il mito del III secolo si attestava ancora, pietri-
ficato nei templi, cristallizzato nei riti. Ma Plotino non era
« fervido sacrificante » come Amelio e non trovava la sua
patria religiosa nell’Iseion. Cessiamo di parlare di Plotino
egiziano. E tanto poco egiziano quanto poco romano.
B greco, in senso categoriale pitt che in senso etnico.
Comunque, non ci sembra ch’egli conoscesse libri sacri,
sibillini, oracolari; e neppure mitografie vere e proprie. Del
resto, ¢ cosl sobrio e obbedisce alla legge dei miti (Sepetiio
uwbdwv) di seminare, ciog, a piene mani non a pieno sacco.
Le fonti plotiniane del mito erano limitate ai filosofi e ai
poeti. Ai grandi e agli antichi. Plotino, insistiamo, ¢ un
antico. Non aderisce per nulla al suo mondo; o ne vagheggia
uno, nuovissimo, che non ¢ nato ancora e forse non potra
nascere mai. Sembra che sia fuori della storia, librato nel-
I’aria immobile della metafisica. Polibio e Plutarco erano
rimasti soggiogati da Roma. E quest’ultimo, ingenuo, brucia
persino un granello d’incenso delfico dinanzi a Nerone.
Plotino ¢ indifferente a Roma, com’¢ indifferente al mondo,
com’¢ indifferente persino agli déi di Amelio, al bimillenario
dell’Urbe, alla stesura delle lezioni, alla prodigiosa cultura
che ferveva nella Sinusia . Gli déi della mitologia non erano
comungque il suo Trascendente; né egli ha cura mai di col-

1 Ma intorno a Plotino ferveva l'erudizione piu varia che certo riem-
piva i conversari della Sinusia ed era fonte della «fabulation plotinienne ».
C’era, anzitutto, Potfirio, appassionato di tutto. Ha grande importanza
il fatto che Porfirio fu scolaro di Longino perché non dovettero
mancare linfluenza e l'ispirazione del grande maestro nella compila-
zione degli ‘Opnpwxa Cnrfpave, derivati senza dubbio dal grande
interesse che Longino aveva posto ad Omero in opere quali ’Amopfuata
‘Ounewa, Ei guiéoogog “Ounpog, ITpofAnuata ‘Oufpov xai Adoelg.
Il mitografo Apollodoro, fiorito verso la metd del sec. II. a.C.,
era ben noto a Potfirio che lo nomina nella Vita di Plotino quale
editore e commentatore di Epicarmo. Orbene, noi sappiamo che ad
Apollodoro era altresi dovuta un’opera mitologica, Ilept Ocddv, di
vasto respiro, in ben 24 libri, un estratto della quale, dovuto a Sopa-
tro, sara analizzato da Fozio nella sua Biblioteca (Frammentiin C. MULLER,



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 249

locarli in una visione evemeristica o naturalistica o storica,
quali furono gia in odio a Plutarco (De Is. et Os. c. 23 ; 360 B).
Ci sara sempre un po’ d’enigma ma giammai empieta nelle
gravi e altere parole: « Spetta agli déi venire a me, non a
me andare da loro » (Vitz X, 35-306).

Egli non va al mito; ma il mito viene a lui, come verra
al Vico, quale un’/nopia, cio¢ un problema di verita trattato
fantasticamente.

Il mito & necessario all'uomo, come il gioco ai bimbi.
A questo gioco Platone prende diletto; ma Plotino vi ricorre
con un po’ di fastidio.

Platone mira a « transposet » (secondo la felice espressione
del Digs) tutte le attivita del tempo in cui visse e di cui nulla
gli fu estraneo; egli ha caricato la vecchia leggenda delle
sue emozioni pitt profonde, intraducibili razionalmente, ¢ ne
ha fatto una figura di cid che ¢ incomprensibile e miste-
rioso; egli non vuole che vada perduto 'incantamento orfico
e pitagorico che vale ad assopire il fanciullino di Cebete.
Insomma, Platone ama il mito e se ne avvolge come nel
mantello del suo Cebete. Plotino non ’ama. Se fosse in lui,
lo distruggerebbe, come distruggerebbe persino la parola

F.H. G.1, 428-469). Questo immenso repertorio — die erste griechische
Religiongeschichte — poté essere utilizzato nella sinusia plotiniana,
perché in esso tutte le tradizioni tramandate da poeti e da storici, tutte
le opinioni su gli dei erano raccolte, classificate, interpretate allegorica-
mente. Eta una Swmma mitologica redatta da uno spitito affine a quello
di Potfirio poiché adunava gli interessi pitt vari, grammaticali, critici,
filologici, storici, mitologici. Non c’¢ materia che non sia trattata da
Apollodotro e da Potfirio. Secondo il Christ, anzi, 'opera fu assorbita
negli scritti potfiriani Ilepl Oedv dvopdrev e Ilepl dyaipdrtwv come,
del resto, ¢ pur utilizzata da Filodemo, Cornuto, Eraclito?, Posidonio,
Giamblico. Essa giunge finanche agli apologeti cristiani. Come pos-
siamo dimenticare che Plotino, cosi essenziale e unitatio, aveva intorno
a sé dei veri mostri di erudizione, Amelio, Porfirio, Zotico, Eustochio,
della pit divetsa origine, di paese e di scuola ? C’erano giovinetti poeti
e donne ansiose di cultura. Taluno era oggetto di riso per mal dige-
rita erudizione: Paolino, a cul era stato appioppato il nomignolo di
Miccalo, era la tipica « spugna» delle scuole.



250 V. CILENTO

ch’¢, pur essa, un mito. «Silenzio — dice — e andia-
mocene ».

Ma il mito, in quella infinita gradazione demonica ch’¢
la filosofia, ¢ necessario. Esso esprime in termini concreti
ragionamenti astratti inaccessibili al volgo; esso traduce
quanto ne puod esser trasposto in immagini sensibili, indica
un orientamento, suggerisce uno stato d’animo.

Questo vale particolarmente per 1 miti religiosi.

Noi qui distinguiamo tre sorta di miti *: miti della mito-
logia olimpica, miti della escatologia otfica, miti filosofici,
creati dagli stessi filosofi, Platone o Plotino; perché, anche
in seno al mito, v’¢ una gradazione, una daimonia.

L’unica traccia della mitologia olimpica ¢, nelle Enneadi,
la rapida visione dello Zeus fidiaco: «In definitiva, Fidia
cred il suo Zeus senza mirare a un modello sensibile; egli
lo colse e lo intui quale si sarebbe presentato ove mai lo stesso
Zeus avesse consentito a rivelarsi alle nostre pupille moz-
tali» (V 8, 1, 40; cfr. Hom. 7. 1, 528). A fout seigneur, tout
honnenr. B famoso il testo di Dione Crisostomo (Orat. 74,
p. 412, Overbeck, Schriftquellen n. 712) su Pespressione
dolce e pacifica dello Zeus di Fidia; e I’altro di Tito Livio,
su I’emozione di Paolo Emilio quando a Olimpia poté con-
templare il volto del dio 2 (XLV, 28). Plotino comprende
Zeus ed Apollo, ma non comprende Dioniso; cui toglie il
tirso e il tiaso per dargli lo specchio otfico.

Un’altra volta Zeus « che ha un’anima di re e uno spirito
di re» (IV 4, 9, 2; Phil. 30d) ¢ gia fuori del leggendario
mitologico dal momento che noi — confessa Plotino —
parlando di Zeus, ci riferiamo a volte al Creatore a volte
al « principio reggente di questo universo » (IV 4, 10, 4). Ma
Pambivalenza giunge fino all’ambiguita, anzi al sovverti-
mento di tutto ordine tradizionale della teogonia esiodea:

1 Cfr. A. WESTERMANN, MuOoypdoot, Scriptores poeticae historiae Grasci,
Brunswick, 1843. 2 Cfr. Seneca, Contr. V, 36, 387: Non vidit Phidias
Jovem... dignus tamen illa arte animus et concepit et exhibuit.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 251

Zeus — dice Plotino — ¢ il pit vecchio tra gli altri déi,
ond’egli apre il corteo per condurli alla visione della bellezza
(V 8, 10, 4). Quindi ¢ che lo Spirito della Bellezza, che & poi,
sic et simpliciter, lo Spirito, ¢ pit in alto della divinita
mitica dell’Olimpo; finché Zeus stesso via via si traspone,
s’impregna, come di novella ambrosia, dell’alta temperie
metafisica, sale in compagnia di Afrodite — oscillante, anche
questa, oltre la dualita platonica di Urania e Pandemia — sino
a categoria filosofica. Ma Plotino ¢ restio a precisare e non
sembra preoccupato di contraddirsi, mentre discorre nella
selva dei miti. Non ha nessuna preoccupa-
zione di ortodossia. Prende a caso, dove gli
piace. Talora, c’¢ persino un’ombra di linguaggio cristiano
e trinitario di vaga derivazione evangelica, arieggiante al
Ilepl Gpyév di Origene la dov’e detto che I’Uno «si compiace
del suo nato» ed «esulta per la sua discendenza »; che il
Figlio « grida di non essere disceso invano dal Padre » che il
Padre «cedette al figlio la signoria di questo universo» (V 8,
Y25 125 135 2)

Plotino non trapassa mai dalla filosofia al mito per tro-
varvi conferma. Il suo argomentare non si tramuta in favo-
leggiare; né il logos si fa mythos. Al contrario di quel che
accade, per esempio, nel Fedone, Plotino trapassa dal mito
al logos e dalla rivelazione misterica alla consapevolezza filo-
sofica. Non c’¢ nelle Enneadi una speranza come quella di
Simmia tebano (Phaedo, 85 d). Non ormeggia la sua nave
a due ancore (Arr. Epict. Fragm. 30). Percid assume con
uguale indifferenza il mito olimpico, il rito orfico, il mistero
eleusino, la liturgia isiaca. Se ne serve liberamente. Quanto di
esperienza personale ci sia, non sapremo mai dire.

E non diciamo neppute che la sua conoscenza di tali cose
sia precisa, coerente, storica. Come nella sua visione della
poesia e del teatro egli fu un classico risalente a Omero e ai
grandi tragici e parve sdegnoso del presente, arido di gran-
dezza poetica e artistica, cosi, in mitologia, egli non attinge



252 V. CILENTO

ai compilatori come Palefato (insigne per la interpretazione
del mito di Linceo) o all’africano stoicizzante Lucio Anneo
Cornuto, ma risale direttamente all’epos mitologico di
Esiodo. Gratius ex ipso fonte bibuntur aquae (Ov. Ex Pont.
IIT 5, 18). Plotino presenta pili spesso e con maggiore
ampiezza la genealogia dei tre grandi dei della teogonia
esiodea — la trilogia dei Cronidi — allo scopo di adombrare,
in quella triade antichissima, le sue tre ipostasi primordiali.
Ecco il testo che rientra, si, in quella che chiamiamo mito-
logia olimpica, ma che prova altresi la trasposizione filosofica
plotiniana, in una specie di analogia con la formula « mythus
quaerens philosophiam »: « Ma pregno com’¢ degli esseri
che genero e ingoiatili poi di nuovo, per cosi dire, allo scopo
di tenerli presso di sé e non farli precipitare nella materia
né allevare presso Rea — cosi i misteri e 1 miti degli dei fanno
intendere velatamente, narrando che Cronos... prima che
Zeus nascesse, serrava di nuovo in sé la sua genitura — per
tutto questo, dico, lo Spirito ¢ colmo, ¢ Spirito sazio...»
(V Ya s 395 5)'

Ebbene, Uranos, Cronos, Zeus sono i corrispondenti
mitici dell’Uno, dello Spirito, dell’Anima. La prima analo-
gia, la piu delicata, ¢ la meno sviluppata (V 5, 3; V 8, 13).
Plotino vorrebbe scoronare Zeus del titolo di « Re dei re»
e « Padre degli déi» in favore dell’avo, Uranos (ivi). Uranos
mutilato ¢ la trascendenza. Cronos incatenato significa la
limitazione cosmica dell’Intelligibile. Si pud qui riconoscere
una specie di trasposizione cosmica delle allegorie fisiche
degli Stoici. Cornuto dichiara che la mutilazione di Uranos
perpetrata da Cronos significa la separazione del Cielo dalla
terra alla quale Uranos era dapprima unito (7heol. gr. comp.,
ed. Lang, 7, 7). Invece, nel superamento plotiniano dello
stoicismo, la mutilazione, abbiamo detto, simboleggia la
trascendenza dell’Uno in rapporto allo Spirito; 'Uno, muti-
lato e infecondo, ha ceduto cosi allo Spirito la funzione
generatrice e la fecondita spirituale. Cronos incatenato da



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 253

Zeus ¢ lo Spirito limitato dall’Anima del mondo: ancorato
com’¢ al suo dominio intelligibile non pud e non vuole
cadere nel mondo (V 8, 13). In tutta questa allegoria ploti-
niana, diversa da quella di Filone, c’¢ petsino, secondo
Bréhier (INotice a V 8, vol. V, p. 150), qualcosa del linguag-
gio messianico: I"annunzio del Figlio, la manifestazione del
Padre, la rivelazione del mondo superno fatta dal Figlio.
Naturalmente, anche questo « mito nel mito » enuncia, come
successive, verita simultanee. A tacere dell’abisso che separa
la Trinita cristiana dalla Triade plotiniana, anche questa
eternita della teologia plotiniana la distacca dalla concezione
storica della Rivelazione cristiana.

La corrispondenza tra Spirito e Cronos & piti accentuata.
Vorrei dire che qui la fonte non ¢ tanto quel po’ di teologia
che si poteva ricavare dalla tradizione mitologica, quanto,
piuttosto, lo spirito religioso e la pietas di Plotino che,
indulgente alle devozioni di Amelio, vuol esemplificare su
le moribonde divinita dell’Olimpo, in questa malinconica
Gotterdimmernng, il suo piu alto pensiero: la nascita, cioe,
dello Spirito e del Reale. Plotino redime il mito crudele e
torbido di Cronos infanticida (Hes., 7/heog. 126-210; 453-506;
617-753). E lo Spirito che si dualizza e si moltiplica senza
perdere gli oggetti del suo dualizzarsi e del suo moltiplicarsi.
Come Cronos, lo Spirito serra in sé la sua genitura per impe-
dire che cada nella materia (Rea). Il Cronos mitico suggerisce
a Plotino questo tratto stupendo: « Incinto di una creatura
bella, Egli ha senz’altro generato in se stesso il Tutto e serra
in sé senza dolore la sua pregnanza. Egli si compiace del
suo nato ed esulta per la sua discendenza che trattiene presso
di sé tutta quanta nella festante lietezza del suo e del loro
splendote» (V 8, 12, 5-7). La gelosia snaturata e infanticida
del Cronos esiodeo « s’adoucit — nota Pepin — en un besoin
assez noble de complétude et de satiété » L.

L PerPIN, Plotin et les Mythes in « Revue philosophique de Louvain» 53,
1955, p. 22. Lo stesso studioso nota che I’identificazione plotiniana,



254 V. CILENTO

Eccoci a Zeus che chiude la triade olimpica. La teogonia
narra che questo ultimo nato fu sottratto alla ingordigia
paterna dallo stratagemma della madre Rea (vv. 468-491).
Filosoficamente, ¢ Aoyoc anch’esso, come gli altri rimasti in
seno al Padre, cio¢ nel regno dello Spirito. Sono questi i
Aéyor évdialbetor. Zeus & 'unico Adyog mpogopixds: « Uno
solo — dice Plotino, che accoglie I’esegesi stoica del mito —
Zeus figlio, s’affaccio al di fuori» (V 8, 12, 8-9). Imago
Patris. Rappresenta I’ Anima universale, il Demiurgo, la Vita.
Zeus = Cw7. Plotino gli attribuisce la paternita delle anime
individuali e la pieta per i loro legami e i loro errori.

Piti delle altre divinitad olimpiche, Eros piacque ai filo-
sofi, a Platone come a Plotino, proprio per via della sua
instabile natura demonica; « fuggitivo» come nell’idillio di
Mosco e nelle pitture pompeiane, si trasforma e si traspone
perennemente nei concetti della filosofia, sfuggendo ad ogni
ferma categoria.

Su Eros gravita molta parte del platonismo ch’¢ una
« filosofia dell’amore », come ben vide Robin. Vi si fermo
anche la pieta delfica di Plutarco. La forma omerica della
leggenda si ammorbidi via via e si raggentili sino al delizioso
racconto di « Amore e Psiche », che Apuleio tinse di magia
(Mez. IV 28-35; V 1-31; VI 1-24). Al complesso dei miti
intorno ad Eros, Plotino volse piu volte la sua attenzione,
all’inizio della sua attivita di scrittore (il IX trattato dell’or-
dine cronologico, corrispondente al VI g, ultimo della tavola
enneadica), nel momento culminante del suo insegnamento

Cronos = Spirito, ¢ fondata su una strana etimologia stoica, attestata
da Cicerone: « Saturnus autem est appellatus quod saturetur» (De nat.
deor. 11, 25, 64). In latino suona piu chiara che in greco: Satur 4 Nus =
Saturnus. Képog + vobg = Kpébvog (Cft. Plat. Crat. 396 b). S. Agostino
operd additittura una contaminatio, scrivendo Satur volg (De consensu
Evangelistarum 1, 23-35, ed. Weihrich CSEL 43, p. 33, 12-17). Su tutto
questo cfr. HENRY, Plotin et I’Occident, pp. 79-82 ¢ COURCELLE, Les
Letitres grecgues en Occident, Paris, 1948, pp. 161-3.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 255§

(XXVI =1II 6, uno dei pitt ricchi di virth speculativa), e
infine, nella tarda vecchiezza (L. = III 5) in quel trattato
che ¢ apparso al Bréhier elementare e scolastico.

Plotino afferma la sua varia espetienza di Eros xal &v
voapals xai &v pdbowc. Come Platone e come tutti i greci
rispetta il grande démone. In omaggio al processo cronolo-
gico qui seguito, notiamo che la prima forma gli si presenta
proprio nella fresca favola di Amore e Psiche. Ma Psiche ¢
identificata con Afrodite cio¢ con la divina bellezza perché
essa ¢ &Ppbg cioe incantevole (cfr. Phil. 30 d; Phaedr. 246 e).
Insensibile all’elemento romanzesco e ostile all’elemento
magico, Plotino riduce il mito alla sua semplicita nativa.
I’anima & una « vergine di nobile padre » (VI 9, 9, 35) come
Nausicaa, ed ¢ essa stessa, una Afrodite, cul & « nunzialmente
unito » Eros. Non un Eros, uno degli Eroti, ma proprio
lui, Eros, «le désir de Dieu» traduce P. Arnou. Eros che
sdegna « gli amori di creature, mortali e funesti amori di
fantasmi» (ivi).

Questo Eros, dio e démone, non ¢ essere ipostatico ma
attivita inesauribile, ¢ l’oggettivazione mitica del moto
perenne dell’'uomo e della storia, ¢ il pit alto «io», nella
gradazione della vita spirituale.

11 grado inferiore della daimonia ¢ la nemica materia,
odiata dai Numi, la mendicante, madre, non per diritta via,
di un Amore scalzo e irrequieto che ¢ il corpo del mondo,
anch’esso démone (Il 3, 9, 45-47). La triade Eros Poros
Penia, corrispondente alla egizia Osiris Isis Horos, risaliva
alla interpretazione sincretistica di Plutarco (De Is. et Os.).
Ma qui Plotino traspone le varie allegorie fisiche del mito su
un piano metafisico e morale; e somiglia piuttosto a Filone .

Eros segna il passaggio tra il mito olimpico e la liturgia
orfica. Di colorito otfico & ’épdoutov di VI 8, 15, 1, che fa

1 Cfr. E. BREHIER, Les idées philosophiques et religieuses de Philon d’ Alexan-
drie, Paris, 1950, p. 120.



256 V. CILENTO

ricordare I'inno orfico LVIIIL, 57: xuxAfoxw péyav, ayvéy,
Epacptov, fHovy "Epwra,

Le fonti e i miti orfici.

Una caratteristica costante di Plotino ¢ quella di rifarsi
all’antico, all’antico vero e proprio, non all’arcaizzante e al
callimacheo, ma all’antico e al classico. Il suo & un awimus
antiguus. Bcco perché ricorre ognora agli “antichi, beati filo-
sofi’. Ai piu antichi, anzi. ITdvw madaot (VI 1, 1, 2); é¢
marootépov AaBbévrag (II 9, 6, 37-38). Critica i moderni,
gli gnostici, &g 1%g apyatag ‘EAAnvixie ody amrduevor
(IT 9, 6, 6-7). Non va a caccia di rinomanza col gettar biasi-
mo su uomini gia vagliati sin dall’antichita &vSpag xexpuué-
voug éx mahawod (cfr. anche V 1.8, 12 eIl 9, 10, 13).

Tuttavia egli &€ nuovo e originale attraverso questa illusa
e ingenua fedelta d’interprete. Perché questa sembra essere
la vera legge del nuovo; I"autenticazione su ’antico, il quale,
solo in tal caso, visto cio¢ con anima nuova, si presenta
« rinnovellato di novella fronda ». Nulla & passato. Tutto
& contemporaneo. E qui il segreto della bellezza e la sua
essenza.

In questo senso Plotino ¢ orfico, e non gia nel senso che
faccia sue quelle antichissime dottrine, nella tradizione pita-
gorica, cui ¢ legato attraverso Platone, e neppure nella
osservanza del precetto di astenersi dal sangue (cfr. Aristo-
fane, Rane 1032) come ci dice Potfirio che materializza tutto.
La dottrina e la vita pratica sono certo costitutive della
persona ma non sono il tutto di essa. Ora Plotino, per noi,
¢ uno spirito otfico perché crede nella musica, nella bellezza,
nella religione, nella purificazione. Crede nell’amore e non
crede nella morte. « Piu presto si parte e pitl presto si torna »
(III 2, 15, 39) ¢, 2 un tempo, parola plotiniana e sentenza
orfica. Rifiuta di credere all’esistenza dei sassi, delle rocce,

~

di tutto cio che pesa. E orfico perché odia il tumulto e la



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 257

guerra. B attento alle allusioni dei misteri; avverte la san-
tita dell’iniziazione, si sdegna che i riti siano pretesto di
orge; si piega dolcemente, cede, si arrende di fronte alle cose
ineluttabili della vita. E rassegnato. Offre indulgenza anche
ai malvagi. Conosce la bonta del riscatto, la pacificazione
delle cose. Naturalmente egli traspone in filosofia ’elemento
orfico e religioso. Razionalizza. Fa cadere le ombre del
mistero e investe tutto di saggezza e di ragione. Basti un
esempio. In III 2, 17, nel tema della Provvidenza, domina il
motivo del Aéyog come distributore delle sorti. Principio dei
contrari, esso si esplica nella varietd e nella ricchezza delle
forme sensibili. Ora, tale teoria plotiniana ebbe un duplice
precorrimento, uno filosofico in Crisippo, uno otfico con la
Nemesis, distributrice delle sorti dell’ Zzno orfico (1LX):

GAA&cooLcH AGYOV TOAUTTOLXLAOY
&oTotov alet.

Secondo Diodoro (I 96, 4, 6) Otfeo aveva tratto dal-
’Egitto molte iniziazioni misteriche che aveva poi comu-
nicate ai Greci. Questa tradizione esprime la esigenza della
storia di unire due modi di civiltd nella superiore e primor-
diale unitad dello spirito umano. B qui il problema, mai
risolto, dell’orientalismo. Noi crediamo fermamente, col
Miiller, che Plotino sia «ein echt hellenisches Gewichs »;
comunque, quali che fossero le remote origini dei misteri,
¢ certo che Plotino li accettd grecamente, per cosi dire, come
involucri, e distinse nettamente 1 miti dai ragionamentt, 1 riti
delle liturgie (tedetal) dai riti del pensiero (V 5, 11, 15-16).
Avviene nel suo spirito quello che era avvenuto nella storia
delfica, allorché si era operato il trapasso dal culto dionisiaco
al culto apollineo. E la vittoria dell’occidente. Sono i
« magi ellenizzati » (Cumont).

I’otfismo di Plotino, come quello di Plutarco, accoglie
solo la prima parte della Parabasi aristofanesca:



258 V. CILENTO

O nati al cieco vivere, caduche foglie umane,
crela z'mpasz‘az‘a, emﬂgzzi, parz' a .mgm' , ombre vane,
turbe senzy’ali, effimere, state a sentir, dolenti
mortali, noi da morte, noi da ricchexza esenti,
noi sempre vivi, aerei, d’eterne idee beati...

Uccelli v. 750 ss.
Versione di Franchetti.

E facile vedere in questi versi sentimenti e parole e con-
cetti e movenze dell’eterno platonismo.

La vita per Plotino & un passaggio da un sonno a un altro,
dall’uno all’altro letto (III 6, 6, 70-74). Gli uomini sono uc-
celli dalle ali pesanti (V 9, 1, 8) o dalle ali spezzate o tarpate.
Del resto, Plotino ha grande rispetto della teologia otfica.
Nel trattato « Su ’Amore » cita espressamente i « teologi»
che sono appunto orfici 1. E molto probabile che ne cono-
scesse I’innografia, come provano alcune corrispondenze, ad
esempio, tra V 8, 4 e 'Inno orfico LXI, 2 2

Cosi s’alternano, nelle Enneadi, e sembrano bilanciarsi
miti olimpici e miti orfici, superi ed inferi3, la religione
solare appollinea e la religione misterica e terrestre. Grande
figura del pantheon orfico ¢ Efesto presentato non gia,
omericamente, al convito degli dei, ma solo e sublime,
nell’opera demiurgica del mondo: « Ed ecco il punto dal
quale si puo cogliere, per usare una immagine, la visione
di quella statua, immensa e bella, che sorse sia per un intimo
fiato spirante sia ancora per larte di Efesto: stiano e sul
volto e nel petto, rilucenti, le stelle; ma anche altrove ve ne
siano...» (III 2, 14, 26-29).

Pit tardi Proclo dira quale concetto avessero di Efesto i
teologi dell’orfismo; « I teologi dicono che egli ¢ il demiurgo

1 Cfr. Willy Tuemer, Die Chaldiischen Orakel und die Hymnen des
Synesios, p. 1, nota 1; pp. 4-6 e passim. 2 Secondo il Kern gli Inni
otfici furono composti a Petgamo nel I sec. dell’era volgare. Cfr.
ABEL, Orphica, Leipzig, 1885, pp. 55-102. 2 Il mito pitagorico del-
Pinferno ¢ adombrato in IV 4, 45.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 259

e il creatore di questo mondo visibile; ecco petché Omero
dice che egli ha costruito le case per gli dei (/7. I, 6o7) ».
Nell’inno otfico 66, dedicato ad Efesto, I'etere, il sole, gli
astri, la luna appaiono ai mortali come membra (uéiyn)
di Efesto.

Appartengono altresi a una tradizione religiosa che mani-
festa la sua vitalita sino a Sinesio alcuni termini, trasposti
gia da tempo immemorabile, come avvertiva Teone di
Smitne, in sede filosofica, e che Plotino adopera, con nuova
e ricca pregnanza, o soli o congiunti a due a due o allineati
in serie o ascendenti in climax, e stretti sempre in callida
lunctura: apyy, altia, Pacts, mnyy, oila, fom L.

La tradizione, indubbiamente orfico-pitagorica, s’intreccia
con la letteratura oracolare caldaica 2. Memorabile & il
uéytotoc 8prog serbato da Sesto Empirico (wedv. Mathem. 1V,
2; VII, 94) e attestato da Plutarco (De Is. ez Osir. 382 A).

0% pa 7ov apetépa Yuyd TopadoVTH TETPAXTOV
TAYAY KEVAOL QUoEwg PLlopat Exovoav.

(Carm. aur. 47)

LI 6, 9, 41-42; »al mwny7y xal dpyny tod xorol .
IT 5, 3, 40 wod dpyh xal mwnyY" &An0olc Yuyic Te nal vob.
III 1, 4, 5 olov el putod éx ilng THv dpymhv Exovroc.
11T 3, 7, 80, T1 .. 7o pév yap elg & mavra dpyH... éx Hilns.
III 6, 11, 18: 6 & dpyijc Av.
IIT 8, 9, 4, 38-39: &ptOpoD 8¢ dpyh) — &AL dpxm dreEddou xal dpyM
Cowng xol dpy vob xal Tdv mavtwy.
IIT 8, 10, §5:vomoov Yap TNYNY &px7v &AAMNY odx Eyovoov.
IV 3, 23, 43: 7obtov mwnyH...
VI 2, 6, 7: olov wny?v xol dpynyv.
VI 6, 9, 38-39: Bdow 3¢ Eyet Ta vroe &v adtd xal wnyhy wol pilav
xol &pYMV.
VI 7, 12, 24: olov poy) éx uidg mnyie.
VI 9, 9, 1-2: wyNy wév Lofg, mnydv 8E vod, &pynv 8vrog &yabol
adrioy ptlav oy Hs.
2 Sinesio 5, 25 ss.; Orphic Frag. V1, 10 (21 a, 2); cfr, MuLLAcH, Frag.
Phil. Graee. 1, p. 169, 11. — Cfr. THEILER, 0. ¢., pp. 11-13; BOUILLET,
Ennéades 11, p. 646.

18



260 V. CILENTO

Anche Pintensa parola plotiniana téipa (V 1, 1, 4) che
si sviluppera nel pitt drammatico soliloquio filosofico che sia
al mondo, il ToAuepdc Adyog di VI 8, ¢ di origine orfico-
pitagorica 1. La paternita di questo termine & attribuita a
Ferecide, maestro di Pitagora, da Joannes Laurentius Lydus:
« TOApav Ot ol ob mwepl Dependidny éxdrecay THv Svdda xul
oppumy xol 86Eav xaroloty, 61t 10 aAnbleg xal Yevdeg év J6&y
eoti» (De mensibus, 11 7, 12-15, Wiinsch, Lipsiae 1898) 2,

Non bastando i miti olimpici e i miti orfici, Plotino ricorre,
con Platone, a miti romanzeschi e ludici, tratti od occasional-
mente dal leggendario classico o da Platone, direttamente, e
petfino da Aristotele. Su tutti poi opera liberamente e cot-
regge ¢ attenua con il continuo uso di olov. L’Occasione,
ch’e pur essa dea, ispira goethianamente al nostro filosofo
un gran numero di miti eroici e avventurosi ch’egli enuncia
appena o delinea con brevissimi scorci: sono immagini
rapide che dianno Pimpressione di una specie di materia in
fusione, in trasformazione e trasposizione incessante, intorno
a una tematica fondamentale ch’¢ il destino. Come il Platone
di Emerson, Plotino « galoppa su celesti corsieri e fende gli
spazi di ignote regioni e scopre mondi in cui la carne non
penetra. Ha veduto le anime che soffrono, ha compreso il
giudice che condanna, contempla la metempsicosi delle pene:
le Parche con la conocchia e le forbici; ed ascolta il mormorio
inebriante del loro fuso » 3.

Ecco i mali turbinanti come bufera fatale (I 2, 1, 2):
Platone non se ne turba, contemplandoli dalla vetta dialettica
del TZeeteto; Plotino, invece, non ha lo sguardo olimpico

1 Cfr. Plut. De Is. et Os. 381 F: &pwy 8¢ 17 duada xal téApav. 2 Che
I’'Uno sia unicamente buono & concetto antichissimo. La diade ¢ gia
male ed ¢ effetto di una colpa. Giamblico attesta: « Erat autem téApx
pythagorica appellatio t¥jg dvddog. Ilpddtn yap 7 Suag Sieydpioey adthy
&x tHc povadog, 80ev xal toOApa xaheitaw» (1heolog. arithmet. 8, p. 9, tr.
5-6, ed. De Falco, Lipsiae, 1922). 2 Esiodo, 7heog. 904-6 = Enn. 11 3,

15, 9-12,



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 261

¢ sereno del maestro e ne resta accorato e quasi sgomento
allorché parla dell’affanno della materia sciagurata (V 9, 10, 20)
onde ’anima sia pur stretta da legami d’oro (I 8, 15, 25) ¢
pur sempre prigioniera; egli soffre che il governo del mondo
sia in mano dei tristi — unico accenno, forse, all’abiezione
del secolo che alternava anarchia a tirannide —. E Peterno
mito del Male (I 8, 3; 35-40) il quale si esprime altresi nel
«duro scoglio» che copre Glauco, rappresentato mirabilmente
nella Repubblica (X, 611; ctr. Fedone 108 d) e ripetuto nelle
Enneadi (1 1, 12; 13): coperto di alghe e di conchiglie, il
vecchio dio & irriconoscibile . E Pinfinita vanita del tutto che
si esprime nella immagine specchiata al fonte su cui si curva
Narciso (I 6, 8, 10-12) « bellissimo giovinetto » (Novellino) 2.

Al mobile specchio delle acque fanno riscontro, in miti
pit alti e metafisici, lo specchio di Dioniso (IV 3, 12, 2) e lo
specchio della materia (III 6, 9, 19): «Le anime umane
allorché scorsero le loro stesse immagini nello specchio di
Dioniso, balzarono laggit dalle regioni superne » « La
materia ¢ pit impassibile degli specchi » 3.

Le stelle non brillano solo su la statua orfica di Efesto,
simbolo del mondo, ma diventano pure immagini di bellezza,

1 Cfr. Ov., Mezt. X111, 899-968. Cfr. GAEDECHENS, Glankos der Meergott,
Gotting, 186o. 2 Cfr. Ov., Mez. 111, 4o07-510; Luciano, Vera Hist.
2, 17; Paus. IX, 31; 6; Nonno, Dionys. X1, 322 ss.; XV, 352; XLVIII,
582; Eustath. in I/iad. 11, 498; Philostratus, /mag. 1, 23; Joann. Sares-
betiensis, Policraticus VIII, 5. Con Harder crediamo che si tratti proprio
di lui, Narciso, il giovinetto innamorato di sé, della sua immagine, del
suo nulla. Zielinski penso che si trattasse di Hylas (LArchiv fiir Religions-
wissenschaft 8, 327 ss) allontanandosi dalla interpretazione del Wyttenbach
e del Creuzer. A torto, perché Hylas, il giovinetto amato da Eracle
(cftr. Draconzio, Hylas, tra i Carmina Romulea a pp. 133-137, nell’ed.
del Vollmer (Betlin, 1905) in M. G. H. Scriptores antiquissimi; XIV;
o in Dracontii Carmina, in Poefae latini minores, 5, Leipzig, 1914, Cfr.
vv. 129 ss.) non ¢ affetto da narcisismo ma vittima di altrui brama
(Climene). 3 Aw xal tov “Hoototéy pact morfioor 16 Avovdoe elg &
EuBreYac 6 Oedg xol eldwrov Eavtob Osacdpevog mpofihOev elg EAn Ty
ueptothy Snuiovpytav (Proclo, In Timaeum, 163 e 338). Cfr. altresi
DELATTE, La catoptromancie grecque ef ses dérivés. Paris, 1932.



262 V. CILENTO

con i loro nomi pit belli di Espero e di Lucifero. Alle stelle
gli antichi paragonano volentieri quanto di bello c¢’¢ al
mondo !; per Plotino, come per Euripide e per Aristotele,
esse non sono cosi belle come il volto della giustizia 2.

In rapidi scorci appaiono le figurazioni leggiadre o tetre
del pantheon mitologico: le Muse, le Grazie, le Ninfe. Am-
maliano ancora Circe e Calipso. E le Parche e Adrastea son
pronte al loro compito fatale. Ma, tra i miti, Plotino scelse
il piti sottile e profondo, per trasporlo nel momento piu
alto della sua filosofia: ’eroe argonauta Linceo — che pene-
trava la lucente sostanza dei cieli, la massa fluida dei mari,
la salda compagine terrestre — ¢ simbolo, nelle Enneadi,
della stessa visione dello spirito, dello spirito veggente a cui
nulla fa ostacolo.

Ecco il testo: A un occhio acuto il singolo si disvela
come tutto qualora uno sia dotato della forza visiva di
Linceo, che, si dice, vedeva anche le cose che giacciono
sotterra: il mito allude a una trasposizione visiva nel mondo
dello spirito (V 8, 4, 23-26) 3. Donde Plotino attingesse il
mito non sappiamo. A noi Linceo appare la prima volta nei
Kbrpra e, precisamente, nel frammento serbatoci dallo sco-
liasta di Pindaro (XI Schol. Pind. N. X, 114 in Homeri op.
ed. Allen, V, pp. 121-2). Se Plotino ha letto la I Olimpica,
come sembra provare la citazione precisa mn Il 9, 13, 8,
nulla vieta che abbia letto la X Nemea.

Vero ¢ che il mito passo di poeta in poeta, dal greco
Apollonio al romano Valerio Flacco, raggiungendo la pet-
fezione poetica in Teocrito (/4. XXII). Tra i mitografi la
figura di Linceo si prestd a una interpretazione razionalistica
che vide nell’eroe il primo rabdomante.

Y Home, 1/ Vi 2953 XXEI 3y 04 VI, 108; Vetp:, Aen. VIH, 590,
2 Enn. 16, 4, 10-12 e V1 6, 6, 39; cfr. Eur. Melanippe, fr. 486 Nauck? e
Aristot., Eth. Nic. E 3, 1129 b, 28-29. 3 Cfr. il mio studio particolare
su Pargomento: Linceo nel mito e nella filosofia in « Rendiconti della

Classe di Scienze morali, storiche e filosofiche della Accademia Nazio-
nale dei Lincei», Serie VIII, vol. V, fasc. 11-12; 1950, pp. 506-510.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 263

Plotino fu, se lo seppe, indifferente a questo lavoro. Egli
seppe vedere il mito come poesia, e come ombra della filosofia.

Il mito plotiniano di Linceo vuol collegarsi a quella che
fu detta « metafisica della luce » e alla teoria della visione in
cui ¢ la parte pitt originale del neoplatonismo.

Nel vivente universo che I’Anima tiene alto nelle sue
braccia, nel mondo ch’¢ naufrago nell’anima infinita come
rete nel mare, le singole parti somigliano — le parole che
vado usando sono tutte plotiniane — a occhi lucenti e
animati, occhi annunziatori, presagi stellari, specchi vivi
dell’universo, occhi illuminanti i corpi e le cose: & Leibniz,
in anticipo: « A un occhio acuto — dice Plotino — il singolo
si disvela come tutto, qualora uno sia dotato della forza
visiva di Linceo, che, si dice, vedeva anche le cose sotterta;
il mito allude agli occhi trasposti nel mondo dello Spitito ».

La visione platonica ¢ ancora dualistica: un occhio con-
templante e una luce, esteriore, di fuoco. In Plotino occorre
fondere occhio e luce in un termine unico: évwoic. Pene-
trazione del tutto nel tutto; omnia in omnibus. Trasparenza
di spiriti, pura. Lo spazio — la ydpa — & svanito. Il mezzo ¢
assorbito nell’essere e I’essere nel mezzo. E la materia & morta
per sempre. Moenia mundi discedunt. Tutto ¢ spirito e la
bellezza ¢ tutto: questa immerge ogni cosa nel suo splendore.
Plotino ricorte qui a una similitudine tratta forse dal ricordo
dell’Egitto nativo, forse anche dai tramonti romani: « come
avviene a uomini che salendo su alte vette, 12 dove la terra
imbionda, sono penetrati di quel colore...». La metafora plo-
tiniana della luce trapassera nel misticismo cristiano dello
pseudo-Dionigi sino ai medievali arabi e latini, sino a Dante.
Prima del Paradiso, sono le Enneads il trionfo della luce.

Insomma, I’occhio — la pit chiara immagine dello spirito
— e la luce, in tutta la sua gamma dal centro d’irraggiamento
sino alla zona d’ombra, offrono a questo filosofo della visione
— il piti puro monoteista del pensiero, il piti puro asceta della
bellezza —I’istanza per superare I’abisso tra I’essere e il nulla.



264 V. CILENTO

Cosl, 'occhio di Linceo, dapprima asservito, nell’epos
e nella melica, alla violenza che spia e uccide, poi volto, in
scrittori tardivi, alla sostanza fisica del mondo per scoprirne
le occulte vene metalliche, trova infine un ultimo disincantato
mitografo in Plotino, che del vecchio mito fa un simbolo
a raffigurare la piu alta vita dello Spirito: perché il mito non
finisce mai, ma, come I’Iliade, s’interrompe solo per rinascere
trasfigurato.

O7ov — abbiamo detto. Plotino sente il limite del mito e
del rito 1. Platone vi si era abbandonato con la stessa attra-
zione da cui era spinto a ragionare: « dove il ragionare ci
condurra, come i naviganti il vento, cola conviene che giun-
giamo » (Resp. 111, 349 d — Leges 11, 667 a). Plotino v’indulge
quel tanto che occorre e non pit. Né cerca il mito per un

1 Quando il prete egiziano, ospite a Roma, invitd Plotino all’Iseion
(a detta dell’Egizio era quello 'unico luogo puro a Roma |) per evocare
il suo démone, Plotino acconsenti di buon grado. Questo non prova,
come vuole Cumont, la sua adesione al culto di Iside e Osiride, che
non eta supetiore a quella, poniamo, di Plutarco. Anche il rito, non
meno del mito, puo essere un’esperienza per Plotino, che ritiene
sacro ogni luogo enon solo il tempio. Se la liturgia dell’Iseion
fu turbata e interrotta dall’borror sacer da cui fu preso ’amico di Plotino,
allorché, invece dell’invocato démone, apparve addirittura il dio, a
gran stupore dello stesso sacerdote, dobbiamo ricordare che queste
cose ce le dice non gia Plotino, silenzioso, in tutte le Enneadi, su la sua
intima esperienza religiosa, ma Potfirio il quale, per tutta prova della
verita dell’evocazione demonica e divina cita il trattato plotiniano
¢ Sul démone’ (III 4). Ma noi sappiamo bene che cosa ¢ démone e
che cosa ¢ * daimonia’ per Plotino, il quale del resto ebbe cura di far
intendere che quelle visioni erano soggettive (Cumont). Plotino come
spiego la natura e i limiti del mito, cosi spiega i riti religiosi e il valore
dei templi. Anche il rito religioso vale ed ¢ preordinato al © rito del pen-
siero > (esptessione e il concetto sono plotiniani) (Cfr. V 5, 11, 16, 17).
Ma non mi sembra giusta la conclusione di Cumont: «il y a chez Plotin
beaucoup plus qu’un langage allégorique, que ’emploi de métaphores
pour faire entendre ce qui est inexprimable. Par le moyen de la pro-
duire... ’extase philosophique des néoplatoniciens se rattache a ’extase
religieuse des cultes égyptiens» (Le culte égyptien et le mysticisme de
Plotin in-« Monument et mémoires... par ’Académie des Inscriptions
et Belles-Lettres», t. XXV, 1921-22, p. 87 (77-92), Paris).



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 265

bisogno di riposo, di distensione, dvamaboews Evexa, né per
gioco. Una volta sola ci par di cogliere 'ombra di un sorriso,
ma ¢ un attimo (matlovrec), nel preludio al «trattato della
Contemplazione » (III 8, 1, 1-8). Plotino non sa sorridere.
Ignora il pianto. Il quale gli sembra persino un gioco di
bimbi (III 2, 15, 36). E in cio il grande filosofo ci appare
disumano, fuori del riso, fuori del pianto.

In sé e per sé il mito ¢ distrutto da Plotino. Questo non
fu inteso dai suoi seguaci. In questo senso il mito ¢ un
gioco, wowdi, che l’ironia antica crea e distrugge. Homo
ludens. Del resto egli ne da la teoria in un luogo rimasto
classico: IIT 5, 9, 24-29. Il mito ¢ disteso nel tempo che
percid &, esso stesso, mito. Jean Guitton ha ragione di
patlare di un « tempo mitico » di Plotino. La realta vera, per
Plotino, € I’eterno. Il mito che ’esprime ¢ parola del tempo
costretta a frantumare in vari momenti il contenuto della
narrazione e a staccare cosi, 'uno dall’altro, gli elementi che
esistono solo simultaneamente. Tutt’altro discorso si deve
tenere per i miti filosofici propriamente detti, fondati, come
dice Schuhl, su una legge di corrispondenza e di propor-
zione scoperta da Platone: ¥ iobdtng 7 yewperpuen xal
év Oeolc xal év avlpwmowg péya Sdvatar (Gorgia 508 a).
E lanalogia che piacerd tanto agli scolastici. Il tomista
Tommaso de Vio, detto il Caietanus, scriverd su di essa un
trattato profondo . Non sarebbe inopportuno scoprire nei
Greci il primo germe di tale dottrina, che collegata alla
teoria dei gradi, costituisce un pilastro della teologia cri-
stiana 2. Per lo piu i miti filosofici plotiniani riconoscono la

L Seripta philosophica : de nominum analogia, de conceptu entis (ed. Zammit)
(Romae, apud « Angelicum », 1934). 2 Opportunamente Schuhl si
riferisce ad Archita che aveva elaborato la teoria delle proporzioni.
Cosi i matematici fornivano al mito la sua armatura. Lo schema della
proporzione geometrica si traspone in analogia filosofica. La realta si
spiega attraverso una serie di progressioni. In alcuni trattati ippocratici,
anteriori alle fine del V sec., la nozione di corrispondenza esercita
una grande funzione.



266 V. CILENTO

loro fonte diretta in Platone, insuperato al mondo per la
sua capacitd mitopoietica. Ma anche Platone attinge ai pre-
decessori; e, per esempio, il mito della caverna si collega
evidentemente all’antro di Empedocle.

Si tratta pero sempre di miti mobilissimi obbedienti solo
a quello «schéma dynamique » spiegato da Bergson!. Sono
percio sempre diversi. Spesso, in Plotino, il mito ¢ supposto,
non ¢ enunciato e neppure accennato; eppure il ragiona-
mento si muove in quella corrente dinamica.

Un esempio si puo trarre da quella che Schuhl chiama
«allégorie des poissons » nel Fedone. Platone paragona questo
bacino mediterraneo alle buche delle formiche e alle paludi
delle rane. Anche noi, affondati in un oceano di aria, non
vediamo il cielo che attraverso lo schermo dell’atmosfera,
e percid non lo vediamo splendido com’¢, ma impallidito
e smorto. Somigliamo ad uno che abiti 1’abisso marino e
vedendo, attraverso I’acqua, il sole e le stelle, creda cielo il
mare; e non essendo affiorato mai su la supetficie non
immagini neppure di poter emergere dal mare e Jlevare il
capo verso le regioni che abitiamo noi. Ebbene, questa parte del
mito allegorico appare nelle Enneadi (VI 9, 8, 16-19). Ma
non si tratta solo di corrispondenza verbale; si tratta di
spitito. Tutta la docta ignorantia e 'apofasi delle Enneadi sono
fondate su questo mito allegorico e dinamico. Siamo noi
simili a formiche, a rane, a pesci. Tra noi e la verita c’¢ un
opaco diaframma: il corpo.

Tuttavia, Plotino rovescia il mito filosofico di Platone.
Questi muove dall’astratto al concreto e drammatizza. In
Plotino, invece, — come ha mostrato Bréhier — il mito e
I’immagine si formano sottoponendo una rappresentazione
concreta a un processo di astrazione che ne elimina a poco
a poco la materia, ne sopprime la massa (Es.: V 8, 9; 11 9, 17;

1 Di questo « schéma dynamique» Bergson parla nel capitolo « Effort
intellectuel» contenuto nell’opera L’énergie spirituelle, Paris, 1919,

pp. 172, 186.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 267

IV, 7, 10). Il mito e I"immagine platonica si formano invece
mediante la concretizzazione.

La caverna. Sacra come la foresta, propizia ad evocazioni
e apparizioni come nella storia meravigliosa di Epimenide
il Cretese (Diels, 68 A I, BI) «place of mystery, place of
sanctity » (R. R. Marret), la caverna passa dal pitagorismo !
al platonismo pit nell’aspetto dinamico delle ombre che si
formano nel suo fondo umido, che nell’aspetto statico. Non
sappiamo se Empedocle ne derivasse ’immagine dalla tra-
dizione otfica (la caverna della Notte in Orph. fr. 105, 152,
166, Kern) o non piuttosto da Omero. Certo la grotta di
Calipso, luogo di volutta, diverra nel neoplatonismo «’antro
delle ninfe » di Porfirio. Anche I’inno omerico ad Ermes pre-
senta la ninfa Maia &vtpov €ow valovoa malioxiov (V. 06).
Comungque il testo pit vicino al platonico e al plotiniano
¢ il noto frammento di Empedocle 2 in cui vediamo le anime
decadute accompagnate in un antro (&vrtpov UVTOGTEYOV)
colmo di mali. Virgilio ne trarra la descrizione degli inferi.
E proprio Plotino che accosterd I’antro di Empedocle alla
cavetna di Platone in IV 8, 1, 35¢ in IV 8,.3; 4. Del resto,
egli poté pure desumerlo dal Ilept qurocopiac di Aristotele
(30 libro, fr. 12, Rose) ch’era stato tradotto da Cicerone
(De natura deorum, 37). E un testo splendido, ricco di
immagini — le grandi nubi maestose, la forza dei venti,
le stelle —; e mostra chiara la derivazione platonica (Leges
XII, 966 d; leggenda di Gige, Resp. III). Inoltre ci fu anche
un fatto storico, una scoperta speleologica stupefacente,
trasmessaci da Seneca (Qwaest. nat.: V, 15, 1) 3. Secondo
Asclepiodoto, discepolo di Posidonio, Filippo il Macedone
fece scendere degli esploratori in un’antica miniera abban-
donata. Videro costoro fiumi immensi, acque dormenti per
nulla schiacciate dal tetto della tetra. Il tema del testo aristo-
telico e il fatto di cronaca esercitarono I’influenza su Plotino

1 Cfr. Porph., Vita Pyth. 17. * Fr. B 120-21, Diels. 3 Cfr. Diodoro,
XVI, 8; Strabone, VII, 34; XV, 3.



268 V. CILENTO

non tanto per la consueta allegoria della caverna, ma in un
altro senso che appare in Enn. IV 4, 37, 6-11 e che ¢ simile
a quanto dice Lucrezio in De rer. nat. 11, 1030. Non c’¢ cosa
meravigliosa che I’abitudine non logori e smussi. Spetta al filo-
sofo e al poeta ridare freschezza e novita alle parole e alle cose.
Insomma la tematica della caverna si svolge nei modi
pitt nuovi, come se in quel gran campo di forza ch’¢ la mito-
logia platonica, si formassero infiniti centri. La immagine dei
prigionieri che escono alla luce suggerisce a Plotino un mito,
tutto suo, che potremmo chiamare, con lo Schuhl, «1’alle-
goria dei dormienti»; « Se degli uomini — dice Plotino —
passassero la vita intera a dormire, essi giudicherebbero
degne di fede le visioni dei loro sogni e attribuirebbero loro
una evidenza manifesta; se uno li svegliasse, essi rifiute-
rebbero di credere a cid che essi vedrebbero con gli occhi
aperti e subito piomberebbero ancora nel sogno» (V 5, 11,
19-22; 12, 11-12). Aristotele aveva parlato di « Dormienti
della Sardegna » 1. Plotino fonde qui, dinamicamente, Platone
e Aristotele e forse anche Eraclito. Il suo intento ¢ di con-
futare quelli che non attribuiscono realtd se non a cio che
¢ visto con occhi corporei, mentre quanto pitt una cosa ha
numero peso misura, tanto meno ¢ reale per Plotino.
Quanto al mito della luce e del fuoco, introdotto con
splendore da Platone nel VI della Repubblica, nell’analogia
che pone tra Bene e mondo intelligibile lo stesso rapporto
ch’¢ tra il sole e mondo sensibile, Plotino lo fa suo a tal
segno che la sua dottrina ¢ apparsa una «metafisica della luce»2.
Sarebbe necessario, indugiando su i miti filosofici che sono
1 pit vicini a quelli che Plotino chiama i « riti del pensiero »,

1 Phys. IV, 11, 218 b, 24. 2 Bidez vi vede non senza ragione « une
interprétation symbolique de la flamme inextinguible qu’entretenaient
les Mages sur les grands autels de I’Asie antérieure dans un culte
consacré au dieu de la lumiére et dont Platon avait d entendre partlet »
(Platon, Eudoxe de Cnide et I’Orient, Ac. de Belg., Bull. de la cl. des
lettres, se série, t. XIX, 1933, 10-12, p. 285). Plotino poté averne espe-
rienza diretta nel suo viaggio in Oriente.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 269

studiarne 'origine e il processo. Ma Plotino & cosl impa-
ziente e toglie al mito non solo la sua veste splendente ma lo
scarnifica, lo sfuma sino a ridurlo a un puro simbolo. II suo
valore ¢ soprattutto in cio che v’¢ d’inespresso e di taciuto,
nell’aspirazione che I’ha evocato.

Una volta parla di un cadavere adorno « vexpdv xexoc-
wnuevov » (IT 4, 5, 18). Ora, in me fluttua sempre un duplice
richiamo o di un re egizio imbalsamato e fasciato prima di
esser chiuso nella sua piramide o del nefando supplizio
etrusco raffigurato nel Prosrettico di Aristotele (Fr. 6o).
L’unione dell’anima col corpo ¢& simile all’unione di un vivo
e di un morto. Ma Plotino non ci fa raccapricciate dinanzi
al mito pauroso dei banditi etruschi che incatenavano, bocca
a bocca, i loro prigionieri ai cadaveri.

1l mito della parola. Al di la del mito. 1] silensgio.

Ma anche la parola &, in se stessa un mito. E il mito
dei miti, come il logos ultimo ¢ al di 13 di ogni mito, nel
regno del silenzio, ov’¢ I'Ineffabile. La parola ¢ il mito
poetico dell’'umanita creante; ¢ un mito necessario. E Plotino
vi si rassegna. Ma se stesse in lui, tacerebbe; e starebbe al
patto di tener segrete le dottrine di Ammonio. Gli basta la
parola interiore, che non langue mai: « Pur conversando con
qualcuno e tenendo discorsi filati, egli era sempre, tuttavia,
nella sua ricerca, sl da soddisfare a un tempo alle esigenze
del conversare e da perseguire nondimeno, ininterrotta-
mente, le sue riflessioni» (7%, 8). Insomma, — ed & qui la
piu alta parola di Potfirio il quale sembra avere la strana
virtt di dite cose altissime e di non capirle perfettamente —
Plotino se ne stava a un tempo con se stesso e con gli altri.
Ecco qui, amici, il primo mito di Plotino: la parola. La parola
amata e odiata, la parola fatale e libera, la parola intermedio
del pensiero, monade e categoria, materia e spitito. E impos-
sibile tracciare la storia di questo mito ch’¢ eterno. Da che
cosa deriva la parola di Plotino ? Di quale carica d’espe-



270 V. CILENTO

rienza essa ¢ ricolma ? Gli studi letterari dei grandi scrittori
e poeti ci hanno avvezzato a trovare di ogni parola la fonte
e lispirazione. A tacere della considerazione che, forse,
tale ricerca ¢ spesso sterile e vana, Plotino ¢ una personalita
cosi unica, senza patria e senza padri, senza luogo e senza
tempo, quasi... Che cosa c’¢ in lui di egiziano ? Ben poco.
Poco o nulla pure di Roma. Era ben decaduta, nonostante il
suo nuovo Carme secolare composto per il bimillenario 1, se
pensod lui pure a una sua «Citta ideale», a Platonopoli.
Platonopoli & un mito. E il sogno di tutti i buoni che fa
stringere le mani fraterne in una catena ininterrotta i cui
anelli si chiamano Platone, Plotino, Agostino, Boezio,
Giovanni di Salisbury, Bacone, Tommaso Moro, Campa-
nella. Sono le Citta del sole, trasposizione, per Plotino, della
sua metafisica della luce, trasposizione, per tutti del loro
intimo sogno, della loro etd dell’oro. Civitas Dei. Sono le
citta degli spiriti, le umane sinusie, quale ¢ quella che ci rac-
coglie qui a Vandceuvres. Plotino era un ispirato (1774z, 14)
con la parola pronta (I77a, 13): «1l suo patlare era tutto una
rivelazione d’intelligenza, a tal segno che persino il suo volto
splendeva di quella luce... la sua mite umanitd traluceva »
(Vita, 13).

La parola plotiniana ¢ un mito e un incantamento 2.
Del resto, ogni linguaggio ¢ bugiardo per chi ignora la sua

1 Gl atti riguardanti il Carmen saeculare del 204 d. C., al tempo di
Settimio Severo, furono scoperti nel 1890 e studiati dal Mommsen.
I frammenti del Carme, trovato nel 1932, e illustrato da Hiilsen, Diehl,
Galdi, Funaioli, Romanelli, provano che il carme, di ritmo esametrico,
era ispirato sia a quello oraziano sia all’altro dei ludi di Domiziano
(88 d. C.): cft. Zosimo: Ouvog... vewotl memotnpévoc. 2 « Infine, con
tali parole, possiamo starcene soddisfatti o andarcene ? Gli ¢, ecco,
che I’anima soffre ancora la sua doglia, anzi ora come non mai. Forse,
chissa, ella potra partorire una buona volta, solo allora che si sia
slanciata verso il Bene, al colmo delle sue doglie | Nondimeno, incan-
tiamola un’altra volta, ove mai scopriamo, donde che sia, un qualche
incantamento per la sua doglia. Forse, persino dai ragionamenti fatti or
ora, a volerli ricantare, potrebbe sorgere 'incantesimo.» (V, 3, 17, 15-20).



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 271

natura mitica e poetica, specie in una filosofia qual’e la
plotiniana che s’aggira nell’invisibile e nell’intemporale. Di
qui il valore della continua correzione limitativa plotiniana,
olov, ch’¢ un po’ simile al ‘forse’ la pit poetica parola
secondo Leopardi; perché non si tratta qui di *filosofare a
fior di labbro ” (én” &xpov yetrovs guiocogeiv: Luc. Apol, 6),
ma di scandagliare il cuore profondo. Su Plotino incombe
— come nota acutamente J. Guitton — il compito di espri-
mere il passaggio dal tempo alla eternita oltre il varco della
morte, fatto assolutamente unico, senza analogia, e di far
intendere che I’eternitd non puod essere assimilata a un tempo
senza morte. B il pitt grande rischio. Plotino ricorre al mito
del silenzio — e fa cadere il mito della parola. Silenzio e
« fuga da solo a solo ».

« Quindi accade che, anche senza la parola, si ammiri
talvolta il pensiero nudo, di per se solo, a causa della sua
intrinseca grandezza: come per esempio, il silenzio di Aiace
nella Nekyia, cosa grande e piu alta di qualunque discorso ».
Plotino avrebbe sottoscritto assai volentieri queste parole del
Iepl Oovg (IX, 2), e pitt ancora quelle di Pascal e di Leo-
pardi. II lungo soliloquio enneadico ¢ un interminato idillio
su P’infinito e sul silenzio che si chiude con quella incantata
« fuga da solo a solo ». L’ultimo mito ¢ il mito del silenzio.

PARTE sEcoNDA: POESIA

Non so se sia pit difficile trovare quanta poesia si celi
nella filosofia e quanta filosofia si adombri nella poesia. Il
mio tema « Poeti in Plotino » ha il suo oggetto fondamen-
tale nella ricerca dei testi poetici usati nelle Enneadi. Fonti,
sorgenti, sources: parola intensamente poetica che rischia
di perdere la sua freschezza su la polverosa strada della
filologia; ma altresi parola severa che ha una sua legge:
gtaeccumque — scrivono gli editori Henry-Schwyzer — e



272 V. CILENTO

prioribus auctoribus Plotinus affert. Etsi semper ex memoria et
summa libertate citat, nonnunquan: gmedczm verba accurate tran-
seribit (Praefatio, XXXVII).

Ma, per me, non avrebbe quasi senso giustapporre, alla
parola plotiniana derivata, la sua eventuale fonte poetica,
usando magari il metodo classico dei « testi a fronte », se non
si istituisse prima il rapporto poetico tra Plotino e la Poesia:
si che il mio tema sembra tramutarsi, naturalmente, in questa
forma « La Poesia in Plotino » o « Plotino nella Poesia ».

Quella essenza leggera e alata (xoUgov... ypfpa xal wrnvév)
e il congiunto umano rapimento, in cui, per testimonianza
di Platone, ¢ la poesia, sono presenti nelle Enneadi in larghi
tratti « in una parte piti e meno altrove ». Ora in modo aperto,
splendente, platonico, ora — pili spesso — silenziosamente,
liricamente e misticamente, im stillen Pathos — dice Harder 1;
e sempre con misura, verecondia, castita.

Si alternano il senso della solitudine e il senso dell’infi-
nito, il sentimento cosmico della unificazione totale e il
naufragio nel Tutto, e lo smarrimento dell’anima individuale,
vogliosa di sé, vittima della téipe e tuttavia impaurita,
ond’ella geme e singhiozza (III 2, 15, 49). Si avvicendano il
senso poetico di una creazione perenne, opera di bellezza
e di amore, che sboccia in frutti e foglie in facile fioritura,
in flessuosa morbidezza (II1 2, 13, 24) e il sentimento tragico
della morte e della mortalita (I 4, 7, 24), delle sventure pria-
miche (I 4, 5, 7), della caduta (mr@pa) metafisica del reale
(I8, 14, 25). Ben altrimenti di quanto poté trovare nei
poveri esperimenti poetici del giovane Potamone (172, 9)
ch’¢ come il Fedone della sinusia, Plotino ha il senso della
grande arte e della grande poesia ed ha un gusto severo.
Conosce la lirica di Pindaro e la tragedia di Euripide. Attinge
a Omero che chiama il Poeta, cosi, semplicemente, per
eccellenza. Ma, soprattutto, ci presenta in molte e molte
pagine il poeta in sé e per sé (III 2: 11; 16; 17) proprio
nell’atto del suo creare, il poeta di fronte ai suoi personaggi,



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 2735

grandi e piccoli, magnanimi come gli eroi, meschini come
Tersite (IIT 2, 3, 18), nella proporzione delle parti — del
proto, del deutero, del tritagonista (III 2, 17, 20). Vede, con
Platone (7imeo 436; Rep. 496 d; Imetio, Orat. XIV), la lan-
terna immobile nella tempesta (I 4, 8, 4-5) e sa discernete,
con la sensibilita di un modetno « certe facili creature di arte
e di natura che si dileguano per fiato di vento o di sole»
(I8, 14, 7). Canta, come nella Parodos dell’Antigone, i raggi
di sole che fanno risplendere una nube oscura al semplice
tocco della loro luce (V 1, 2, 20-21). S’immerge nella con-
templazione che tinge di una stessa luce il veggente e la
visione come lo splendore del sole, nel deserto del Nilo,
tinge del medesimo rosso dorato la sabbia delle dune e gli
uomini che la calpestano (V 8, 10, 28-31). Vede il mondo
tutto ricolmo di segni (II 3, 7, 12) come lo vedra Emetson
e tuttavia riconosce «uno spirito comune, unico» (II 3, 7,
17-18). Vede, come un crepuscolare, le cose «sottoluce »
(I1 4, 5, 9) ed ha pena per la tartaruga schiacciata in un vor-
tice di danza (II 9, 7, 37). Scorge la corrispondenza tra la
vita e il teatro; ed anche per lui, come per Huizinga, si mani-
festa un homo ludens (111 2, 15, 35; 52; 54-62; Cfr. III 8, 1, 1).
Ammira la statua immensa del mondo, opera di Efesto,
adorna di stelle, spirante di vita (III 2, 14, 26-29); e si sdegna
che la piccola vita umana sia considerata come « una pietra
scagliata dal destino » (III, 1, 5, 18). Odia la guerra nefanda
(III 2, 4, 20-24; 15, 33-35) e si accorge che solo gli uomini
peggiori hanno quella che De Maistre chiama «la rage de la
domination » e sospira la edvopta soloniana (III 2, 9, 19); ma
non ha indulgenza per i vili che rifiutano il combattimento
per rifugiarsi in una inerte preghiera (III 2, 8, 36-38), quasi
«agnelli ingrassati preda del lupo » (III 2, 8, 25) o « prigio-
nieri con legami d’oro» (I 8, 15, 25. Cfr. Soph. E/. 837-8).
Svolge grandiose prosopopee e fa patlare la natura « Me
cred un dio» col linguaggio solenne della Bibbia (III 2, 3,
20-21) e descrive con colori vivaci la bellezza del mondo



274 V. CILENTO

(IT 9, 16, 48-56) e acqueta con trepida parola materna il
fanciullino di Cebete (I 4, 15, 19-21) e l'incanta e I’addoz-
menta (V 3, 17, 15-20). Presenta I’agricoltore intento a ripa-
rare i danni della natura (II 3, 16, 33-36). Avverte, come
Lucrezio, ’amaro sapore ch’¢ in fondo a tutte le cose: «il
fondo residuo della superna creazione ch’¢ amaro e amareggia
tutto » (II 3, 17, 23-24). Rappresenta il coro stretto intorno
al corifeo (VI o, 8, 38, 45; III 2, 16, 24-27) e le sinuose
volute dalla danza (III 2, 17, 10); e non dimentica neppure il
flauto boschereccio della poesia bucolica, in cui ¢ ’eco di
Teoctrito (III 2, 17, 70; 80). Sono immagini, queste, che si
potrebbero anche autenticare di sui classici, se non si temesse
di apparire pedanti. Immagini di tal sorta si presentano
frequentemente sol che si sappia trovare ’oro delle Enneadi.
Taccio qui di proposito di quelle grandi immagini ploti-
niane che Bréhier chiama, bergsonianamente, dinamiche; e
rimando per questo al suo squisito studio Jmages plotiniennes
et images bergsoniennes . Di queste immagini bergsoniane
sarebbe vano e pedante cercar la fonte altrove che nello
spirito stesso del filosofo proprio «in quel suo parlare ispi-
rato e caldo di passione » (I/77a, 14); chiamiamole immagini
filosofiche, queste; e lasciamole ad altro discorso in cui non
si parli proprio di fonti. Quelle dei poeti sono, per lo piu,
visive. Queste dei filosofi sono immagini di operazione, di
azione, di movimenti, di sforzo, di potenza. Tra tutte, indi-
menticabile, ¢ quella del braccio che si leva in virtt di una
forza indivisibile e presente tutta in ogni punto del braccio;
se la mano solleva una verga lunga parecchi cubiti, la forza
reggente si estende sino al limite della verga, indivisa e
presente; se s’innesta un bastoncino alla cima della verga
la forza si estende ancora pit in la, sempre indivisa e totale.
Supponi ora eliminata la massa corporea della mano: la
forza & sempre Li, tutta, dappertutto 2. E il pensiero di Era-

1 Tn « Etudes bergsoniennes », I, 1949, pp. 105-128. 2 VI, 4, 7, 10-23.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 275

clito reso come un esempio dinamico: « Camminando e per
quanto tu percorra 'intero cammino, non potrai ritrovare
i confini dell’anima» (B. Fr. 45).

Si tratta di suggestioni, di direzioni della nostra virtl
intuitiva. Chi ottiene questo ¢ un poeta 1.

OMERO

« Cosi dal genio degli antichi, come da sacri spiragli,
vengono alle anime di coloro che li emulano certe emana-
zioni... Forse che il solo Erodoto fu omericissimo ?... Piu
di tutti Platone, il quale da quel gran fiume di Omero
dedusse, nel proprio campo, infiniti rivi». Cosi ¢ nel Ilepl
Bovg (XIII 3). E se fu massima lode essere oumpixcdtatog
nessuno lo fu pitt di Platone che disseminé in venti dialoghi
ben centocinquanta citazioni ed allusioni omeriche. Si voleva
tutto da Omero. Si voleva tutto dal Poeta. Come da una sacra
Bibbia, vi si voleva attingere ogni cosa: lezioni di morale
e di saggezza, di religione e di varia umanita. I omerolatria
aveva i suoi sacerdoti e 1 suoi esegeti. Era tanta la stima del-
Popera omerica che, a testimonianza di Dione Crisostomo,
Democrito sosteneva che il Poeta non avrebbe potuto rag-
giungere tale perfezione senza una divina natura: &g odx
évov &vev Oetog wal Sapoviag @boews, obrew xoha kol GoPa
&ny) épyacacar (ed. Arnim, II, p. 109, 22 ss) 2

Platone, riformatore, lottd contro questo fanatismo.
Sembtd che lottasse contro Omero; e invece difendeva la
verita e la poesia e ’arte, che deve restare nell’ambito della
sua categoria. Plotino, sensibilissimo all’arte e alla poesia,
fu, anche in questo, platonico. Il malinteso si diffuse coi
discepoli di Plotino a cominciare da Porfirio.

! Christ trova lo stilistisches Hohepunkt in IV, 8, 1; VI, 9, 9-11;
V102, Bgli cita-dal Kirchhoff cosls VI, x; IX, g-11; X, 3, 2 .Cle.
DirLs, Vorsokratiker (DEMOKRITOS B, 21) II, p. 147, 5 dell’82 ed. 1956.

19



276 V. CILENTO

Ora, che Omero avesse educato tutta la Grecia (g v
‘EM\ada wewaldeuxey 0btog 6 wornthg Resp. 606 €) era un ben
mediocre concetto, che tuttavia, nonostante il rifiuto plato-
nico, domino dalla sofistica sino al pit tardo neoplatonismo.
L’interpretazione filosofica dei poeti fu cosl comune che
aperse la via a un enorme errore di estetica. Platone aveva
ragione a cacciar via Omero dalla filosofia perche Omero sta
bene dove sta, cioe, nella poesia con Apollo e le Muse.
Per poter riammettere Omero nella filosofia si ricorre a un
rimedio peggiore del male, all’allegoria. «La tradizione
dell’allegoria propriamente detta non bisogna cercarla nella
storia della rettorica, ma in quella della filosofia, risalendo
alle censure che ai poeti mossero i primi filosofi ellenici, al
biasimo che sui poemi omerici versarono e Pitagora e Seno-
fane ed Eraclito, precursori anche in questa parte di Platone.
La poesia stava per soccombere — fu detto — insieme con
le sue favole sotto tali filosofiche condanne, quando apolo-
gisti di onesta intenzione vennero i suO SOCCOLsO e non
potendo salvare la lettura di Omero lo interpretarono in
modo da accontentare le due parti avverse 1 ». Si cerco sotto
il verso del poeta un senso diverso dal senso volgare, un
sotto-senso (dmévora): quel che piu tardi si chiamo allegoria,
parola sconosciuta ai piu antichi filosofi. Cosi operarono
Teagene di Reggio, Anassagora, Stesimbroto di Taso, Metro-
doro di Lampsaco. Gli stoici e i neoplatonici si posero per
questa via in cui emerse Filone.

Ma anche in questa interpretazione allegorizzante di
Omero, Plotino ¢ sobrio ed equilibrato. Solo con la porfi-
riana « Grotta delle Ninfe » si abusa dell’allegoria: pessimo
esempio per il medio evo.

E bello, comunque, che a capo della schiera dei fedeli
d’Omero, da Numenio a Proclo, da Potfirio a Siriano, ci sia
proprio lui, Plotino. O direttamente — se ¢ vero che non

1 CrocE, Nuovi Saggi di Estetica®, Bari, 1926, pp. 333-4. Cfr. EGGER,
Essai sur bistoire de la critique cheg les Grees, Paris, 1886, pp. 96-102,



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 277

c’era scuola greca in cuinon si imparasse Omero a memoria —
o indirettamente, attraverso Platone, certamente anche Plo-
tino « prese per guida mistica questo cieco i cui occhi di
carne erano chiusi alla chiaritd del nostro sole ma il cui
spirito era immerso nella luce del mondo soprannaturale » 1.

Qui seguiranno testi poetici e testi enneadici. La rarita
o addirittura la mancanza del commento ¢ un debito di
necessita di fronte al gran numero dei testi addotti e com-
porta la speranza che talune fontisiano qui, in questa nuova
sinusia plotiniana, vagliate e discusse.

OMERO

1. Parenesi.

Vita XV, 17 = Il VIII, 282.

BaAN olrwg, af xév Tt pows &vdpeoat Yyévrol.

Questo esametro, che Plotino ripetette a esortazione e
lode di Porfirio durante la conferenza che questi tenne per
confutare il retore Diofane, autore d’una turpe interpreta-
zione del Convivio platonico, mi sembra una prova della
diretta lettura di Omero, da parte di Plotino, che non poteva
trovar citato questo verso in Platone.

2. L’ Eracle omerico e I’ Eracle plotiniano.
Em. 11, 12, 31-34 = Od. X1, 6o1-3.
IV 3, 279, 13-14.
Omero:

Tov Ot pet etoevonoa Biny ‘HpaxAneiny

etdwAiov: adtog 8¢ pet’ dbavarorg Oéoroty
4 3 ’

tépretar &v Haling

(Od. X1, 6o1-3).

1 BurriirE, Les mythes d’ Homeére et la pensée grecque, Paris, 1956, p. 418.



278 V. CILENTO

E Plotino: Xwptlewv 3¢ Zotxev 6 wotn ¢ ToLTO €Tl TOU
‘HoaxAéovg 10 eidwAov adrol Sidodg év "Aidov, adTov
3¢ év Oeolc elvaw O’ appotépwy TGV AdYwV xateybduevos,
xol 6L v Oeolg xal &t év "Audou Euépioe & olv... (Emn. 1
I, 12, 31-34).

E ancora: ‘O 8¢ ‘HpaxAjg adtoc 6 &vev 7ol eiddAov
Tt EAeyev, odx elpnron (Enn. IV. 3, 27, 13-14).

Riconosciamo che qui la tentazione di trarre da Omero
un senso dottrinale per uno che voglia fondare una « théo-
rie de I’'image»?! sarebbe fortissima anche fuori dell’am-
biente greco e neoplatonico. Plotino poi ¢ cosi discreto con
quel suo &owxev, con quel suo odx elpnrar. Per Omero,
perd, come per Virgilio e per Dante, 'apparizione delle
ombre ¢ solo un pretesto poetico, un’esigenza della natura
sensibile e non ha valore metafisico di trascendenza (il
ywetlew) tra la realtd vera e le ombre dell’Ade.

3. Il cammino della morte.
Em.14,7,31-32 = Il. IX, 43.
Omero: &pyeo” mwap tor 680¢ (L. IX, 43).

Plotino: wap tot oty 680¢ &iévon (Enn. 14,7, 31-32).

Qui anche il pit severo esegeta, nemico della contamina-
zione filosofico-poetica per l'intermedio dell’allegoria, non
avrebbe nulla da dire anche se 1’6846¢ omerico & tutt’altro dal
cammino di morte plotiniano. Plotino ha nell’orecchio la
solenne parola omerica pronunziata da Diomede, e per
affermare la via di uscita da lasciare sempre sgombra, I’adatta
alla sua non meno solenne sentenza. F, Kunstprosa.

4. Le nnore di Priamo.

Altrettanto si dica di quest’altro felicissimo uso di Omero,
ristabilito ormai letterale da Henry-Schwyzer, contro il Volk-

L P. AusiN, L’« Image» dans I’(Euvre de Plotin in « Recherches de
science religieuse», XLI, 1953, pp. 348-379.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 279

mann che adotta le lezioni alterate viot di Ciz™ e Marc. C
(= Q per H.-S.).
Enn. 1 4,7, 33 = Il. XXII, 65 e Od. 111, 451.
Omero: o) éAxopévag te vvolg OAoc Omo yepotly
"Ayondsv. (L1 XXII, 65).
B) Ovyatépeg e vuoi te (Od. III, 451).
Plotino: olov éAxbépevar vuol xal Ouyatépeg (Enn

14,7, 33)

Come esprimere il colmo delle sventure priamiche se non
con la scena omerica delle figlie e delle nuore trascinate alla
prigionia e al disonore ?

Se questo testo non ¢& citato, come sembra, da Platone,
si potrebbe avere una prova della lettura diretta di Omero,
da parte di Plotino.

5. I/ valore ¢ il volto di Aiace.
Enmn. 16,5, 14 = Il. VII, 212.

Omero: pedibwy BAroovpolor mpocwract (/L VII,
232).

Plotino: &vdptav BAocvpdv Exovcay mpbcwmoyv (Enn.

E6, %, 14).

Cosi vedeva Plotino il valore civile: col sembiante fieris-
simo di Aiace. Fusione petfetta tra I’astrazione filosofica e la
concretezza poetica.

6. La fuga alla patria e la grotta di Calipso.

Enn. 16,8, 16 = I/ 11, 140.
G, 16,8, 18 =04 IX, 2955, ¢ X, 483-4
V 9, 1, 20-21
Omero:
pedYwWWReEY GLUY VUGl QLAY €¢ maTpida yolay

(ZI. 11, 140).



280 V. CILENTO

Plotino: @edywpev 39 @iAnv é& matptida.
(Enn. 16, 8, 106).

La patria dell’anima ¢ cara a Plotino come Argo e Micene
agli eroi dopo lesilio decennale. Quindi anche la « fuga da
solo a solo » con cui si chiudono le Enneadi ha la sua prima
fonte in Omero.

Omero:

"H pév p” adt60’ €puxe Karvd o dta Oedwv,
&v oméoot yAapupolot, Athatopévy Thow elvar’
&g & alrwg Kipxyn xartspytvey év peydpototy
Alain Solbecoa, MAatopévy mwhow elvar’
AN guov o mote Oupov évi othlesowy €merbov.
¢ 008ev yAdntov g matpidog o008 ToxN WY
yiyveton, elmep xal Tig dmwomTpobr wiov olxov

/ 3 > ~ / 3 ’ /
yoiy v aAhodary) vaict amavevle ToxMwv.

(Od. IX, 29-30).

Q Kipxm, tékecov pot Omboyeoty v mep LTESTYG,
oixade mepéuevor Oupodg 3€ por Esovrton #07).

(0d. X, 483-4).

Plotino: Ofov and payov Kipxme onoilv i) Kaivdoic
’Odvooeb alvittopevog, Soxel pot, peivar odx apecleic
(Emnn. 16, 8, 18).

L’uso dei due luoghi omerici &, si, libero ma ¢ diretto e
calzante. Circe e Calipso sono l’incantesimo del mondo;
e Ulisse & ’anima errabonda che sente il richiamo della patria
e del padre e rilutta (odx dpecbeic plotinico corrisponde a
00 &metfov omerico) alla lusinga delle ninfe. I testi omerici
esercitati da tanta allegoria suggeriscono altresi a Plotino
Pimmagine dei figli strappati dalla nascita ai loro genitori

(Bnn. ¥ 351,79



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 281

7. Linfluenza degli astri.

Il luogo enneadico II 3, 6, 1-10, affine al plutarcheo (De
and. poet. IV 19 E-20 B), avversa linterpretazione mistico-
astrologica che la congiunzione di Marte e Venere influisca
su gli amanti e li spinga all’adulterio. La nota fonte ¢ in
Omero che prende sommo diletto a descrivere, lontano da
ogni senso allegorico o astrologico, gli amori adulteri di
Ares e di Afrodite e la strana vendetta di Efesto (Od. VIII,
266-3069).

Ma nello stesso trattato v’¢, poco dopo, un chiaro riscon-
tro con la splendida chiusura del libro VIII, la dove i fuochi
del campo troiano evocano lo sfavillio delle notti stellate;
anche altri luoghi plotiniani — quali I 6, 1, 33-34; II 9, 8,
30-32; IV 4, 8, 52-61; V 1, 2, 41 — mostrano il filosofo
attento, si, al valore semantico delle stelle, alla loro essenza
divina, al fascino delle loro danze, ma giammai pauroso di
esse, per il semplice ragionamento che, se sono inanimate,
non possono andare al di 1a di una influenza fisica; se sono
animate, non possono far male perché sono divinita e
somigliano alle cotrde vibranti di una cetra:

Emn. 11 3, 8,7 = 1/. VIII, 556-7.

Omero:

&oTpo QEIVIY GUpl GEANVNY
palver’ dpLmpeméa, dre T EmAeto vivepos allp.

Plotino: [= &otpa] mpdg 6 8hov Gpimpemd xal wpdg
76 onpalvely EcTL.

Omero anticipa Saffo (&orepeg pev apel xahrov cehavvay).
C’¢ qualcosa al mondo di meno allegorico della poesia di
Saffo ? Ma l’epiteto omerico &pumpenyc si carica di valore
semantico wpoc to onuaivery nella concatenazione univet-
sale (mpdg 6 6Aov).



282 V. CILENTO

8. Déi e nomini.

All’ignoto testo ionico citato da Plotino in II 9, 9, 22:
ol pMidiwe altiag, @roly, amopebfovral mpog avlpdTwy
— al quale il gruppo w dei Mss. pone il segno di attenzione
(om") e che ritornera in compagnia di Teognide in questa
ricerca di fonti — si potrebbe far corrispondere, con un po’
di buona volonta, O4. 1, 32:

-\,

/ / \l \ 2 14
& momot, olov 87 vuv Ozodg BpoTol ailTidbwvTal

nel senso che con la stessa facilita con cui 1 mortali accusano
gli dei delle sciagure dovute alla loro stoltezza, essi, per tutta
risposta, sfuggono alle accuse degli uomini.

E una frase rovesciata.

9. La statua di Efesto.
Em WUl 2, 14, 27 = II. 1, 607-8.
Omero:
YL EXAOTE SHULA TEPIXAVTOG. ..
"“Hoatotog molnoev...
Plotino: olov aydApatos peydhov xal xxhod site éuddyouv
elre xal téyvn ‘HoaloTtouv yevopévou...
Pit che di Omero, si tratta qui di una fonte orfica.

10. La bellezza di Elena.
i XL 3, 5, 42-43 = [/ 111, 230.

Omero:
'Idopevebg & étépwbev évi Kpnreoor Oeog éc
Eotnn’
(L4, 111, 230),
Plotino: olov xal 70 t%¢ ‘EAévng xaidoc mpds wev Tov
Mapw &Ado elpyalero, 'Idopeveds O Emalbev od 70 adtd

(Enn. 111 3, 5, 42-3).



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 28 3

Idomeneo non ¢ Paride. Sta indifferente come un dio, il
dio al quale Saffo paragona chi resti insensibile dinanzi alla
sorridente bellezza. Tesi antideterministica.

(Cfr. invece Luct., De rer. nat. 1, 471-5.)

11. La ntdow del tempo e la medoug del fuoco.
Bap, IIT 7, 11, 7 = H. XV, 112-113.
Omero:

"Eomete viv pot, Moboar *’OMdpmia Sdpat’ Eyovoal,
OTTTWwE 07 Tp®TOoY Top Epmece vnuoly T Ayatdy
(Z1. XVI, 112-3).
Plotino: énwg 37 mwpdrov éEémece ypdvog
(Enn. 101 7, 11, 7).

Se v’¢ dipendenza da Omero, come amo credere, mi
sembra di straordinario effetto il legame tra il momento
drammatico dell’epos omerico, allorche il fuoco lanciato
da Ettore s’appicca alle navi greche e il momento metafisico
plotiniano, allorche il tempo si precipita dall’eterno: entra
in gioco un potete senza pace, ’Anima, ... la quale prima
d’ogni altra cosa temporalizza se stessa.

12. [/ brivido della contemplazgione — come dinangi allo sguardo
tremendo di due nmemici, Paride e Menelao, prima del duello.

Eun. 118, v1, 52 = IL-11L.942.
Omero: O apBog & Exev sicopbwvrag.

Plotino: @ apfog phyv &v €xot tov idévTa.

13. L’anima, tra terra e cielo.
Enn. IV 3,12, 4-5 = II. IV, 443.
Omero:
oVpavd éotptie xapmn xal énl yOovi Batver.

(Cfr. Verg. Aen. IV, 177).



284 V. CILENTO

Plotino: aAX Epfacav pev péypr vig, xapa 3¢ adralg
ECTNELXTOL UTEPpdve ToD odpavol.

(Cftr. Enn. V 8, 3, 29-30 ¢ 1/. 11, 168; Plat., Phaedr. 248a)

Per esprimere la natura demonica e dionisiaca dell’anima
umana la quale vogliosa della sua stessa immagine — con-
templata nello specchio di Dioniso — & discesa sino alla
materia, Plotino non trova immagine migliore di quella
splendente di Omero (ammirata dall’autore del Sublime in
IX, 4): la divina e umana Discordia, la dea dimenticata fonte
della guerra, nella storia degli uomini e genesi della realta,
se intesa con la dialettica eraclitea: Eris che rizza il capo nei
cieli e cammina su la terra. E un’immagine potente, da cui
derivarono tante figurazioni medievali a partire dalla Donna
Consolatrice di Boezio sino alla Natura di Alano di Lilla.

14. 1/ ricordo, nelle anime, della vita passata e delle cose terrene.
Em, IV 3,27, 12-3 = Od. XL, 570.

Omero: ol 8¢ pw aupl dixog ELPoOVTo AVAXTA.

Plotino: %) el 7t duxatocbvyg xduevov.
L’espressione espunta da Harder ! ¢ ripresa dal Dodds che
Pautentica su Omero.

15. Ancora Eracle o i limiti della Memoria.

Per amore di ordine, ripetiamo qui il parallelismo:

Emp. IV 3, 27,13-14 = Od. X1, 601-3.
(Cfr. Plutarco, De facie in orbe lunae, 30).

16. I/ volto di Eretteo.
Enn, IV 45 435 21 =T 11 547 (Cer. Od. VLI, 81).
Omero:

3oy 'Epeyx0foc peyarntopog, &v mot’ *Abfvy
Opcde...



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 285

Plotino cita letteralmente I’Alcibiade ! (132 @): edmpé-
cwTog Yap 6 Tob peyaAintopoc EpeyOéwg dHupoc.

17. Volutta corporee.
Enn, IN 7, 8, 36 = O4d. X, 555 (Clro 2L 1, 446):
Omero: ddycog ipetpwy.

Plotino: # ovppérpws ¢byeog ipnepel, ) pahaxols Tiol
xal amalolc xal Actolg TEALGEL ».

Si vuol qui dimostrare che il corpo, come tale, & refrat-
tario alla virth. Quanto alla temperanza, per esempio, esso
non ne vuole affatto; e cerca invece « di essere gradevolmente
influenzato da cio che tocca e abbraccia, di godere d’un
calore moderato, di una dolce freschezza, e di toccare oggetti
dolci, teneri, levigati». Il riferimento omerico & scoperta di
Harder 2: « Offenbar liegt — egli scrive — eine ethisierende
Homerdeutung vor, Elpenor der Typ des Geniisslings, als
Gegentyp zum cdhd@pmy ».

Anche Paride, per me, ¢ antitesi del saggio.

18. Odiata dagli deéi.
EmV 1, 2,27 = Il. XX, 64-65 (Cfr. Verg. Aen. VI, 462).

Omero:

oixtaw 8¢ Ovynrolol xal abavartoist avely
/3 > 4 ! /4 4
ocpepdade’ edphevta, T T€ ctvyéovot Oeol mep.

Plotino: 6 ctuyéovoty ol Ocol.
I.a materia tenebrosa del filosofo & ’Ade del Poeta.

19. I/ vanto delle origini — La nobilta dello Spirito.

Eun. N 1,7, 26 = Il XX, 241 (cfr. vv. 214, 390)
(Cfr. /. VI, 145-149).



286 V. CILENTO

Omero:
TadTNG ToL yevedc te xal alpavog ehyopor slvat.

Plotino: Tabtm¢ 7oL yeve&c 6 volg obrog.

20. La casa illuminata.

Enn. NV 3,17, 29-32 = Od. XIX, 33-40. I/. XX, 95.

Omero:

nwapotle 8¢ Ilarrag *Abnvy, 33

xpVoeov Abyvov Exovoa, ¢ &0g TepIXaAAES Emolel. 34
xtoveg Olog Eyovreg 38

paivovt’ dpladpols’ @¢g el mupds albopévoro 39
"H pade tic Ocdc Evdov ol odpavov edpiv Exovcy. 4o

Od. XIX, 33-40.

7 (AOnv7) ot mpochev loloa tiler paog.

4 XX, 95,

> . o ¢ \ 3w o ~ / " ~ \
Plotino: &tav % @uy? éfatovng @ &g AaPy Tolto yap
mop’ adTol xal adtde xal TéTe YpW voullew mapeivar, Erov
womep Oeog &Ahog eig olxov xarolvtog Tvog MDY gwticy )
2 3 AY 3 3 ’
und’ 0oy odx EpmTicey.

21. L’occhio e anrora.
Enn. V 5,8, 6-9 = J/. VII, 421.

Omero:

"HéAvog pev Emerra véov mpocéBadiey &podpag,
e€ axahappeitao Babuppoov *Qxeavotio

P PR
obpavdy elcavidv

Plotino: &omep 6pladpdsg dvatorag MAtov Tepiuevel” 6
3¢ Omeppavels ToU 6pilovrog (2E dxeavol pacty ol worLy-
tat) Edwxev cavtdv Oeacachar Tolg duuacty.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 237

22. La facile vita degli dé:.

Enn. V 8,4,1 = Il VI, 138. Od. IV, 8o5.
Omero: ...0sol geta {wovreg.

Plotino: xal yap 16 pela Loerv.
(Cfr. Plut. Mor. 870 B).

23. Dall’esilio alla patria.

Enmn. NV 9, 1, 20-21 = Il motivo dei véstor — nella tema-
tica dell’Odissea — e ’eunomia soloniana.

Plotino: &domep €x mOoAAHG Twog TALVYG el maTplda
ebvopov apudpevoc.

24. La materia e i cieli. Proteo. 1l dangatore.

Enn. V1 1, 27, 18-20 = O4. 1V, 417.

Omero:

wavTa O yiLyvépevog mewptoetan, doc” Eml yatoy
gpmeta ylyvovrtar, xal G8wp xal Oeomidatc mwlp.

Plotino: el 3¢ oddev déovtat &Ahov EEwbey, adtd 8¢ TdvT ™
dVvatar yivesOar, oynuatilépevoy, domep 6 1) dpyost
VTR AOTOV TTOLEY.

(Cfr. Epn. 11 2,17, 10;:IV 4, 33, §-30)

Si ricordi Luciano: «Il mito antico per me dice semplice-
mente che Proteo I’egizio non fu altri che un ballerino, un
mimo, cioe, abile ad assumere ogni figura. Ma il mito prese
poi un aspetto paradossale implicando la natura di lui quasi
che Proteo si trasformasse realmente in cid che imitava. »

(De Saltatione, 19).



288 V. CILENTO

25. Ragione ¢ follia.
Tumulto di folla affamata placato dal saggio.
Enn. V1 4, 15, 23-26 = I/. 111, 149; Od. X1, 332-339-342.

(Cfr. Arist., Eth. Nic. 11, 9, 6; Verg., Aen. I, 148-155).
(Ctr. Enn. 14, 15, 20-25).

Ometro:

elato dnpoyépovreg énl Lnatfor TOAYOLY

(7. 111, 149).

€relpe Ot yaoTépor ALpoC.
Edpbroyog 8 etdpotot xaxic EENpyeto BovAic
xéxhuté pev pobwy, xaxa mep Tacy ovTEG ETAlpot’
Mp@ 8 olxtiotov Bavéewy xal mwoTpov EmioTely.

(Od. X1, 332-339-342).

Virgilio: Acveluti in magno populo guum sagpe coorta est
seditio, saevitque animis ignobile vuigus,
iamque faces et saxa volant, furor arma ministrat :
tum pietate gravem ac meritis si_forte virum quem
conspexere, silent, arrectisque anribus adstant;
ille regit dictis animos et pectora mulcet.

(Aen. 1, 148-155).

Plotino: ofov <év> éxxArnole Snpoyepdvrowv xaby-
uevey €0 “fHodyw cuwole d7Koc &raxtos TpopTg debpevos xal
&AAx & 8% Taoyel alTLOUEVOG TNV TACAV ExxAnOLlav Elg
DdpuBov doynuove <dév> EuBaiior.

Aristotele: 8mep odv of dnpoyepovreg (Emi Zxaijjor)
Eralov mpog Ty ‘EAévny, Tolto 8¢ mwabely xoal Npdc wpdg THY

700V, (Eth. Nic. 11 g, 6).



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 289

26. Erme policefale ¢ Atena.
Enn. V1 5,7, 11-13 = 1. 1, 194-8.
Omero: A0 3 AOnvy

odpavobev:
oth O mibev, EavOiic 3& xbung Ere Ilnictwve,
oley povopévy...

Plotino: Ei 8¢ T émotpapiven dvorto ) mwap’ adtod )
~ ) ~ Y~ 3 ! ~ o 4 ]
e TAOmvac adthc edtuymoac THe E€AEewg, Osdv Te xal
adTOV ol TO TRV eTa.

27. Gli déi pellegrini nelle citta degli somini.
Enn. V1 5, 12, 30-33 = Od. XVII, 485-6.
(Cfr. Platone, Soph., 216 ¢ e Resp. 381 d).

Omero:
Kat ¢ Ocotl Eévorow 2otxbdreg aAhodamoioy

nmavrtotot TeAéfovreg, émioTpwpdot ToANaG.

Plotino: *AAX’ obtot pev ol Oeof, 61t TavTtotot TeAé-
Dovtec ZmiTpwodot TOAN®G, €lg excivoy 08 al ToAeLC
i/ :

gmoTpEpovTtat xal micw Y xal wag 0dpavis...

28. Antropomorfismo.

Enn. VI 7, 30, 25-29 = I V, 426 = 04. V, 92-3.
151, so7.

(Cfr. Symp. 203 by Enn. 111 5, 9, 36-37).

Ometo: petdnoey 8¢ matnp avdpdv e Oedv Te.

(Z1. V, 426).

Plotino: ofw... peBucslelg énl Tol véxtapog xal &ml Jalra
xal ¢otlacty xol 70 ReldNoeEY 08 TaATHP...



290 V. CILENTO

29. Minosse, confidente di Zeus.

Enn. V19,7, 23-24 = Od. XIX, 178-9.
(Ctr. Legg. 1, 624 ab; Minos. 319 be).
Omero: Evla 1 Mivowce
éwémpog Poaotiieve Atdg peydarov daptoTyg.

Plotino: ofav {owg xal Mivwc motobpevog dapLoThg
00 Atog Epnuichyn elvar.

Invocazioni e apostrofi alla maniera omerica:
Enmn. IV 9, 4,7; V 1,6, 9-11. V 1, 34.

La figura dell’araldo omerico suggerisce ’'immagine bella
di IV 3, 13, 9.

Ma, sul tema della Siadooig, ci sarebbe molto da dire,
attraverso 1 bellissimi testi:

IV 4, 35, 43; IV 4, 24, 32-33; IV 4, 40; IV 4, 41; IV 4, 43;
IV 9, 3, 6-9.

Innt OMERICI

1. Illuminazione divina
In Cererem, 279

THAe 3% @éyyog amd ypoog &bavdroro
Aapme Oeds...
ady s O émAnelyn muxvdg ddpog doteportiig .

puod corrispondere, secondo il Creuzer e il Bouillet, a2 V 3
17, 28-32:

Tote O Yp7) fwpaxéval miotedew, Gtav T Yuyd EEalovng pdg
APy Tobto yop moap’ adTol kol adTos” wal T6TE YY) vopilety
mopetval §tav domep Oedg &Ahog el olxov xadolvrég Tivog
’ \ t LA \ > \ 3 S T

eN0ov poticy #) wi) 6 EA0mv odx EpwTicey.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 291

Ciclici.
Fondagioni di citta.
In III, 2, 18, 17-18, Plotino osserva che dalla distru-
zione di citta, quali Troia ecc., in vendetta di un ratto, si

originano poi altre fondazioni (xticeig) di citta nuove e
fiorenti.

ESIODO

Di Omero, Plotino senti la poesia e non sempre la tra-
muto in allegoria. A Esiodo, invece, Plotino tolse il mito,
senza pero mai nominarlo!. Un solo mito umano, dopo
quello della triade divina: Pandora 2. Ma gli apporto tali
modificazioni — nota Pepin — che non si riconosce piu il
mito esiodeo. Invece di almanaccare altre possibili fonti, cre-
diamo che Plotino non avesse alcuno scrupolo ad accomo-
dare 1 miti al suo intento o a trattarli con certa negligenza 3.

Nel sistema gnostico — secondo la testimonianza di
Tertulliano .e di Ireneo — Gesl ¢ una specie di Pandora.
Il mito era stato interpretato diversamente da Plutarco
(De aud. Poet. 23) e, anche dopo Plotino, avri altre interpre-
tazioni da Giuliano (Discorso V1, 194) e da Temistio (Ora-
tiones XX VI, 338). In breve, mentre per Esiodo (Op. 80-82)
Pandora ¢, essa, «il dono di tutti gli dei», per Plotino,
invece, Pandora ¢ tale éx toU Smpov xal mwavrwy; inoltre essa
¢ plasmata non dall’Efesto esiodeo, ma da Prometeo che
rappresenta la Provvidenza. Questo pezzo d’argilla indurito
dall’acqua fu dotato di voce umana e di forma simile a

1 Enn. IV, 3, 14, 1-17. 2 Su Pandora Sofocle scrisse un dramma sati-
resco, del quale ci ¢ pervenuta una rappresentazione vascolare. Fidia
la effigio sulla base di Atena Parthenos. 2 Apollodoro, I, 7 = 1V, 3,
14, 1-17. Cfr. Cornutus, Theol. compendium, 1881 (Lang), p. 31, 19 ss.
Cornuto (Lucio Anneo) africano ¢ maestro del poeta Persio, gramma-
tico e filosofo: *Emtdpopn tév xate EArnvixny Ocoroyiov wapadedo-
wévev.

20



292 V. CILENTO

quella delle dée. Venere, le Grazie, e le dee tutte le fecero
doni. Epimeteo, saggio, rifiuta il dono di Prometeo, pet
vivere nel mondo dello Spirito (Cosi pure Imerio: Erlogae,
p. 745, ed. Vernsdorf).

1. 1] fuso delle Moire (Da Plat. Resp. 617 d-¢, 620 d-e).

Enn. 11 3, 15, 9-12 = Theog. 9o4-6.
(Cfr. Theog. 217).

Esiodo:

Motpac 0°, figc whelotnv Ty wbpe pytieta Zedg
KrwOo e Aayeociv te xal "Atpormoy, af te Stdolot
Ovyroic avlpdmoioy Exewy ayalov e waxby te.

Plotino: ITdvra & 6ol yevépeva xal olov cuyrAwsBévra
e THg pide TéV Aeyoubvwv Morp &v Sedfhwtoar émt Te
EXAGTOV €Tl Te TAV AWV 7 08 A dyeoig ToLg xANpovg xal
T& GUUTEGOVTA TAdE TavTLE dvayxaiov TV "Atpomov énd-
YEW.

Quanto agli deéi, mentre ’Apollo plotiniano ¢ di schietta
ispirazione otfico-pitagorica (V 5, 6, 26-28), altre divinita
terrene, come ad esempio Hestia e Demetra (IV 4, 27, 16-18)
significanti appunto I’anima vegetativa della terra, sembrano
piuttosto di tradizione esiodea.

2. La prerogativa divina.

Emn. 111 3,6, 16-17 = Op. 126.
Esiodo:

TAOLTOdO0THC Xl ToVTO YEépacg BactAnov Eyovrac.
G YEP

(Cfr. Plutarco, Moralia, 361 B, 417 B).

Plotino: % 0Ocd¢ av €yot... Tolto 10 Yépacg.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 203

3. La Giustigia e Zeus.
Enn. NV 8, 4, 39-42 = Op., 256-257.
Esiodo:

‘H 8¢ e moaplévog coti Atxm, Autdg xyeyavia
®opM T’ atdotn Te Osoig ol "Orvumov Eyovot.
PN X

Plotino: Ata tobto 3¢ o0depio petlwv, xal ¥ adroemio-
thun évrabla mapedpog Td vi & ovpmpopatveshor, olov
Aeyouot xata pipwvow xat 6 Atl Ty Alxmv.

4. 1] balzo dell’anima.
Enn. VI 4, 16, § 128 = Theog. 281.

Esiodo: €x0ope Xpuoawp te péyag xal IInyacog nmo.

Plotino: xai toivuv adryn Tod Tavtds oloa xbapov vornTod

A | e~ of \ 4 3 A 3 3 3 ~
xol &V T® 6Aw 10 pépog amoxpimtovca ol €£€0opev éx Tol
TAVTOG EiG UEPOG.

5. I/ caos fantastico dei poeti e la primordialita dell’ Uno.

Enn. VI 8, 11, 16 = Theog. 116.
Esiodo: *H tot pév mpartiotaa X aog yéver'.

Plotino: &omep Tt Y dog.

SENOFANE

1. Creagione silenziosa ¢ facile del Tutto.

Enmn. V 8,7, 24-25;
II1 8, 4, 12-13 = Fr. 24, 25 (Diehl).
12, 2, 41-42.



294 V. CILENTO

Senofane: oBhog 6pd, odrog d& voel, obrog d¢ T° axodel
(Fr. 24).
aAN amavevle Tévoro, voou Qpevi TavTA xpadaivel
(Fr. 25).
(Cfr. Hom., Z/. X 550; XXIV 337; Od. XI 109; XII 323).
Plotino: &molet 163 adopnti, &ti 7V 7O ToLoav ol
oot kol €ldog” 810 &movog xal oltws 7 duiovpyla.
(V 8, 7, 24-25).
xal 7 véveoig 1) &N éxelvwy 00 3EV mpabdvTwy
(11T 8, 4, 12-13).
paocTa Stotxoboav T60e O Ay T olov mapovsio
(III 2, 2, 41-42).
(Cfr. Eschilo, Suppl.: mav &movov dawpbdviov, v. 98).

TEOGNIDE

1. Nessuna responsabilita divina.

Em. 11 9,9, 22 = El. 1, 833-4(835-6); 867-8; 10334
(Diehl, fasc. 2 e 3, 1950).

Teognide: 00d€ Tig LV 833 (835)
attroc &Bavatwv, Kbpve, Oedv poaxapmv. 834 (8306)
odx EoTt Ovnrolc Tpdg abavarous payecachar 687
o0de dtumyv eimelv’ oddevi Tolto Ouic. 688

... Dedv & elpoppéva Sdpa 1033
odx &v fNidiwe Ovnroc dvnp mpopdyoL. 1034

Plotino: of ¢nidiwg altiag, onoly, dwopedfovrat
mpog avlpwmov L.

1 A questo accostamento tra Plotino e Teognide pensd anche E. De
Places, consultato dall’amico D. Frangipane. Li ringrazio entrambi.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 295

2. Ex malo bonum.
Enn. 111 2, 5, 6-7 = Sentenze 526.
Teognide: 7 mevin 8¢ xax®d cOupopoc avdpl pepelv.
Plotino: meviatr 3¢ xal véoor Totg pev ayaboic oddéy,
TOLG 08 XUXOLE GLULQOP &.

(Cfr. Enea di Gaza, Teofrasto, ed. M. E. Colonna, Napoli,
1958, P- 30).

3. 1/ problema del male. 1/ governo dei tristi e la rabbia della signoria.
Enn. 111 2, 7, 29-33 = El. 1, 289-90; 315-17.
Teognide:
Niv 3¢ 7 tdv ayaddv xaxa yiveron éoOAa xaxolowy
avdp &Y Nyéovran & ExTpamélolot VOLLOLG.
(289-290)
moAAot Tot wAovTtolol xaxol, &y alol 8¢ wévovTat
&N Nuets TovTorg o) Sraperdopeda
TVG &peTHc TOV TTAOUTOV...
(315-317)
Plotino: *AAX’ §tav mpdc Tovg évavtiovg TV Tapabesty
THY xoxdv Tig Oewp), wévnTag dyabobg xal movynpolg
mAovstoug xal TAcovextolvtag &v olg &yewy dsl avlpwmouc
Svtag Tolc yetpoug xal xpatobvrag, xal savtdy xol T EOvy
xal TG woHALLG.

(Cfe. 11T 2,6, 11-15; 7, 29-33; IV 4, 44, 10-11; IV 8, 5, 28).

ARCHILOCO
1. Anima e mondp.

Emn. IV, 3, 9, 36-39 = Fr. 21 (23) E. Diehl, fasc. 3 (282,
Lasserre, Paris 1958).



296 V. CILENTO

Archiloco: Juyag Exovreg xvpdtov &v dyxdiag

Plotino: Kelror yap &v th oy} aveyodoy adtév xal
o0deY &uolpdy EoTv adTiG, ¢ &v &v Vdact SikTuoy TEYYS-
uevov v, od Suvapevov 8¢ adtol moieloclar &v & Eomuv.

2. L’uwomo e il bruto.

Enn. 1 1, 7, 20-21 = Fr. 86 (93) Diehl, (225, Lasserre);
89 (86) Diehl, (168 Lasserre).

(Cfr. Plat., Resp. 365 ¢ 55 590 @ 9; 588 ¢ 7).

SIMONIDE

1. Privilegio divino.
Enn. 111 3, 6, 16-17 = Fr. 4, 7-8 in Anth. lyr. V (E. Diehl).

Simonide:
Ocbg &v povog tolt’ Eyor yépag, &vdpa
8" odx EoTt i 00 xaxov Epueval.
Plotino: %) Ocdg &v €y o, @aiyn Tic &v, TOUTO TO YEP *G.
(Cfr. Hes. Op. 120).
Il tramite ¢ Platone, Prot. 341 e.

2. La pace del Tutto.

B N 1, 2, 14-17 = Fr. 13 (Diehl),

Simonide:

Kéxop.”, e63e Bpégog, e0détw 3¢ mbévToc, edidétw
&preTpov xaxdy.

Plotino: “Houyov 3¢ adty) €oTe w7 wovov To meptxetpevov
GOPK ®al 6 ToD cOUTog XAVSWY, GAAX xal TAV TO TEQLEYOV”
flovyos wev v¥, fovyog 3¢ Odlasoa, xal dnp xal adTos odpa-

\
voe...

(Cfr. Augustini Confessiones, IX, 10, 25).



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 297

PINDARO

1. Doni dolei di gragia.
Eng. 11 4, 13,8 = OL 1, 48,

Pindaro:
yoptg 8, &mep &maAvTa TEL-
yer o petivy o Ovarols...

(Cte. Ol 1IX, 82; XITI, 11),

Plotino: ai 3% mavta petAiye vedyovoty adrols.

2. 1/ dio non ¢ imvidioso.
Emn. 11 9, 17, 16-17 = Pyth. VIII, 71-72.

Pindaro:
Oy 3 émuy

&pOovov aitéw, Hévapxeg, DpetEpalg THYXLG.
Plotino: &t wy Ocpic @ 06vov év tolg Oeoig slvar.
(Cfr. IV 8,6, 12-13).

3. La salita verso il vero «io» e [’« essere ».
Enn. V17, 30,3738 = Byib. 2, 72.
Pindaro: vyévol’, olog éool pabdv.

Plotino: fuelg adtols el 10 BEATLOTOV EQUTRY AVAYOVTES
E€auTOVC.

(Cfr. I 4, 9, 28-30).

4. Felicita, nell’iniziazione misterica.

L1645 6535 7533 - )
Enn. IV 4, 45, 32-33 = Fr. 137 (Schrodet).



298 V. CILENTO

Pindaro:
BABrog 8ot LdmY %ely’
¥ 3 e 3 7.9,
elo” oo ¥ 06y
olds pev Biov TedevTay,
oldev 3¢ SibadoTov &pydv.
Plotino:

\ \ 14 A ~ A S
Ato xotl at teretal 6pldc alvitrovran

(16,6, 3)

16,7, 33)

6 & ayaloc xal olde, xal 00 3el &meiol, xal YWOCKEL TPLY
3 4 i 3 / 3 ~ \ L4 ! 3 € \ ~
amiévat 00 avayxy... oixely, xal ebeAnic éotwy, ¢ pera Oeddv
Eoouto.

poxaptog 8y poxaptav teleapévog

AV 4, 45, 30-33).

POESIA DRAMMATICA

Plotino trasse dal teatro qualcosa di piu che la espressione
poetica e 'immagine o qualche testo preciso; egli ne senti
lo spirito, la scena, la commedia umana, gli attori; ne soffri
il wdBoc e la catastrofe: « il morire dei mortali » !

Quanto ai grandi Tragici, egli conosceva anche qualche
frammento di tragedia perduta (es. La Melanippe di Euripide);
pur nel rarissimo uso dei loro testi mostrd di avvertire la
somma grandezza poetica della Tragedia greca; e non ne
fece mai uso allegorico.

Da Eschilo sembra che tragga I’idea della S#ada, la figura
dell’araldo alla vigilia della grande sentenza e lispirazione
della fuga ch’¢ il motivo delle Eumenidi; da Sofocle accetta
e invera filosoficamente I’intuizione mistica dell’ Edipo a Colono
su la sacerta di ogni luogo ove approdi un affanno umano;
accoglie quel poetico accostamento tra occhio e sole che
domina nell’ Antigone, a contrasto col buio de la caverna



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 299

(vv. 103-4: ypuotag apépas BAEpapov; v. 879: T6de Aapmadog
iepov Sppa); da Euripide — quello delle Baccanti — trae il
senso delle cose ineffabili vietate ai profani: &ppnt” &Box-
xevrotowy eldévor Bpotdv, oppure 1 Oeol yopods xpueatoug
(v. 472); la dolcezza della vita superna: éxet ydpiteg, éxel
0¢ wblog (v. 414) il senso sacro della notte: vixrtwp Ta
ToAA&" cepvétyT Exer ondtog (V. 486); lo sbigottimento di
fronte all’arcano: olrwg éxmemAnyuévar @6Bw; il flauto
boschereccio di Pan: xal Ilavog £dpac, EvO’ Exel cvplypata.

Di tal genere, se non tali appunto, sono le ispirazioni che
Plotino deriva dalla conoscenza dei Tragici. Ma anche se si
tratta di sole coincidenze fortuite, potremo ora mostrare
alcuni testi pit precisi.

ESCHILO

1. Sacrifici umani.
Enn. 14,7, 27 = B4 305
Eschilo: mwpdc Bopnd ocpayets.

Plotino: 81t mapa Bwpole tébvnxey.

2. 11 governo divino.
Enn. 11 9, 9, 23 = Suppl. Parodo.

Eschilo: ..tetvovoiy mépot..
Suppl., 92-93
Plotino: (Oeol) wavra &yovreg tdler €€ &pyic elc Téhoc.

3. Macchine per pesare le anime.

Enn. NV 9, 66, 21-24 = Psicostasia, tragedia perduta.

Plotino: odx ®0Oolca 0dd¢ Tals ToAvOpuAdnTolg poyAetatg
reopévn (V 9, 6, 22-23).



300 V. CILENTO

SOFOCLE

1. 1/ lnogo sacro.
Emn. 1 8, 14; 36-7 = Oed. Col.; 54.
Sofocle: y &pog pev ipog mwag 68" Eor'.

Plotino: mag 3¢ 6 y &dpog tepbg.

2. Prigionieri in lacci d’oro.
Enn. 18, 15, 25 = El. 837-8.
Sofocle: ypvoodétorg Epxeot xpvphévra.

Plotino: ola deop®dtal Tives Y pLvo @ XpOTTETAL.

3. La Giustizia paredra di Zeus.
Enmn. NV 8, 4, 41-42 = Oed. Col., 1381-2.

Sofocle:

eimep €oTlv 1) TAALPALTOG

Alxy Ebvedpog Zimvdg dpyatolg vopoLg
(Cfr. Esiodo, Theog. 9o2).

EURIPIDE
1. Le dee della terra.

Emn. IV 4, 27, 15-16 = Fr. 178 in Macr. Sat. 1, 23.
Euripide:

xol yoto pirep ‘Hotiav 38 6 ol cogol
Bpwtdv xaxAoBory Huévny év aibépt.

Plotino: v 3% ‘Eotiav xal Ajuntpay énovopalov-
oy &vbpwmor Ot pRuy.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 301

2. Cammino silenzioso.

Enn. IV 4, 45, 26-28 = Troades 886-888 (Ed. Grégoire).
Euripide:
Zebe et avayxrm @ioewe, ite volg PBpotdv
TpoGNLEARTY 6 TAVTA Yap O’ &Ydovu
Batvwy xeheblov, xata dixny & Ovyra &yeuc.
Nel De Is. (c. 75; 381 B) Plutarco cita letteralmente il
v. 888 e le ultime parole del v. 887. Cfr. altresi Mor. 1007 C.
Plotino: ofrew Oavpactdg Exer duvapews xol TdEewg
T60c 1O TV ywopevey amavtey aYbdpe xeredbo xata
Stxnv %y odx Eott puyely 0dJevi.

3. Espero e la Giustizia.

Enn. 16, 4, 10-12

VI 6, 6, 39-41

(Cfr. Arist.,, Eth. Nie. E 3, 1129 b, 28-29; anche in
Athen. X11, 546).

Euripide: versi ricostruiti dal Meineke ex Aristozele.

} = Melanippe, fr. 486 Nauck 2.

Plotino: a) @¢ xaAdv 0 ¢ Stxatocbdvng xal cwepo-
oclvne tpbowmoyv, xal obte Ecmepog obte EPog obTw
KA.

B) fc (= duxarocdvyg) o¢ dAnBés xaddv 16 Tpbowmov
xot obte €omepog < 080’ Eddog oltw xad& >... &AN olov &yaAp«
TL VOmPoV.

4. 1] mondo ¢ intriso nell’anima, quasi rete nel mare.
Emn. IV 3, 9, 36-39 = Pap. Ox. VI (Fr, LVII, v. Suppl.
eur. von Arnim, p. 59).

Euripide, qui, nel frammento mutilo dell’Hypsipyle,
nomina insieme la métvia Oedv e il @dog &oxomov ailiépe
mpwtoyevés. E altrove: «vedi quell’etere infinito che ¢ in



302 V. CILENTO

alto e chiude tutt’intorno la terra con le sue liquide braccia ?
Quello ritieni Zeus, quello credi Dio ». (fr. 491, cfr. fr. 593,
Crizia (?). Lo stesso Euripide in S#ppl. 531, 1140 afferma lo
stesso concetto che in Atene ebbe suggello nell’inscrizione
per i morti di Potidea: « L’etere ha accolto le loro anime e
i cotpi la terra ». La distinzione di origine orfico-pitagorica
tra mepiéyov e mepleybuevoy, suggeri forse a Plotino il suo
exbuevog AN’ odx Eywv a preludio del passo splendido:
xelton yap &v T Yuyf dveyodoy adTdv xal 00ty &uolpdy
gaTv adTHG, WG &v &v DAoL dixTvov TEYYOUEVOY LdY), 0 duva-
uevov 8¢ abTol Totetclar &v & E€omv' A& TO pév SixTuov
extewvopévne #97n The Oardoorg ocuvextératar, 8oov adTO

dvatar. (Emn. IV 3, 9, 36-39).

ADESPOTA
1. Preghiera e non preghiera.

Enmn. IV 4, 42, 5 = Aleib. 11, 143 a.
(Cfr. Antologia graeca Adespota 466, p. 217, Jacobsii).
Anonimo:

ZeU BoaotAed, ta pev ecOAa, erotl, xal edyopmévorg xal
avedxnToLG
&ppe Sidov, Ta Ot dethd xal edyowévorg dmaréfewl.

Plotino: aiie xal pet’ edy ¢ yivesOal Tt Sotéov xal
edy Hjg dvev map’ adTEHV.
2. La prosopopea dell’ Universo e una iscrizione fidiaca.

Plotino: éue mwemoinxe Oeds.

(Enn. 111 2, 3, 20-21).

Geidiog Xappidov vivg *Abnvatog p’ Emoimnoey
(alla base della statua di Zeus Olimpico ad Elis).

1 grorétery Burnet; andictov Creuzer.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 303

LUCREZIO
1. 1/ saggio e la morte.

Enn. 14,7, 27 = Lucrezio, De rer. nat. 111, 874-5 (Etnout).
(Cfr. Usener, Epicurea n® 578: €l 5090 avhp Tapis ppov-
TLEL).

Lucrezio:

« . qHamvis neget ipse
credere se quemquam sibi sensum in morite futurum.

Plotino: xoaxdv oiNoetoat oadtd Tov Odvatov.
7 |

2. 1/ fondo amaro delle cose.

Enn. 11 3, 17, 23-24 = De rer. nat. IV, 1133-34.

Lucrezio:
nequiguam, quonian medio de fonte leporum

surgit amari aliquid quod in ipsis floribus angat.

Plotino: &yptov xal €€ UAvng yelpovog olov Gmostabums
TEY TEOYYOVULEVOY TILXPXEG XAl TILXP& TTOLOVGYG.

3. Vox clamantis in deserto.

Enn. 111 8, 9, 26-28 = De rer. nat. IV, 563-4.

Lucrezio: Praeterea verbum saepe unum perciet auris
omnibus in populo

Plotino: &omep el pwvijg xateyobong Eonuioy ¥) xal geta
e gpnuiag xal avlpdmovg &v 6Teolv 7ol EpMuov cTHoAS
00¢ TNV PwVIV xoulel TAoAY ol ad 0 TACAY.

(Enn. 111 8, 9, 26-28).



304 V. CILENTO

... Gomep 3¢ Qv oliome xata TOV aépa ToAAARLS xal Adyov
&v T owvy) obg pey mapdv E3éEato xal Hobeto xal el Erepov
Oeing petakd The Epmuiag, NA0e xal mpds adtd 6 Adyos xal 7
PWY...

(VI 4, 12, 1-4; Cfr. VI 1, 5, 5-6).

4. L’abitudine logora la maraviglia del mondo.
Enn. IV 4, 37, 6-11 = De rer. nat. 11, 1026-1039.

Lucrezio:

Sed negue tam facilis res ulla est, quin ea primum
difficilis magis ad credendum constet, itemque

nil adeo magnum neque tam mirabile quicquanm,
quod non panlatim mittant mirarier ommes.
Suspicito coeli clarum purumaque colorem,

quaeque in se cohibet, palantia sidera passim,
lunamaque et solis praeclara luce nitorem ;

omnia quae nunc Si primum mortalibus extent,
ex improviso si sint obiecta repente,

quid magis bis rebus poterat mirabile dici,

aut minus ante guod auderent fore credere gentes ?
INil, ut opinor: ita haec species miranda fuisset.
QOunam tibi iam nemo, fessus satiate vidends,
suspicere in coeli dignatur lucida templa !

Plotino: *AAN fjueic Ta piv ouvnbn obt’ &Eoluev Cynrelv
ob7’ amioTolpey, mepl 3¢ TEHY &AAwv TdV EEw Tol ocuvyloug
Suvapemy amieTobpey e ©¢ Exel Exactov, xal 16 &ovvnlel 6
Bovpdlew mpootilepey Oavpdoavres &v xol Tadra, b amel-
POl adT®Y 0oLy ExAGTOV TG TPocpEpwY EENYelTO adT@Y TG
Suvdpets.

(IV 4, 37, 6-11).
5. Origine empirica e origine ideale del fuoco.

Enn. VI 7, 11, 38-39 = De rer. nat. V, 1099-1101.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 305

Lucrezio:

et micat interdum flammai fervidus ardor,
mlna dum inter se rami stirpesque teruntur.
Quorum utrumaque dedisse potest mortalibus ignem.

Plotino: wlp — mé0ev yap; od yap éx mapatpidews, o
&v T oinbely.

6. I/ tormento dell’unione impossibile.

Enn. V17, 34, 14-16 = ¢ rer. fat, IV, 1111,
VI, 8, 29-30

Luctezio: nec penetrare et abire in corpus corpore foto

Plotino: pipnotg 3¢ 7odtov xal ol évralba pactal xal

] 7

gpwpevol ouyxpival 0élovres...
.. COROCL LEV YXO COUATE KWAVETAL KOWWVELY &ANOLG.

Minori loci paralleli sono 1 seguenti:

Enn. IV 4, 30, 28-30 = Lucanus, Phars., V1, 443-4
Enn. 11 3, 9, 31-39 = Seneca, Ad Lu., 41, 5
(Cfr. V 1, 2, 20-22).

Enn. V 8, 10, 41-45 Anonimi, de Sublimitate, XVI1, 2

Apuleius, Mez., XI, 8-12

Marcus Anton. Aur. (ed. W. Thei-
ler, Ziitich, 1g9s1), YIL, 33, 1
(p. 160-161)

Id. XI, 18, 4 (p. 264-5)

Id. XI, 18, 24 (p. 268-9)

Id. XII, 12 2, 1 (p. 282-3)

Id. IX, 4 (p. 208-9)

Id. IX, 38 (p. 222-3)

Id. IV, 26, 3 (p. 84-5)

Id. IV, 48, 1 (p. 94-5)

Id. IV, 42, 4 (p. 142-3).

Enn. V 5, 3, 9-13

l

Enn. 14,8, 1-2

Emn 11 2, 17, 12-16

I

I

Enn. 111 2, 8, 26-28

[

|

B 1 4,7, 19-23
Enn. WF 2, 11, 13



306 V. CILENTO

CONCLUSIONE

Abbiamo mostrato un certo numero di testi poetici ai
quali Plotino pit o meno direttamente e pili 0 meno verisi-
milmente potrebbe essersi riferito. Che un poeta sia citato
gia da Platone o da Aristotele, questo non prova, di per sé,
che Plotino non abbia avuto conoscenza diretta della fonte.
Ch’egli trasformi a suo modo la fonte sino a lasciarne solo
una fievole eco, questo ¢ dovuto al grande potere di assimi-
lazione e alla forza della personalita di Plotino. Ma non si
pud negare a Plotino una conoscenza letteraria anche piu
completa di quella che poté ricevere nelle scuole di Alessan-
dria e nell’ambiente. Non era, si, un maestro di retorica,
ma era un uomo completo. In tutti i casi, Plotino ¢ di per
se stesso un temperamento poetico e, pit dei testi riportati
o imitati o parafrasati o semplicemente accennati non fosse
altro che per una parola o un giro di frase, importano le sue
pagine poetiche. Su queste i filologi non si sono fermati
abbastanza e i comuni lettori mal riescono a sceverare dalla
selva enneadica queste pagine immortali che sembrerebbero
cadute dalla penna di Platone. Si ¢ fuorviati dagli stessi
titoli enneadici e porfiriani che sono solo una vaga traccia.
N¢é la traccia risponde ai trattati, né i trattati alla traccia.
Ma nella diatriba enneadica — che ¢ un tipo a sé stante — la
poesia ¢ versata a plene mani. Non la poesia dei poeti, ma
la poesia in sé quale categoria eterna. Come a proposito
dell’arte bene ha detto il De Kayser che Plotino ha elaborato
una teoria non di un’arte ma dell’Arte, cosi, in questa nostra
ricerca, ci siamo convinti che Plotino non & un Plutarco che
riversa una filatessa di testi, ma ¢ uno spirito poetico che
sente la poesia del mondo, ha I’entusiasmo per la filosofia e
per i suoi déi — i divini, beati filosofi, Platone sopratutto —
come Lucrezio.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 307

Poeta, dunque. E s’interessa al poeta, nell’atto del suo
creare. Alla Bonta, all’Unita, all’Essere, al Pensiero, va
aggiunta la Bellezza e la Poesia. Dio era paragonato al Poeta,
nel trattato di Origene &tt pbévog motnthe 6 Bacticds. Non
¢ la mitica Moira che assegna le sorti. E Dio stesso autore
del dramma dell’universo (Spapatoc Abyog elg, Eywv &v
adT® ToAAag payeg), autore della sinfonia dell’universo
avente 1 suoni gravi e i suoni acuti (Il 2, 16, 36. 41). L’esi-
genza metafisica dell’unita ha un suo corrispondente este-
tico: il simplex dumtaxat et wnum della poetica oraziana

(111 2, 17, 74).

AL DI LA DEL MITO E DELLA POESIA

I1. StLENZIO

Plotino dice: « Un musico tratta la sua lira finché gli ¢
dato usarne; altrimenti, o la mutera con un’altra o rinuncera
non solo ad usare quella lira, ma si asterra proprio dal suonare
pitt oltre su di una lira, poiché ha ben altro da fare, senza la
lira; e non badando neppure che essa gli giace dappresso,
cantera senza accompagnarsi a strumento alcuno» (I 4, 16,
23-27). Mito e poesia sono come due cetre diverse. Plotino
le ha usate, ma senza crederle indispensabili. Tra le armonie
mute e le armonie manifeste, egli preferisce le prime che
sono, del resto, la fonte delle altre. E d’accordo con Eraclito
(Gpuoviy dpaviic pavepiic xpeirtov 1); prelude a Keats:

Heard melodies are sweet, but those unheard
are sweeter; therefore, ye soft pipes, play on;
not to the sensual ear, but, more endear’d,
pipe to the spirit ditties of no tone.

! Diers, Vorsokr. 1, p. 162, 10; 22 B 54 = Enn. 1 6, 3, 28-29: Al 32

appovior al &v Tals povals al GQavels TAG QAVEPNS TTOLNCAGAL. .

2I



308 V. CILENTO

Canti senza cetra. Musiche senza parole. Silenzio. L’estasi ¢
una filosofia senza mito, senza poesia, senza parola. La
filosofia del silenzio. Nelle Enneadi la invocazione del silenzio
& continua. Chi non ricorda la pagina mirabile che commosse
Sant’Agostino e i mistici di tutti i tempi ?

o \ 3 Ll 4 \ 7 \ /4 ~ \
Hovyov 8¢ adt]) €oTw u1 p6VoY TO TEQLXELUEVOY CAPO Xol
¢ ~ ’ ' 3 \ A ~ \ ’ .o \
6 700 GOPLXTOS XAOBWY, GANG %al THY TO TEPLEYOY" TGUY0S eV
g o A 4 \ e 154, A 3 \ 3 1 3 4
v¥, flovyos 08 Odracoa xal aip xal aOTOS OVPOVOS AUELVMV.

(V.a, 2, 14-17).

«Si cui sileat tumultus carnis, sileant phantasiae et aquarum
et aéris, sileant et poli, et ipsa sibi anima sileat et transeat
se non cogitando...

(Confessiones, IX, 10, 25).

La stessa armonia delle sfere « tantus et tam dulcis sonus »
(Cicerone) ha un senso puramente metaforico, per Plotino;
«le anime degli astri sono beate in sé, in virtu della loro
aspirazione all’unita, e son proprio come corde di lira che
mosse concordemente cantano una armoniosa C€anzone »
(IV 4, 8, 50). Ma & un concerto silenzioso. Non c’¢ la Sirena
di cui parla Platone, descrivendo il fuso delle Parche (Resp.
X, 617). 1l silenzio cosmico ¢ la facile e creatrice contempla-
zione dell’Anima e somiglia all’anima di un grande albero
che ne governa la vita, senza travaglio, tacitamente (&mévece,
addowg: IV 3, 4,27).

V’¢ nell’universo una potenza e un ordine mirabile,
petché per una via segreta e nascosta, tutto risponde a una
divina giustizia, e ognuno va al suo posto come se fosse
tratto da corde. Solo il saggio vi arriva liberamente.

Uno dei pit grandi poeti della mia terra ha espresso
mirabilmente Pinfinito del silenzio. E Giacomo Leopatdi,
un neoplatonico del sec. XIX. To ho gravi ragioni per cre-
detlo lettore amoroso delle Ewnneadi perché ho trovato nelle
sue poesie e nelle Operette morali molti tratti plotiniani. Nel-



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 309

PIdillio « L’Infinifo » sembra commentare liricamente l’alta
filosofia del silenzio:
e sovruirani

silengi e profondissima quiete

io nel pensier mi fingo; ove per poco

il cor non si spaura. E come il vento

odo stornir tra queste piante, io quello

infinito silengio a questa voce

vo comparando: e i sovvien [’eterno...

All’eterno anche Plotino giunse per via di silenzio come
Pascal. Il rumore — dice lo Schuhl — ¢ connesso all’alterita.
Il silenzio dell’'Uno si ruppe con la caduta nella dualita e
nella molteplicita. Bisogna ricostituirlo. Plotino ¢ un creatore
di silenzio, di poesia, di contemplazione, di beatitudine.
Certamente alla base delle sue astrazioni c¢’¢ un’immagine
viva. Egli pose attenzioni ai grandi alberi, alle fonti, ai mari,
alle stelle. Leggendo quest’ antico m’¢ tornata in mente
Pimmagine di Cecov nella novella Lo studente. 1 unimata
¢ come una catena che valica tutti i tempi, tutti gli spazi.
Basti che tu ne tocchi un capo e la vibrazione si trasmette
come un brivido, all’altro capo. Ma la immagine, o amici, non
¢ usata la prima volta da Cecov. E di Plotino, IV 4, 41, 1-6:

Kal yivetar 10 xata tHv edyv ocvpunabols pépoug wépet
vevopévov, domep &v Wiy vevpd Ttetauévy wivnleloa yap &x
~ / L 3/ \ £ / \ AJ g
o0 xatw xal v Exet TV xivnow. IloAhdxig 8t xal &AAve
! / b1 3 \ 4 A ~
xwnletong ANy olov alcOrnowy Eyer xata cuppwviay xal T
oo pra Hewéolar appovie.
Plotino attinse alle sue fonti. — Ma poi fu fonte lui stesso
e, come dice Dante, un fonte
che spande di pariar si largo fiume.
La sua onda, fresca e pura, entro nel gran fiume cristiano

e umano. E molti, coscienti, vi attinsero. A integrare, occor-
rono altri Entretiens: Plotino come fonte.



310 V. CILENTO

OPERE CONSULTATE

L. Coururat, De Platonicis mythis, Parisiis, 1896.
2. V. BrRocHARD, Le¢ mythe dans la philosophie de Platon, in « L’année
philosophique», XII, 1901.

. J. A. StewarT, The myths of Plato, London, 1905.

. Ditis, La fransposition platonicienne, in « Annales Inst. Sup. de

Philos. de Louvain», II, 1913.

. REINHARDT, Platons Mythen, Bonn, 1927.

FRUTIGER, Les mythes de Platon, Paris, 1930.

. RoBIN, Platon, Patis, 1935.

. DE PLACEs, Citations et paraphrases de poétes chex Démosthéne et

Platon, in « Mélanges Navarre», Toulouse, 1935.

RoBiN, Quelgues survivances dans la pensée philosophigue des Grecs

d’une mentalité primitive, in « Revue des Etudes grecques»,

XLIX, 1936, pp. 255-92.

10. P. BoyaNceE, Le culte de Muses chez les philosophes grecs, Paris, 1937.

11. P. StoEckLEIN, Ueber die philosophische Bedeuntung von Platons Mythen,
in « Philologus», Suppl. Bd. XXX, 3, Leipzig, Dieterich, 1937.

12. H. W. TuoMmas, *Enéxewa. Untersuchungen iiber das Ueberlieferungs-
gut in den Jenseitsmythen Platons, Wiirzburg, Triltsch, 1938.

13. A. LEvi, I miti platonici su I’anima e i suoi destini, Lodi, 1939.

14. J. MoRrEAU, L’dme du monde, de Platon aux stoiciens, Paris, 1939.

15. P. Louis, Les métaphores de Platon, Paris, 1945.

16. N. LAFRANQUE, Le mythe de dauphin, in « Bulletin de I’Université
de Toulouse», Tolosa, 1946.

17. P. M. ScuuHL, La fabulation platonicienne, Paris, 1947.

18. A. DE MARIGNAC, Imagination et dialectique, Essai sur I’expression
du spirituel par I’image dans les dialogues de Platon, Paris, 1951.

19. K. BurriERrE, Les mythes d’ Homére et la pensée grecque, Paris, 1956.

o]
.

Ao

Rl O
S TR T RS

Harder! = HARDER, Plotins Schriften idibersetzt, Leipzig 1930-1937,
5 voll. (I edizione).



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 311

DISCUSSION

M. Harder : Pater Cilento hat sein Thema mit einer Wirme
und einer inneren Beteiligung angefasst, die wir alle aus seiner
bewunderungswiirdigen Plotiniibersetzung kennen. Die Diskus-
sion seines Vortrages ist freilich besonders schwierig, weil es
naturgemiss eine Fiille von einzelnen Stellen behandelt und in
Zusammenhinge einstellt. Man darf vielleicht zwei Haupt-
gruppen bei der Betrachtung unterscheiden: die auf Dichtung
und Dichter beziiglichen Stellen lohnen eine mehr philologische
Betrachtung; wo der Mythos beriihrt wird, ist das Philosophische
heteingezogen. Schon die blosse Zusammenstellung dieses Mate-
rials, die uns P. Cilento gegeben hat, erinnert daran, dass sehr
viele Dinge fiir Plotin als Ausgangspunkte gegeben sind — Dinge,
auf die wir gemeinhin viel zu wenig achten. Was das Philologische
betrifft — also die Dichter-Zitate — so sehen wir Plotin auf der
Hohe der zeitgendssischen Bildung. Der Homertext steht ihm mit
vollkommener Freiheit zur Verfiigung, sodass sich ihm oft in ganz
abstrakten Zusammenhingen ganz konkrete Homerzitate einstel-
len, die der Sache ein Licht und eine besondere Farbigkeit geben.

Viele von den Dichterzitaten, die P. Cilento beriithrt hat,
waren zuvor schon agnostiziert; unter den neuen Funden ist
nun aber eine Stelle der ndheren Betrachtung bediirftig: II o,
9, 22. Es heisst dort: &Ala xol adtol dvwbev épopdvreg, ol
ondtwe aitlag, @roty, dmopedfovral mpos avlpwmwy... « Sie,
die Gotter, entgehen leicht den Vorwiirfen, die von Seiten der
Menschen kommen, denn sie fithren alles in Ordnung von
Anfang bis Ende herab ». Die Worte gntdiwe ... amopedéovro
in Verbindung mit dem ¢@wolv weisen auf ein Zitat, was auch
Henry-Schwyzer in ihrem Apparat feststellen: «locus auctotis
nobis ignoti». — Nun fithrt Pater Cilento einige Theognis-Verse
an, neben 833/4 und 687/8 vor allem 1033/4:

Oecdv & elppoppéva ddpa
odx av oMdiwe Ovntdg dvhp TpopldyoL.



312 DISCUSSION

Sicher entspricht dem Ausdruck Oedv 8’ elppappéve ddpa bei
Theognis der Halbsatz bei Plotin II 9, 9, 23 polpav éxaste THv
Tpocxovcay dudbvreg xata dupotBag Blwv Tolg TpouTtnpyYrEvoLs
dxdrovloyv ... Es steht zwar hier nichts davon, dass die Gotter
den Vorwiirfen leicht entkommen werden — a&moped&ovror —
Dies Stichwort, auf die Gotter bezogen, fehlt in dem von
P. Cilento angezogenen Text. Trotzdem scheint mir dies Dich-
terzitat der plotinischen Formulierung ausserordentlich nahe zu
kommen, und ich bin geneigt, diese Identifizierung anzuer-
kennen.

Nun ist natiirlich sehr iiberraschend, wenn Theognis unter
den « Quellen», also unter den Plotin von Hause aus zur Ver-
fiugung stehenden Dichtern erscheint. Das liess mich gleich auf
diese Stelle achten — denn im Ubrigen beschrinkt sich der
Kreis der Dichtung, tiber die Plotin verfiigt, auf altes Epos,
Tragodie und ein paar sogenannte Lyriker — aber das sind meist
Vetse, die wie das beriihmte Simonides-Zitat aus Platon zu ent-
nehmen waren. Hiergegen haben Sie einen Protest eingelegt und
haben ausgefithrt che non sia Platone ma sia Plotino stesso.
Ma come si puo stabilire questo ? Che non abbia trovato questa
citazione Teognidea in Platone ¢ sicuro — ma che abbia letto il
poeta stesso, mi pare difficile a provare.

P. Cilento: Alla scoperta di questa fonte (I 9, 9, 22) eran
volte tutte le mie speranze. Il @yoiv non puod, questa volta, aver
per soggetto Platone, perché Iespressione ¢ ionica; ma & segno
certo di una citazione. Dobbiamo limitarci alla letteratura ionica,
a cagione del $mudiwg, ovvero cercare, dove che sia, persino tra
i cori tragici, il concetto, ed appellarci 2 un confuso ricordo di
Plotino ? Se cominciamo da Omero, troveremo gia un vago
sentore di questo testo in O4. 1, 32 1a dove Giove osserva che
gli uomini sono assai facili a incolpare gli dei di quelle sciagure
che, in definitiva, sono conseguenze delle loro stesse azioni. Non
si pud escludere che Plotino, citando a memoria, rovesci la
frase: con altrettanta facilita gli dei sfuggono alle umane accuse !
E’ una ritorsione. E Plotino usa farne. Non manca qualche



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 313

riscontro vetbale: ad aitiog plotiniano corrisponde 'omerico
atttéwvret. Il citato luogo di Teognide mi appare piu vicino al
concetto plotiniano della decisa affermazione della irresponsabilita
degli dei: 0dd€ tig Nty alttog ... Oe@dv. Gli uvomini combattono
invano contro gli déi. E un sactilegio chieder conto di qualcosa
agli Immortali. E, infine (e qui il testo mi ha impressionato) il
mortale non sfuggira facilmente ai destini assegnati dagli dei:
o0% &v NLdlwg ... wpoelyot. In Teognide abbiamo tutte e due le
prospettive: I'umana, la divina. Stolto 'uomo che, pesantemente,
accusa il dio. Saggio il dio che sfata facilmente la protesta degli
uomini. Non ho mancato di esaminare altre fonti, sian pure
doriche ed attiche, pet trovare un concetto analogo. Nulla. Certo
non vorrei affatto insistere su questa derivazione; e riconosco
che non si tratta, comunque, di una conoscenza diretta. Ma non
potevano i versi sentenziosi del poeta gnomico esser passati a
proverbio ? Anche a noi accade di capovolgere i proverbi, di
contaminarli 'uno con I’altro, di trasporli o rovesciarli. E nel
genio di Plotino questo modo di usare liberamente di ogni fonte.
Quanto al resto, ho parimente coscienza che moltitra i testida me
riportati non sono pitt che /loci paralleli, semplici coincidenze e
non fonti letterarie. Cosciente come sono dei limiti tra filologia
(scienza) e letteratura (arte), offro alla discussione una messe di
testi, ma credo che si tratti assai raramente di « fonti» in senso
stretto: va da s¢ che Plotino fu esperto di poesia e di letteratura,
ma non fu certo un alessandrino. Non fu, soprattutto, un retore.
Se Omero fu universalmente imparato a memoria dai fanciulli,
non comprendo come si possa dire che anche la conoscenza di
Omero venisse a Plotino per lintermedio di Platone. Perche
negare la conoscenza diretta del poeta sovrano e degli altri poeti
a uno che fu, lui stesso, poeta ?

M. Theiler : Ich kann nicht Substanzielles zufiigen, muss aber
doch sagen, dass mich Herr Cilento sehr beeindruckt hat mit
dieser Zuweisung. Er hat ja gleich nachher noch eine Theognis-
Stelle genannt, die insofern interessant ist, als sie fiir die Lesart
Plotin III 2 [47] 5, 7 von Belang ist: soll man cOugpopea oder



314 DISCUSSION

cupgopa lesen ? Beides gibt zunichst einen Sinn; ich glaube, die
Parallele von Pater Cilento entscheidet tatsdchlich endgiiltig fiir
cbpgopa, und der Zusammenhang ist doch wohl klar, sodass das
Bedenken, ob Theognis als dem Plotin vorschwebend angenom-
men werden kann, damit dahinfillt. Das ionische ¢7idtwg weist
auch metrisch auf ein episches Zitat. Natiitlich haben wir viele
Epen verloren, auch solche aus dem Kreise des Plotin, von denen
wir Proben in der [7zz haben. Aber ¢wol deutet auf eine alte
autoritative Stelle. Dass diesmal kein Plato-Zitat gegeben wurde,
merkten die Hohrer an der Form. Also auch in dieser Kleinigkeit
mochte Pater Cilento Recht haben. Die Frage ist, ob er auch in
der grossen Sache recht hatte; aber davon will ich jetzt nicht
sprechen.

M. Schwyger : Ich glaube, auch im Namen von Pater Henry
sprechen zu diitfen, wenn wir als Editoren des Textes Pater
Cilento fiir seine Beitrige die grosste Dankbarkeit bezeugen,
und zwar nicht bloss wegen der Stelle II 9, 9, 22, deren Zuriick-
fihrung auf Theognis mich bis jetzt noch nicht tiberzeugt hat,
sondern auch wegen der vielen andern Stellen, die Pater Cilento
erhellt hat. In einem Punkte gestatte ich mir, vom Referenten
abzuweichen. Die Vertrautheit Plotins mit dem Texte aller dieser
Dichter scheint mir unwahrscheinlich. Sicher hat er das Simonides-
Zitat in III 3, 6, 17 aus Plat. Prof. 341¢ geholt. Aber selbst
Homer, den er doch wohl prisent gehabt hatte, bezieht er
manchmal aus Platon. So geht tabtvg 7o yevedg V 1, 7, 27
iiber Plat. resp. 5472 auf Hom. Z 211 und énwg 3% mpdtov
¢Eénece in III 7, 10, 7 iiber Plat. resp. 545 d auf Hom. II 113
zuriick. Eine Stelle aus der Melanippe des Sophokles (Plot. I 6,
4, 11) stammt aus Aristot. ezh. Nic. E 3, 1129 b 28. Ahnliches
gilt auch fiir die Vorsokratikerfragmente. Obschon wir drei
Heraklit-Zitate nur noch aus Plotin gewinnen konnen, diirfen
wir uns doch nicht einen Plotin vorstellen, der noch einen
Heraklit-Text in Hinden hat. Dass sogar eine Aristophanesstelle
von Plotin zitiert wird, nidmlich Vge/ 1576 in II 9, 3, 20, hat
Harder, Gnomon 24, 1952, 182 entdeckt. Doch auch hier méchte



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 31§

ich bezweifeln, dass Plotin Aristophanes wirklich gelesen hat.
Schwierig ist es manchmal, die Grenze zwischen Zitat und
poetischer Diktion zu ziehen. Poetische Floskeln kénnen dem
Autor auch einfliessen, ohne dass er sich ihrer Herkunft
immer bewusst ist.

P. Henry: Seul un poéte-né comme le Pere Cilento pouvait
nous rendre présent Plotin poete. Cette poésie, vous l'avez
montré, est liée 4 son élan métaphysique et vous avez admirable-
ment marqué que c’était, en fin de compte, dans le silence de la
contemplation qu’elle débouchait. Je ne connais aucun ouvrage,
aucun article qui nous ait révélé cet aspect de Plotin. Vous nous
présentez un Plotin plus humain, voué sans doute a la pensée,
au Logos, mais attentif avant tout a inexprimable.

Vous avez parlé de I’Eros. Je voudrais signaler un texte qui
me surprend, patrce qu’il sort des catégories habituelles de Plotin.
Dans la conclusion de VI 8 [39], ou il décrit 'Un en termes tres
libres et trés humains, il dit de lui x ol Epdopioy, ce qui est normal,
mais il continue xal Epwe 6 adtog nal adTob Epwg (15, 1), ce qui
dans le vocabulaire et dans le style de Plotin, si proprement
extravagant: ’'Un non pas objet d’€pw¢ mais sujet d’€pwe. Tout
le contexte est étonnant, mais ce mot plus encore que le reste.

M. Dodds : 1 should like to say how much I admired Father
Cilento’s very sensitive and delicate study of the difference
between the Plotinian use of myth and the Platonic; I thought he
handled the subject beautifully. And I should like to ask one
question, about the derivation of the two views of the « double
Heracles» which Plotinus presents at the end of I 1 [53] 12.
Father Cilento quoted it, but he did not discuss its origin.
Plotinus first says that Homer gppears to split Heracles into
el8whov and adtdg, and then offers a different, symbolic inter-
pretation, which seems to be his own—at least I have not come
across it anywhere else. The other view is found in an eatlier
essay, IV 3 [27] 27, and in Plutarch, de facie 944 f, where Homer’s
adthe, is explained as the volg and his eldwAov as the lower soul
olov Tyvn Tva Blov xal dvelpata StapuAidrtovse. I think the Plo-



3106 DISCUSSION

tinian passages and the one in Plutarch must have some connec-
tion; but a direct borrowing from Plutarch seems improbable.
If Heinze was right in holding that the whole of the myth in the
de facie goes back to Xenocrates, then Xenocrates might well be
Plotinus’ source also; Heinze’s thesis has, however, been doubted
in recent years, e.g. by Hamilton (C/. Quart. 28, 24 ff.). Cumont
thought that not only is this interpretation Pythagorean but the
Homeric passage itself is a Pythagorean interpolation (Laux
Perpetua 190); but for the last I find his grounds a little weak.
I should be glad to know Cilento’s opinion.

M. Dirrie : Ich mochte Herrn Padre Cilento meinen herzlichen
Dank fiir diese wirklich reichhaltige Untersuchung aussprechen !
Nun mochte ich aber versuchen, von folgendem Gesichtspunkt
eine Variation beizutragen, die vielleicht fruchtbar werden kann:
wir miissen uns dessen bewusst sein, dass die Dichtung, die
Plotin vorlag, fiir ihn schatf in zwei Gruppen zu scheiden war.
Die eine, von der er iiberzeugt sein musste, dass ein fiir alle
Zeiten gililtiger Wahrheitsgehalt in ihr enthalten ist, und die
andere, die nicht vom unverginglichen Logos erfiillt ist, und die
darum mehr und mehr in Vergessenheit versinkt. Der ersten
Gruppe ist auf jeden Fall Homer und die orphischen Gedichte
zuzurechnen. Von den Orphika war man iiberzeugt, sie seien
ebenso alt oder womoéglich noch ilter als Homer; so gelangten
auch diese Gedichte zu jener Hochschitzung, die man allem
Uralten zubilligte. Spiter sind dann die Adyia in gleicher Weise
gewertet worden. Nun wird man bei der Auswertung dessen,
was Plotin der alten Literatur entnahm, ein gutes Stiick weitet-
kommen, wenn man sich diese Frage vorlegt:

Wo stand Plotin vor der Notwendigkeit, sein eigenes Denken
mit dem Logos, der aus den uralten Schriften spricht, in Einklang
zu bringen ? Und wo bringt er literarische Anspielungen als
gelegentliche Illustrationen oder Beispiele an, ohne zugleich die
Autoritit des unabinderlichen Logos in die Waagschale zu
werfen ? — Das Letztere gilt gewiss fiir alle die zahlreichen
Ubereinstimmungen, die Padre Cilento mit Theognis, den Tra-



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 317

gikern usw. nachweist — kurz mit allen Dichtungen, die nicht im
eben skizzierten Sinn als archaisch und zugleich kanonisch galten.

Von diesem allgemeineren Gedanken aus mochte ich auf
ein an sich winziges Detail hinlenken: das ist die Stelle, die
Padre Cilento aus dem Sophokles notiert, OC 1381/82

. elmep EoTv ) TAAXLQATOG
Aixy Edvedpog Znvoc dpyatiog vopoLc.

Diese Verse hat Padre Cilento vollkommen richtig mit Plotin V 8
[31] 4 in Beziehung gesetzt; freilich muss man dort den weiteren
Zusammenhang, etwa Zz. 35-45 hinzunehmen. Der unzweifel-
hafte Anklang, der hiet besteht, darf nun aber nicht einfach notiert
werden, ohne dass man sich klar macht, dass fiir den Platoniker das
Verstindnis notwendig von Platons Nomo7 IV 716 A her begriin-
det wurde: 6 pev 37 Oeog, domep xol 6 TaAordg ANoYOG, KEYNY
Te ®ol TEASLTNV %ol péoa TAV Bvtwyv amavtwy Eywv, cdleiy
TEQULVEL XATA QUGLY TIEPLTTOPEVOUEVOS T OF KEL GUVETETAL
Aixmn tév amodeiopévey Tol Oclov vépov Tipwpods ... Das ist
eine jener Kern-Stellen, die ein Platoniker stets gegenwirtig hat;
und wer die genannte Plotin-Stelle, V 8, 4, 36 ff. liest, merkt bald,
dass Plotin mehr und mehr auf jene Stelle aus den Nomo7 hinlenkt.
Das, was er sagen will, wird durch die Nomoi-Stelle recht exakt
ausgedriickt. Uberraschenderweise weist Plotin dann aber nicht
auf Platon, sondern auf Sophokles; das ist festgenagelt durch die
Ubereinstimmung von £bvedpog bei Sophokles und wapeSpog bei
Plotin.

Beabsichtigt ist dabei gewiss nichts weiter als eine Illus-
tration; es ist die Rede davon, dass die adtoeniotypy durch ihr
cvpmpogatvesOar, ihr Gleichzeitig-Erscheinen zur mwépedpog, zur
Beisitzerin des vobc wird. Zehn Zeilen vorher war das uniibet-
horbar in den Nomoi verankert worden. Dort fiel das Wort
ouvéneoOor, womit die Verbindung zwischen Sophokles und
Platon gekniipft wird. Dann folgte die nicht zu tiberhdrende
Ubereinstimmung des Ausdruckes domep 6 mwaladg Adyog mit
dem sophokleischen mwaAaipatoc.



318 DISCUSSION

Kurz, entweder von Plotin selbst, oder (was wahrscheinlicher
ist) schon vor ihm ist diese Nomoi-Stelle mit den Versen aus
Sophokles harmonisiert worden; dabei {iberh6rte man, dass die
beiden Stellen ja garnicht ganz iibereinstimmen, sondern wertete
alles gleich Klingende aus, um — wieder einmal — bestitigt zu
finden, dass der Logos stets sich selbst gleich sei.

Zugleich fand hier Plotin (oder sein Vorginger) in den
Sophokles-Versen ein Bindeglied zwischen Platons Wortlaut in
den Nomoi und einer Vorstellung, die schon Xenokrates in Worte
gekleidet hatte: nach ihm ist Aix (die Sophokles als Beisitzerin
des Zeus rithmt) das zweite Prinzip neben Zeus als dem ersten
(Xenokrates, fragm. 2; vgl. P. Boyancé, « Xénocrate et les Orphi-
ques», Revue des études anciennes, 50 (1948) 218-231), — und
natiirlich kann das zweite Prinzip immer nur xota plpnoiy, in
der Imitatio zum ersten Prinzip stehen. Es hat sich hieriiber wohl
eine eingehende Diskussion entfacht, sodass ein Belesener die
Sophokles-Stelle zur Erklirung mit herbeizog. — Ich m&chte nur
davor warnen, die Sophokles-Stelle so, als wire sie unmittelbar
von Plotin gelesen oder herangezogen worden anzusehen, man
muss zum Verstindnis dazwischen noch Nowoi IV 716 einschalten.

M. Dodds : 'This business about Aixy &bvedpog or mapedpog
appears also, does it not, in other texts of the fourth century ?
I seem to remember the speech which is not by Demosthenes
against Aristogeiton mentioned also this relationship of Afxy
and Zeus (Dem. 25, 11). « Orpheus» is there cited as authority
for it; but whether we should call it « Orphic» or not, it is surely
in any case a commonplace of the period.

M. Dirrie: Ja « commonplace» gewiss, denn die Ubet-
einstimmung besteht schon zwischen Platon und Sophokles;
sicher also schon ein Gemeinplatz schon im ausgehenden vierten
Jahrhundert wie Demosthenes bezeugt. Haben wir in einer
orphischen Schrift eine Parallele ?

M. Dodds : 1 believe we have Hymn. Orph. 62, 1 ss.

P. Henry: Vous nous avez invité 4 nous exprimer sur un
point central de votre exposé: I'utilité de rechercher les sources.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 319

Si je ne me trompe, vous partagez I’idée de M. Harder que la
recherche des soutces est presque un mythe et que ’entreprise
n’est pas sans danger. Je ne sais si, pour la défense méme de nos
Entretiens, je ne dois pas signaler que cette recherche philologique
a fait apparaitre, dans votre exposé encore, l’extraordinaire
originalité de Plotin. C’est par contraste que I’étude de ses sources
nous fait reconnaitre le génie propre d’un auteur. La méme chose
peut se dire des successeurs de Plotin, un Augustin par exemple,
par rapport a Plotin lui-méme. Ce n’est pas la premiere fois que
la recherche des sources d'un auteur est considérée comme
I’abaissant. Je crois au contraire que, presque chaque fois, le
caractére spécifique de cet auteur apparait plus nettement. L’erreur
serait de croire qu’il n’est que la somme de ses sources, parce que
par la-méme nous le réduisons a néant, comme vous l’avez dit
dans une formule heureuse. De sorte que, sur ce point, je me
sens tout 2 fait d’accord avec M. Harder et avec le Pere Cilento.
M. Harder : Wenn ich alle diese Stellen betrachte, die Pater
Cilento uns zusammengestellt hat, so komme ich zum Eindruck,
dass Plotin doch eine sehr lebendige Beziehung zur griechischen
Poesie hatte. Wenn man mit Mark Aurel vergleichen wollte,
mit dem einzigen, mit dem man ihn hier vergleichen konnte,
so wire doch gewiss festzustellen, dass eine derartige Fiille
von Poesie dort nicht entfernt anzutreffen ist. Aber da wir das
Gliick haben, einen Kenner Mark Aurels unter uns zu haben,
mochte ich mir gestatten, Herrn Theiler dariiber zu befragen.
M. Theiler : Das ist sicher nicht der Fall, denn er hat nachweis-
lich seine poetischen Zitate aus Sammlungen {ibernommen, hat
ihnen gewiss gelegentlich einen spiritualisierten Sinn gegeben.
Pater Cilento hat trefflich herausgestellt, wie die Worte bei
Plotin einen neuen Klang bekommen in einem ethischen oder
iiberethischen Zusammenhang. Wundervoll hat er dargestellt die
Sehnsucht, das Heimweh, das Gefiihl des Unendlichen und doch
eben dann das schliessliche Zentrieren in einen innern Punkt.
Selbst also Platonopolis hat er als einen Mythus der Seele aufgefasst.
Etwas iibertrieben konnte man sagen: er hat den Mythus des



320 DISCUSSION

Plotin uns dargelegt; aber es ist berechtigt einmal diesen mythi-
schen Plotin mitzubetrachten, wo unsere Enfretiens bis jetzt mehr
die andere Seite, wie er sich als Philosoph der Kaiserzeit an eine
grosse Tradition angeschlossen hat, hervorgehoben haben. Ob
die letzte Wahrheit vielleicht in der Mitte liegt, kann man sich
fragen. Aber es wire schade, den grossartigen Eindruck, den
Pater Cilento erweckt hat, durch den Schein einer Zweifelsfrage
zu verdunkeln.

M. Armstrong: 1 should like to associate myself with what
Mr. Theiler has just said. I think he has, perhaps come nearer
than any of us to expressing what is really valuable in Father
Cilento’s paper, that in it which perhaps did not bulk very large
in the discussion because it is not something one can easily
discuss, but to which we shall return all of us again and again
in the years to come when we are studying Plotinus. I would
like perhaps to add this: that though I understand and sympathize
with Father Cilento’s reasons for omitting what he calls admirably
with Bréhier the dynamic images, in a way I regret this because
it is in them that the personal poetry of Plotinus, to me, reaches
its highest expression. If I had to produce evidence to any
sceptical hearer or reader that Plotinus was in his way a poet
and a great one, it is I think, to the great dynamic images that
I should direct him, the image of the dancer, or the image of
body in soul like the net in the sea, which has always seemed
to me one of most amazing imaginative achievements.

P. Cilento : Per me Platonopolis ha un valore puramente sim-
bolico. E nient’altro che un simbolo, come la «citta» di Sant’A-
gostino. Portfirio (Vita Plot. 12, 1-12) dice: « molti cortigiani
per invidia o per qualch’altro motivo impedirono I’esecuzione del
progetto». Pensate voi che si trattasse di un progetto veramente
concreto e reale ?

M. Harder: Cio ch’ & chiaro per un uomo intellettuale, non
va bene spesso per i cortigiani. Credo che la cosa ha molto
valore storico; ma mi pare che I'imperatore abbia detto di no.

P. Cilento: Per me, Plotino non aspettava questo consenso.



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 321

M. Harder: Ein Anzeichen dafiir, dass der Plan konkrete
Gestalt gewann, erblicke ich in der Ablehnung durch den Kaiser I
Es war ja nicht nur so, dass da ein Zirkel Platon treiben — und
etwa in symbolischer Form sich eine politeia nennen wollte — das
brauchte der Kaiser nicht abzulehnen. Die Schenkung von etwas
Land war etwas ganz Alltigliches fiir jene Zeit. Wenn Plotin
darum bat, etwas Land zu bekommen, so war das eine Kleinig-
keit, gesehen von den Verwaltungspraktiken des kaiserlichen
Hofes aus. Deswegen stehen hinter der Tatsache der Ablehnung
Bedenken ernsterer Art. Ich komme immer wieder darauf zuriick:
es war ein Kreis von Senatoren, der Plotin durchgesteuert hat
durch diese irdische Welt — und es wird dieser Kreis von Sena-
toren gewesen sein, die auch dies Unternehmen — die Platono-
polis — dusserlich und organisatorisch stiitzen wollten. Und als
erklirter Feind des Senats gab Gallien seine Zustimmung dazu
nicht. Porphyrios spricht aus, dass sie dort den Acker bebauen
wollten — wenn Wilamowitz das so vetsteht, man wollte dort
eine villeggiatura einrichten, so ist das, gemessen an dem Ausdruck
im Griechischen, zu wenig. Man miisste es sich vorstellen als ein
heidnisches Kloster mit angeschlossener Landwirtschaft — und
einen solchen Stiitzpunkt wollte der Kaiser den Senatoren,
denen er misstraute, gewiss nicht zugestehen.

P. Henry: 11 serait intéressant de relire un chapitre sur
Péveywpety du Pére Festugiére dans son livre sur la religion
personnelle chez les Grecs (Personal Religion among the Greeks,
Sather Lectures, 1952, Berkeley, 1954, p. 59 sqq.). Il montre
qu’a partir de I'époque impériale, en dehors aussi des cercles
stoiciens, un lien étroit est pergu entre le fait de se retirer de la
vie publique et le fait de se retirer spirituellement a 'intérieur
de I’dme. Se retirer de la vie politique c’est en méme temps la
condition d’un recueillement intérieur. M. Harder parlait de
monasteres pafens. Dans un rapport sur les récents 7ravaux
néoplatoniciens au Congreés Budé de Tours et de Poitiers de 1953
(voir Actes du Congrés, 1954, p. 240) M. Courcelle signalait que
les communautés de philosophes néoplatoniciens pouvaient avoir



322 DISCUSSION

préparé le succes, 2 Rome, de communautés monastiques chré-
tiennes. Ce sont deux éclairages sur cette question de « monastéres
paiens ».

M. Hadot : 11 peut étre intéressant de rappeler que M. Theiler
avait dit dans sa conférence que tout ’aspect politique de Platon
est absent des Lnnéades.

P. Henry : Oui, mais fonder Platonopolis, ce serait se retirer de
la vie politique dans des conditions idéales, monastiques, comme
dit M. Harder. Il n’y a pas contradiction, au contraire.

P. Cilento: Al ringraziamento che devo per tutti i contributi
fard seguire, ora, alcune osservazioni. Non potevo discutere i
passi citati senza risparmio e percid sono grato al Signor Dodds
per la indicazione del passo plutarcheo (De facie 944f) che serve
a illuminare i passi plotiniani su la figura duale di Heracles e
plurale di ogni uomo che viene al mondo (I 1, 12; IV 3, 27 € 32;
VI 4, 16). E il problema della verace essenza dell'uomo. Il vero
«io» ¢ 'anima, per Plutarco come per Plotino. Noi dobbiamo,
a questa preziosa segnalazione del Dodds, la probabile fonte di
un altro luogo plotiniano (I 1, 1) che di solito si fa risalire solo
ad Aristotele (De anima, 1, 4, 408 a). Ma qui anche Plutarco, che
io consulto nella recentissima edizione curata da Cherniss ed
Hembold, esprime lo stesso concetto di Plotino (Plutarch’s
Moralia XII, Loeb, 406/1957): adtéc Te yap &xacTtog MNUGOV
od Bupdc éotiv 0088 @6Log 003’ émbupie. Questo testo, come
Cherniss nota, somiglia all’inizio delle Enneadi. E grave oggetto
di meditazione teologica Iespressione plotiniana su ’Uno, che
P. Henry cosl acutamente richiama: xal gpdopiov xal Epws 6
adTdg xol adtod Epwg (VI, 8, 15, 1). Siam pur sempre all’amore
greco, di se stesso, non all’agape, cristiana, dell’altro. Nel capitolo
seguente 'oggetto dell’amore & pill chiamare accentuato olov
gavtdv ayarmfoag. Oltre a questo, il P. Henry ha toccato il cuore
dell’argomento e, per cosi dite, la ragione stessa del nostro
convegno, con le sue riflessioni sul « limite delle fonti»: « L’erreur
serait de”déclarer qu’un auteur est équivalent a4 ses soutces.»
Sono pienamente d’accordo con lui. Il mio dubbio, se mai, era



MITO E POESIA NELLE ENNEADI DI PLOTINO 323

teorico: e questi stessi Entretiens lo dissolvono interamente. Se ho
richiamato a fonte della immagine della «rete nel mare» (IV 3, 9) —
che, d’accordo con il Signor Armstrong, trovo intensamente
poetica — una espressione euripidea (Pap. Oxyr. VI, p. LVII,
v. Suppl. Eur. V, Arnim, p. 59), io ho creduto solo di mostrare
attraverso le espressioni parallele e indipendenti del poeta e del
filosofo, che la concezione plotiniana dell’anima che tiene il
mondo alto nelle sue braccia aveva un precorrimento poetico,
in virtl di quella plotiniana unita delle anime che Geethe chiamera
affinita elettive. Null’altro. A completare la mia concezione del
mito plotiniano vorrei accennare a Platonopolis (17ita, 12). Non
sembri paradossale ch’io ne neghi la consistenza storica e ne
faccia una figurazione mitica checché ne dica Porfirio. Anche
qui c’¢, dietro, Platone. Della citta platonica Jaeger fa, in defini-
tiva, un mito: mito che adombra una riforma morale. La riforma
politica sarebbe venuta, se mai, dopo, cio¢ in una nuova societa
capace d’innalzarsi a quell’idea, in una societa di cittadini filosofi.
A me sembra che lo spirito della Politeia sia in questo testo:
Capisco, disse; tu vuoi accennare alla cittd che esiste solo nei
nostri discorsi; giacché credo che non esista in nessun luogo del
mondo. Ma ne esiste forse un esemplare nel cielo, per chi voglia
contemplarla e governarsi in conformita di esso. Del resto poco
importa se la nostra citta esiste o esistera dove che sia; certo ¢ di
questa soltanto, e non di nessun’altra, che egli si occupera
(Resp. 592ab; cf. La citta platonica di Giovanni Pugliese Carratelli
in «La parola del passato» I, 1946, pp. 6-21).

22






	Mito e poesia nelle Enneadi di Plotino

