Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 5 (1960)

Artikel: Die Frage nach dem Transzendenten im Mittelplatonismus
Autor: Dorrie, Heinrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660927

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v
HEINRICH DORRIE

Die Frage nach dem Transzendenten
im Mittelplatonismus






DIE FRAGE NACH DEM TRANSZENDENTEN
IM MITTELPLATONISMUS

I. Unter den Fragestellungen Plotins ist zweifellos die
Frage nach dem Transzendenten die allgemeinste und
zugleich die fiir sein philosophisches Forschen am meisten
bezeichnende; wenn je eine Philosophie Transzendental-
Philosophie war, so war es die Plotins; in ihr ist das Inner-
weltliche, mit den Sinnen Aufgenommene verblasst zu einer
schwachen, ja verzerrten Abspiegelung des Eigentlichen,
jede Erfahrung und Erkenntnis Ubersteigenden.

So darf man hoffen, zur Erforschung der Quellen Plo-
tins ein wenig beizutragen, wenn es gelingt darzustellen, aus
welcher Situation heraus und mit welcher Zielsetzung die
Frage nach dem Transzendenten in der Epoche vor Plotin
gestellt wurde. Freilich darf man nicht erwarten, dass Plo-
tin philosophische Autoren, die vor ihm lebten, in dem
Sinne ausgebeutet hitte, wie man gemeinhin in der Antike
Quellenschriften ausbeutete; ein schematisches Verfahren der
Quellen-Analyse hat auf Plotin nie angewendet werden
koénnen.

Indes, so sehr sich Plotin bewusst war, Neues, ja Uner-
hortes zu bringen, so war er doch bestrebt, den Anschluss
an die bisherige Ubetlieferung der platonischen Schule nicht
zu verlieren ; an das bisher Erreichte war anzukniipfen;
unter Wahrung anerkannter Formulierungen war das Neue
zu verkiinden; erlaubt war, dem alten Lehrgut neue Seiten
abzugewinnen; verpont war trevolutiondres Neuern. Plotin
liess es sich daher angelegen sein 2, in seinem Unterricht
die Schriften aristotelischer und stoischer, vor allem aber

1 Plotin, Enn. VI 2 Anf. 2 Potphytios, Vita Plot. 14, zihlt die von Plo-
tin im Unterricht behandelten Platoniker auf: Severos Kronios Nume-
nios (der wie Kronios meht Pythagoreer war) Gaios und Attikos;
daneben stellt er die Peripatetiker Aspasios, Alexander und Adrastos.



194 H. DORRIE

platonischer Schriststeller erkldrend durchzugehen, um
daran die ihm wichtige Betrachtungsweise (tov *Appwviov
volv) zu erhirten und zu bestitigen.

Was fand nun Plotin in diesen Schriften seiner Vorgin-
ger vor ? Bis zu welchem Grade war darin Plotins Haltung
in der Frage nach dem Transzendenten vorgeformt ? Indem
sich diese Untersuchung das Ziel steckt, hierauf zu antworten,
soll sie sich in den Rahmen einordnen, der den diesjihrigen
« entretiens » gezogen ist.

II. Nun ist vor allem iiber die Haltung zu sprechen, aus
der heraus seit der Mitte des ersten Jahrhunderts vor Christus
im platonischen Sinne philosophiert wurde. Bequemerweise
wird alle platonisierende Philosophie bis zur Zeit Plotins
hin unter der Vokabel « Mittelplatonismus » zusammenge-
fasst — das ist allerdings eine beinahe allzu bequeme Voka-
bel; denn es gibt kaum eine andere Zeit, in der so Ver-
schiedenartiges auf den Namen eines einzigen Philosophen
bezogen und aus ihm hergeleitet worden wire.

Es ist daher ganz unerlisslich, das Detail der iiberlie-
ferten (oft stark wvariierenden) Lehrmeinungen in einem
synoptisch-kritischen Verfahren zu untersuchen; doch wird
eine solche Doxographie leicht steril, wenn man nicht zuvor
die gemeinsamen Voraussetzungen dieser Geistesrichtung,
speziell das, was ich ihren Denkstil nennen méchte, klarlegt.

Nun nimmt der Mittelplatonismus eine eigenartige Stel-
lung ein in der Mitte zwischen Schulphilosophie und reli-
giosem Bekenntais. In mancher Hinsicht ging man geradezu
philologisch vor; man trieb sehr fleissig Platon-Lektiire und
entwickelte eine Methode der Platon-Auslegung, die man
nicht abschitzig bewerten soll. Man gelangte zu einer aufs
Metaphysische bezogenen Platon-Konkordanz, die es er-
laubte, zu bestimmten Formulierungen Platons #hnliche
Aussagen in anderen Dialogen aufzufinden: Bestimmte
Zitate erscheinen oft mit sachlich gleichartigen gekoppelt;



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 195

sie treten also in Nestern auf; es ist das ein nicht zu iiber-
schendes Zeugnis fiir den geschulten Fleiss, mit dem man
Platon las, und fiir das Bestreben, Platon aus sich selbst
zu erkliren.

Schon frith wurde das Axiom ausgesprochen: IIidtov
ToAOpwvog pev AN od moAbdofog — so hat es, wohl aus
einem Referat des Areios Didymos, Stobaios Ecl. II 49/50 W.
erhalten. Das heist: Die vielfiltig variierende Ausdrucks-
weise Platons, die mwolvgpwvia, ist doch immer nur Ausfluss
einet 36&w, einer Lehrmeinung, die man nun durch Neben-
einanderhalten des Einschligigen ermitteln mochte — eine
durchaus gesunde Methode also.

Hier liegt det Grund, warum bei den mittelplatonischen
Autoren, und auch noch bei Plotin (ich darf hier an den
Eingang von Herren Theilers Referat erinnern) die meisten
Platonzitate sich einem recht begrenzten, ja wohl schon
herkémmlichen Rahmen einfiigen. Selbstverstindlich konnte
jeder — und das gilt vor allem fiir Plotin — aus eigener
Lektiire Verweise auf Platon hinzutragen. Aber das dndert
nichts daran, dass man gemeinhin aus einem wohl abge-
grenzten Fundus schopft, der freilich von Jahrhundert zu
Jahrhundert erkennbar wuchs. Er enthielt aus dem Timaios
jenes besonders wichtige Stiick 27A — 52B — fast genau
in dem Umfang, wie es Cicero tbersetzte, ferner Kernsitze
aus Symposion, Phaidros und Phaidon, endlich das Sonnen-
gleichnis und je einen, den wichtigsten, Satz aus Theaitet
(176AB) und aus Brief 2, 6 und 7.

Mit diesem Apparat glaubte man offenbar das Wichtigste
beisammen zu haben, um, wenn nicht einen Plato dimidia-
tus, so doch einen Plato in nuce zu besitzen. Die immer
wiedet zitierten Sitze aus Platon zeigen deutlich, wohin das
Interesse an ihm tendierte. Denn trotz seines gelehrten
Grundzuges hatte der Platonismus keineswegs das Ziel,
Platons Lehre historisch-kritisch 2zu rekonstruieren. Es
geht dem Platonismus nicht um den Menschen Platon,

14



196 H. DORRIE

sondern es geht darum, dass Platon Verkiinder eines Wissens
vom Gottlichen war, dessen man teilhaft zu werden wiinschte.
Der Platonismus ist seinem eigentlichen Wesen nach Tei/
jener zur Gotterkenntnis dringenden Stromung, aus der
Mysterienkulte und Gnosis, Pythagoreertum und Herme-
tismus gendhrt wurden und die nicht zuletzt das Christen-
tum nachhaltig befruchtet hat.

Zwischen den genannten Gruppen gibt es mancherlei
Verwandtschaft, da sie alle aus dem gleichen religiGsen
Bediitfnis ihre Impulse empfangen; es gibt Randgebiete, in
denen die Unterschiede verschwimmen — hier hat das monu-
mentale Werk des P. Festugiere eine iiberwiltigende Fiille
‘von Querverbindungen aufgefiithrt. Aber gerade dem gegen-
tiber ist es wichtig, darauf hinzuweisen, was dieser Plato-
nismus an Eigenem, mit keinet anderen Gruppe zu Vet-
wechselndem hat. _

Einzig im Platonismus hat man der Uferlosigkeit, welche
in den vergleichbaren Gruppen herrscht, zu allen Zeiten
vorgebaut. Wohl ist die Oeoloyia das hauptsichliche Anlie-
gen und der eigentliche Zielpunkt alles Forschens. Aber
die Ocoroyodpeva, zu denen man sich bekannte, mussten
durch die Tradition der Schule und durch das schriftliche
Zeugnis in den Werken Platons als giiltig ausgewiesen sein.
Darum eben werden immer wieder diejenigen Belege aus
Platon zitiert, die als Zeugnisse fiir eine solche Osohoyia
dienen konnen. Und die eben erwihnte Platon-Konkordanz
hat hierin ihre Bestimmung: Sie stellt zusammen, was
Platon tiber das Gottliche aussagt oder andeutet. Mit ein-
bezogen in diese Sammlung der im theologischen Sinne rele-
vanten Belege ist tibrigens das 9. Kap. des A der Metaphysik.

Kutrz, — man suchte wohl nach 0Ocoloyobpeva — aber
nur nach solchen in giltiger Uberlieferung. In dieser
Hinsicht konnte die Stoa nichts, das Pythagoreertum nichts
Gesichertes bieten — denn dort ging ja alle Ubetlieferung
nur von nachtriglicher Fixierung aus.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 197

Vor allem in Bezug auf die Stoa muss vom Mittelplato-
nismus gesagt werden, was hernach auch von Plotin gilt:
Wohl hat man auf dem Gebiet von Ethik und Physik viele
Termini, Bilder, Vorstellungen, ja Gedankenreihen aus der
Stoa in den Platonismus heriibergenommen. Aber in den
Bereich der Transzendental-Philosophie ist das tibernomme-
nen Gut gemeinhin nicht eingedrungen; nur wenige Formu-
lierungen konnten hier im iibertragenen Sinne, cuufoiixde,
verwendet werden. In dem Bereich, der heute untersucht
werden soll, herrscht (literarisch gesehen) der Einfluss Pla-
tons und Aristoteles’ vor. Wie weit daneben, durch litera-
rische Vergleichung meist nicht zu fassen, eine (sagen wir)
gnostisch beeinflusste Betrachtungsweise vermutet werden
darf, soll nachher gepriift werden.

So sehr der Platonismus zur esoterischen Wissenschaft
wird: Nie war es seine Absicht, eine Geheimwissenschaft
zu entwickeln oder Platons Lehre zur Offenbarung zu
stempeln. Der schirfste Protest gegen die Prophetieen des
Alten wie des Neuen Testamentes kam aus den Reihen der
Platoniker — et kam von Kelsos und von Porphyrios. Dem
gegeniiber muss betont werden: Der Platonismus sucht nach
Erkenntniswegen, die logisch-dialektisch nachpriifbar sind;
Uberrationales lehnt er entschieden ab. Aber er sucht die
Erkenntnis in ihrer iltesten erreichbaren Formulierung.
Insofern ist der Platonismus ein Stiick Klassizismus, ja,
genauer ein Stiick Archaismus. Hinter dem Postulat veferes
sequi verbirgt sich die Uberzeugung, dass in der Gegenwart
niemand mehr eine solche Fiille der Erkenntnis besitzen
konne. Die Menschen waren einst (dies eine wohl bekannte
poseidonische Konzeption) dem Welt-Logos um vieles
ndher, und ihnen hat sich der Welt-Logos in einer in der
Gegenwart nicht mehr moglichen Unmittelbarkeit mit-
geteilt. Die zeitlich fritheste Formulierung der Erkenntnis
hat mithin einen besonders hohen Wahrheitsgehalt, und es
gilt die Spuren des Richtigen, die sich bei den Jiingeren



198 H. DORRIE

(in diesem Falle den Stoikern) finden, damit in Einklang zu
bringen.

In dieser Vortellung lag auch der innere Grund, warum
man sich aufmachte, die BdpPapoc copia aufzuspiiren:
Alte Priesterweisheit in Agypten, Babylonien und Indien
musste ja in noch viel frithere Zeiten zuriickfithren, und
wenn Plotin zu den Magiern und Brachmanen reisen wollte,
so sicher nicht, um die neueste Wendung orientalischer
Religiositit kennen zu lernen, sondern um recht altes Gut
zu sammeln.

Wenn man solche Forderungen stellte, dann musste
man freilich Platon als Archegeten wihlen. Denn er war
der zeitlich fritheste Philosoph und der einzige Theologe,
dessen Schriften man im Wortlaut besass. Diese archaistische
Tendenz, die in Platon den wpédtog edpetne ehrte, ist nicht
zu libersehen; sie fiihrte im 2. Jahrh. zu Versuchen, Platon
durch die noch viel fritheren Orphika in den Schatten zu
stellen, oder Homer als Quelle philosophischer Weisheit
hinzustellen. Kelsos, der sich keine der frithen und darum
besonders beweiskriftigen Zeugnisse fiir die vorchristliche
copta entgehen lassen mochte, nennt daher ganz folgerichtig
Platon als einen in der langen Reihe der Weisen (VII 58
Ende u.6.). Es ist das Ergebnis eines lingeren Prozesses,
dass man alles, was man von den « Alten » wusste oder zu
wissen glaubte, mit Platon harmonisierte und von ihm aus
verstand: Am Anfang steht die Tatsache, dass er als der
einzige Kinder einer durch Ubertlieferung verbiirgten
Ocoroyia erschien.

Damit bot der Platonismus etwas, das die Stoa trotz
aller Perfektion der physikalischen und ethischen Lehren
nicht zu bieten vermochte. Hier muss der Grund dafiir
liegen, warum der Timaios Platons zu einer so gefeierten
Renaissance kam; der Timaios ist die einzige Prosaschrift
aus klassischer Zeit, deten Lektiire man bis ins 3. Jahth.
n. Ch. bei jedem Gebildeten voraussetzen darf; und bei



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 199

seinem Wieder-Auftauchen um 65 v.Chr. war der Widerhall
so etheblich, dass sogar Poseidonios auf dies Buch erkldrend

cinging.

III. Nun muss aber zur Einschrinkung des Bisherigen
gesagt werden, dass dieser religiose Aspekt des Platonis-
mus keineswegs offen zu Tage liegt. Dass von hier alle
wichtigen Impulse ausgehen, scheint auf den ersten Blick
eine gewagte Behauptung. Denn von diesem zentralen Anlie-
gen wird in den erhaltenen Zeugnissen besondets wenig
gesprochen. Vielmehr herrschte unter den Platonikern eine
ganz ausgeprigte Scheu, das Wesen des Gottlichen dis-
kursiv zu erortern. Denn vor aller Erorterung stand das
Wissen, dass das Géttliche &pprnrov ist.

Das widerspricht dem zuvor Gesagten im Grunde nicht;
vielmehr liegt eine Bestitigung darin. Gerade weil diese
Dinge Herzenssache waren, mied man die Diskussion und
die dogmatische Fixierung.

Hier liegt der Grund, warum wir fiir die Theologie der
Mittelplatoniker fast nur die Zeugnisse von Aussenseitern
haben: Da ist die ganz ungentigende Definition des Gottli-
chen bei Aetios I 7,31 = Dozxogr. 304 a 1 b 23. Da ist ein
vieldeutiges Versteckspiel in der Apologia des Apuleius, und
endlich die 17. Rede des platonisierenden Rhetors Maximos
von Tyros. Das — freilich einschligige — 10. Kapitel im
Didaskalikos des Albinos gibt sich so, als solle darin das
dritte der drei die Welt begriindenden Prinzipien behandelt
werden; allerdings fithrt dies Kapitel dann viel weiter.

Hier gilt es dem Missverstindnis vorzubauen, als habe
man im Platonismus aus dem zentralen Gegenstand eine
Geheimlehre gemacht — das war bezeichnend fiir das
Wesen der Pythagoreer; und das Wissen vom Goéttlichen ist
wohl nur unter pythagoreischem Einfluss als ein arcanum
behandelt worden. Andererseits liest man bei Platonikern
nicht selten die Versicherung, es sei nutzlos, das Wissen



200 H. DORRIE

vom Hochsten in breiter Offentlichleit vorzutragen (so
Kelsos VI 3, VII 36 u.42, an ersterer Stelle mit Zitat von
Platon, 7. Brief 341 CD), denn nur intensive Schulung und
Vorbereitung fithren zur Erkenntnis des Hochsten, wozu
Albinos in seinem mpéAoyog eingehende Vorschriften etldsst.
In diesem Sinne wird das Philosophie-Studium oft mit
Initiation und seine Erfilllung mit dem Mysterium vergli-
chen; in dieser Richtung war der Unterricht wohl esoterisch,
aber nicht geheim.

Aber die Dinge, von denen man nicht sprach, lagen
doch im Bewusstsein irgendwie bereit. Auf Schritt und
Tritt ist zu beobachten, dass scheinbar nicht-theologische
Ausfithrungen — namentlich solche zur Physik, speziell
zur Kosmologie — durchaus nicht nur in sich selbst
ruhen. Sondern solche Ausfithrungen sind mit steter Blick-
richtung auf das im Hintergrund ruhende theologische
Problem verfasst; die vordergriindigen Beweisfiihrungen
empfangen Sinn und Berechtigung sehr oft nur von der
Gottes-Vorstellung aus, obgleich diese nicht formuliert
wird.

So erscheint ein recht grosser Teil der aus dem Mittel-
platonismus erhaltenen Zeugnisse dem heutigen Leser als
zweischichtig: Denn es wird sowohl das vordergriindige
Problem geférdert als auch die Funktion des Hintergriin-
digen irgendwie prizisiert. — Vielleicht liegt es nur an der
modernen Perspektive, dass dieser Stil des Schreibens und
des Denkens als zweischichtig erscheint — damals muss
gerade dies als selbstverstindlich gegolten haben, und die
Adepten des Mittelplatonismus wurden geradezu schul-
missig daran gewohnt, ihren Platon mit jener doppelten
Blickrichtung zu lesen. Bis zu einem gewissen Grade ent-
spricht das sogar Platons eigenen Anweisungen !; freilich

1 Vor allem wurde Tim. 29 BC als eine solche Anweisung zu doppeltem
Verstindnis angesehen; nach Proklos, In Tim. III 234, 17 zogen Gaios
und Albinos weitteichende systematische Folgerungen daraus.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 201

war dann rasch der Punkt erreicht, wo man zu recht gewalt-
samen Auslegungen abglitt. Immerhin hat sich der Mittel-
platonismus auch auf diesem Gebiet nicht in die Ufetlosig-
keit verloren, in die man spiter die Platon-Erkliarung hinein-
manovrierte.

Sind wir nun berechtigt, die erhaltenen Ausserungen der
Mittelplatoniker mit jener doppelten Blickrichtung zu lesen,
mit der sie selbst Platon lasen ? Ich glaube, ja! Vielleicht
erscheint es bedenklich, von der hundertfach bewihrten
philologischen Gewohnheit abzuweichen, die nur vom tiber-
lieferten Text ausgeht und sich hiitet, etwas hineinzulegen,
was nicht da steht. Nun wird man aber, wenn man das
Erhaltene nur vordergriindig betrachtet, gerade an der
Frage nach dem Transzendenten fast vollig vorbeigefiihrt.
Versucht man dagegen, die erhaltenen Texte mit jener dop-
pelten Blickrichtung zu lesen, so wird das nicht selten fiir
das Verstindnis fruchtbar. Man muss ein wenig die Kunst
zu erlernen versuchen, nicht nur zu lesen, was dasteht,
sondern dariiber hinaus ein wenig mit jenen Philosophen
mit-zu-philosophieten — und das geht eben doch nut,
wenn man ihre Haltung einzunehmen versucht.

Fir den Mittelplatoniker steht am Wesen des hochsten
Gottlichen das Merkmal vornean, dass es diese Welt, und
damit auch die Moglichkeit der Aussage transzendiert l.
Denn es steht zunichst einmal zu allem Innerweltlichen im
Gegensatz, also auch zur Benennung. So ist das Transzen-
dente das Ungenannte.

Wohl manifestiert es sich in der Welt durch seine
Wirkungen, aber es muss zugleich aufgefasst werden als
das der Welt vollig Entgegengesetzte, wie es ja zugleich
Verneinung alles Aussagbaren ist. Es gilt also, eine Briicke
zu schlagen: Alle Erkenntnis bedingt ein 6épotobobar, ein
Gleichartig-Werden des Erkennenden mit dem Erkannten.

1 Kelsos VI 35.



202 H. DORRIE

Wer Gott erkennt, hort auf, im absoluten Gegensatz zu
ihm zu stehen, — deum colit qui novit.

Hiermit ist angedeutet, welchen Tribut der Mittelpla-
tonismus den religiGsen Stromungen seiner Zeit zollte. Es
war nicht mehr moglich, jenem Weg zu folgen, der einst
Platon in die Problematik des Transzendenten gefiihrt hatte:
Es war das der Weg tiber Dialektik und Ideenlehre gewesen.
So seltsam es ist: gerade in diesem fiir Platon zentralen
Punkte ging der Mittelplatonismus mit Entschiedenheit
cigene Wege. Nie ist ihm die Ideenwelt als das Objekt des
Erkennens erschienen, dem nun aller philosophische Eifer
dienen miisse; nie ist ihm die Ideenwelt in solcher Weise
zum schlechthin giiltigen, die Welt transzendierenden Gegen-
pol geworden, wie sie es fiir Platon war; sondern dies Ele-
ment des Transzendenten ist einer viel wichtigeren Frage
untergeordnet: Der Frage nach der Erkennbarkeit und der
ontologischen Einordnung des Goéttlichen.

Es konnte nur knapp — gewiss viel zu knapp — gestreift
werden, welches der religionspsychologische Grund fiir
diese so stark von Platon abweichende Haltung war. Nur
als einen Mitgrund mdochte ich die Entwicklung gelten lassen,
welche die Ideenlehre seit Xenokrates nahm — wire nicht
jener Hauptgrund wirksam gewesen, so hitte es an Moglich-
keiten nicht gefehlt, der Ideenlehre ihre alte Bedeutung
zuriickzugeben. Der springende Punkt aber war dieser:
Fiir den Mittelplatonismus handelt es sich durchaus nicht
um die Transzendenz der Erkenntnis und ihrer Gegen-
stinde, sondern es handelt sich ausschliesslich und vordring-
lich um die Transzendenz des Géttlichen.

IV. In ihrer Weise hatten die Mittelplatoniker recht,
wenn sie alle das transzendente Géottliche betreffenden Aus-
sagen iber das Gottliche zusammenordneten, — und wir
brauchen ihnen ja nur zu folgen, um einen Uberblick zu
gewinnen, bis zu welchem Grade Platon die Transzendenz



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 203

des Gottlichen vertrat. Diese folgte unabweisbar, wenn das
Gute als die hochste Idee gepriesen wurde — so im Sonnen-
gleichnis, oder wenn der iberhimmlische Ort gepriesen
wurde — so im Phaidros 247B, oder wenn der 6. Brief vom
Vater des Grundes spricht. Aber es wire sehr falsch, ausser
Acht zu lassen, dass Platons religioses Empfinden ganz offen-
bar diesen Postulaten der Dialektik noch nicht nachgege-
ben hat. Denn iiberall da, wo dies Empfinden spricht, ist
das Gottliche, wie nur je bei einem Griechen, dem Menschen
verwandt, es wohnt der Welt inne, es ist um einen jeden
und in einem jeden, und man kann ihm hnlich werden.
Damit ist die transzendente Spitze des Gottlichen gewiss
nicht in Frage gestellt — aber wihrend die Ideen ihrem
ganzen Entwurf nach zur diesseitigen Welt in Antithese,
ja in Opposition stehen, ist eine solche Opposition des
Gottlichen zum Diesseits und zum Menschen fiir Platon
nicht vollziehbar. Ja, ich m6chte zur Diskussion stellen, ob
tibethaupt von einer Theologie bei Platon die Rede sein darf;
mir scheint, wir diirften nur von theologischen Aussagen bei
Platon sprechen, die auf induktivem Wege von den ver-
schiedenen Ausgangspunkten her erreicht wurden.

Der Mittelplatonismus aber ist im Besitze einer Theolo-
gie, die ihm vorgegeben ist. Und von diesem, fir ihn
schon durch Ubetlieferung geheiligten Standpunkt aus pflegt
man bereits zu deduzieren. Hierin scheint mir der haupt-
sdchliche Unterschied zu Platon zu liegen.

Dieser Unterschied kann, so meine ich, von zwei verschie-
denen Punkten aus erklirt werden.

1) Der eine Grund liegt darin, dass der religionspsycho-
logische Habitus sich im spiten Hellenismus grundlegend
indert. Die letzten Reste einer im Moralischen anthropo-
morphen Gottesvorstellung verschwinden — Gott gilt als
das Inkommensurable, Fremde, Ausserweltliche, das vollig
Andere. Dies gnostisch zu nennen, wire zu eng, — es muss
nach einer Bezeichnung gesucht werden, die unterstreicht,



204 H. DORRIE

was die Erlosungs-Sehnsucht der Mysterien-Religionen mit
der der Gnostik und der Hermetik gemeinsam hat. Dieser
Faktor hat als innerer Grund gewiss stark im Platonismus
gewirkt.

2) Einzig sichtbar machen aber lisst sich ein dusserer
Grund: Aristoteles’ Aussagen iiber den votg als das Gottliche
figten sich der Gesamt-Konzeption weit besser ein, und
obgleich man immer in platonischer Ausdrucksweise redet,
ist tatsichlich Aristoteles fiir die Ausbildung der mittelpla-
tonischen Transzendenz viel wichtiger geworden als Platon.

Nun war ja der ywpiopbe, den Aristoteles forderte, weit
radikaler. Wihrend Platon zwischen vol¢ und Welt als
Vermittelndes die Seele in ihren vielfachen Verzweigungen
einfiigte, zieht Aristoteles einen scharfen Trennungsstrich.
Ihm ist der theoretische volc zugleich ywptotds xal dmadg
— so de an. I' 5, 430 a 17, und tber eine Verbindung oder
Vermittlung dieses transzendenten vols mit den Kriften der
Seele ist keine Aussage moglich, — so de an. B 2, 413 b 26.
Wenn nachmals dem Mittelplatonismus die Transzendenz des
volg als selbstverstindliche Praemisse vorgegeben ist, so
ist das nicht platonisches, sondern aristotelisches Erbe; vor
allem hat Metaph. A g die Vorstellungen vom Transzendenten
stets stark geprigt.

Nun kann nicht genug betont werden, wie sehr der
Mittelplatonismus an seine Ubetlieferung gebunden war; und
im Verlaufe seiner Geschichte zeigte sich, dass die Bindung
an seine Ubetlieferung stirker war als die Forderungen, die
von den religidsen Stromungen der Zeit aus gestellt wurden.
Die Starre der Uberlieferung war es, die ein Uberhand-
nehmen etwa einer gnostisierenden Strémung unmdglich
machte; es ist eins der wichtigsten Ergebnisse des gestrigen
Tages, dass gezeigt werden konnte, wie selbst Plotin von der
gnostischen Strémung erfasst wurde, ihr aber widerstand.

Diese so machtvolle Uberlieferung ist, was die Fragen
nach dem Transzendenten anlangt, aus zwei Komponenten



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 205

zusammengesetzt: 1) aus jenem aristotelischen Erbe, dass
namlich ein abstrakter volg transzendiert, und 2) aus dem
platonischen, im Timaios niedergelegten Erbe, dass eine
Funktion des voi¢ — die Weltseele — Sinn und Ordnung
vermittelnd die Welt durchwaltet, dass keine ihrer Glieder
zum Hochsten in Gegensatz geraten kann; daher ist im
Platonismus kein echter Dualismus moglich geworden,
vielmehr kommen alle Ansitze zu dualistischer Aufspaltung
von aussen. Dafiir aber lag der Gedanke, das Gottliche sei
gestuft, zum Greifen nahe. Denn dieser Welt und den in
ihr schaffenden Gewalten konnte die Gottlichkeit ebenso
wenig abgesprochen werden wie dem transzendenten, in
ihr sich verwirklichenden Prinzip. Ferner ist festzuhalten,
dass damit eine (nicht gegensitzliche) Zwei-Stufigkeit vor-
gezeichnet war, — und richtig hat dieser Gedanke, besser
das Empfinden von einer Doppel-Schichtigkeit des Gottli-
chen den Platonismus nachhaltig beherrscht; soviel man
sieht, ist erst Numenios — und das ganz vorsichtig — zur
triadischen Stufung tbergegangen.

V. Nun muss freilich zugegeben werden, dass diese zwei
Komponenten in der frithesten Phase des Mittelplatonismus
kaum sichtbar werden. Zunichst sah es so aus, als solle an
die Stelle der Stoa, die ja transzendenter Betrachtungsweise
abgeneigt war, eine Philosophie treten, die zwar in physi-
kalischer Hinsicht auf einer neuen Basis beruhte — nimlich
dem Timaios — aber die Frage nach dem Transzendenten
keineswegs in den Vordergrund riickte. Mit andern Worten:
Es gab ein starkes retardierendes Element, das die Ent-
wicklung zur transzendenten Betrachtungsweise fur lange
Zeit verzogerte: Das war das dlteste und wichtigste Lehr-
stiick dieses physikalisch interessierten Platonismus, die
Drei-Prinzipien-Lehre.

Schon sehr frith wurde nidmlich aus dem Timaios ein
Schema herauspripariert, mit dessen Hilfe man die Ent-



206 H. DORRIE

stehung der Welt verstindlich machen wollte. Im Gegen-
satz zur Stoa setzte man dazu drei Prinzipien an: Den
Schopfer (hier ist an den dmuwovpydc des Timaios gedacht),
das ideale Vorbild — mapdderypa — und den Stoff. Dabei
ist stillschweigend vorausgesetzt, dass keine dieser apyal
von den anderen Kausal abhingig, keine andererseits ent-
behtlich ist; sondern diese dtrei Prinzipien stehen zu ein-
ander im logischen Verhiltnis év odx &vev.

Diese Drei-Prinzipien-Lehre beherrscht die Doxogra-
phie. Sie tritt — in seltsamer Einkleidung — erstmals bei
Varro 1 auf, ist also ganz alter Besitz des Mittelplatonismus.
Es scheint ausgeschlossen, dass diese Lehre der xenokra-
tischen Systematik entstammt, — denn deren Wesensmerk-
mal ist das Uber- oder Unterordnen der Begriffe. Hier
aber, in der Drei-Prinzipien-Lehre liegt eine merkwiirdige
Parataxe der drei Prinzipien vor, — eine Parataxe, wie sie
weit und breit nur dem Timaios 28 A — C zu entnehmen ist,
wenn man dies Textstiick wortlich versteht. So ist die nichst-
liegende Annahme: In dieser Drei-Prinzipien-Lehre liegt
eine erste Lesefrucht aus dem Timaios vor.

Nun war diese Lehre alles andere als ein im philosophi-
schen Sinne gliicklicher Wutf; vielmehr war sie ein arges
Hindernis, wenn es darum ging, den Schritt zum Trans-
zendenten hin, also aus dieser Welt heraus, zu tun. Denn
wenn auch, diesem Schema zu Folge, Schopfer und Vorbild
irgendwie von aussen in diese Welt hineinragen, so reali-
sieren sie sich doch nur in dieser Welt. Es ist gar kein
Gedanke daran, dass die eigentliche Realitit dieser Prinzi-
plen etwa ausserhalb dieser Welt liege. Kurz, mit Fin-
fihrung dieser dpyal ist der Schritt von der Physik zur
Metaphysik keineswegs getan; wohl sind die matetiell
verstandenen Ursachen der Stoa nun durch unkdrperliche
ersetzt, und an Stelle des stoischen Monismus tritt jene

! Bei Augustin, Civ, Dei 7, 28 (I 341, 10 Dombarth).



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 207

Trias — aber weiter fihrte dieser Ansatz zunichst
nicht.

Nun ergibt sich folgender, seht merkwiitdiger Tat-
bestand: Auf der einen Seite ist die Drei-Prinzipien-Lehre
zum allseits anerkannten Gliederungs-Schema im Mittel-
platonismus geworden; kein Abriss der Physik ist denkbar,
der nicht nach diesem Muster die Welt und ihr Zustande-
Kommen erklirte.

Auf der anderen Seite arbeitete man mit allen Kriften
daran, diese Drei-Prinzipien-Lehte aufzuheben, weil die in
ihr enthaltene Gleichsetzung der drei apyati nicht ertriglich
schien. Die Gruppe um Attikos driickte die Idee zum
nwapattiov ! herab, verminderte also die Zahl auf zwei. An
anderer Stelle (schon Seneca berichtet Ep. 58 davon) erwei-
terte man diese Prinzipienreihe durch Erginzungen aus
dem aristotelischen Arsenal.

Doch soll dies Mehr odet Weniger uns hier nicht beschif-
tigen. Etheblich ist der Umstand, dass an mehreren Stellen
der Versuch gemacht wurde, von der Gleichordnung der
Gpyat zu einer hierarchischen Stufung 2zu gelangen. Man
konnte es nicht dulden, dass das Gottliche zwischen Idee
und Stoff nur den Rang des Ausfithrenden innehatte.

Die Abwandlungen der Drei-Prinzipien-Lehre, von denen
nun zu handeln sein wird, sind alle mit dem Ziel vorgenom-
men worden, dem Gottlichen eine die tbrigen dpyali iiber-
ragende Rolle zu geben.

Bei Seneca ist in zwei interessanten Kapiteln (Ep. 58,20 ff
und 65,10 ff) von dem Versuch zu lesen, wie man sich das
Wesen des Demiurgos anschaulich zu machen versuchte:
Man verglich ihn mit einem schopferischen Menschen.
Seneca stellt — mit leiser Polemik — dar, wie ein Schaffender
(sei er wer er wolle) mancherlei Voraussetzungen bedarf,
ohne die keine Schopfung zustande kommt — also Dinge

1 Attikos bei Euseb P. E. XV 13; 8164 Viguier; dhnlich der Mittel-
platoniker bei Diog. Laert. III 77.



208 H. DORRIE

v odx &vev. Der Schopfer ist also keineswegs adtdpxng
— und darum verldsst Seneca diese Konzeption, um einen
wahrhaft einfachen Grund aufzusuchen. Aber das wenige,
was Seneca von der damaligen platonischen Prinzipien-
lehre berichtet, zeigt deutlich, dass bei seinem Gewihtsmann
die Drei-Prinzipien-Lehre schon aus den Angeln gehoben
war: Der menschliche wie der gottliche Schopfer konnen
gewiss ihr Vorbild als Modell ausserhalb ihrer selbst vor
sich haben. Sie konnen es aber auch als einen Plan in sich
tragen; — und dann sind die Ideen Gedanken des Demiurgen
und der Demiurg ist dann mehr als Ausfithrender.

Den Ansatz zu gleicher Konzeption findet man bei Albi-
nos, Did. 9, 163, 12 H., wo die Idee im Bezug auf andere
Begriffe definiert wird: Im Bezug auf Gott sei sie sein Den-
ken. Im weiteren Verlauf wird klar, dass Albinos hier nicht
daran denkt, den erschaffenden Gott des Timaios durch
einen denkenden Gott zu iibergipfeln. Sondern ganz wie bei
Seneca wird das Planen und das Ausfiihren einem und dem-
selben teyvitne zugewiesen. Hierbei steht einzig fest, dass
das Vorbild »or der Erschaffung sein miisse; ob das Vorbild
ausserhalb des teyvitne besteht, ist von geringem Belang !:
Baumeister, die eine « Idee » des kiinftigen Werkes erzeugen
und in sich tragen, verleihen diesem die kiinftige Gestalt; sie
erfilllen mithin zwei gesonderte Funktionen.

Noch Numenios hat diese zwei Funktionen der mittleren
seiner drei Stufen zugeschrieben, fg. 25: 6 debrepog adromorel
Ty Te Ld€av €autol xal TOV xéopoy, Enerta OewpnTixog Hhwe.
Uber die letzten drei Worte brauche ich nicht su sprechen;
sie sind durch die Diskussion des ersten Tages hinreichend
gekliart. Umso wichtiger ist es, festzuhalten, dass die Son-
derung der beiden oberen Stufen von einander, und die
Doppelfunktion der zweiten Stufe (Erschaffung «) des

1 Ja, Albinos lenkt 163, 18 recht entschieden auf den menschlichen,
nur ausfithrenden Kiinstler zuriick — die Bestimmung, die Idee sei
vénoig des Kiunstlers, wird verlassen.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 209

napaderypea, b) der Welt) genau dem bei Seneca Ausge-
sagten entspricht: das @yaOév ist vor den Schopfer gestellt.

Sicher muss jene Doppel-Funktion zu Unschirfen fithren;
diese Unschitfe ist aber wohl erst von Plotin bekdmpft
worden 1. Jedenfalls ist seit ihm diese Konzeption verlassen
worden; denn der Denkzwang, die einzelnen Aspekte ein-
ander #nterguordnen, * machte es unmoglich, dass die Konzep-
tion Gottes als des planenden ##d schaffenden Kiinstlers von
Dauer wat.

Nach dem Scheitern dieser Konzeption gilt es als
ausgemachte Tatsache, dass ein einziges gottliches Wesen
nicht mehtrere Funktionen in sich vereinen kann; seither
herrscht das Axiom, dass den Wirkungsweisen des Gottlichen
bestimmte Seins-Stufen entsprechen; es beginnt der Prozess,
das Gottliche in seine tafeg zu zerlegen. Zunichst freilich
macht man bei einer ausgeprigten Zwei-Stufigkeit Halt.

Erst nach Proklos hat einmal ein kluger Kopf — es war
Damaskios — die Frage gestellt, ob diese Einteilungen
nicht nur Vorstellungen sind, zu denen die Unvollkommen-
heit unserer notwendig disjunktiven rafio uns notigt; zuvor
aber herrschte ein halbes Jahrtausend hindurch unumstoss-
lich die Uberzeugung, dass es moglich und legitim sei,
Stufen des Seins zu sondern.

Die Rechtfertigung dafiir wurde aus Aristoteles abgeleitet;
seine Unterscheidung von évépyera und Sdvapig gewann
in diesem Zusammenhange metaphysisches Gewicht. Denn
es wurde nun hinsichtlich der Basis aller Spekulationen,
hinsichtlich des Timaios, folgende Frage gestellt:

Ist ein Demiurgos, der in einer Handlung die Welt

1 Vgl. hierzu Proklos, In Tim. 1 305, 5 ff, gegen Attikos. 2 Auch
Attikos bediente sich des Kiinstlervergleiches: Bei Euseb, P. E. XV 6,
12, 803/ Viguier und bei Proklos, In Tim. 1 366, 9. Letzter Nachklang
bei Simplikios, in Atistot. Metaph. 1006,4; dort wird Attikos getadelt,
er habe alles Aussetweltliche, auch die 3nutovpyucal voneels, der
Weltseele iibermacht, die fiir Attikos die Statthalterin des (dann nicht
mehr bendtigten) Demiurgen wird.



210 H. DORRIE

erschafft, davor und danach eigentlich Demiurgos ? Er wiire
ja, stellt man sich sein Handeln zeitlich begrenzt vor, Aionen
hindurch nur potentiell der Weltenschopfer; actualiter wite
er es aber nicht; denn das Suvduer schliesst allemal ein py v
ein. Diese Ubetlegung witd zum dutchschlagenden Argu-
ment dafiir, dass Platon unmoglich die im Timaios erzihlte
Weltschopfung wortlich gemeint haben kénne. Das hatte ja
schon Xenokrates postuliert, und Aristoteles hatte ihn scharf
dafir getadelt !, dass er tiberhaupt versuche, den Wortlaut
Platons zu retten. Nun aber, im 1. Jahrh. nach Christus,
macht man sich gerade das zentrale Argument des Aristoteles
gegen den Timaios zu eigen, um diesen (trotz Aristoteles)
mit neuem Sinn zu erfillen. Am évépyeia-Begriff wird das
Postulat entwickelt, das Sein und das Wirken sei umso
werthafter, je absoluter es sich als évépyera manifestiere.

Zugleich wird postuliert, Platon habe im Timaios nur
die unterste Stufe der nur ausfithrenden Wirksamkeit am
Demiurgen dargestellt. Uber diesem muss es hhere Stufen
des Seins und Wirkens geben, denn reine évépyeia ist reines
in sich zuriicklaufendes Denken (Aristoteles, Metaph. A o).

Man sah sich berechtigt, iiber den Demiurgos der Drei-
Prinzipien-Lehre hinaus nach einet causa generalis zu suchen
(bald genug fand man dafiir die platonischen Ausdriicke
« Vater des Grundes » — Brief 6, 323 D, oder « Kbnig » —
Brief 2, 312 E). Hiermit waren transzendierende Instanzen
gemeint, die weit tber dem innerweltlichen Demiurgos
liegen. Wie man vorging, um den iberweltlichen Grund
sich als reine, keiner anderen Voraussetzung bediirfende
evépyeta vorstellen zu konnen, lehrt der Eingang des
ro. Kapitels von Albinos’ Didaskalikos.

VI. Um einen weiteren Schritt voran zu tun, gilt es,
noch einmal zu Seneca, ep. 65, 10, zuriickzukehren. Dort

1 Aristot. De caelo A 10, 279b 32.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 211

wird der Schopfer, mit starker Betonung des grammatischen
Geschlechtes, bonus genannt; der entsprechende Satz des
Timaios (31 DE &yaBdc #v...) wird in lateinischer Ubet-
setzung zitiert, Hieran wird entwickelt: Der Demiurg, als
«der Gute» muss ein noch Allgemeineres, Begriindendes
vot sich haben: «das Gute». Zur gleichen Stelle bezeugt
Proklos, In Tim I, 305, 5, mit aller Klarheit, dass man jene
Stelle als Bestitigung fiir die These benutzte, der (als Person
bestimmte) Schopfer habe ein Unpersonliches, nimlich
die Idee seiner hauptsichlichen Eigenschaft, vor sich: das
Gute,

Das ist fiir den Neuplatoniker nicht weiter erstaunlich.
Aber dass dies Ubergipfeln des mit persénlichen Eigen-
schaften ausgestatteten Schopfers durch ein unpersonliches,
stets wirkendes Gutes schon bei dem von Seneca benutzten
Platoniker stand — das verdient einige Beachtung. Seneca
lisst keinen Zweifel dariiber, woher diese Bereicherung
stammt: Die platonische Dreiprinzipien-Lehre ist mit der
petipatetischen Vier-Prinzipien-Lehre konfrontiert und aus
ihr ergidnzt worden. So ist der urspriinglichen Konzeption
als wichtigste dpy# das téhog hinzugefiigt worden. Dass
dies nicht einfach eine Erweiterung, sondern einen tiefgrei-
fenden Umbau detr Prinzipien-Reihe bedeutete, ist gewiss
klar geworden: Hier zum ersten Mal tritt tiber den Demiur-
gos (der ja das Paradeigma denken und verwirklichen soll)
ein hochster Begriff, der nur unpersonlich und nur vom
Demiurgos getrennt sein kann.

Wie verfihrt Albinos mit dieser Erbschaft, die ihm aus
der Friihzeit des Mittelplatonismus zukommt ?

Vor kurzem hat ]. H. Loenen?! iberzeugend darauf
hingewiesen, dass man bisher darin viel zu weit ging, in
Albinos einen Votldufer der neuplatonischen Stufungslehre
zu sehen; tatsichlich kann nur eine einzige Ausserung des

1 Mnemosyne 1956, Heft 6.

15



ars H. DORRIE

Albinos dafiir in Anspruch genommen werden . Im Ubrigen
ist Albinos darauf bedacht, den tberweltlichen Gott (den er
sich als den évepyela denkenden und wirkenden vorstellt)
als ein in sich nicht weiter gestuftes Phinomen zu begreifen
und dieses allem Innerweltlichen gegeniiberzustellen. Unter
den zahlreichen Pridikaten, die er diesem Gottlichen im
Did. 10, 164, 30f beilegt, erscheint auch das Pridikat
« gut »; Albinos sagt indes in diesem Zusammenhang aus-
driicklich, dass durch alle diese Ausdriicke der (unvollkom-
menen) Sprache ein einziges Phinomen benannt werden soll.
Es wird «das Gute» also nicht iiber den Gesamtbereich
herausgehoben. Immerhin steht (das sagt Albinos kurz
zuvor) der hohere Grund so vor dem duvaper wirkenden
wie der Zweck vor dem Bemiihen? — jene von Seneca
referierte Bestimmung ist also aufgenommen und verarbeitet:
Sie ist als Beispiel und Vergleich eingefiigt, hat aber eine
weitere Stufung nicht angeregt — zumindest nicht bei
Albinos.

Die beiden Stufen, die er diskursiv scheidet, sind ihrem
Werte nach verschieden; das Wort aueivwv (vgl. unten
Anm. 1) ist nicht zu tberh6ren. Trotz der Zweiteilung
liegt es Albinos fern, in einen Dualismus abzugleiten; die
sinnvolle Verbindung zwischen den beiden Stufen des
Gottlichen wird betont:

Einerseits transzendiert das hochste Gottliche nicht nur,
sondern es hat zugleich (so Albinos Did. 10, 164/5) kraft
seines Willens das All mit sich selbst angefiillt; es bhat ja
(in Erfullung der schopferischen Funktionen) die Weltseele
erweckt und ist Utheber ihres vode.

! Dieser wichtige Satz lautet, Did. 10, 164, 19 &nel 8¢ (uyFc volc
Guetvwy, vob 3¢ Tob &v Suvdpet 6 xat’ Evépyetay TwavTo Vvody xal dpe xol
det, TovTou 82 xadAtwy 6 altiog TodToL %l Emep’ v ETL dverTépw TodTWY
Opéotmxey. Insofern eine Stufungslehre bereits angelegt war, ist die
Reihe der Stufen nach oben hin noch nicht abgegrenzt.  ? Der Satz
lautet, Did. 10, 164, 20 évepyet 82 dxivnrog... d¢ Td dpextdy xvel TV
Gpey dxlvnTov dTTapy®y.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 213

Andererseits zeigt Albinos Wege, um das Hochste zu
erkennen. Da Albinos an keiner Stelle an den Glauben seiner
Leser appelliert, ist er ihnen keine Gottesbeweise schuldig;
er lehrt aber drei Wege, wie man den Abstand zwischen Gott
und Mensch iberwinden und den Menschen trotz der
Schwiche seiner Erkenntnisfihigkeit ! zur Erkenntnis des
Gédttlichen fihren kann.

Was Albinos nun gibt, ist gewiss nicht sein Eigentum,
sondern lingst geprigtes Lehrgut; in paralleler Bezeugung
liegt es bei Kelsos VII 42, bei Plotin VI 7, 36, 8 und bei
Maximos von Tyros, Diss. 17 vor 2. Es begegnen hier die
via negationis, die via analogiae und die via eminentiae. Die
beiden letzteren haben im Mittelplatonismus eine meht
hilfsweise Bedeutung; sie allein wiirden nicht zur Erkenntnis
des Géttlichen fithren; einzig die via megationis gilt ohne jede
Voraussetzung. Sie wird aus sich selbst heraus entwickelt
(Did. 10, 165, 25 f); die beiden anderen werden dadurch
empfohlen, dass Platon sie ging: In der Diotima-Rede
(von Symp. 210 A an) ist die via eminentiae vorbereitet;
das Sonnengleichnis (Staat 508 D ff) witd zum Muster fir
die via analogize. Einzig die via megationis stellt eine selb-
stindige logische Operation dar: Zum Gottlichen gelangt
man durch moglichst vollkommene Abstraktion: &pele
TAVTA.

VII. Albinos ldsst damit drei Wege der Erkenntnis zu;
unter ihnen hat der am meisten rationale zweifellos den
Vorzug; die zwei durch die Platon-Lektiire empfohlenen
werden immerhin gebilligt. Albinos mochte damit eine Kon-
troverse dariiber abschneiden, ob es nicht etwa einen weiteren
Weg zum Hochsten gebe, die via imitationis.

1 Hier stimmen iiberein: Albinos, Did. 10, 164, 10, Kelsos VII 42
Ende und Porphyrios wider Boethos, bei Euseb P.E. XI 28, 3; 5534
Viguier. 2 Wichtig hierzu: C. ANDRESEN, Logos #nd Nomos (1956)
293, und A. J. FESTUGIERE, Révél. IV 113-120.



214 H. DORRIE

Bei Stobaios ist eine Epitome von Areios Didymos’
philosophie-vergleichendem Werk tiber die Ethik erhalten,
und da wird berichtet (Ecl. II, 49 £ W.), wie Platoniker und
Pythagoreer (also sicher die zu Alexandreia) aus dem Theaitet
176 AB eine téhogc-Formel herauslosten: épotwotg 0ed xatd
6 Suvatév. Diese Formel wurde alsdann durch vier weitere
Belege aus Platon ! fiir alle Gebiete der Philosophie bestitigt.
Dies ist das wichtigste Lehrstiick der mittel- und neuplato-
nischen Ethik geworden; der Fleiss K. Praechters hat
42 Bezeugungen dafiir gesammelt 2.

Nun steht in jener iltesten Bezeugung bei Areios Didy-
mos das wichtige Sitzchen (Stob. Ecl. eth. II 49, 17), jene
Telos-Formel, wie auch das ihr gleichgesetzte pythagoreische
énov 0e@ beziche sich ganz offenbar #ich? auf den sicht-
baren Gott, welcher nach dem Phaidros 247 B die Fahrt der
Seelen iiber das Himmelsrund anfithrt, sondern es wird
festgestellt, der Mensch konne dem voywtdg Oedc gleich
werden. Denn so wie das Goéttliche die Welt erschafft und
lenkt, so gestaltet und formt der Weise sein Leben 3. Die
Platoniker zu Alexandreia — also wohl Eudoros und seine
Umgebung — hatten also bereits jene Sonderung des
innerweltlichen Gottlichen von dem erschaffenden und
lenkenden Prinzip vorgenommen; sie hatten die enge
Bindung an den Wortlaut des Timaios (der nur vom
Demiurgos spricht) schon hinter sich gelassen; sie scheiden
den innerweltlichen, sichtbaren Gott von der transzenden-
ten, intelligiblen Gottheit. Freilich entkleideten sie diesen
der personlichen Eigenschaften nicht so weit, dass er nicht
zumindest Vorbild — mwapadeiypa — aller &petatl sein
kann. ‘

1 Auch diese Beleg-Sammlung wutde zum verbreiteten Lehrstiick;
vgl. Hermes 1944, 25 ff. 2 GGA 1907 und ebda. 1909. 2 Der
stoische und der pythagoreische Weise sind dem Gott vergleichbar, ja,
stehen fast auf einer Stufe mit ihm. Der Platonismus hat das nie postu-
liett — darum ist dieser Beleg auffillig.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 215

Nun ist die zitierte Stelle dadurch merkwiirdig geworden,
dass Albinos knappe zwei Jahrhunderte spiter mit unge-
wohnlicher Schitfe gegen diese — nur hier vertretene | —
Lehre polemisiert. Die wé€loc-Formel opoiwarg 0@ leitet
Albinos aus genau den gleichen Belegen bei Platon ab wie
seine Kollegen in Alexandreia; hierin besteht vollige Ein-
heitlichkeit der Uberlieferung. Aber Albinos (Did. 28)
verwahrt sich gegen die Folgerung, die Angleichung an Gott
konne sich etwa auf den tiberhimmlischen Gott beziehen 1.
Sie kann nur dem &rovpdviog Bebe gelten, — demjenigen also,
der nach dem zuvor angezogenen Beleg aus dem Phaidros
248 A den Seelen als «sichtbarer Gott» voranfihrt. Zur
Begriindung sagt Albinos vom iiberhimmlischen Gott, er
habe keine &petai, sondern sei iiber diese erhaben. Hier
lesen wir wieder jenes Guetvwv, das die ontologische Uber-
legenheit eines Wesens iiber ein anderes ausdriickt. Der
iiberhimmlische Gott ist hier mithin als derart transzendent
verstanden, dass er alle ethische Wertung iibersteigt. Er ist
bereits derart hochster Zweck, dass er nicht einmal meht die
Ideen der apetal in sich enthilt; er kann also nicht mehr als
xbopog vontdc verstanden werden.

Indes zeigt die polemische Wendung des Albinos, dass
die entgegengesetzte These noch vertreten wurde. Ganz
offenbar klingt in den herausgehobenen Sitzen etwas von
der Katheder-Polemik wider, die zwischen Alexandreia und
Pergamon ausgetragen wurde. Ubrigens ging die Polemik
weiter; auch Plotin stellt sich Enn. I 2 die Frage, welchem
Gott denn die o6potwoig gelte, und er wendet I 2, 1, 30
gegen den von Albinos vertretenen Standpunkt ein, sehr
wohl konne der Mensch kraft der ihm eigenen &petal einem
Wesen gleich werden, das tiber gperat jeder Art erhaben ist.

1 Die Stelle lautet, Did. 28, 181, 36: 1¥c doeietag dpyn T &yabiy,
Tobto & éx Ocol elpmron. *Axbdrovbov odv TH dpxH 70 Téhog eln &v 7o
¢EopotwOfvor Bedd — 0edd dnhovért 76 Emovpavie, pih ©é pwa Ale dSrepov-
paviey, B¢ odx dpethyv Eyel, ducivev & ot Tadtyg.



216 H. DORRIE

Das wird Plotin freilich dadurch erleichtert, dass er die
aperal in erster Linie als xaOdpoeig versteht, und das
opotobobon riickt thm in die Nihe des évoloOar. Aber davon
abgesehen scheint Plotin ein Argument zu wiederholen, das
die Schule von Alexandreia gebrauchte, um die in Pergamon
vorgetragenen Einwinde zu entkriften; in dieser Einzelfrage
fuhrt eine gerade Linie von Areios Didymos zu Plotin.

Die Stellung, die Plotin bezog, macht deutlich, welche
Folgerungen drohten, wenn man eine solche via imitationis
zuliess. Die drei von Albinos gebilligten Wege zur Gott-
Erkenntnis sind durchaus rationale Wege. Der vierte, in
Alexandreia offenbar empfohlene Weg ist aber der Weg der
Askese, und es ist kein Zufall, dass Areios Didymos ihn im
Zusammenhang nicht nur mit Platons, sondern auch Pytha-
goras’ Namen nennt. Es ist ausserordentlich bezeichnend,
dass Albinos diese Moglichkeit schroff von der Hand weist;
es sieht aus, als solle ein Damm errichtet werden gegen die
mehr und mehr anschwellende Bereitschaft, das Ergebnis, zu
dem die Philosophie fithren soll, auf ausserphilosophischem
Wege zu erreichen.

VIII. Meine sehr verehrten Herren! Eine Reihe von
Einzelfragen wurde bisher gestreift — an ihnen wurde etwas
von der ungemeinen Variabilitit des Mittelplatonismus
sichtbar; wohl ist die Tradition des Lehrgutes verbindlich,
aber die Entscheidung des einzelnen Philosophen war offen-
bar in viel weiterem Masse frei als etwa in der Stoa. — Nun
soll aber die erstaunlich grosse Zahl (denken wir nur an den
kiimmerlichen Ubetlieferungszustand !) von kontrovers dis-
kutierten Punkten den Blick auf die Zusammenhinge im
Ganzen nicht triiben.

Kann nach den vorliegenden Bezeugungen von einer
einhelligen Stellungnahme zu Fragen der Transzendenz
gesprochen werden ? Nein — insofern die Ergebnisse oft im
diametralen Gegensatz zu einander stehen. Ja — insofern



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 217

alle Positionen wohl erkennbar auf ein recht einheitliches
Fundament gebaut sind.

Freilich gab es nicht ganz wenige, fir die sich die Frage
der Transzendenz garnicht stellte. Cicero z.B. ist weder
durch sein Studium an det Akademie Philons und Antiochos’,
noch durch seine Lektilire des Timaios auf die Frage nach
dem Transzendenten hingefithrt worden; wahrscheinlich
existierte sie fiir seine beiden Lehrer noch nicht (oder man
misste Cicero ein ganz schlechtes Zeugnis ausstellen). Ein
solches Zeugnis verdient freilich Gellius, der keine der
Uberlegungen seines Lehrers Tauros zur Frage nach dem
transzendierenden Grund der Weltschopfung ! der Auf-
zeichnung wiirdigte. Oder ist es denkbar, dass man junge
Romer zum Zentralen nicht zuliess ? Bei Attikos sieht man
es deutlich, und bei Plutarch ist es zu vermuten, dass alle
Wesenheiten, die etwa ausserhalb der Welt postuliert werden
konnten, in die Welt mit einbezogen wurden; bewusst wurde
hier die Transzendenz in die Immamenz iiberfiihrt. Was
Plutarch anlangt, so ist es denkbar, dass dies eine Aus-
tormung seiner frommen Zuriickhaltung war; vielleicht liess
er absichtlich seinen Logos nicht in Sphiren schweifen,
die diesem inkommensurabel waren. Er schweigt dariiber.

Aber da, wo nur Zeugnisse gesammelt werden konnen,
bezeugen diese einhellig folgende drei Merkmale fir die
Haltung der mittelplatonischen Philosophen:

1) klare Ablehnung des Ausser-Rationalen und des Uber-
rationalen, d.h. besonders von Offenbarung und Magie;

2) feste Bindung an die Ubetlieferung: Der in ihr sich
dussernde Logos muss (da er sich einmal gedussert hat)
unveridnderlich wahr und giltig sein;

3) die alte Forderung, das Mass zu wahren, wird auch in
den Formen des Philosophietens beibehalten; bei grosster

1 Erhalten bei Johannes Philoponos, De aet. mundi 11 19 u. 6.



218 H. DORRIE

Freiheit der Entscheidung hilt man sich von extremen
Formulierungen fern; es ist noch ein sehr weiter Schritt
zum neuplatonischen Dogmatismus.

Was nun die aus solcher Haltung fliessende Lehre
anlangt, so diirfen die Gemeinsamkeiten auch wieder in drei
Punkte zusammengefasst werden, deren beide erste aber
einen doppelten Aspekt haben:

12) Der Schritt in die Transzendenz pflegt vor allem aus
religiosem Bediirfnis heraus zu geschehen: Das Dies-
seits kann nicht mehr (wie fiir die Stoa) als abrapxeg
gelten; in erster Linie ist es das religiose Empfinden,
das den géttlichen, in jenseitiger Ferne liegenden Grund
postuliert;

14) in gleiche Richtung weist die von Xenokrates ausge-
hende und die aus Platon-Lektiire gewonnene Uberlie-
ferung. Dem sich in Sichtbarkeit manifestierenden Gott
(6pardg Oebg = der Welt, Tim. 31 B) steht der im
Denken und Denkbar-Sein sich manifestierende Gott
(vonrog Oebg) gegeniiber. Diese Zweistufigkeit des Gott-
lichen ist wohl die allgemeinste Grundlage des Mittel-
platonismus; die symbolischen Ausdriicke Vater und
Sohn bieten sich an;

24) die Fragestellung ist in erster Linie auf die Kosmologie
gerichtet; tiber den Timaios hinaus betreibt man trans-
zendierende Physik = Metaphysik;

2b) der kausale Gesichtspunkt herrscht daher durchaus vor;
der finale Gesichtspunkt kiindigt sich erst von ferne an;

3) das Géttliche in seiner Zwei-Stufigkeit klafft nicht zum
Dualismus auseinander — das wird vor allem vermieden,
weil ja niemals das Gottliche als Ganzes zur Welt in
Opposition tritt. Wohl ist es schwer, doch ist es nicht
unmoglich, die Verbindung zwischen jenen beiden
Ordnungen des Seins herzustellen.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 219

Weiter reichen aber die Gemeinsamkeiten nicht. Ja, man
muss sagen, tber alles Weitere wurde, oft mit Heftigkeit,
gestritten. Der Mittelplatonismus gleicht einem Schlacht-
feld, von dem nachmals die Neuplatoniker die Waffen auf-
sammelten.

Eine Vorbereitung des Neuplatonismus in geradliniger
Entwicklung gab es offenbar nicht; seine Vorbereitung liegt
in der ausgebreiteten Diskussion metaphysischer Fragen in
der Epoche des Mittelplatonismus.

Im Verlaufe dieser Diskussion fielen eine ganze Reihe
von Stichworten, die im Neuplatonismus zentrale Bedeutung
erhielten; so wichtig sie werden sollten, — zu tragender
Bedeutung kamen sie im Mittelplatonismus nicht:

2) Der Platoniker bei Seneca, Ep. 65, 10 stellt « das Gute »
als &pyn und als téloc tiber jenen Gott, der die Ideen
denkt;

b) dem Albinos liegt ersichtlich daran, die Zweizahl der
Seins-Stufen nicht zu iiberschreiten — und doch gibt er
die Moglichkeit, noch Hoheres bestiinde, zu;

¢) Kelsos VI 64/5 dussert, Gott habe an nichts teil, auch am
Sein nicht; hier kiindigt das neuplatonische dmepodotov
sich an. Dass diese Formulierung nicht von Origenes dem
Kelsos insinuiert ist, sondern Kelsos’ Meinung aus-
driickt, lehrt der Vergleich mit VII 45;

d) Plutarch, De gen. Soct. 22, 5914 reproduziert ein recht
kompliziertes System von dpyat und obvdeocuot, in dem
pbotg und vols (dem Attikos entsprechend, doch der
iibrigen Tradition zuwiderlaufend) in die Diesseitigkeit
transponiert sind; doch entsprechen sie ganz offenbar der
bisher giiltigen Zweistufigkeit. Diese nun wird iiber-
gipfelt durch «das Eine ». Schon lingst war «das Eine »
von den Pythagoreern zum Symbol der Aufhebung aller
Gegensitze gemacht wotden; hier aber begegnet «das
Eine » als eine Ordnung oberhalb des voUc.



220 H. DORRIE

Keine dieser Formulierungen — und ihre Reihe liesse
sich verlingern — ist im Mittelplatonismus zum Tragen
gekommen; es sind dies Bausteine, die den ihnen zukommen-
den Platz zunichst nicht erhielten. Auf det anderen Seite
gab es Dogmata im Mittelplatonismus, die hinderlich und
widerspruchsvoll waren: Es sei an die Drei-Prinzipien-
Lehre erinnert; nicht anders stand es mit der Lehre, die Seele
sei ein Mittelwesen zwischen Transzendenz und Diesseits.
Beides war mit der anerkannten Zweistufigkeit des Gott-
lichen nicht zu veteinen.

Nun war aber der Mittelplatonismus zu seht an die Ubet-
lieferung gebunden, als dass er sich aus seinen Widet-
spriichen hitte befreien kénnen. So reich sein Gedankengut
an Ansitzen und Versuchen war — zu einer formenden und
ordnenden Zusammenfassung ist keiner jener Gelehrten
gekommen; den meisten wire ein Systematisieren auf diesem
Felde als unfromm erschienen. Das Wesen der hoheren
Seinsordnungen hitte logisch-diskursiv definiert werden
miissen, und von der bisherigen Uberlieferung hitten grosse
Teile als widerspriichlich weggeschnitten werden miissen.

In diesem jahrhundertelangen Beharren bei denselben
Fragen, und in der Unfihigkeit, sie zu l6sen, scheinen jene
mittelplatonischen Gelehrten ein tiichtiges Mass schulmeistet-
licher Angstlichkeit an den Tag zu legen, und sie sind oft
genug als unfruchtbar, ideenarm, weltfremd und intro-
vertiert gescholten worden. Dagegen ist nur das eine einzu-
wenden: Von der Haltung aus, die ich zu charakterisieten
versuchte, konnte garnicht anders philosophiert werden;
eine Wendung konnte nur erfolgen, wenn jemand von
einem neuen Standpunkt aus die Fiille des mittelplatonischen
Lehrgutes ein- und umschmolz.

Diese Wendung fiihrte Plotin herbei. Von ihm ist sicher
bezeugt, dass er in seiner Jugend von der offiziellen Philo-
sophie tief enttiuscht war, und dass er unter den Fach-
genossen als Aussenseiter galt — ecin Vorurteil, das er



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 221

bekdmpfte. Nichtsdestoweniger wurzelt er durchaus im
Material des Mittelplatonismus; ja, er zog dies Material
immer heran, um seine eigene Lehre daran zu bestitigen; er
wollte keinen Bruch mit der Tradition, abet es gelang ihm,
und endgiltig nach ihm dem Porphytios, die Tradition in
seinem Sinne zu beeinflussen. Um es auf eine kurze Formel
zu bringen: Plotin vetfiigt iber das Arsenal des Mittelplato-
nismus — viele seiner Philosopheme lassen sich in seinen
Quellen nachweisen. Aber sein philosophisches #fog ist neu
und ungewohnt. Es kommt ein pythagoreischer Zug hinein:
Das Kathartische gewinnt bei Plotin eine Bedeutung, die es
zuvor im Platonismus nicht hatte; die Zweistufigkeit wird
tiberwunden, da der voi¢ durch das Fine tbergipfelt, ande-
rerseits die Seele unter die Transzendentalia erhoben wird.
Die Idee verliert ihren legitimen Platz als &pyn — der Ver-
zicht ist nicht mehr schwer, denn der aufs Kausale gerichteten
Betrachtungsweise witd immer entschiedener die aufs
Finale bezogene als gleich wichtig beigeordnet, — kurz ein
konservativer Beobachter wie der Mittelplatoniker Iongin
mochte tber viele kithne Neuerungen erstaunen.

Vor allem ging Plotin daran, das mittelplatonische Leht-
gut zu einem einzigen Punkt in Beziehung zu setzen und ihm
alles unterzuordnen; nichts konnte anerkannt werden, das
die vom Einen, vom vodg und von der transzendierenden
Seele ausgehenden Kraftlinien nicht erfasste. Zu einer
solchen Ausschliesslichkeit ist der Mittelplatonismus nie
gelangt — er liess gelten, was iiberliefert war; durch eine
Kritik an der Uberlieferung hitte er sich selbst aufgehoben.

IX. Wahtscheinlich hat jene dngstlich bewahrende, alles
Neue abschirmende Haltung des Mittelplatonismus bewitkt,
dass er seine grosse Stunde verpasste. Im 1. Jahrh. nach
Christus war die Frage « Was ist Gott ?» zu einer bedrohlichen,
bedngstigenden Frage geworden; die Schriften detr Gnosis
zeigen es, wie diese Frage mit der Drohung von Verdammnis



222 H. DORRIE

und Vernichtung gekoppelt ist. Es muss ein Gefiihl von
Gottferne und Verloren-Sein gewesen scin, das die Men-
schen jenes Jahrhunderts dazu trieb, im Mysterium die
beseligende Einung zu suchen. Aber ebenso stark muss der
Trieb gewesen sein, durch Erkenntnis zu jenem einzigen
Wert in dieser unwerten Welt in Beziehung zu treten. Viel-
leicht ist nur darum in jenen Jahrhunderten die Begriindung
einer Theologie gelungen, weil nun erst Gott das vollig
Fremde zu sein schien, von dem aber Kunde zu haben dem
Menschen zu seinem Heil not tut. Es sind das ja Aspekte, die
der Gottesverehrung in klassischer und hellenistischer Zeit
vollig fremd waren.

Einiges davon ist auch im Mittelplatonismus gehort
worden, und jenes dringende Interesse der Zeit hat — wenn
auch sehr gemissigt — die mittelplatonische Theologie mit
beeinflusst: Dass auf diesem Gebiete so anhaltend gesucht
wurde, ist aus diesem Interesse zu verstehen. Im Ganzen
aber blieb der Mittelplatonismus auf die Frage, die ihm
gestellt wurde, die Antwort schuldig. Immer wieder wurde
der Versuch gemacht, die lebendig gestellte Frage aus der
Ubetlieferung zu beantworten; einzig Plotin vermochte das
iberlieferte Material der Frage zu unterstellen und es der
Frage gemiss auszuwerten. Gerade im Vergleich zu dem,
was um jene Platoniker herum in Athen und Pergamon, vor
allem in Alexandreia brandete, wird deutlich, wie stark die
Krifte der Beharrung waren; jenem Unvermdgen, zu konse-
quenter Durchformung des ILehrgutes zu kommen, war
gewiss oft absichtsvolle Bewahrung des Uberkommenen
gepaart. Am Beispiel des Albinos wurde deutlich, dass man
etwas von den Konsequenzen spiirte, wenn etwa der ausser-
rationale, kathartische Weg zur Vollendung zugelassen
wiirde. Es mogen oft etwas verschrobene, oft etwas ver-
knocherte Gelehrte gewesen sein, die auf den hohen Schulen
jener Zeit den Buchstaben einer sehr alten Ubetlieferung
verteidigten. Jener Zihigkeit aber, mit der sie ihren Grund-



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 223

satz verteidigten, weder Offenbarung noch mystische Einung,
sondern einzig der regelrecht voranschreitende Logos kénne
den Weg ins Transzendente offnen, — dieser Zihigkeit, die
sich aus Verantwortung vor der iiberkommenen Uberzeu-
gung den lauten Forderungen des Tages verschloss, darf
unsere Zeit, so glaube ich, ihre Hochachtung bezeugen.



224 H. DORRIE

DISCUSSION

P. Cilento: 11 problema della trascendenza ¢ un problema
essenziale poiche, come dice splendidamente il Dérrie, « wenn je
eine Philosophie Transzendental-Philosophie war, so war es
die Plotins.» Grande merito del Relatore ¢ stato quello di sceve-
rate della ganga confusa del variabilissimo medio platonismo
— termine comodo ma vago — quel che Plotino, cosciente del
nuovo, ma rispettoso dell’antico poté trovare in questo campo;
poiche ¢ sempre vero che nella vita dello spirito domina la legge
leibniziana della continuita e non 'improvvisa frattura. Ebbene,
noi abbiamo visto scorrere, nella rassegna, un platonismo filo-
sofico in cerca della Platon-Konkordanz (Plato sui interpres), un
platonismo arcaizzante (veteres sequi), ma, soprattutto, un plato-
nismo religioso e teologico. Qui il medio platonismo espresse il
suo accento pill vero e pill proprio: non essendo piu possibile
seguire solo la via platonica della dialettica, si operd lentamente,
nella problematica del trascendente, la fusione tra platonismo e
aristotelismo. Punto centrale m’¢ sembrata 1’analisi della dottrina
dei tre principi del 7T7meo e dell’immenso lavoro che fu compiuto
su di essi. Di pensiero in pensiero, essi si trasformarono. Poiché,
cosi com’erano, costituivano un ostacolo nel cammino verso la
trascendenza.

M. Armstrong: 1 would like to raise a small question about
Herr Dorrie’s interesting observation on Albinos’s denial of
&pet) to the highest God, his testriction of &pet+ to Emovpdviog
febc. It does seem to me possible, I will not put it higher than that,
that Albinos had in mind at that point the discussion in Aristo-
tele’s Nicomachean Ethics X 8, 1178b, whete Aristotle denies moral
npdeig to the gods, insisting that their activities must be
« contemplative» and cannot be « practical». It seems to me
just possible that Albinos is implicitly attacking Aristotle’s view
there, accepting it up to a point, but insisting that we must go
further; perhaps he denies all virtue in general to the highest



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 225

divinity. Perhaps there is an implication that only the Zwovpdviog
Océc can be even Oewpntinds. In any case it seems to me very
interesting that Plotinos begins his treatise I 2 [19] [Tepl &perdv
with a discussion of this very question which cleatly refers to
Albinos. For he says, (I 2 [19] 1, 5-9) el odv dpet}} dpotodpeba
(if we are made like God by virtue), dpo &petiyv &yovrt; Kol
3% xol tive Oe@; TAp® obv 1@ paAhov Soxolvrti tabto Eyew
xol 07 TH) 7ol xdopov Yuyd xal TA Ev TodTy HYOLUEVE O
opbvrolg Davpasty) Omdpyer; is it then to the soul of the world
and the fyobuevoy that is the vol¢ in the soul of the world, that
we are made like ? Now surely, he is considering the view of
Albinos there and, also interestingly, the first point he raises
against the view, he has just stated interrogatively is, it seems to
me, clearly based on Aristotle, when he says: % mp&tov piv
appLoBnTnotpoy, el xal To0TE UTapyoust TacwL: does the émwou-
paviog Oedg, the xbopov Yuy, after all have all virtues » Then
follows a list of the cardinal virtues and the denial that any of
them can apply even to the world-soul which is, I find, very
reminiscent of Nicomachean Ethics X. So it looks as if Plotinos
at any rate was using Aristotle to criticize Albinos, whether
Albinos had Aristotle in mind or not as I suspect he had.

M. Dirrie: Ich hatte geglaubt, jenen Omepovpdviog 0Oebg
allein schon aus Mezaphysik A 9 erkliren und ihn so mit Aristo-
teles in Verbindung bringen zu koénnen; aber Ihr Hinweis auf
die Nikomachische Ethik 10; 1178b 20 rundet das gut ab und ist
wahrscheinlich der richtigere Beziehungspunkt.

Dagegen wiitde ich vorsichtigerweise nicht sagen: Plotin
antwortet auf Albinos. Wir wissen ja nicht, ob die fiir uns bei
Albinos bezeugte Meinung nicht anderweitig verbreitet war.
Man kann nur sagen: er hat gegen den von Albinos vertretenen
Standpunkt polemisiert. Im Ubrigen besteht volle Ubereinstim-
mung zwischen dem, was Sie sagten, und dem, was ich meine.

M. Gigon : Eine dhnliche Diskussion iiber die Frage « Gottheit
und Gpet#)» finden wir in einem theologischen Abschnitt des
Sextus (adv. math. IX 152-177), wo den Goéttern die apst) ginz-



226 DISCUSSION

lich abgesprochen wird. Mit Recht haben Sie hervorgehoben,
wie sehr Aristoteles an der allmihlichen Theologisierung des
Platonismus mitgewirkt hat. Hier erhebt sich die Frage, wieviel
vom Mittel-Platonismus auf den uns verlorenen Aristoteles
zuriickgefithrt werden konnte. Es gibt ja gewiss Theologica des
Aristoteles, die iiber das A der Metaphysik und die wpayporeion
hinausgehen. Die via eminentiae finden wir in einem der berithm-
testen Stiicke von Ilepl guiocopiag, nimlich Fragment 16.

M. Dirrie: Da bin ich ganz mit Ihnen einer Meinung; nur
habe ich es mir versagen miissen, im jetzigen Zusammenhang
darauf einzugehen, wie lange die uns verlorenen Schriften des
Aristoteles nachgewirkt haben, weil sie als Texte noch greifbar
waren. Dem nachzugehen, hitte meine Darstellung wohl doch
iiberlastet; hier schien mir der Nachweis zu geniigen, dass
aristotelische Gedanken zur Theologie, so wie sie in der zitierten
kanonischen Ausformung vorliegen, tiefgreifend nachgewirkt
haben. Gewiss haben parallele Gedankenginge aus Aristoteles’
Dialogen in dieselbe Richtung hin mitgewirkt. Freilich wird
sich das kaum voneinander sondern lassen.

Nun noch ein Wort zur via eminentiae : Es erscheint doch sehr
beachtlich, dass — wo auch die »iz eminentiae genannt oder
begriindet wird — sie eng mit dem platonischen Vorbild ver-
haftet ist. Die Autoren, von denen hier die Rede ist, Albinos vor
allem und Kelsos, wollen Platon zitieren; dahinter tritt die
etwaige Nachwirkung von Aristoteles’ Ilepl @uhocopiag fr. 16
ganz in den Hintergrund.

M. Gigon: Das zweite nachchristliche Jahrhundert mit
Alexander von Aphrodisias an der Spitze diirfte die letzte Zeit
gewesen sein, in der die aristotelischen Dialoge noch gelesen
wurden. Nachher vetliert sich ihre Spur. Dass sie den Neu-
platonikern noch vorlagen, ist unwahrscheinlich.

M. Diérrie : Im Mittelplatonismus ist vielmehr die Schwierig-
keit, dass man eine Lesefrucht aus dem frithen Aristoteles gewiss
gleich in platonisierende Sprache umgekleidet hitte, so dass wir
heute nicht mehr in der Lage sind, eine xenokratische Nachwir-



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 227

kung von einer des frithen Aristoteles zu unterscheiden. Es
fehlen dann die Kriterien, das Gewebe ist bereits so eng gewebt,
dass wir die einzelnen Fdden nicht mehr verfolgen koénnen.

M. Dodds: It is perhaps worth adding that there is some
reason here (though we are on very doubtful and disputed
ground, I know) to think that in the Old Academy this question
of God having virtues was discussed. On the one hand there
stand, of course, the famous text of the 77masos so often quoted,
ayaboc Av (29E), which implies that God has virtues; on the
other side there is the obscure doctrine of Speusippos who places
the One at the beginning, and far down in the series 16 &y o0dv,
which I think makes sense only if 16 &y«0év means for Speusippos
moral virtue and if he implies that the highest God is in some
sense above moral virtue. I know that this has been variously
interpreted, but I think that the fragment of Speusippos in
Jamblichos Ilepi Juy¥c is probably a genuine fragment (so far
I have been convinced by Philip Merlan), and that this is not
a doctrine of historical evolution as some have thought, but
the sequence is metaphysical and not temporal. If this is so, the
root of this problem may lie far back in the Old Academy.

M. Dirrie: Ja und nein. Die Nachwirkung des Speusippos,
der unter seinen Fachgenossen und Schiilern nicht beliebt war,
etlosch sehr rasch. Der Hauptstrang der Uberlieferung fiihrt
iiber Xenokrates und Polemon; fiir die Epoche des Mittel-
platonismus wird man als Faustregel formulieren diirfen: Plato-
nisches Gut (vor allem Definitionen grundlegender Begriffe),
das man nicht aus der Platon-Lektiite entnahm, ist durch
Xenokrates vermittelt und durch ihn in die Uberlieferung ein-
gegangen.

Erst die Neuplatoniker mehrten dies Ubetlieferungsgut be-
trichtlich; einerseits trat der Parmenides wieder hinzu, anderet-
seits hat Tamblich — als eine fast philologische Entdeckung —
den Speusipp wieder hervorgezogen. Dabei hatte er das Gliick,
dass Speusipp die mehr pythagoreische Betrachtungsweise, wie
Tamblich sie liebte, zu unterstreichen und zu rechtfertigen schien.

16



228 DISCUSSION

Dagegen wird man eine Einwirkung des Speusipp auf Mittel-
platoniker kaum vermuten diirfen; auch eine indirekte Einwir-
kung, vermittelt durch Xenokrates, ist unwahrscheinlich. Denn
Xenokrates war entschiedener Gegner aller « Neuerungen » seines
Vorgingers; er sah den Weg, den Speusipp eingeschlagen hatte,
als einen Irrweg an und kehrte — der erste Orthodoxe im Pla-
tonismus — zu Platon zuriick. So war in dem, was Xenokrates
hinterliess, kein Raum fiir Speusipp’s Theoteme. Seither sind
die Uberlieferungen des Platonismus von Grund auf xenokratisch
gefirbt.

M. Schwyzer : Herr Dorrie hat uns eine Ubersicht iiber die
im Mittelplatonismus gewohnlich benutzten platonischen Dialoge
gegeben und dabei festgestellt, dass auch aus diesen stets nur
ganz bestimmte Stellen herangezogen werden, sodass man von
Zitatennestern sprechen kann, die in der Tradition weitergegeben
wetden. Er hat uns dann die verschiedenen Wege geschildert, die
via eminentiae, die besonders an die Diotima-Rede im Symposion
anschliesst, die via analogize, die auf den Staat Bezug nimmt,
die via negationis und schliesslich die via imitationis, fiir welche die
Hauptstelle 7heaez. 176b ist. Es ist mir hier aufgefallen, dass
Herr Dorrie bei der via negationis den platonischen Parmenides,
wenn ich mich nicht tiusche, nicht genannt hat. Dass Plotin
seine negative Theologie ganz aus dem Parmenides heraus ent-
wickelt, wissen wir alle seit Dodds’ berithmtem Aufsatz (Class.
Qnart. 22, 1928, 129-142). Die Frage, die ich aber hier stellen
mochte, ist diese: ist die Benutzung des Parmenides eine plotinische
Neuerung ? Oder ist auch schon fiir den Mittelplatonismus eine
Verwendung des Parmenides im Sinne einer negativen Theologie
nachweisbar ? Fiir Moderatos jedenfalls hat Dodds damals (p. 136)
eine solche Interpretation aus Simplikios gewonnen.

M. Dirrie: Aller Wahrscheinlichkeit nach muss diese Frage
verneint werden. Freilich fithrt es nicht zu einem sicheren
Ergebnis, wenn man gleichsam abzihlen wollte, wie oft der
Dialog Parmenides genannt wird; — genannt wird er natiirlich
iiberall da, wo die Werke Platons aufgezihlt werden. Vielleicht



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 229

wurde er auch gelesen — aber genutzt, fruchtbar gemacht wurde
er ganz zweifellos nicht — das zeigt die Abwesenheit von
Reminiszenzen, wie sie aus dem S7aat, dem Phaidros, dem Sym-
posion so gern herbeigetragen werden. Dass Albinos dem pla-
tonischen Parmenides die 10-Kategorien-Lehre zuschreibt (Did. 6;
159, 35), bestitigt eigentlich das eben Gesagte.

Auf der anderen Seite muss man sich stindig vor Augen
halten, dass im Mittelplatonismus vielerlei latent vorhanden war,
das dann erst spiter zur Wirksamkeit gelangte. Ein solcher
Schluss « Da wir es nicht lesen, hat es das nicht gegeben» ist bei
einer Materie wie dem Mittelplatonismus unzulidssig; wir sehen
nur soviel: irgendwelche Friichte hat die Parmenides-Lektiire in
der Epoche des eigentlichen, des professoralen Mittelplatonismus
nicht getragen. Insofern muss man Plotin das volle, uneinge-
schrinkte Verdienst daran gutschreiben, dass er dem iibrigen
platonischen Fundus den Parmenides hinzugefiigt hat; dies Ver-
dienst kommt ihm zu, selbst wenn er aus irgend einer Richtung
auf den Parmenides hingewiesen worden sein sollte.

Diese Richtung konnte der Pythagoreismus gewesen sein.
Der Hinweis, den Sie zitieren, ist vollkommen tichtig; witr vet-
danken es Herrn Dodds, dass wir die Bemiithungen des Moderatos
von Gades um die Eins-Lehre einigermassen abgrenzen kénnen.
Aber Moderatos ist kein Platoniker gewesen; sondern in viel
ausgeprigterer Weise, als das von Numenios gesagt werden kann,
war er Pythagoreer. Und man muss durchaus damit rechnen,
dass ausserhalb des Platonismus gerade die Pythagoreer neuartige
Kenntnisse formulierten, die in den Schulplatonismus erst Jahr-
hunderte spiter Eingang fanden; die pythagoteischen Bemiihun-
gen um die Finslehre, von denen schon Eudoros berichtete,
gehoren dazu (vgl. Simplikios, 17 phys. CAG 9, 181, 10 fI Diels;
dazu Hermes 1944, 33).

Das, was ich eben vom latenten Vorhandensein bestimmter
kiinftiger Lehren sagte, mochte ich durch eine Einzelheit illu-
strieren. Selbstverstindlich kannte jeder Platoniker das Sonnen-
Gleichnis in Platons S7aat VI 509 ff— es wird gewiss ein Dutzend



230 DISCUSSION

mal zitiert, Trotzdem hat kein Mittelplatoniker den Finger auf
jenes odx odotag 8vtog Tob ayabol aAN’ Eti éméxeva THg odotag
rpecPelo xal Suvapet Hrespeyovrog gelegt — man hat dies wich-
tige ¢méxewva unbeachtet und unkommentiert gelassen; keiner
hat den Schluss gezogen, dass demnach eine t&&tg ol 8vrog noch
iber den voUg herausgehoben werden miisste. Albinos setzt das
Eine und Gute dem voU¢ gleich; Numenios verbietet geradezu,
das Gute an sich vom voi¢ zu trennen, weil es cOppurov 76 dyadd
sei. Auch in diesem Fall kam der Anstoss, das Eine iiber das
Sein zu stellen, ganz offenbar aus pythagoreischer Richtung. Und
nun stellten sich mit einem Male die oft zitierten Platon-Stellen
Staat V1 509 B; Brief 2, 312 E; Brief 6, 323 D als Belege ein.

M. Pyech: Evidemment, on remonte toujours au Parménide
a propos de la via negationis et aux interprétations qui considérent
que c’est un dialogue dogmatique et que la premiére hypothése,
le &v pA 8v, «’Un qui n’est pas», est un Un qui est au-dessus de
Pautre; par conséquent il y a une premiére hypostase qui est I’€v,
la seconde hypostase étant &v v sur le plan de I’'Un déja mélé a
I'intelligible ou a I’étre. Je crois que I’on n’utilise pas assez, quand
on parle ou du platonisme moyen ou de Plotin, les documents
historiques que nous avons chez les néoplatoniciens postérieurs,
notamment chez Proclus. Proclus distingue deux catégories
d’interprétations du Parménide: celle des « modernes» — inter-
prétations données par les néoplatoniciens, a partir du 11-111€ siecle
— et celle des « anciens »; nous avons la une série d’interprétations
dialectiques, et d’autre part, une série d’interprétations dogma-
tiques qui va déja dans le sens de la distinction d’hypostases.
Malheureusement, avec cette coquetterie propre a ’époque, il ne
donne pas de nom concret.

Vous traitez Damascius de « kluger Mann», moi, je le traite-
rais d’homme génial. Son idée fondamentale est de développer
le néoplatonisme jusqu’en toutes ses conséquences, mais en méme
temps — cC’est tres hégélien —, ce développement du néopla-
tonisme fait voler en éclats le néoplatonisme. La critique géniale
de Damascius, c’est la critique de la notion de Principe, c’est-a-dire



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 231

finalement la critique de la notion d’hypostase au sens plotinien
du mot. Son idée, c’est que le Principe implique toujours rela-
tivité: on est principe relativement 2 quelque chose. Le Principe
ne peut donc pas étre quelque chose d’Absolu. On ne peut pas
faire une hiérarchie de principes, ni les distinguer. Damascius
arrive ainsi 4 une doctrine tout a fait relativiste: méthode
d’effacement des limites, méthode trés moderne.

M. Dérrie : Den Damaskios habe ich erwihnt, um an ihm zu
zeigen, aus welch eng umrissenem Denkzwang die ganze Stu-
fungslehre entwachsen ist. Wenn nun einmal ein kluger Kopf
diesen Anfang, dies mp&tov Yeldog, in Frage stellte, dann wurde
das ganze so fein detaillierte System aus den Angeln gehoben
— Damaskios bewirkte ja fast eine Explosion.

Dann mochte ich sehr fiir Thren Beitrag danken, — fiir den
Hinweis auf die leider anonymen Parmenides-Kommentatoren,
die Proklos erwihnt. Es mag sein, dass sich Mittelplatonisches
dabei ergibe; freilich wiirde es nach dem jetzigen Stand unserer
Kenntnis am nichsten liegen, dass man ein positives Ergebnis
in der Nihe des Moderatos von Gades ansetzt — von diesem ist
ja bezeugt (Porphyrios, VVita Pyth. 49), dass er sich in einem
bestimmten Sinn mit der Eins-Lehre befasste. Aber da Proklos
a.0. keine Namen nennt, wird keine nihere Bestimmung moglich
sein; hier ist das Gewebe zerrissen, und wir wissen nicht, wieviel
Querfiden hin und her gingen. Ich glaube aber, ihre Zahl war
gering.

M. Theiler: Wenn ich nur eine kleine Bemerkung anfiigen
darf: es ist vom Referenten in einem ausgezeichnet klaren Exposé
unter anderem auf das Zégernde des Mittelplatonismus gegeniiber
dem Neuen hingewiesen wotden, auf das dauernde Sichstiitzen
auf bestimmte Belege. Pater Cilento hat das auch einmal her-
vorgehoben. Man kann Ahnliches nicht nur im Platonismus,
sondern auch in der Stoa nachweisen. Das berithmte Wort von
Seneca, Ep. 108,23, das eine genaue Parallele bei Epiktet Ench. 49
hat, ist dafiir ein Beleg: guod philosophia fuit, facta philologia est.
Das war offenbar ein Kennzeichen der damaligen Zeit und fiir



232 DISCUSSION

Plotin und Porphyrios usw. ein bequemes Ruhekissen; sie
wussten, das ist gestiitzt, und brauchten die philologische Untet-
suchung nicht immer wieder eigens zu vollziehen. Sehr wichtig
ist der Hinweis von Herrn Armstrong; die Parallele des Anfangs
von I 2 mit Albinus hat mich auch immer frappiert. Ich bin
weniger skeptisch als Herr Dorrie, eine direkte Beziehung
zwischen Plotin, und zwar nicht Albinus, aber seinem Meister
Gaius anzunehmen. Wir wissen dass Albinus die Votlesungen des
Gaius herausgegeben hat. Und Plotin in der Schrift V ¢ ist
durch lingere Stiicke hindurch so mit den Kapiteln des Albinus
verbunden, dass kein Zweifel an der Benutzung des Gaius sein
kann. Und aus Porphyrios wissen wir, dass Schriften gerade dieser
Schule Plotins Vorlesungen zugrunde gelegt worden sind. Etwas
zweifelhaft finde ich, ob Hertr Dorrie witklich die Stelle aus dem
Seneca-Brief iiber das Gute als propositum benutzen durfte, um
nachzuweisen, dass schon dort die Tendenz herrscht, iiber dem
Schopfergott noch eine hohere Instanz anzusetzen. Jene Fiinfer-
reihe im 65. Brief, die Platonisches und Aristotelisches mischt,
ist mehr ein Hinweis auf die Parataxe, eine verlingerte Parataxe
gegeniiber der Dreierreihe. Hingegen das genannte Varro-
Zeugnis ist in gewisser Beziehung nicht ein Zeugnis fiir die
Parataxe, sondern fiir die Hypotaxe; denn Minerva ist Vertre-
terin des Logos, weil sie aus dem Geiste des Juppiter ent-
sprungen ist.

Noch zu der Frage iiber die Texte, die nicht mehr zuginglich
waren. Da sind wir verhdltnismissig gut durch neuplatonische
Kommentare unterrichtet. Nicht nur haben sie z. B. uns ver-
schollene Mittelplatoniker gekannt und konnten sie zu anonymen
Ausserungen des Plotin zitieren, sondern sie haben manches auch
aus der alten Zeit besessen. Simplicius kann die Vorsokratiker
noch aus erster Hand zitieren, und allerdings einmal bemerken,
das und jenes Werk hat zwar Alexander noch gekannt, aber ich
selber habe es nicht mehr gefunden. So ist auch ITepl ptiocopiog
noch lingere Zeit gelesen worden; ich glaube auch Spuren bei
Plotin dafiir aufweisen zu kénnen. Noch ein Letztes: Herr Dorrie



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 233

hat mit Recht betont, dass die Stoa die transzendente Ebene nicht
erreicht, das, was man im eigentlichen Sinne Theologie zu
nennen geneigt ist. Aber jenes theologische Wort aus dem 9s.
Seneca-Brief: deum colit qui novit, das ist doch ein kleiner Einbruch
der Stoa in den Platonismus, und wieder ist es ein Wort des
Poseidonius.

M. Dirrie: Diese Beitrige zur Berichtigung nehme ich mit
herzlichem Dank an ! Nur zu einem Punkt mochte ich Stellung
nehmen; das ist die Frage der Zitationen bei altern und jiingeren
Platonikern. Zunichst einmal darf man als Faustregel formu-
lieren: es gab zwei Original-Zitatoren (die also, wenn sie zitieren,
aus Originalen schopfen, die sie selbst gelesen haben); das sind
Porphyrios und Simplikios. Den anderen traue ich nicht viel zu;
ich bin sogar sicher, dass die sehr wertvollen Zitationen bei
Proklos im Timaios-Kommentar zum tiberwiegenden Teil auf
Potphyrios zuriickgehen. Den iibrigen Platonikern galt es leider
als legitim, Zitate aus dem Werk eines Vorgingers zu iiberneh-
men, ohne die Zwischenquelle zu nennen, — was Porphyrios ja
ofters mit grosser Exaktheit tut, z. B. wo er den Moderatos oder
aus der Mittelquelle Derkyllides den Hermodoros zitiert. Spiter
verliess man diese Genauigkeit; und wenn man bei Priskian,
Olympiodor oder Hermeias namentliche Nennungen Friiherer
findet, so gehen sie fast immer auf Porphyrios oder Simplikios
zuriick. Daneben ist {ibrigens die Gewohnheit im lateinischen
Westen zu halten, Plotin zu nennen, wo man Porphyrios zitiert.

M. Theiler : Es ist auch meine Uberzeugung, dass Proklos sein
gelehrtes Material fast ginzlich von Porphyrios iibernahm.

P. Henry : Plotin ne devrait son inspiration religieuse, du coté
grec, a aucun de ses prédécesseurs moyen-platoniciens, mais peut-
étre a d’autres influences, éventuellement le néo-pythagorisme.
Je serais tout a fait de cet avis, mais je voudrais tout de méme
faire une exception pour Atticus, que nous savons avoit été lu
par Plotin (Vita, 14, 12). Je vois en Atticus d’une part un pla-
tonicien « fondamentaliste», quelqu’un qui s’accroche a la lettre
de Platon, mais d’autre part, je trouve chez lui un sentiment



234 DISCUSSION

religieux et moral extrémement puissant; le retour fréquent, par
exemple, du mot mwictic est tout A fait remarquable. Par 1a il
s’oppose complétement a son contemporain, le représentant d’une
autre école, peut-étre plus classique, d’interprétation pla-
tonicienne, Albinus, le rationaliste pur. Vous avez, chez Atticus
méme, le mot é\wic qui apparait par exemple au fragment cité
par Eusebe, Pragp. Ev. XV 5. Aussi je me demande si, dans la
ligne platonicienne méme, il 0’y a pas a tenir compte d’un Atticus
presque mystique et en tout cas religieux, méme si ce mysticisme
ne porte pas directement sur 1’assimilation a2 I’'Un.

M. Dirrie: Ganz gewiss ! Den «caractére fondamental religieux»
des Attikos wird IThnen jeder gern zugeben; den « caractere
mystique» mochte man dagegen in Zweifel ziehen. Wir diirfen
nicht vergessen, dass wit eine Bezeugung des Attikos in Hinden
haben, welche ein Vergleichen sehr erschwert. Die erhaltene
Schrift ist eine recht leidenschaftliche Invektive gegen Aristoteles,
oder genauer, gegen Philosophie-Professoren, die jenen aristote-
lisierten Platon lehrten. Kurz, diese Invektive richtet sich gegen
die Gaios-Schule und verwandte Richtungen.

Nun ist dies auffillig: die nachmals stark abfillige Wertung
des Attikos in der neuplatonischen Schule ist auf bestimmten
dogmatischen Aussagen des Attikos begriindet, die in der er-
haltenen Schrift kaum hervortreten. Es ist also mit Attikos’
Lehren das gleiche vorgenommen worden wie mit denen der
Gnostiker: seine Aussagen sind sozusagen skelettiert worden,
und bestimmte Bekenntnisse zum Grundsitzlichen und Systemati-
schen wurden die Basis fiir jene durchweg ungiinstige Kritik;
man nahm alles unter die Lupe, was der plotinisch-porphyrischen
Konzeption widersprach. Und so wird sich die Schlussfolgerung
kaum umgehen lassen: es war Porphyrios, der ihm die schlechte
Zensur erteilte; er ist fiir alles verantwortlich, was die Spiteren,
namentlich Proklos, iiber ihn schreiben.

Die zweite Frage ist, ob Porphyrios’ Urteil daneben traf:
ein Aussenseiter war Attikos gewiss; er griff die herrschende,
aristotelisierende Tradition bissig an. Zudem ging er offenbar an



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 235

der sehr dringenden Frage nach dem Transzendenten vorbei;
da, wo et von Kosmologie und Theologie sprach, hatte er offenbar
nur das Diesseits im Auge; auch die Ideen scheint er in die
Weltseele verlegt zu haben. Kein Wunder, dass Porphytios eine
solche Philosophie fiir unvereinbar mit detjenigen hielt, die er
vertrat; gewiss, diese Ablehnung soll uns wenig kiimmern; aber
Porphyrios hat gewiss immer da ins Schwarze getroffen, wo er
die dogmatisch relevanten Differenzpunkte hervorhob; hier darf
man sich, glaube ich, seiner Fithrung anvertrauen.

Jedenfalls, wenn man die Schrift des Attikos liest und das
Gelesene zugleich mit detr porphyrischen Grundsatzkritik zusam-
menhilt, so ergeben sich tatsichlich keine Widerspriiche. Poz-
phyrios hat den Attikos richtig gesehen! Die Emphase des
Vortrages darf iiber den dogmatischen Gehalt dessen, was
Attikos vertrat, nicht hinwegtduschen.

Als kennzeichnende Kleinigkeit mochte ich Attikos” Stellung-
nahme zu den Ideen hervorheben. In der erhaltenen Schrift
erweckt er den Anschein, als wolle er den Ideen den ihnen von
Aristoteles geraubten Rang wiedergeben, und nicht selten ist von
modernen Bearbeitern sein Vorstoss so aufgefasst worden, als
habe Attikos eine Wiederbelebung, ja eine Renaissance der Ideen-
lehre einleiten wollen. Ein einziges Wortchen stellt das richtig:
Attikos erkannte den Ideen gar nicht den Rang eines Prinzips zu,
sondern (bei Euseb P.E. XV 13; 8162) heissen sie nur wapoaltia.
Wohl wird ihnen ebda 815c zugestanden, sie seien dpytx®TaTAHL
pboeig und gehorten zu den dvro — aber ihre klare Einreihung
unter die drei Prinzipien meidet Attikos. Denn tatsichlich vertrat
er einen innerweltlichen Dualismus Schopfer/Welt und einen
ethischen Dualismus Gute/Bose Weltseele. Jene emphatische Ver-
teidigung der Ideenlehre hat den Zweck, Aristoteles ins Unrecht
zu setzen; ein konstruktives Element waren die Ideen fiir Attikos’
Philosophie offenbar gar nicht.

Dies einer der Punkte, in denen Porphyrios klarer sah als
mancher moderne Leser, der sich durch den emotionalen Uber-
schwang in Attikos’ Schrift tiuschen ldsst. Tatsichlich verdanken



236 DISCUSSION

wir dem Porphyrios ein gewiss knappes und skelettierendes, aber
im Dogmatischen exaktes Exposé iiber Attikos’ Philosophie;
— damit nehme ich alles das zusammen, was sich vor allem bei
Proklos niedergeschlagen hat. Auf diesem Wege konnen wir
mehr und Genaueres tiber Attikos lernen als aus seiner Schrift.

Ist diese Schlussfolgerung berechtigt, dann wird man wohl
doch der Versuchung widerstehen miissen, bei Attikos in trans-
zendente, metaphysische, ja mystische Hintergriinde hinein-
schauen zu wollen; im Gegenteil: was wir von ihm sehen, ist
sehr einschichtig-vordergriindig !

P. Henry: Vous avez trés bien relevé le complément que
Paristotélisme a apporté aux trois principes moyens-platoniciens,
et vous avez fait remarquer les contributions originales de Plotin,
comme aussi ses hésitations. Il y a un point ou 'originalité plo-
tinienne par rapport a ses sources me parait tout a fait centrale,
dans cette théorie des trois principes. Je vois, pour ma part, dans
le développement du moyen-platonisme, en le prenant du coté
purement grec, un souci de ramener tout a 'unité, unité logique
et ontologique qui s’obtient en faisant dériver un des principes de
’autre, ou en incluant un principe dans 'autre. La, je crois que
nous serons d’accord. Mais le grand pas, le passage a la limite,
c’est de faire dériver la matie¢re des principes supérieurs. C’est, je
crois, ce que Plotin a été le premier a tenter, peut-étre sous
I'influence d’un néopythagorisme teinté de platonisme. Il est
trés difficile de savoir si, pour Plotin, la matiére est, disons, « créée»
par I’dme. L’opposition entre Plutarque et Atticus d’un coté, les
autres platoniciens de I’autre c6té, au sujet de la temporalité de la
création du monde, est bien connue; mais, des deux cotés, la
matiére était toujours éternelle, et toujours non créée. Chez
Plotin, le texte central, est celui de IV 8, [6] 6, sur la descente des
ames. Plotin envisage deux hypothéses pour affirmer que quelle
que soit la conception qu’on ait de la matiére, elle participe de quel-
que fagon, autant qu’elle le peut, 2 I'Un. Le texte est difficile,
parce qu’il lie cette question 2 celle de la temporalité de la création
du monde. Je lis la traduction de Bréhier: « Si la nature de la



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 237

matiere est éternelle (&el % tHg OAng @doug), il est impossible
qu’elle n’ait pas sa part du principe qui fournit le bien 2 chaque
chose autant qu’elle est capable de le recevoir». Si la matiére est
éternelle, elle peut participer au Bien. Voici 'autre hypothese:
« Si la production de la matiere est une suite nécessaire des causes
antérieures 2 elles» (elt’ AxorodOnoev ... 9 véveoig adTic Tolg
Tpd adTHG aitiows). Je pense que cette yéveoig fait allusion 2 une
production de la mati¢re. Remarquons que, dans la pensée méme
de Plotin, la « genése» n’empéche pas I’éternité (&el) de la matiére,
de sorte que le texte n’est pas construit logiquement. La matiére
est donc considérée comme procréée, comme provenant des causes
qui ’ont précédée. Je crois que, de cette idée, nous n’avons aucun
témoignage antérieur dans le moyen-platonisme. Et par ceci
Plotin a réalisé, dans le contexte dynamique du mwpéodog et de
Iémiotpogm, ce que jappellerais 'unité intégrale du réel y com-
pris le monde matériel. Ce développement me parait, jusqu’a
preuve du contraire, indépendant de toute influence judéo-
chrétienne ou orientale; il me parait di a une exigence de logique
interne dans D’histoire du développement du platonisme, qui
atteint, avec Plotin, son point ultime. Je ne sais pas si sur
ce point 1a vous étes de mon avis.

M. Dirrie : Ich muss unterstreichen, dass diese Gedankenreihe
im Mittelplatonismus keine Vorliufer hat; ist sie also von Gnosis
und anderen Stromungen unabhingig, so ist sie es vom Mittel-
platonismus genau so. Ob wir ein stringentes neu-pythagoreisches
Vorbild nachweisen konnen, ist mir im Grunde auch zweifelhaft.
Hier ist der Punkt, wo die Originalitit Plotins anerkannt werden
muss. Hier sind wir einer Meinung.

P. Henry: 1l y a un autre point noté par nous, que je voudrais
simplement souligner. C’est le concept de révélation-tradition.
Vous avez treés bien dit que les moyens-platoniciens rejetaient
I’idée de révélation et je crois que cela est vrai aussi d’Atticus.
Mais par contre le concept de Tradition, de tradition platonicienne
a été fortement souligné. Carl Andresen, dans son livre sur
Nomos und Logos bei Kelsos, a montré que les prédécesseurs immé-



238 DISCUSSION

diats de Plotin, notamment Celse, ont érigé la tradition pla-
tonicienne en principe d’autorité ayant en philosophie égale
valeur, ou presque, que celle du Logs, de la Raison pure. Ce
développement est assez remarquable. Je me demande s’il o’y
en a pas quelque reste dans Plotin quand on voit le soin avec
lequel il se référe a une tradition, une autorité antérieure. Il y a
deux grandes doxographies plotiniennes en IV 8, 6 et en V 1, 10
ou, manifestement, il essaie d’appuyer ses doctrines 4 une
« constante» de la philosophie grecque, par dela les divergences
d’école, a une sorte de philosophia perennis. 11 est intéressant de voir
que cette idée, si bien mise en relief par Andresen, a pu avoir une
influence sur Plotin.

Un dernier point qui m’a beaucoup intéressé, que je trouve
extrémement brillant, presque trop, c’est I’idée que vous avez
développée dans le premier tiers de votre exposé, ot vous nous
montriez un Dieu, une divinité platonicienne tres liée au monde,
alors que les idées sont absolument ywptstal, et, d’autre part, un
Dieu d’Aristote absolument ywptotdc avec des eldy absolument
aywptotat. De sorte que 'on pourrait presque dire que la trans-
cendance du Dieu de Plotin serait due, voici le grand paradoxe,
a Pinfluence aristotélicienne plutdt qu’a I'influence platonicienne.
Je ne sais pas si je force votre pensée. C’est un peu comme cela
qu’elle m’est apparue.

M. Dirrie: Ja! Das bejahe ich, wenn es auch sehr extrem
formuliert ist.

P. Henry: Je me demande alors s’il ne faut pas se rappeler ce
qu’on a déja dit de Platon, de ’amorce chez lui de la « théologie
négative» dans ce sentiment d’impuissance qu’il éprouve, plus
d’une fois, 4 patler correctement soit du Bien, soit méme du
Démiurge &yafbc. Je crois quand méme que Platon, et non
seulement Platon, mais tous les platoniciens qui lont suivi,
se rendaient compte d’une transcendance, d’un Supréme divin qui,
pour des raisons que je ne développerais pas, mais qui me sem-
blent de plus en plus claires, n’est pas appelé Oeog, ce terme
recouvrant un éventail de réalités que nous n’appelons plus



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 239

« Dieu» aujourd’hui, dans quelque vocabulaire que ce soit, ni
religieux ni méme philosophique.

M. Dirrie : Vielleicht habe ich, um die Dinge zu vereinfachen,
ein wenig Botokuden-Philologie getrieben, und habe ich nur
dem Rechnung getragen, was im 7imaios drinsteht und dem,
was in der Metaphysik sich als theologischer Grundgehalt des
Aristoteles herauskristallisiert hat. Im ganzen ist klar, dass die
eigentliche Wurzel der Ubetlieferung des Platonismus der spite
Platon beziehungsweise der frithe Aristoteles ist, d. h. jene theo-
logische Grundanschauung in der platonischen Schule fiinfzehn
Jahre vor Platons Tod bis zu seinem Ende. Fortgesetzt wurde
dies durch Xenokrates und stindig diskutiert mit Aristoteles, det
sich mehr und mehr davon distanzierte. Dies wollen wir als die
latente Wurzel dieser transzendenten Uberlieferungen ansehen,
Dinge, die sich freilich fiir uns nicht mehr in Texten realisieren;
sondern was in jenem letzten Dezennium in Platons Schule
gelehrt worden ist, miissen wir zu einem guten Teil aus seinen
Nachklingen rekonstruieren. Vielleicht habe ich mich vorhin
mit einer unerlaubten Abkiirzung ausgedriickt; ich muss aber
im ganzen sagen, soweit wir uns auf erhaltene Texte beziehen
kénnen, steht tatsichlich die Transzendenz des Aristoteles dem
kiinftigen Mittelplatonismus,- und dem Neuplatonismus niher
als das, was wir den platonischen Dialogen entnehmen. Aber ich
muss betonen, die platonischen Dialoge sind ja nicht der ganze
Platon !

M. Hadot: J’admettrais personnellement volontiers que le
Dieu d’Aristote soit un des modeles de I’'Un plotinien, parce que
je crois qu’au fond, le Dieu d’ Aristote est I’objet d’un désir général
de la nature qui ne peut jamais atteindre Dieu. Il est absolument
tourné vers lui-méme. Il ne connait pas le monde. A ce point
de vue, ce serait I’ancétre le plus caractéristique de la transcen-
dance de I'Un.

M. Puech: Oui, mais le « Premier Moteur» d’Aristote est
vénoig voneews, il est conscient de lui-méme. Il est lié au monde
en fonction d’un systéme astronomique, en fonction d’un mouve-



240 DISCUSSION

ment. Ce qui dans la doctrine aristotélicienne, me parait plutot
avoir rapport avec le plotinisme ou avec des philosophies de ce
type, c’est la thése qu’entre le Premier Moteur et les réalités
inférieures, la relation est unilatérale: il peut y avoir remontée de
Iinférieur au supérieur, il ne peut y avoir descente du supérieur
dans l'inférieur.

P. Henry: La transcendance de Dieu chez Aristote est telle
qu’elle n’est pas créatrice. La transcendance du Dieu plotinien
est telle qu’elle est activement « émanatrice». Et I'idée que de la
réalité premiére tout émane, Plotin, a tort ou a raison, croit I’avoir
lue dans Platon. Il faudrait voir aussi le texte d’Eudore cité par
Simplicius, /# Phys. p. 181,7, sqq. éd. Diels, sur la sortie de la
Dyade a partir de I'Un, texte que Festugi¢re a traduit et commenté
dans La Révélation d’Hermés Trismégiste, t. IV, 1954, p. 24 sqq.

M. Dirrie : C’est seulement un témoignage d’Eudore sur une
opinion pythagoricienne.

M. Puech: Le probléme est celui d’éros et d’agapé. Le Dieu
d’Aristote est le type du Dieu vers qui 'amour peut monter, mais
qui ne s’abaisse pas par amour jusqu’au monde et aux hommes.

M. Dodds : May I return for a moment to Middle-platonism »
It occurs to me that in support of Father Henry’s view that there
was after all a strong religious strain in Platonism, there is another
witness who might be quoted, namely Justin Martyr. You
remember the beginning of the Dialogue, where he says that he
had been first to the Stoics, then to the Peripatos, then to a Pytha-
gorean, until at last he came to a Platonist, whose teaching for the
first time gave him hope that one day he should see God. For
that, he says, is the télog of the philosophy of Plato. This was
the impression that a Christian of this period could form of a
Platonic school, and perhaps we should remember this side by
side with the rather dry, rather rationalist, outlook of Albinus.

M. Puech: Surtout que, pour confirmer ce que dit M. Dodds
a propos du passage du Dialogue avec Tryphon, ot Justin raconte
sa conversion a la philosophie — au platonisme, puis au chris-
tianisme —, on peut remarquer que tous les auteurs chrétiens



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 241

des premiers siecles ne font pas cas d’Aristote comme philosophe
religieux. Ils le tiennent méme, a cet égard, en suspicion. Il en va
tout autrement de Platon, dont, seule, la doctrine leur parait
pouvoir se concilier avec le christianisme.

P. Cilento: Mi piace desumere che, in definitiva, anche nel
confronto del medio platonismo, specie in questo arduo pro-
blema della Trascendenza, Plotino ¢ ancora originale. Pur dopo
questa utilissima « recherche des sources», io resto, credo con
tutti voi, convinto della assoluta originalita di Plotino. La dis-
cussione ha messo in luce ancora altri elementi che qui vorrei
semplicemente enumerare: il rapporto, in Albino e Plotino, tra
divinita e virta nel richiamo all’etica nicomachea (Armstrong-
Gigon), la lenta teologizzazione del platonismo ad opera dell’
aristotelismo col richiamo al dialogo perduto ITepl @ihocopiag
e alla testimonianza di Alessandro d’Afrodisia che ne fu, forse,
I'ultimo lettore (Gigon); la interpretazione delle nuove strade
verso il divino — via negativa, via analogiae, via eminentiae, via imita-
tionis — negli antichi e nei moderni quali Proclo, Damascio
(Puech); la wiotig 0, petfino, la éAmig in Attico e la sua coloratio
etico-religiosa in contrasto col razionalismo di Plutarco e di
Albino; ’ansia unitaria del medio platonismo, onde i principi
derivano I'uno dall’altro, che raggiungera la sua vetta in Plotino,
nel quale finanche la materia, in certo modo, non sfugge a questa
unita cosmica; la conclusione quasi paradossale per cui la tra-
scendenza del Dio di Plotino sarebbe dovuta pi ad Aristotele,
laico, che al religioso Platone (Henry); il dio « desiderato» di
Aristotele, « generoso» secondo Despressione del Ravaisson
(Hadot). E, in conclusione, mi sia lecito richiamarmi alla felice
citazione che Theiler ha dato di un testo di Seneca: « guae philo-
sophia fuit facta est philologia» (Ep. ad Luc., 108, 23) per accostare
un testo di un filosofo della mia tetra natale, G. B. Vico, Philo-
sophia et philologia geminae oriae. La discussione, infatti, ha pro-
vato ancora una volta la fecondita di un metodo in cui s’intrec-
ciano parola e pensiero, indissolubilmente, perché filosofia e
filologia sono gemelle, nate a un solo parto.






	Die Frage nach dem Transzendenten im Mittelplatonismus

