
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 5 (1960)

Artikel: Die Frage nach dem Transzendenten im Mittelplatonismus

Autor: Dörrie, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660927

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660927
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

HEINRICH DÖRRIE

Die Frage nach dem Transzendenten
im Mittelplatonismus



•-3

71

L??\a :^CL

Aij_ ^vJr^ye^ z "i;
5:" S "- ~z"-: Zlfci"S "> 4 !^frm_[0

*&•£ ZV-Z'Z-l i£.~ Er '"^
" ^?*;-:7i

>7%1
- ^^"-KigZZV raff V-^;WZ^Z,it =>Zy jitfe '&&

Zai ."*! ,l_.inr7"T^rw lr57Zjj4.^j1' ._h"\ 6»i. B-.Z

kSV^
<̂UJ>~- BÄiiTÄSP®.
*.» " — - .: '

'"% ZjfrsA.. lj_ nj^~3>'jrHfate:

#/% Sxryi^t llmfW&ifbAM&L IMlN*"*,
gHJS* "-iZ ,Z ' - - - r - —

?£$»-

.._, p w _ y 3-^
^-, J\M$ß _i —i ^

L "A "•v..'i»r^
u^sS^f

hv&m&g
i



DIE FRAGE NACH DEM TRANSZENDENTEN
IM MITTELPLATONISMUS

I. Unter den Fragestellungen Plotins ist zweifellos die

Frage nach dem Transzendenten die allgemeinste und
zugleich die für sein philosophisches Forschen am meisten
bezeichnende; wenn je eine Philosophie Transzendental-

Philosophie war, so war es die Plotins; in ihr ist das

Innerweltliche, mit den Sinnen Aufgenommene verblasst zu einer
schwachen, ja verzerrten Abspiegelung des Eigentlichen,
jede Erfahrung und Erkenntnis Übersteigenden.

So darf man hoffen, zur Erforschung der Quellen Plotins

ein wenig beizutragen, wenn es gelingt darzustellen, aus
welcher Situation heraus und mit welcher Zielsetzung die

Frage nach dem Transzendenten in der Epoche vor Plotin
gestellt wurde. Freilich darf man nicht erwarten, dass Plotin

philosophische Autoren, die vor ihm lebten, in dem
Sinne ausgebeutet hätte, wie man gemeinhin in der Antike
Quellenschriften ausbeutete; ein schematisches Verfahren der

Quellen-Analyse hat auf Plotin nie angewendet werden
können.

Indes, so sehr sich Plotin bewusst war, Neues, ja
Unerhörtes zu bringen, so war er doch bestrebt, den Anschluss

an die bisherige Überlieferung der platonischen Schule nicht
zu verlieren1; an das bisher Erreichte war anzuknüpfen;
unter Wahrung anerkannter Formulierungen war das Neue

zu verkünden; erlaubt war, dem alten Lehrgut neue Seiten

abzugewinnen; verpönt war revolutionäres Neuern. Plotin
liess es sich daher angelegen sein 2, in seinem Unterricht
die Schriften aristotelischer und stoischer, vor allem aber

1 Plotin, Enn. VI 2 Anf. 2 Porphyrios, Vita Plot. 14, zählt die von Plotin

im Unterricht behandelten Platoniker auf: Severos Kronios Nume-
nios (der wie Kronios mehr Pythagoreer war) Gaios und Attikos;
daneben stellt er die Peripatetiker Aspasios, Alexander und Adrastos.



194 H. DÖRRIE

platonischer Schriststeller erklärend durchzugehen, um
daran die ihm wichtige Betrachtungsweise (tov 'Aggcovlou
voüv) zu erhärten und zu bestätigen.

Was fand nun Plotin in diesen Schriften seiner Vorgänger

vor Bis zu welchem Grade war darin Plotins Haltung
in der Frage nach dem Transzendenten vorgeformt Indem
sich diese Untersuchung das Ziel steckt, hierauf zu antworten,
soll sie sich in den Rahmen einordnen, der den diesjährigen
« entretiens » gezogen ist.

II. Nun ist vor allem über die Haltung zu sprechen, aus
der heraus seit der Mitte des ersten Jahrhunderts vor Christus
im platonischen Sinne philosophiert wurde. Bequemerweise
wird alle platonisierende Philosophie bis zur Zeit Plotins
hin unter der Vokabel « Mittelpiatonismus » zusammenge-
fasst — das ist allerdings eine beinahe allzu bequeme Vokabel;

denn es gibt kaum eine andere Zeit, in der so
Verschiedenartiges auf den Namen eines einzigen Philosophen
bezogen und aus ihm hergeleitet worden wäre.

Es ist daher ganz unerlässlich, das Detail der überlieferten

(oft stark variierenden) Lehrmeinungen in einem

synoptisch-kritischen Verfahren zu untersuchen; doch wird
eine solche Doxographie leicht steril, wenn man nicht zuvor
die gemeinsamen Voraussetzungen dieser Geistesrichtung,
speziell das, was ich ihren Denkstil nennen möchte, klarlegt.

Nun nimmt der Mittelpiatonismus eine eigenartige
Stellung ein in der Mitte zwischen Schulphilosophie und
religiösem Bekenntnis. In mancher Hinsicht ging man geradezu
philologisch vor; man trieb sehr fleissig Platon-Lektüre und
entwickelte eine Methode der Platon-Auslegung, die man
nicht abschätzig bewerten soll. Man gelangte zu einer aufs

Metaphysische bezogenen Platon-Konkordanz, die es

erlaubte, zu bestimmten Formulierungen Piatons ähnliche

Aussagen in anderen Dialogen aufzufinden: Bestimmte
Zitate erscheinen oft mit sachlich gleichartigen gekoppelt;



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 195

sie treten also in Nestern auf; es ist das ein nicht zu
übersehendes Zeugnis für den geschulten Fleiss, mit dem man
Piaton las, und für das Bestreben, Piaton aus sich selbst

zu erklären.
Schon früh wurde das Axiom ausgesprochen: ÜXcctcov

iToXijcpwvo? [iAv dcXX' oü 7toXüSo^o<; — so hat es, wohl aus

einem Referat des Areios Didymos, Stobaios Eel. II 49/50 W.
erhalten. Das heist: Die vielfältig variierende Ausdrucksweise

Piatons, die TroXucpcovl«, ist doch immer nur Ausfluss
einer 8o£oc, einer Lehrmeinung, die man nun durch
Nebeneinanderhalten des Einschlägigen ermitteln möchte — eine
durchaus gesunde Methode also.

Hier liegt der Grund, warum bei den mittelplatonischen
Autoren, und auch noch bei Plotin (ich darf hier an den

Eingang von Herren Theilers Referat erinnern) die meisten
Piatonzitate sich einem recht begrenzten, ja wohl schon
herkömmlichen Rahmen einfügen. Selbstverständlich konnte
jeder •— und das gilt vor allem für Plotin — aus eigener
Lektüre Verweise auf Piaton hinzutragen. Aber das ändert
nichts daran, dass man gemeinhin aus einem wohl
abgegrenzten Fundus schöpft, der freilich von Jahrhundert zu
Jahrhundert erkennbar wuchs. Er enthielt aus dem Timaios
jenes besonders wichtige Stück 27A — 52B — fast genau
in dem Umfang, wie es Cicero übersetzte, ferner Kernsätze
aus Symposion, Phaidros und Phaidon, endlich das

Sonnengleichnis und je einen, den wichtigsten, Satz aus Theaitet
(176AB) und aus Brief 2, 6 und 7.

Mit diesem Apparat glaubte man offenbar das Wichtigste
beisammen zu haben, um, wenn nicht einen Plato dimidia-

tus, so doch einen Plato in nuce zu besitzen. Die immer
wieder zitierten Sätze aus Piaton zeigen deutlich, wohin das

Interesse an ihm tendierte. Denn trotz seines gelehrten
Grundzuges hatte der Piatonismus keineswegs das Ziel,
Piatons Lehre historisch-kritisch zu rekonstruieren. Es

geht dem Piatonismus nicht um den Menschen Piaton,

14



196 H. DÖRRIE

sondern es geht darum, dass Piaton Verkünder eines Wissens

vom Göttlichen war, dessen man teilhaft zu werden wünschte.
Der Piatonismus ist seinem eigentlichen Wesen nach Teil
jener zur Gotterkenntnis drängenden Strömung, aus der

Mysterienkulte und Gnosis, Pythagoreertum und Hermetismus

genährt wurden und die nicht zuletzt das Christentum

nachhaltig befruchtet hat.
Zwischen den genannten Gruppen gibt es mancherlei

Verwandtschaft, da sie alle aus dem gleichen religiösen
Bedürfnis ihre Impulse empfangen; es gibt Randgebiete, in
denen die Unterschiede verschwimmen — hier hat das

monumentale Werk des P. Festugiere eine überwältigende Fülle
von Querverbindungen aufgeführt. Aber gerade dem gegenüber

ist es wichtig, darauf hinzuweisen, was dieser Plato-
nismus an Eigenem, mit keiner anderen Gruppe zu
Verwechselndem hat.

Einzig im Piatonismus hat man der Uferlosigkeit, welche
in den vergleichbaren Gruppen herrscht, zu allen Zeiten
vorgebaut. Wohl ist die OeoAoyCoc das hauptsächliche Anliegen

und der eigentliche Zielpunkt alles Forschens. Aber
die ösoAoyoipeva, zu denen man sich bekannte, mussten
durch die Tradition der Schule und durch das schriftliche
Zeugnis in den Werken Piatons als gültig ausgewiesen sein.

Darum eben werden immer wieder diejenigen Belege aus

Piaton zitiert, die als Zeugnisse für eine solche OsoAoyta
dienen können. Und die eben erwähnte Platon-Konkordanz
hat hierin ihre Bestimmung: Sie stellt zusammen, was
Piaton über das Göttliche aussagt oder andeutet. Mit
einbezogen in diese Sammlung der im theologischen Sinne
relevanten Belege ist übrigens das 9. Kap. des A der Metaphysik.

Kurz, -— man suchte wohl nach ösoAoyoüpsva — aber

nur nach solchen in gültiger Überlieferung. In dieser
Hinsicht konnte die Stoa nichts, das Pythagoreertum nichts
Gesichertes bieten — denn dort ging ja alle Überlieferung
nur von nachträglicher Fixierung aus.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS I97

Vor allem in Bezug auf die Stoa muss vom Mittelplato-
nismus gesagt werden, was hernach auch von Plotin gilt:
Wohl hat man auf dem Gebiet von Ethik und Physik viele
Termini, Bilder, Vorstellungen, ja Gedankenreihen aus der
Stoa in den Piatonismus herübergenommen. Aber in den
Bereich der Transzendental-Philosophie ist das übernommenen

Gut gemeinhin nicht eingedrungen; nur wenige
Formulierungen konnten hier im übertragenen Sinne, aufißoAixto?,
verwendet werden. In dem Bereich, der heute untersucht
werden soll, herrscht (literarisch gesehen) der Einfluss
Piatons und Aristoteles' vor. Wie weit daneben, durch
literarische Vergleichung meist nicht zu fassen, eine (sagen wir)
gnostisch beeinflusste Betrachtungsweise vermutet werden
darf, soll nachher geprüft werden.

So sehr der Piatonismus zur esoterischen Wissenschaft
wird: Nie war es seine Absicht, eine Geheimwissenschaft

zu entwickeln oder Piatons Lehre zur Offenbarung zu
stempeln. Der schärfste Protest gegen die Prophetieen des

Alten wie des Neuen Testamentes kam aus den Reihen der
Platoniker — er kam von Kelsos und von Porphyrios. Dem
gegenüber muss betont werden: Der Piatonismus sucht nach

Erkenntniswegen, die logisch-dialektisch nachprüfbar sind;
Überrationales lehnt er entschieden ab. Aber er sucht die
Erkenntnis in ihrer ältesten erreichbaren Formulierung.
Insofern ist der Piatonismus ein Stück Klassizismus, ja,

genauer ein Stück Archaismus. Hinter dem Postulat veteres

sequi verbirgt sich die Überzeugung, dass in der Gegenwart
niemand mehr eine solche Fülle der Erkenntnis besitzen
könne. Die Menschen waren einst (dies eine wohl bekannte

poseidonische Konzeption) dem Welt-Logos um vieles
näher, und ihnen hat sich der Welt-Logos in einer in der

Gegenwart nicht mehr möglichen Unmittelbarkeit
mitgeteilt. Die zeitlich früheste Formulierung der Erkenntnis
hat mithin einen besonders hohen Wahrheitsgehalt, und es

gilt die Spuren des Richtigen, die sich bei den Jüngeren



198 H. DÖRRIE

(in diesem Falle den Stoikern) finden, damit in Einklang zu
bringen.

In dieser Vortellung lag auch der innere Grund, warum
man sich aufmachte, die ßapßapo? aotpia aufzuspüren:
Alte Priesterweisheit in Ägypten, Babylonien und Indien
musste ja in noch viel frühere Zeiten zurückführen, und
wenn Plotin zu den Magiern und Brachmanen reisen wollte,
so sicher nicht, um die neueste Wendung orientalischer
Religiosität kennen zu lernen, sondern um recht altes Gut
zu sammeln.

Wenn man solche Forderungen stellte, dann musste
man freilich Piaton als Archegeten wählen. Denn er war
der zeitlich früheste Philosoph und der einzige Theologe,
dessen Schriften man im Wortlaut besass. Diese archaistische

Tendenz, die in Piaton den 7rpwxoc; eüpsTT)? ehrte, ist nicht
zu übersehen; sie führte im 2. Jahrh. zu Versuchen, Piaton
durch die noch viel früheren Orphika in den Schatten zu
stellen, oder Homer als Quelle philosophischer Weisheit
hinzustellen. Kelsos, der sich keine der frühen und darum
besonders beweiskräftigen Zeugnisse für die vorchristliche
doöla entgehen lassen möchte, nennt daher ganz folgerichtig
Piaton als einen in der langen Reihe der Weisen (VII 58

Ende u.ö.). Es ist das Ergebnis eines längeren Prozesses,
dass man alles, was man von den « Alten » wusste oder zu
wissen glaubte, mit Piaton harmonisierte und von ihm aus
verstand: Am Anfang steht die Tatsache, dass er als der
einzige Künder einer durch Uberlieferung verbürgten
6eoXoyla erschien.

Damit bot der Piatonismus etwas, das die Stoa trotz
aller Perfektion der physikalischen und ethischen Lehren
nicht zu bieten vermochte. Hier muss der Grund dafür
liegen, warum der Timaios Piatons zu einer so gefeierten
Renaissance kam; der Timaios ist die einzige Prosaschrift
aus klassischer Zeit, deren Lektüre man bis ins 3. Jahrh.
n. Ch. bei jedem Gebildeten voraussetzen darf; und bei



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS I99

seinem Wieder-Auftauchen um 65 v.Chr. war der Widerhall
so erheblich, dass sogar Poseidonios auf dies Buch erklärend

einging.

III. Nun muss aber zur Einschränkung des Bisherigen
gesagt werden, dass dieser religiöse Aspekt des Platonis-
mus keineswegs offen zu Tage liegt. Dass von hier alle

wichtigen Impulse ausgehen, scheint auf den ersten Blick
eine gewagte Behauptung. Denn von diesem zentralen Anliegen

wird in den erhaltenen Zeugnissen besonders wenig
gesprochen. Vielmehr herrschte unter den Piatonikern eine

ganz ausgeprägte Scheu, das Wesen des Göttlichen
diskursiv zu erörtern. Denn vor aller Erörterung stand das

Wissen, dass das Göttliche appTjxov ist.
Das widerspricht dem zuvor Gesagten im Grunde nicht;

vielmehr liegt eine Bestätigung darin. Gerade weil diese

Dinge Herzenssache waren, mied man die Diskussion und
die dogmatische Fixierung.

Hier liegt der Grund, warum wir für die Theologie der

Mittelplatoniker fast nur die Zeugnisse von Aussenseitern
haben: Da ist die ganz ungenügende Definition des Göttlichen

bei Aetios I 7,31 Doxogr. 304 a 1 b 23. Da ist ein
vieldeutiges Versteckspiel in der Apologia des Apuleius, und
endlich die 17. Rede des platonisierenden Rhetors Maximos
von Tyros. Das — freilich einschlägige — 10. Kapitel im
Didaskalikos des Albinos gibt sich so, als solle darin das

dritte der drei die Welt begründenden Prinzipien behandelt
werden; allerdings führt dies Kapitel dann viel weiter.

Hier gilt es dem Missverständnis vorzubauen, als habe

man im Piatonismus aus dem zentralen Gegenstand eine
Geheimlehre gemacht — das war bezeichnend für das

Wesen der Pythagoreer; und das Wissen vom Göttlichen ist
wohl nur unter pythagoreischem Einfiuss als ein arcanum
behandelt worden. Andererseits liest man bei Piatonikern
nicht selten die Versicherung, es sei nutzlos, das Wissen



200 H. DÖRRIE

vom Höchsten in breiter Öffentlichleit vorzutragen (so
Kelsos VI 3, VII 36 u.42, an ersterer Stelle mit Zitat von
Piaton, 7. Brief 341 CD), denn nur intensive Schulung und
Vorbereitung führen zur Erkenntnis des Höchsten, wozu
Albinos in seinem TxpoXoyoq eingehende Vorschriften erlässt.

In diesem Sinne wird das Philosophie-Studium oft mit
Initiation und seine Erfüllung mit dem Mysterium verglichen;

in dieser Richtung war der Unterricht wohl esoterisch,
aber nicht geheim.

Aber die Dinge, von denen man nicht sprach, lagen
doch im Bewusstsein irgendwie bereit. Auf Schritt und
Tritt ist zu beobachten, dass scheinbar nicht-theologische
Ausführungen — namentlich solche zur Physik, speziell
zur Kosmologie — durchaus nicht nur in sich selbst
ruhen. Sondern solche Ausführungen sind mit steter
Blickrichtung auf das im Hintergrund ruhende theologische
Problem verfasst; die vordergründigen Beweisführungen
empfangen Sinn und Berechtigung sehr oft nur von der

Gottes-Vorstellung aus, obgleich diese nicht formuliert
wird.

So erscheint ein recht grosser Teil der aus dem Mittel-
platonismus erhaltenen Zeugnisse dem heutigen Leser als

zweischichtig: Denn es wird sowohl das vordergründige
Problem gefördert als auch die Funktion des Hintergründigen

irgendwie präzisiert. — Vielleicht liegt es nur an der
modernen Perspektive, dass dieser Stil des Schreibens und
des Denkens als zweischichtig erscheint — damals muss
gerade dies als selbstverständlich gegolten haben, und die

Adepten des Mittelplatonismus wurden geradezu schul-

mässig daran gewöhnt, ihren Piaton mit jener doppelten
Blickrichtung zu lesen. Bis zu einem gewissen Grade
entspricht das sogar Piatons eigenen Anweisungen 1; freilich

1 Vor allem wurde Tim. 29 BC als eine solche Anweisung zu doppeltem
Verständnis angesehen; nach Proklos, In Tim. III 234, 17 zogen Gaios
und Albinos weitreichende systematische Folgerungen daraus.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 201

war dann rasch der Punkt erreicht, wo man zu recht gewaltsamen

Auslegungen abglitt. Immerhin hat sich der Mittel-
platonismus auch auf diesem Gebiet nicht in die Uferlosig-
keit verloren, in die man später die Platon-Erklärung
hineinmanövrierte.

Sind wir nun berechtigt, die erhaltenen Äusserungen der

Mittelplatoniker mit jener doppelten Blickrichtung zu lesen,
mit der sie selbst Piaton lasen Ich glaube, ja Vielleicht
erscheint es bedenklich, von der hundertfach bewährten
philologischen Gewohnheit abzuweichen, die nur vom
überlieferten Text ausgeht und sich hütet, etwas hineinzulegen,
was nicht da steht. Nun wird man aber, wenn man das

Erhaltene nur vordergründig betrachtet, gerade an der
Frage nach dem Transzendenten fast völlig vorbeigeführt.
Versucht man dagegen, die erhaltenen Texte mit jener
doppelten Blickrichtung zu lesen, so wird das nicht selten für
das Verständnis fruchtbar. Man muss ein wenig die Kunst
zu erlernen versuchen, nicht nur zu lesen, was dasteht,
sondern darüber hinaus ein wenig mit jenen Philosophen
mit-zu-philosophieren — und das geht eben doch nur,
wenn man ihre Haltung einzunehmen versucht.

Für den Mittelplatoniker steht am Wesen des höchsten
Göttlichen das Merkmal vornean, dass es diese Welt, und
damit auch die Möglichkeit der Aussage transzendiert1.
Denn es steht zunächst einmal zu allem Innerweltlichen im
Gegensatz, also auch zur Benennung. So ist das Transzendente

das Ungenannte.
Wohl manifestiert es sich in der Welt durch seine

Wirkungen, aber es muss zugleich aufgefasst werden als

das der Welt völlig Entgegengesetzte, wie es ja zugleich
Verneinung alles Aussagbaren ist. Es gilt also, eine Brücke
zu schlagen: Alle Erkenntnis bedingt ein 6[roooö(70ai, ein

Gleichartig-Werden des Erkennenden mit dem Erkannten.

1 Kelsos VI 35.



202 H. DÖRRIE

Wer Gott erkennt, hört auf, im absoluten Gegensatz zu
ihm zu stehen, — deum colit qui novit.

Hiermit ist angedeutet, welchen Tribut der Mittelpiatonismus

den religiösen Strömungen seiner Zeit zollte. Es

war nicht mehr möglich, jenem Weg zu folgen, der einst
Piaton in die Problematik des Transzendenten geführt hatte:
Es war das der Weg über Dialektik und Ideenlehre gewesen.
So seltsam es ist: gerade in diesem für Piaton zentralen
Punkte ging der Mittelplatonismus mit Entschiedenheit
eigene Wege. Nie ist ihm die Ideenwelt als das Objekt des

Erkennens erschienen, dem nun aller philosophische Eifer
dienen müsse; nie ist ihm die Ideenwelt in solcher Weise

zum schlechthin gültigen, die Welt transzendierenden Gegenpol

geworden, wie sie es für Piaton war; sondern dies

Element des Transzendenten ist einer viel wichtigeren Frage
untergeordnet: Der Frage nach der Erkennbarkeit und der

ontologischen Einordnung des Göttlichen.
Es konnte nur knapp — gewiss viel zu knapp — gestreift

werden, welches der religionspsychologische Grund für
diese so stark von Piaton abweichende Haltung war. Nur
als einen Mitgrund möchte ich die Entwicklung gelten lassen,
welche die Ideenlehre seit Xenokrates nahm — wäre nicht
jener Hauptgrund wirksam gewesen, so hätte es an Möglichkeiten

nicht gefehlt, der Ideenlehre ihre alte Bedeutung
zurückzugeben. Der springende Punkt aber war dieser:
Für den Mittelplatonismus handelt es sich durchaus nicht
um die Transzendenz der Erkenntnis und ihrer Gegenstände,

sondern es handelt sich ausschliesslich und vordringlich

um die Transzendenz des Göttlichen.

IV. In ihrer Weise hatten die Mittelplatoniker recht,
wenn sie alle das transzendente Göttliche betreffenden

Aussagen über das Göttliche zusammenordneten, — und wir
brauchen ihnen ja nur zu folgen, um einen Uberblick zu
gewinnen, bis zu welchem Grade Piaton die Transzendenz



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 203

des Göttlichen vertrat. Diese folgte unabweisbar, wenn das

Gute als die höchste Idee gepriesen wurde — so im
Sonnengleichnis, oder wenn der überhimmlische Ort gepriesen
wurde — so im Phaidros 247B, oder wenn der 6. Brief vom
Vater des Grundes spricht. Aber es wäre sehr falsch, ausser
Acht zu lassen, dass Piatons religiöses Empfinden ganz offenbar

diesen Postulaten der Dialektik noch nicht nachgegeben

hat. Denn überall da, wo dies Empfinden spricht, ist
das Göttliche, wie nur je bei einem Griechen, dem Menschen

verwandt, es wohnt der Welt inne, es ist um einen jeden
und in einem jeden, und man kann ihm ähnlich werden.
Damit ist die transzendente Spitze des Göttlichen gewiss
nicht in Frage gestellt — aber während die Ideen ihrem

ganzen Entwurf nach zur diesseitigen Welt in Antithese,
ja in Opposition stehen, ist eine solche Opposition des

Göttlichen zum Diesseits und zum Menschen für Piaton
nicht vollziehbar. Ja, ich möchte zur Diskussion stellen, ob

überhaupt von einer Theologie bei Piaton die Rede sein darf;
mir scheint, wir dürften nur von theologischen Aussagen bei
Piaton sprechen, die auf induktivem Wege von den
verschiedenen Ausgangspunkten her erreicht wurden.

Der Mittelplatonismus aber ist im Besitze einer Theologie,

die ihm vorgegeben ist. Und von diesem, für ihn
schon durch Überlieferung geheiligten Standpunkt aus pflegt
man bereits zu deduzieren. Hierin scheint mir der
hauptsächliche Unterschied zu Piaton zu liegen.

Dieser Unterschied kann, so meine ich, von zwei verschiedenen

Punkten aus erklärt werden.
1) Der eine Grund liegt darin, dass der religionspsychologische

Habitus sich im späten Hellenismus grundlegend
ändert. Die letzten Reste einer im Moralischen anthropo-
morphen Gottesvorstellung verschwinden — Gott gilt als

das Inkommensurable, Fremde, Ausserweltliche, das völlig
Andere. Dies gnostisch zu nennen, wäre zu eng, — es muss
nach einer Bezeichnung gesucht werden, die unterstreicht,



204 H. DÖRRIE

was die Erlösungs-Sehnsucht der Mysterien-Religionen mit
der der Gnostik und der Hermetik gemeinsam hat. Dieser
Faktor hat als innerer Grund gewiss stark im Piatonismus

gewirkt.
2) Einzig sichtbar machen aber lässt sich ein äusserer

Grund: Aristoteles' Aussagen über den V0Ü9 als das Göttliche
fügten sich der Gesamt-Konzeption weit besser ein, und
obgleich man immer in platonischer Ausdrucksweise redet,
ist tatsächlich Aristoteles für die Ausbildung der
mittelplatonischen Transzendenz viel wichtiger geworden als Piaton.

Nun war ja der den Aristoteles forderte, weit
radikaler. Während Piaton zwischen voup und Welt als

Vermittelndes die Seele in ihren vielfachen Verzweigungen
einfügte, zieht Aristoteles einen scharfen Trennungsstrich.
Ihm ist der theoretische voü<; zugleich -/«picnroc; xal data&T)?

— so de an. T 5, 430 a 17, und über eine Verbindung oder

Vermittlung dieses transzendenten voü? mit den Kräften der
Seele ist keine Aussage möglich, — so de an. B 2, 413 b 26.

Wenn nachmals dem Mittelplatonismus die Transzendenz des

voö? als selbstverständliche Praemisse vorgegeben ist, so
ist das nicht platonisches, sondern aristotelisches Erbe; vor
allem hat Metaph. A 9 die Vorstellungen vom Transzendenten
stets stark geprägt.

Nun kann nicht genug betont werden, wie sehr der

Mittelplatonismus an seine Überlieferung gebunden war; und
im Verlaufe seiner Geschichte zeigte sich, dass die Bindimg
an seine Überlieferung stärker war als die Forderungen, die

von den religiösen Strömungen der Zeit aus gestellt wurden.
Die Starre der Überlieferung war es, die ein Überhandnehmen

etwa einer gnostisierenden Strömung immöglich
machte; es ist eins der wichtigsten Ergebnisse des gestrigen
Tages, dass gezeigt werden konnte, wie selbst Plotin von der
gnostischen Strömung erfasst wurde, ihr aber widerstand.

Diese so machtvolle Überlieferung ist, was die Fragen
nach dem Transzendenten anlangt, aus zwei Komponenten



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 205

zusammengesetzt: i) aus jenem aristotelischen Erbe, dass

nämlich ein abstrakter voü? transzendiert, und 2) aus dem

platonischen, im Timaios niedergelegten Erbe, dass eine
Funktion des von? •— die Weltseele — Sinn und Ordnung
vermittelnd die Welt durchwaltet, dass keine ihrer Glieder
zum Höchsten in Gegensatz geraten kann; daher ist im
Piatonismus kein echter Dualismus möglich geworden,
vielmehr kommen alle Ansätze zu dualistischer Aufspaltung
von aussen. Dafür aber lag der Gedanke, das Göttliche sei

gestuft, zum Greifen nahe. Denn dieser Welt und den in
ihr schaffenden Gewalten konnte die Göttlichkeit ebenso

wenig abgesprochen werden wie dem transzendenten, in
ihr sich verwirklichenden Prinzip. Ferner ist festzuhalten,
dass damit eine (nicht gegensätzliche) Zwei-Stufigkeit
vorgezeichnet war, — und richtig hat dieser Gedanke, besser

das Empfinden von einer Doppel-Schichtigkeit des Göttlichen

den Piatonismus nachhaltig beherrscht; soviel man
sieht, ist erst Numenios —• und das ganz vorsichtig — zur
triadischen Stufung übergegangen.

V. Nun muss freilich zugegeben werden, dass diese zwei

Komponenten in der frühesten Phase des Mittelplatonismus
kaum sichtbar werden. Zunächst sah es so aus, als solle an
die Stelle der Stoa, die ja transzendenter Betrachtungsweise
abgeneigt war, eine Philosophie treten, die zwar in
physikalischer Hinsicht auf einer neuen Basis beruhte — nämlich
dem Timaios — aber die Frage nach dem Transzendenten

keineswegs in den Vordergrund rückte. Mit andern Worten:
Es gab ein starkes retardierendes Element, das die

Entwicklung zur transzendenten Betrachtungsweise für lange
Zeit verzögerte: Das war das älteste und wichtigste Lehrstück

dieses physikalisch interessierten Piatonismus, die

Drei-Prinzipien-Lehre.
Schon sehr früh wurde nämlich aus dem Timaios ein

Schema herauspräpariert, mit dessen Hilfe man die Ent-



2o6 H. DÖRRIE

stehung der Welt verständlich machen wollte. Im Gegensatz

zur Stoa setzte man dazu drei Prinzipien an: Den
Schöpfer (hier ist an den 87)gi.oupy6c; des Timaios gedacht),
das ideale Vorbild — uapoccSeiyga — und den Stoff. Dabei
ist stillschweigend vorausgesetzt, dass keine dieser dcp^cd

von den anderen Kausal abhängig, keine andererseits
entbehrlich ist; sondern diese drei Prinzipien stehen zu
einander im logischen Verhältnis &v oüx avsu.

Diese Drei-Prinzipien-Lehre beherrscht die Doxogra-
phie. Sie tritt — in seltsamer Einkleidung — erstmals bei
Varro 1 auf, ist also ganz alter Besitz des Mittelpiatonismus.
Es scheint ausgeschlossen, dass diese Lehre der xenokra-
tischen Systematik entstammt, — denn deren Wesensmerkmal

ist das Über- oder Unterordnen der Begriffe. Hier
aber, in der Drei-Prinzipien-Lehre liegt eine merkwürdige
Parataxe der drei Prinzipien vor, — eine Parataxe, wie sie

weit und breit nur dem Timaios 28 A — C zu entnehmen ist,
wenn man dies Textstück wörtlich versteht. So ist die
nächstliegende Annahme: In dieser Drei-Prinzipien-Lehre liegt
eine erste Lesefrucht aus dem Timaios vor.

Nun war diese Lehre alles andere als ein im philosophischen

Sinne glücklicher Wurf; vielmehr war sie ein arges
Hindernis, wenn es darum ging, den Schritt zum
Transzendenten hin, also aus dieser Welt heraus, zu tun. Denn
wenn auch, diesem Schema zu Folge, Schöpfer und Vorbild
irgendwie von aussen in diese Welt hineinragen, so
realisieren sie sich doch nur in dieser Welt. Es ist gar kein
Gedanke daran, dass die eigentliche Realität dieser Prinzipien

etwa ausserhalb dieser Welt liege. Kurz, mit
Einführung dieser <xpx<x[ ist der Schritt von der Physik zur
Metaphysik keineswegs getan; wohl sind die materiell
verstandenen Ursachen der Stoa nun durch unkörperliche
ersetzt, und an Stelle des stoischen Monismus tritt jene

1 Bei Augustin, Civ. Dei 7, 28 (I 341, 10 Dombarth).



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 10~J

Trias — aber weiter führte dieser Ansatz zunächst
nicht.

Nun ergibt sich folgender, sehr merkwürdiger
Tatbestand: Auf der einen Seite ist die Drei-Prinzipien-Lehre
zum allseits anerkannten Gliederungs-Schema im Mittel-
platonismus geworden; kein Abriss der Physik ist denkbar,
der nicht nach diesem Muster die Welt und ihr Zustande-
Kommen erklärte.

Auf der anderen Seite arbeitete man mit allen Kräften
daran, diese Drei-Prinzipien-Lehre aufzuheben, weil die in
ihr enthaltene Gleichsetzung der drei apxcd nicht erträglich
schien. Die Gruppe um Attikos drückte die Idee zum
Trapalriov1 herab, verminderte also die Zahl auf zwei. An
anderer Stelle (schon Seneca berichtet Ep. 5 8 davon) erweiterte

man diese Prinzipienreihe durch Ergänzungen aus
dem aristotelischen Arsenal.

Doch soll dies Mehr oder Weniger uns hier nicht beschäftigen.

Erheblich ist der Umstand, dass an mehreren Stellen
der Versuch gemacht wurde, von der Gleichordnung der

apxa' zu einer hierarchischen Stufung zu gelangen. Man
konnte es nicht dulden, dass das Göttliche zwischen Idee
und Stoff nur den Rang des Ausführenden innehatte.

Die Abwandlungen der Drei-Prinzipien-Lehre, von denen

nun zu handeln sein wird, sind alle mit dem Ziel vorgenommen

worden, dem Göttlichen eine die übrigen äpx°d
überragende Rolle zu geben.

Bei Seneca ist in zwei interessanten Kapiteln (Ep. 5 8,20 ff
und 65,10 ff) von dem Versuch zu lesen, wie man sich das

Wesen des Demiurgos anschaulich zu machen versuchte:
Man verglich ihn mit einem schöpferischen Menschen.
Seneca stellt — mit leiser Polemik — dar, wie ein Schaffender

(sei er wer er wolle) mancherlei Voraussetzungen bedarf,
ohne die keine Schöpfung zustande kommt — also Dinge
1 Attikos bei Euseb P. E. XV 13; 816a Viguier; ähnlich der Mittel-
platoniker bei Diog. Laert. III 77.



2o8 H. DÖRRIE

&v oüx aveu. Der Schöpfer ist also keineswegs ocuTapxY]?

— und darum verlässt Seneca diese Konzeption, um einen
wahrhaft einfachen Grund aufzusuchen. Aber das wenige,
was Seneca von der damaligen platonischen Prinzipienlehre

berichtet, zeigt deutlich, dass bei seinem Gewährsmann
die Drei-Prinzipien-Lehre schon aus den Angeln gehoben
war: Der menschliche wie der göttliche Schöpfer können
gewiss ihr Vorbild als Modell ausserhalb ihrer selbst vor
sich haben. Sie können es aber auch als einen Plan in sich

tragen; — und dann sind die Ideen Gedanken des Demiurgen
und der Demiurg ist dann mehr als Ausführender.

Den Ansatz zu gleicher Konzeption findet man bei Albinos,

Did. 9, 163, 12 H., wo die Idee im Bezug auf andere

Begriffe definiert wird: Im Bezug auf Gott sei sie sein Denken.

Im weiteren Verlauf wird klar, dass Albinos hier nicht
daran denkt, den erschaffenden Gott des Timaios durch
einen denkenden Gott zu übergipfeln. Sondern ganz wie bei
Seneca wird das Planen und das Ausführen einem und
demselben zugewiesen. Hierbei steht einzig fest, dass

das Vorbild vor der Erschaffung sein müsse; ob das Vorbild
ausserhalb des texvItv)? besteht, ist von geringem Belang 1:

Baumeister, die eine «Idee » des künftigen Werkes erzeugen
und in sich tragen, verleihen diesem die künftige Gestalt; sie

erfüllen mithin zwei gesonderte Funktionen.
Noch Numenios hat diese zwei Funktionen der mittleren

seiner drei Stufen zugeschrieben, fg. 2 5: o Seütspo? auTortotst

T7]V TS ISeOCV EOCUTOÜ X«l TOV x6cT[XOV, ETTELTOC 0SCüp7]Tt.x6<; oXw?.
Über die letzten drei Worte brauche ich nicht su sprechen;
sie sind durch die Diskussion des ersten Tages hinreichend
geklärt. Umso wichtiger ist es, festzuhalten, dass die
Sonderung der beiden oberen Stufen von einander, und die

Doppelfunktion der zweiten Stufe (Erschaffung a) des

1 Ja, Albinos lenkt 163, 18 recht entschieden auf den menschlichen,
nur ausführenden Künstler zurück — die Bestimmung, die Idee sei

v6riait; des Künstlers, wird verlassen.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 209

7tapa8ei.y(j.a, b) der Welt) genau dem bei Seneca Ausgesagten

entspricht: das äyaOov ist vor den Schöpfer gestellt.
Sicher muss jene Doppel-Funktion zu Unscharfen führen;

diese Unschärfe ist aber wohl erst von Plotin bekämpft
worden 1. Jedenfalls ist seit ihm diese Konzeption verlassen

worden; denn der Denkzwang, die einzelnen Aspekte
einander unterzuordnen,2 machte es unmöglich, dass die Konzeption

Gottes als des planenden und schaffenden Künstlers von
Dauer war.

Nach dem Scheitern dieser Konzeption gilt es als

ausgemachte Tatsache, dass ein einziges göttliches Wesen
nicht mehrere Funktionen in sich vereinen kann; seither
herrscht das Axiom, dass den Wirkungsweisen des Göttlichen
bestimmte Seins-Stufen entsprechen; es beginnt der Prozess,
das Göttliche in seine töl^sic, zu zerlegen. Zunächst freilich
macht man bei einer ausgeprägten Zwei-Stufigkeit Halt.

Erst nach Proklos hat einmal ein kluger Kopf — es war
Damaskios — die Frage gestellt, ob diese Einteilungen
nicht nur Vorstellungen sind, zu denen die Unvollkommen-
heit unserer notwendig disjunktiven ratio uns nötigt; zuvor
aber herrschte ein halbes Jahrtausend hindurch unumstöss-
lich die Überzeugung, dass es möglich und legitim sei,
Stufen des Seins zu sondern.

Die Rechtfertigung dafür wurde aus Aristoteles abgeleitet;
seine Unterscheidung von evepyeta und Suvapu? gewann
in diesem Zusammenhange metaphysisches Gewicht. Denn
es wurde nun hinsichtlich der Basis aller Spekulationen,
hinsichtlich des Timaios, folgende Frage gestellt:

Ist ein Demiurgos, der in einer Handlung die Welt

1 Vgl. hierzu Proklos, In Tim. I 305, 5 ff, gegen Attikos. 2 Auch
Attikos bediente sich des Künstlervergleiches: Bei Euseb, P. E. XV 6,

12, 80Viguier und bei Proklos, In Tim. I 366, 9. Letzter Nachklang
bei Simplikios, in Aristot. Metaph. 106,4; dort wird Attikos getadelt,
er habe alles Ausserweltliche, auch die S^pioupyixal vofjueti;, der
Weltseele Übermacht, die für Attikos die Statthalterin des (dann nicht
mehr benötigten) Demiurgen wird.



2X0 H. DÖRRIE

erschafft, davor und danach eigentlich Demiurgos Er wäre
ja, stellt man sich sein Handeln zeitlich begrenzt vor, Aionen
hindurch nur potentiell der Weltenschöpfer; actualiter wäre
er es aber nicht; denn das Suvagst, schliesst allemal ein [xy] öv

ein. Diese Überlegung wird zum durchschlagenden Argument

dafür, dass Piaton unmöglich die im Timaios erzählte

Weltschöpfung wörtlich gemeint haben könne. Das hatte ja
schon Xenokrates postuliert, und Aristoteles hatte ihn scharf
dafür getadelt1, dass er überhaupt versuche, den Wortlaut
Piatons zu retten. Nun aber, im i. Jahrh. nach Christus,
macht man sich gerade das zentrale Argument des Aristoteles

gegen den Timaios zu eigen, um diesen (trotz Aristoteles)
mit neuem Sinn zu erfüllen. Am evspysioc-Begriff wird das

Postulat entwickelt, das Sein und das Wirken sei umso
werthafter, je absoluter es sich als evepysia manifestiere.

Zugleich wird postuliert, Piaton habe im Timaios nur
die unterste Stufe der nur ausführenden Wirksamkeit am

Demiurgen dargestellt. Über diesem muss es höhere Stufen
des Seins und Wirkens geben, denn reine tvipysicx. ist reines

in sich zurücklaufendes Denken (Aristoteles, Metaph. A 9).
Man sah sich berechtigt, über den Demiurgos der Drei-

Prinzipien-Lehre hinaus nach einer causa generalis zu suchen

(bald genug fand man dafür die platonischen Ausdrücke
« Vater des Grundes » — Brief 6, 323 D, oder « König » —
Brief 2, 312 E). Hiermit waren transzendierende Instanzen

gemeint, die weit über dem innerweltlichen Demiurgos
liegen. Wie man vorging, um den überweltlichen Grund
sich als reine, keiner anderen Voraussetzung bedürfende

svepyeta vorstellen zu können, lehrt der Eingang des

10. Kapitels von Albinos' Didaskalikos.

VI. Um einen weiteren Schritt voran zu tun, gilt es,
noch einmal zu Seneca, ep. 65, 10, zurückzukehren. Dort

1 Aristot. De caelo A 10, 279b 32.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 211

wird der Schöpfer, mit starker Betonung des grammatischen
Geschlechtes, bonus genannt; der entsprechende Satz des

Timaios (31 DE dyaöcx; wird in lateinischer
Ubersetzung zitiert. Hieran wird entwickelt: Der Demiurg, als

« der Gute» muss ein noch Allgemeineres, Begründendes
vor sich haben: « das Gute ». Zur gleichen Stelle bezeugt
Proklos, In Tim I, 305, 5, mit aller Klarheit, dass man jene
Stelle als Bestätigung für die These benutzte, der (als Person

bestimmte) Schöpfer habe ein Unpersönliches, nämlich
die Idee seiner hauptsächlichen Eigenschaft, vor sich: das

Gute.
Das ist für den Neuplatoniker nicht weiter erstaunlich.

Aber dass dies Übergipfeln des mit persönlichen
Eigenschaften ausgestatteten Schöpfers durch ein unpersönliches,
stets wirkendes Gutes schon bei dem von Seneca benutzten
Platoniker stand — das verdient einige Beachtung. Seneca

lässt keinen Zweifel darüber, woher diese Bereicherung
stammt: Die platonische Dreiprinzipien-Lehre ist mit der

peripatetischen Vier-Prinzipien-Lehre konfrontiert und aus

ihr ergänzt worden. So ist der ursprünglichen Konzeption
als wichtigste äpyf] das teXo? hinzugefügt worden. Dass

dies nicht einfach eine Erweiterung, sondern einen tiefgreifenden

Umbau der Prinzipien-Reihe bedeutete, ist gewiss
klar geworden: Hier zum ersten Mal tritt über den Demiur-

gos (der ja das Paradeigma denken und verwirklichen soll)
ein höchster Begriff, der nur unpersönlich und nur vom
Demiurgos getrennt sein kann.

Wie verfährt Albinos mit dieser Erbschaft, die ihm aus
der Frühzeit des Mittelpiatonismus zukommt

Vor kurzem hat J. H. Loenen1 überzeugend darauf

hingewiesen, dass man bisher darin viel zu weit ging, in
Albinos einen Vorläufer der neuplatonischen Stufungslehre
zu sehen; tatsächlich kann nur eine einzige Äusserung des

1 Mnemosyne 1956, Heft 6.

15



212 H. DÖRRIE

Albinos dafür in Anspruch genommen werden 1. Im Übrigen
ist Albinos darauf bedacht, den überweltlichen Gott (den er
sich als den svepysta denkenden und wirkenden vorstellt)
als ein in sich nicht weiter gestuftes Phänomen zu begreifen
und dieses allem Innerweltlichen gegenüberzustellen. Unter
den zahlreichen Prädikaten, die er diesem Göttlichen im
Did. io, 164, 30 f beilegt, erscheint auch das Prädikat
« gut»; Albinos sagt indes in diesem Zusammenhang
ausdrücklich, dass durch alle diese Ausdrücke der (unvollkommenen)

Sprache ein einziges Phänomen benannt werden soll.
Es wird «das Gute » also nicht über den Gesamtbereich

herausgehoben. Immerhin steht (das sagt Albinos kurz
zuvor) der höhere Grund so vor dem Suvapiet wirkenden
wie der Zweck vor dem Bemühen 2 — jene von Seneca

referierte Bestimmung ist also aufgenommen und verarbeitet:
Sie ist als Beispiel und Vergleich eingefügt, hat aber eine

weitere Stufung nicht angeregt — zumindest nicht bei
Albinos.

Die beiden Stufen, die er diskursiv scheidet, sind ihrem
Werte nach verschieden; das Wort dfxelvtov (vgl. unten
Anm. 1) ist nicht zu überhören. Trotz der Zweiteilung
liegt es Albinos fern, in einen Dualismus abzugleiten; die
sinnvolle Verbindung zwischen den beiden Stufen des

Göttlichen wird betont:
Einerseits transzendiert das höchste Göttliche nicht nur,

sondern es hat zugleich (so Albinos Did. 10, 164/5) kraft
seines Willens das All mit sich selbst angefüllt; es hat ja
(in Erfüllung der schöpferischen Funktionen) die Weltseele
erweckt und ist Urheber ihres voüc.

1 Dieser wichtige Satz lautet, Did. io, 164, 19 etc! St voü?
dpiEtvcov, voü St toü sv Suvdftst 6 xcct' Iv^pyeiav xdvra vocov xai apta xa!
de!, toGtou St xaAAüov o adzioc, toGtou xai OTCp' av £ti dvcorGpco toGtcov
ücpeaT7]XEv. Insofern eine Stufungslehre bereits angelegt war, ist die
Reihe der Stufen nach oben hin noch nicht abgegrenzt. 2 Der Satz

lautet, Did. 10, 164, 20 EvspyEt Sk dxlviyrot;... c0? tÖ öpexröv xivst ttjv
ope^tv dx!v7]Tov Ü7tdpx<t)V.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 213

Andererseits zeigt Albinos Wege, um das Höchste zu
erkennen. Da Albinos an keiner Stelle an den Glauben seiner
Leser appelliert, ist er ihnen keine Gottesbeweise schuldig;
er lehrt aber drei Wege, wie man den Abstand zwischen Gott
und Mensch überwinden und den Menschen trotz der
Schwäche seiner Erkenntnisfähigkeit1 zur Erkenntnis des

Göttlichen führen kann.
Was Albinos nun gibt, ist gewiss nicht sein Eigentum,

sondern längst geprägtes Lehrgut; in paralleler Bezeugung
liegt es bei Kelsos VII 42, bei Plotin VI 7, 36, 8 und bei
Maximos von Tyros, Diss. 17 vor2. Es begegnen hier die
via negationis, die via analogiae und die via eminentiae. Die
beiden letzteren haben im Mittelplatonismus eine mehr
hilfsweise Bedeutung; sie allein würden nicht zur Erkenntnis
des Göttlichen führen; einzig die via negationis gilt ohne jede
Voraussetzung. Sie wird aus sich selbst heraus entwickelt
(Did. 10, 165, 25 f); die beiden anderen werden dadurch
empfohlen, dass Piaton sie ging: In der Diotima-Rede
(von Symp. 210 A an) ist die via eminentiae vorbereitet;
das Sonnengleichnis (Staat 508 D ff) wird zum Muster für
die via analogiae. Einzig die via negationis stellt eine
selbständige logische Operation dar: Zum Göttlichen gelangt
man durch möglichst vollkommene Abstraktion: «<psAe

Travxa.

VII. Albinos lässt damit drei Wege der Erkenntnis zu;
unter ihnen hat der am meisten rationale zweifellos den

Vorzug; die zwei durch die Platon-Lektüre empfohlenen
werden immerhin gebilligt. Albinos möchte damit eine
Kontroverse darüber abschneiden, ob es nicht etwa einen weiteren
Weg zum Höchsten gebe, die via miitationis.

1 Hier stimmen überein: Albinos, Did. 10, 164, 10, Kelsos VII 42
Ende und Porphyrios wider Boethos, bei Euseb P.E. XI 28, 3; 553^
Viguier. 2 Wichtig hierzu: C. Andresen, Logos und Nomos (1956)
293, und A. J. Festugiere, Revil. IV 113-120.



214 H. DÖRRIE

Bei Stobaios ist eine Epitome von Areios Didymos'
philosophie-vergleichendem Werk über die Ethik erhalten,
und da wird berichtet (Eel. II, 49 fW.), wie Platoniker und
Pythagoreer (also sicher die zu Alexandreia) aus dem Theaitet
176 AB eine veXo^-Formel herauslösten: opoicocuc; 0soi xoera

to Sovaxov. Diese Formel wurde alsdann durch vier weitere
Belege aus Piaton 1 für alle Gebiete der Philosophie bestätigt.
Dies ist das wichtigste Lehrstück der mittel- und neuplatonischen

Ethik geworden; der Fleiss K. Praechters hat
42 Bezeugungen dafür gesammelt2.

Nun steht in jener ältesten Bezeugung bei Areios Didymos

das wichtige Sätzchen (Stob. Eel. eth. II 49, 17), jene
Telos-Formel, wie auch das ihr gleichgesetzte pythagoreische
Itou 0ew beziehe sich ganz offenbar nicht auf den
sichtbaren Gott, welcher nach dem Phaidros 247 B die Fahrt der
Seelen über das Himmelsrund anführt, sondern es wird
festgestellt, der Mensch könne dem voyjtöc; Oeo? gleich
werden. Denn so wie das Göttliche die Welt erschafft und
lenkt, so gestaltet und formt der Weise sein Leben 3. Die
Platoniker zu Alexandreia — also wohl Eudoros und seine

Umgebung — hatten also bereits jene Sonderung des

innerweltlichen Göttlichen von dem erschaffenden und
lenkenden Prinzip vorgenommen; sie hatten die enge
Bindung an den Wortlaut des Timaios (der nur vom
Demiurgos spricht) schon hinter sich gelassen; sie scheiden
den innerweltlichen, sichtbaren Gott von der transzendenten,

intelligiblen Gottheit. Freilich entkleideten sie diesen
der persönlichen Eigenschaften nicht so weit, dass er nicht
zumindest Vorbild — TcapaSsiyjaa —• aller dcpexat sein
kann.

1 Auch diese Beleg-Sammlung wurde zum verbreiteten Lehrstück;
vgl. Hermes 1944, 25 ff. 2 GGA 1907 und ebda. 1909. 3 Der
stoische und der pythagoreische Weise sind dem Gott vergleichbar, ja,
stehen fast auf einer Stufe mit ihm. Der Piatonismus hat das nie postuliert

— darum ist dieser Beleg auffällig.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 21 5

Nun ist die zitierte Stelle dadurch merkwürdig geworden,
dass Albinos knappe zwei Jahrhunderte später mit
ungewöhnlicher Schärfe gegen diese — nur hier vertretene —
Lehre polemisiert. Die TsXot;-Formel opoicoaii; Osch leitet
Albinos aus genau den gleichen Belegen bei Piaton ab wie
seine Kollegen in Alexandreia; hierin besteht völlige
Einheitlichkeit der Überlieferung. Aber Albinos (Did. 28)
verwahrt sich gegen die Folgerung, die Angleichung an Gott
könne sich etwa auf den überhimmlischen Gott beziehen 1.

Sie kann nur dem S7ioupavi,o<; 0eot; gelten, — demjenigen also,
der nach dem zuvor angezogenen Beleg aus dem Phaidros
248 A den Seelen als « sichtbarer Gott» voranfährt. Zur
Begründung sagt Albinos vom überhimmlischen Gott, er
habe keine äpsxal, sondern sei über diese erhaben. Hier
lesen wir wieder jenes äpelvcov, das die ontologische
Überlegenheit eines Wesens über ein anderes ausdrückt. Der
überhimmlische Gott ist hier mithin als derart transzendent
verstanden, dass er alle ethische Wertung übersteigt. Er ist
bereits derart höchster Zweck, dass er nicht einmal mehr die
Ideen der apercd in sich enthält; er kann also nicht mehr als

x6<yp,o? voYjTot; verstanden werden.
Indes zeigt die polemische Wendung des Albinos, dass

die entgegengesetzte These noch vertreten wurde. Ganz
offenbar klingt in den herausgehobenen Sätzen etwas von
der Katheder-Polemik wider, die zwischen Alexandreia und
Pergamon ausgetragen wurde. Übrigens ging die Polemik
weiter; auch Plotin stellt sich Enn. I 2 die Frage, welchem
Gott denn die oy-oiteait; gelte, und er wendet I 2, 1, 30

gegen den von Albinos vertretenen Standpunkt ein, sehr
wohl könne der Mensch kraft der ihm eigenen äpsral einem
Wesen gleich werden, das über apsTod jeder Art erhaben ist.

1 Die Stelle lautet, Did. 28, 181, 36: ty)? cocpeAslai; <xpxy äyaOov,
toüto 8' ix. 0£oü sÜp7]Tai. 'AxöXouQov o5v tf) <£pxyj T& tIXo? ett) av to
ei;°p.oKi>07jvoa 0£<ü — 0eiS 8y]Xov6ti. tü i:7toupavto), p.4 tü pia Ata U7tspou-

pavtto, 8? ouk äpETTjv ^X£i, äpclvcov 8' sarl rau-rr)<;.



2l6 H. DÖRRIE

Das wird Plotin freilich dadurch erleichtert, dass er die
apsTal in erster Linie als xaOdpcreu; versteht, und das

ogoioöcjöaL rückt ihm in die Nähe des svoücrOai.. Aber davon
abgesehen scheint Plotin ein Argument zu wiederholen, das

die Schule von Alexandreia gebrauchte, um die in Pergamon
vorgetragenen Einwände zu entkräften; in dieser Einzelfrage
führt eine gerade Linie von Areios Didymos zu Plotin.

Die Stellung, die Plotin bezog, macht deutlich, welche

Folgerungen drohten, wenn man eine solche via imitationis
zuliess. Die drei von Albinos gebilligten Wege zur Gott-
Erkenntnis sind durchaus rationale Wege. Der vierte, in
Alexandreia offenbar empfohlene Weg ist aber der Weg der
Askese, und es ist kein Zufall, dass Areios Didymos ihn im
Zusammenhang nicht nur mit Piatons, sondern auch Pythagoras'

Namen nennt. Es ist ausserordentlich bezeichnend,
dass Albinos diese Möglichkeit schroff von der Hand weist;
es sieht aus, als solle ein Damm errichtet werden gegen die
mehr und mehr anschwellende Bereitschaft, das Ergebnis, zu
dem die Philosophie führen soll, auf ausserphilosophischem
Wege zu erreichen.

VIII. Meine sehr verehrten Herren Eine Reihe von
Einzelfragen wurde bisher gestreift — an ihnen wurde etwas

von der ungemeinen Variabilität des Mittelplatonismus
sichtbar; wohl ist die Tradition des Lehrgutes verbindlich,
aber die Entscheidung des einzelnen Philosophen war offenbar

in viel weiterem Masse frei als etwa in der Stoa. —• Nun
soll aber die erstaunlich grosse Zahl (denken wir nur an den
kümmerlichen Überlieferungszustand von kontrovers
diskutierten Punkten den Blick auf die Zusammenhänge im
Ganzen nicht trüben.

Kann nach den vorliegenden Bezeugungen von einer

einhelligen Stellungnahme zu Fragen der Transzendenz

gesprochen werden Nein — insofern die Ergebnisse oft im
diametralen Gegensatz zu einander stehen. Ja — insofern



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 217

alle Positionen wohl erkennbar auf ein recht einheitliches
Fundament gebaut sind.

Freilich gab es nicht ganz wenige, für die sich die Frage
der Transzendenz garnicht stellte. Cicero z.B. ist weder
durch sein Studium an der Akademie Philons und Antiochos',
noch durch seine Lektüre des Timaios auf die Frage nach
dem Transzendenten hingeführt worden; wahrscheinlich
existierte sie für seine beiden Lehrer noch nicht (oder man
müsste Cicero ein ganz schlechtes Zeugnis ausstellen). Ein
solches Zeugnis verdient freilich Gellius, der keine der
Überlegungen seines Lehrers Tauros zur Frage nach dem
transzendierenden Grund der Weltschöpfung1 der
Aufzeichnung würdigte. Oder ist es denkbar, dass man junge
Römer zum Zentralen nicht zuliess Bei Attikos sieht man
es deutlich, und bei Plutarch ist es zu vermuten, dass alle

Wesenheiten, die etwa ausserhalb der Welt postuliert werden
konnten, in die Welt mit einbezogen wurden; bewusst wurde
hier die Transzendenz in die Immamenz überführt. Was
Plutarch anlangt, so ist es denkbar, dass dies eine

Ausformung seiner frommen Zurückhaltung war; vielleicht Hess

er absichtlich seinen Logos nicht in Sphären schweifen,
die diesem inkommensurabel waren. Er schweigt darüber.

Aber da, wo nur Zeugnisse gesammelt werden können,
bezeugen diese einhellig folgende drei Merkmale für die

Haltung der mittelplatonischen Philosophen:

1) klare Ablehnung des Ausser-Rationalen und des

Überrationalen, d.h. besonders von Offenbarung und Magie;

2) feste Bindung an die Überheferung: Der in ihr sich
äussernde Logos muss (da er sich einmal geäussert hat)
unveränderhch wahr und gültig sein;

3) die alte Forderung, das Mass zu wahren, wird auch in
den Formen des Philosophierens beibehalten; bei grösster

1 Erhalten bei Johannes Philoponos, De aet. rnmdi II 19 u. ö.



2l8 H. DÖRRIE

Freiheit der Entscheidung hält man sich von extremen
Formulierungen fern; es ist noch ein sehr weiter Schritt
zum neuplatonischen Dogmatismus.

Was nun die aus solcher Haltung fliessende Lehre
anlangt, so dürfen die Gemeinsamkeiten auch wieder in drei
Punkte zusammengefasst werden, deren beide erste aber
einen doppelten Aspekt haben:

id) Der Schritt in die Transzendenz pflegt vor allem aus

religiösem Bedürfnis heraus zu geschehen: Das Diesseits

kann nicht mehr (wie für die Stoa) als aörocpxsi;

gelten; in erster Linie ist es das religiöse Empfinden,
das den göttlichen, in jenseitiger Ferne liegenden Grund
postuliert;

ib) in gleiche Richtung weist die von Xenokrates ausge¬
hende und die aus Platon-Lektüre gewonnene Überlieferung.

Dem sich in Sichtbarkeit manifestierenden Gott
(opaTÖ? Geo? der Welt, Tim. 31 B) steht der im
Denken und Denkbar-Sein sich manifestierende Gott
(vot]to^ Geo?) gegenüber. Diese Zweistufigkeit des

Göttlichen ist wohl die allgemeinste Grundlage des Mittel-
platonismus; die symbolischen Ausdrücke Vater und
Sohn bieten sich an;

za) die Fragestellung ist in erster Linie auf die Kosmologie
gerichtet; über den Timaios hinaus betreibt man trans-
zendierende Physik Metaphysik;

2b) der kausale Gesichtspunkt herrscht daher durchaus vor;
der finale Gesichtspunkt kündigt sich erst von ferne an;

3) das Göttliche in seiner Zwei-Stufigkeit klafft nicht zum
Dualismus auseinander — das wird vor allem vermieden,
weil ja niemals das Göttliche als Ganzes zur Welt in
Opposition tritt. Wohl ist es schwer, doch ist es nicht
unmöglich, die Verbindung zwischen jenen beiden

Ordnungen des Seins herzustellen.



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 219

Weiter reichen aber die Gemeinsamkeiten nicht. Ja, man
muss sagen, über alles Weitere wurde, oft mit Heftigkeit,
gestritten. Der Mittelplatonismus gleicht einem Schlachtfeld,

von dem nachmals die Neuplatoniker die Waffen
aufsammelten.

Eine Vorbereitung des Neuplatonismus in geradliniger
Entwicklung gab es offenbar nicht; seine Vorbereitung liegt
in der ausgebreiteten Diskussion metaphysischer Fragen in
der Epoche des Mittelplatonismus.

Im Verlaufe dieser Diskussion fielen eine ganze Reihe

von Stichworten, die im Neuplatonismus zentrale Bedeutung
erhielten; so wichtig sie werden sollten, —- zu tragender
Bedeutung kamen sie im Mittelplatonismus nicht:

a) Der Platoniker bei Seneca, Ep. 65, 10 stellt « das Gute »

als äpxr) und als tsXo? über jenen Gott, der die Ideen

denkt;
b) dem Albinos liegt ersichtlich daran, die Zweizahl der

Seins-Stufen nicht zu überschreiten — und doch gibt er
die Möglichkeit, noch Höheres bestünde, zu;

c) Kelsos VI 64/5 äussert, Gott habe an nichts teil, auch am
Sein nicht; hier kündigt das neuplatonische ÜTtepoiWov

sich an. Dass diese Formulierung nicht von Origenes dem
Kelsos insinuiert ist, sondern Kelsos' Meinung
ausdrückt, lehrt der Vergleich mit VII 45;

d) Plutarch, De gen. Socr. 22, 591 d reproduziert ein recht
kompliziertes System von <xpx<d und auvSsorpcn,, in dem

9UCT19 und voü<; (dem Attikos entsprechend, doch der

übrigen Tradition zuwiderlaufend) in die Diesseitigkeit
transponiert sind; doch entsprechen sie ganz offenbar der
bisher gültigen Zweistufigkeit. Diese nun wird
übergipfelt durch « das Eine ». Schon längst war « das Eine »

von den Pythagoreern zum Symbol der Aufhebung aller
Gegensätze gemacht worden; hier aber begegnet «das

Eine » als eine Ordnung oberhalb des voö?.



220 H. DÖRRIE

Keine dieser Formulierungen — und ihre Reihe liesse

sich verlängern — ist im Mittelplatonismus zum Tragen
gekommen; es sind dies Bausteine, die den ihnen zukommenden

Platz zunächst nicht erhielten. Auf der anderen Seite

gab es Dogmata im Mittelplatonismus, die hinderlich und
widerspruchsvoll waren: Es sei an die Drei-Prinzipien-
Lehre erinnert; nicht anders stand es mit der Lehre, die Seele

sei ein Mittelwesen zwischen Transzendenz und Diesseits.
Beides war mit der anerkannten Zweistufigkeit des
Göttlichen nicht zu vereinen.

Nun war aber der Mittelplatonismus zu sehr an die
Überlieferung gebunden, als dass er sich aus seinen
Widersprüchen hätte befreien können. So reich sein Gedankengut
an Ansätzen und Versuchen war — zu einer formenden und
ordnenden Zusammenfassung ist keiner jener Gelehrten
gekommen; den meisten wäre ein Systematisieren auf diesem
Felde als unfromm erschienen. Das Wesen der höheren
Seinsordnungen hätte logisch-diskursiv definiert werden
müssen, und von der bisherigen Überlieferung hätten grosse
Teile als widersprüchlich weggeschnitten werden müssen.

In diesem jahrhundertelangen Beharren bei denselben

Fragen, und in der Unfähigkeit, sie zu lösen, scheinen jene
mittelplatonischen Gelehrten ein tüchtiges Mass schulmeisterlicher

Ängstlichkeit an den Tag zu legen, und sie sind oft
genug als unfruchtbar, ideenarm, weltfremd und
introvertiert gescholten worden. Dagegen ist nur das eine
einzuwenden: Von der Haltung aus, die ich zu charakterisieren
versuchte, konnte garnicht anders philosophiert werden;
eine Wendung konnte nur erfolgen, wenn jemand von
einem neuen Standpunkt aus die Fülle des mittelplatonischen
Lehrgutes ein- und umschmolz.

Diese Wendung führte Plotin herbei. Von ihm ist sicher

bezeugt, dass er in seiner Jugend von der offiziellen
Philosophie tief enttäuscht war, und dass er unter den

Fachgenossen als Aussenseiter galt — ein Vorurteil, das er



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 221

bekämpfte. Nichtsdestoweniger wurzelt er durchaus im
Material des Mittelplatonismus; ja, er zog dies Material
immer heran, um seine eigene Lehre daran zu bestätigen; er
wollte keinen Bruch mit der Tradition, aber es gelang ihm,
und endgültig nach ihm dem Porphyrios, die Tradition in
seinem Sinne zu beeinflussen. Um es auf eine kurze Formel
zu bringen: Plotin verfügt über das Arsenal des Mittelplatonismus

— viele seiner Philosopheme lassen sich in seinen

Quellen nachweisen. Aber sein philosophisches 3j0o? ist neu
und ungewohnt. Es kommt ein pythagoreischer Zug hinein:
Das Kathartische gewinnt bei Plotin eine Bedeutung, die es

zuvor im Piatonismus nicht hatte; die Zweistufigkeit wird
überwunden, da der voö<; durch das Eine übergipfelt,
andererseits die Seele unter die Transzendentalia erhoben wird.
Die Idee verliert ihren legitimen Platz als dp^v) — der
Verzicht ist nicht mehr schwer, denn der aufs Kausale gerichteten
Betrachtungsweise wird immer entschiedener die aufs

Finale bezogene als gleich wichtig beigeordnet, — kurz ein
konservativer Beobachter wie der Mittelplatoniker Longin
mochte über viele kühne Neuerungen erstaunen.

Vor allem ging Plotin daran, das mittelplatonische Lehrgut

zu einem einzigen Punkt in Beziehung zu setzen und ihm
alles unterzuordnen; nichts konnte anerkannt werden, das

die vom Einen, vom voü? und von der transzendierenden
Seele ausgehenden Kraftlinien nicht erfasste. Zu einer
solchen Ausschliesslichkeit ist der Mittelplatonismus nie

gelangt — er liess gelten, was überliefert war; durch eine

Kritik an der Überlieferung hätte er sich selbst aufgehoben.

IX. Wahrscheinlich hat jene ängstlich bewahrende, alles

Neue abschirmende Haltung des Mittelplatonismus bewirkt,
dass er seine grosse Stunde verpasste. Im i. Jahrb. nach

Christus war die Frage «Was ist Gott » zu einer bedrohlichen,
beängstigenden Frage geworden; die Schriften der Gnosis

zeigen es, wie diese Frage mit der Drohung von Verdammnis



222 H. DÖRRIE

und Vernichtung gekoppelt ist. Es muss ein Gefühl von
Gottferne und Verloren-Sein gewesen sein, das die
Menschen jenes Jahrhunderts dazu trieb, im Mysterium die

beseligende Einung zu suchen. Aber ebenso stark muss der
Trieb gewesen sein, durch Erkenntnis zu jenem einzigen
Wert in dieser unwerten Welt in Beziehung zu treten.
Vielleicht ist nur darum in jenen Jahrhunderten die Begründung
einer Theologie gelungen, weil nun erst Gott das völlig
Fremde zu sein schien, von dem aber Kunde zu haben dem
Menschen zu seinem Heil not tut. Es sind das ja Aspekte, die
der Gottesverehrung in klassischer und hellenistischer Zeit
völlig fremd waren.

Einiges davon ist auch im Mittelplatonismus gehört
worden, und jenes drängende Interesse der Zeit hat •— wenn
auch sehr gemässigt — die mittelplatonische Theologie mit
beeinflusst: Dass auf diesem Gebiete so anhaltend gesucht
wurde, ist aus diesem Interesse zu verstehen. Im Ganzen
aber blieb der Mittelplatonismus auf die Frage, die ihm
gestellt wurde, die Antwort schuldig. Immer wieder wurde
der Versuch gemacht, die lebendig gestellte Frage aus der
Überlieferung zu beantworten; einzig Plotin vermochte das

überlieferte Material der Frage zu unterstellen und es der
Frage gemäss auszuwerten. Gerade im Vergleich zu dem,
was um jene Platoniker herum in Athen und Pergamon, vor
allem in Alexandreia brandete, wird deutlich, wie stark die
Kräfte der Beharrung waren; jenem Unvermögen, zu
konsequenter Durchformung des Lehrgutes zu kommen, war
gewiss oft absichtsvolle Bewahrung des Überkommenen

gepaart. Am Beispiel des Albinos wurde deutlich, dass man
etwas von den Konsequenzen spürte, wenn etwa der ausser-
rationale, kathartische Weg zur Vollendung zugelassen
würde. Es mögen oft etwas verschrobene, oft etwas
verknöcherte Gelehrte gewesen sein, die auf den hohen Schulen

jener Zeit den Buchstaben einer sehr alten Überlieferung
verteidigten. Jener Zähigkeit aber, mit der sie ihren Grund-



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 223

satz verteidigten, weder Offenbarung noch mystische Einung,
sondern einzig der regelrecht voranschreitende Logos könne
den Weg ins Transzendente öffnen, — dieser Zähigkeit, die
sich aus Verantwortung vor der überkommenen Uberzeugung

den lauten Forderungen des Tages verschloss, darf
unsere Zeit, so glaube ich, ihre Hochachtung bezeugen.



224 H. DÖRRIE

DISCUSSION

P. Cilento: U problema della trascendenza e un problema
essenziale poiche, come dice splendidamente il Dörrie, « wenn je
eine Philosophie Transzendental-Philosophie war, so war es

die Plotins.» Grande merito del Relatore e stato quello di sceve-

rare della ganga confusa del variabilissimo medio platonismo
— termine comodo ma vago — quel che Plotino, cosciente del

nuovo, ma rispettoso dell'antico pote trovare in questo campo;
poiche e sempre vero che nella vita dello spirito domina la legge
leibniziana della continuitä e non l'improvvisa frattura. Ebbene,
noi abbiamo visto scorrere, nella rassegna, un platonismo filo-
sofico in cerca della Platon-Konkordanz (Plato sui interpres), un
platonismo arcaizzante (veteres sequi), ma, spprattutto, un
platonismo religioso e teologico. Qui il medio platonismo espresse il
suo accento piü vero e piü proprio: non essendo piü possibile
seguire solo la via platonica della dialettica, si operö lentamente,
nella problemadca del trascendente, la fusione tra platonismo e

aristotelismo. Punto centrale m'e sembrata l'analisi della dottrina
dei tre principi del Timeo e dell'immenso lavoro che fu compiuto
su di essi. Di pensiero in pensiero, essi si trasformarono. Poiche,
cosi com'erano, costituivano un ostacolo nel cammino verso la

trascendenza.

M. Armstrong: I would like to raise a small question about
Herr Dörrie's interesting observation on Albinos's denial of
dpst7) to the highest God, his restriction of d.csT7) to ETcoupcmop
0e6<p It does seem to me possible, I will not put it higher than that,
that Albinos had in mind at that point the discussion in Aristo-
tele's Nicomachean Ethics X 8, x 178b, where Aristotle denies moral

Ttpdc^si? to the gods, insisting that their activities must be

« contemplative» and cannot be «practical». It seems to me

just possible that Albinos is implicitly attacking Aristotle's view
there, accepting it up to a point, but insisting that we must go
further; perhaps he denies all virtue in general to the highest



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 225

divinity. Perhaps there is an implication that only the lutoupaviop
bsop can be even 0£top7)xix6p. In any case it seems to me very
interesting that Plotinos begins his treatise I 2 [19] Flo pi. txpsxcov
with a discussion of this very question which clearly refers to
Albinos. For he says, (I 2 [19] 1, 5-9) el o5v dcpsxvj opoioupsOa

(if we are made like God by virtue), &pa apexqv eyovxi; Kal
§7] xcd tlvl 0sw; 7Ap' oöv tü paXXov Soxoüvxi T«ü-r« sysw
xai 8y) xyj xou xotxpou xa^ tocuxy] Tjyoupivcp &

cppov/jcriq 0aup.acrx7) UTCOLpyei', is it then to the soul of the world
and the vjyoupevov that is the vot><; in the soul of the world, that

we are made like Now surely, he is considering the view of
Albinos there and, also interestingly, the first point he raises

against the view, he has just stated interrogatively is, it seems to
me, clearly based on Aristotle, when he says: y] Ttpcoxov psv
<xp.cpiaß7]Tr)ffipov, ei xocl xchjxo) t>7tap)(ouc7L 7t5cctou: does the E7tou-

pocviot; 0Eop, the xocrpou after all have all virtues Then
follows a fist of the cardinal virtues and the denial that any of
them can apply even to the world-soul which is, I find, very
reminiscent of Nicomachean Ethics X. So it looks as if Plotinos
at any rate was using Aristotle to criticize Albinos, whether
Albinos had Aristotle in mind or not as I suspect he had.

M. Dörrie: Ich hatte geglaubt, jenen u7tspoupaviop 0sop

allein schon aus Metaphysik A 9 erklären und ihn so mit Aristoteles

in Verbindung bringen zu können; aber Ihr Hinweis auf
die Nikomachische Ethik 10; 1178b 20 rundet das gut ab und ist
wahrscheinlich der richtigere Beziehungspunkt.

Dagegen würde ich vorsichtigerweise nicht sagen: Plotin
antwortet auf Albinos. Wir wissen ja nicht, ob die für uns bei

Albinos bezeugte Meinung nicht anderweitig verbreitet war.
Man kann nur sagen: er hat gegen den von Albinos vertretenen

Standpunkt polemisiert. Im Übrigen besteht volle Übereinstimmung

zwischen dem, was Sie sagten, und dem, was ich meine.

M. Gigon: Eine ähnliche Diskussion über die Frage « Gottheit
und dpsTY)» finden wir in einem theologischen Abschnitt des

Sextus {adv. math. IX 152-177), wo den Göttern die apexf) gänz-



22Ö DISCUSSION

lieh abgesprochen wird. Mit Recht haben Sie hervorgehoben,
wie sehr Aristoteles an der allmählichen Theologisierung des

Piatonismus mitgewirkt hat. Hier erhebt sich die Frage, wieviel

vom Mittel-Platonismus auf den uns verlorenen Aristoteles

zurückgeführt werden könnte. Es gibt ja gewiss Theologica des

Aristoteles, die über das A der Metaphysik und die Ttpaypaxeiai.
hinausgehen. Die via eminentiae finden wir in einem der berühmtesten

Stücke von IIspl (pCAoaoolc/.r, nämlich Fragment 16.

M. Dörrie: Da bin ich ganz mit Ihnen einer Meinung; nur
habe ich es mir versagen müssen, im jetzigen Zusammenhang
darauf einzugehen, wie lange die uns verlorenen Schriften des

Aristoteles nachgewirkt haben, weil sie als Texte noch greifbar
waren. Dem nachzugehen, hätte meine Darstellung wohl doch
überlastet; hier schien mir der Nachweis zu genügen, dass

aristotelische Gedanken zur Theologie, so wie sie in der zitierten
kanonischen Ausformung vorhegen, tiefgreifend nachgewirkt
haben. Gewiss haben parahele Gedankengänge aus Aristoteles'

Dialogen in dieselbe Richtung hin mitgewirkt. Freilich wird
sich das kaum voneinander sondern lassen.

Nun noch ein Wort zur via eminentiae: Es erscheint doch sehr

beachtlich, dass — wo auch die via eminentiae genannt oder

begründet wird — sie eng mit dem platonischen Vorbild
verhaftet ist. Die Autoren, von denen hier die Rede ist, Albinos vor
aüem und Kelsos, wollen Piaton zitieren; dahinter tritt die

etwaige Nachwirkung von Aristoteles' IIspl cpiXocrocpiai; fr. 16

ganz in den Hintergrund.
M. Gigon: Das zweite nachchristliche Jahrhundert mit

Alexander von Aphrodisias an der Spitze dürfte die letzte Zeit

gewesen sein, in der die aristotelischen Dialoge noch gelesen
wurden. Nachher verliert sich ihre Spur. Dass sie den Neu-

platonikern noch vorlagen, ist unwahrscheinlich.
M. Dörrie: Im Mittelplatonismus ist vielmehr die Schwierigkeit,

dass man eine Lesefrucht aus dem frühen Aristoteles gewiss
gleich in platonisierende Sprache umgekleidet hätte, so dass wir
heute nicht mehr in der Lage sind, eine xenokratische Nachwir-



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 227

kung von einer des frühen Aristoteles zu unterscheiden. Es

fehlen dann die Kriterien, das Gewebe ist bereits so eng gewebt,
dass wir die einzelnen Fäden nicht mehr verfolgen können.

M. Dodds: It is perhaps worth adding that there is some

reason here (though we are on very doubtful and disputed
ground, I know) to think that in the Old Academy this question
of God having virtues was discussed. On the one hand there

stand, of course, the famous text of the Timaios so often quoted,
dyoc0o<; yjv (29E), which implies that God has virtues; on the

other side there is the obscure doctrine of Speusippos who places
the One at the beginning, and far down in the series to aya0ov,
which I think makes sense only if to <xya0ov means for Speusippos
moral virtue and if he implies that the highest God is in some

sense above moral virtue. I know that this has been variously
interpreted, but I think that the fragment of Speusippos in
Jamblichos Ilepi <\iuy_TjC, is probably a genuine fragment (so far

I have been convinced by Philip Merlan), and that this is not
a doctrine of historical evolution as some have thought, but
the sequence is metaphysical and not temporal. If this is so, the

root of this problem may lie far back in the Old Academy.
M. Dörrie: Ja und nein. Die Nachwirkung des Speusippos,

der unter seinen Fachgenossen und Schülern nicht beliebt war,
erlosch sehr rasch. Der Hauptstrang der Überlieferung führt
über Xenokrates und Polemon; für die Epoche des Mittel-
platonismus wird man als Faustregel formulieren dürfen:
Platonisches Gut (vor allem Definitionen grundlegender Begriffe),
das man nicht aus der Platon-Lektüre entnahm, ist durch
Xenokrates vermittelt und durch ihn in die Überlieferung

eingegangen.

Erst die Neuplatoniker mehrten dies Überlieferungsgut
beträchtlich; einerseits trat der Parmenides wieder hinzu, andererseits

hat Iamblich — als eine fast philologische Entdeckung —
den Speusipp wieder hervorgezogen. Dabei hatte er das Glück,
dass Speusipp die mehr pythagoreische Betrachtungsweise, wie
Iamblich sie liebte, zu unterstreichen und zu rechtfertigen schien.

l6



228 DISCUSSION

Dagegen wird man eine Einwirkung des Speusipp auf Mittel-
platoniker kaum vermuten dürfen; auch eine indirekte Einwirkung,

vermittelt durch Xenokrates, ist unwahrscheinlich. Denn
Xenokrates war entschiedener Gegner aller « Neuerungen » seines

Vorgängers; er sah den Weg, den Speusipp eingeschlagen hatte,
als einen Irrweg an und kehrte — der erste Orthodoxe im Pla-
tonismus — zu Piaton zurück. So war in dem, was Xenokrates

hinterliess, kein Raum für Speusipp's Theoreme. Seither sind
die Überlieferungen des Piatonismus von Grund auf xenokratisch

gefärbt.
M. Schwj^er: Herr Dörrie hat uns eine Übersicht über die

im Mittelplatonismus gewöhnlich benutzten platonischen Dialoge
gegeben und dabei festgestellt, dass auch aus diesen stets nur
ganz bestimmte Stellen herangezogen werden, sodass man von
Zitatennestern sprechen kann, die in der Tradition weitergegeben
werden. Er hat uns dann die verschiedenen Wege geschildert, die

via eminentiae, die besonders an die Diotima-Rede im Symposion

anschliesst, die via analogiae, die auf den Staat Bezug nimmt,
die via negationis und schliesslich die via imitationis, für welche die

Hauptstelle Theaet. 176b ist. Es ist mir hier aufgefallen, dass

Herr Dörrie bei der via negationis den platonischen Parmenides,

wenn ich mich nicht täusche, nicht genannt hat. Dass Plotin
seine negative Theologie ganz aus dem Parmenides heraus

entwickelt, wissen wir alle seit Dodds' berühmtem Aufsatz {Class.

Quart. 22, 1928, 129-142). Die Frage, die ich aber hier stellen

möchte, ist diese: ist die Benutzung des Parmenides eine plotinische
Neuerung Oder ist auch schon für den Mittelplatonismus eine

Verwendung des Parmenides im Sinne einer negativen Theologie
nachweisbar Für Moderatos jedenfalls hat Dodds damals (p. 136)

eine solche Interpretation aus Simplikios gewonnen.
M. Dörrie: Aller Wahrscheinlichkeit nach muss diese Frage

verneint werden. Freilich führt es nicht zu einem sicheren

Ergebnis, wenn man gleichsam abzählen wollte, wie oft der

Dialog Parmenides genannt wird; — genannt wird er natürlich
überall da, wo die Werke Piatons aufgezählt werden. Vielleicht



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS ZZC)

wurde er auch gelesen — aber genutzt, fruchtbar gemacht wurde

er ganz zweifellos nicht — das zeigt die Abwesenheit von
Reminiszenzen, wie sie aus dem Staat, dem Phaidros, dem

Symposion so gern herbeigetragen werden. Dass Albinos dem

platonischen Parmenides die io-Kategorien-Lehre zuschreibt {Did. 6;

159, 35), bestätigt eigentlich das eben Gesagte.

Auf der anderen Seite muss man sich ständig vor Augen
halten, dass im Mittelpiatonismus vielerlei latent vorhanden war,
das dann erst später zur Wirksamkeit gelangte. Ein solcher
Schluss « Da wir es nicht lesen, hat es das nicht gegeben » ist bei
einer Materie wie dem Mittelpiatonismus unzulässig; wir sehen

nur soviel: irgendwelche Früchte hat die Parmenides-Lektüre in
der Epoche des eigentlichen, des professoralen Mittelplatonismus
nicht getragen. Insofern muss man Plotin das volle,
uneingeschränkte Verdienst daran gutschreiben, dass er dem übrigen
platonischen Fundus den Parmenides hinzugefügt hat; dies

Verdienst kommt ihm zu, selbst wenn er aus irgend einer Richtung
auf den Parmenides hingewiesen worden sein sollte.

Diese Richtung könnte der Pythagoreismus gewesen sein.

Der Hinweis, den Sie zitieren, ist vollkommen richtig; wir
verdanken es Herrn Dodds, dass wir die Bemühungen des Moderatos

von Gades um die Eins-Lehre einigermassen abgrenzen können.
Aber Moderatos ist kein Platoniker gewesen; sondern in viel
ausgeprägterer Weise, als das von Numenios gesagt werden kann,

war er Pythagoreer. Und man muss durchaus damit rechnen,
dass ausserhalb des Piatonismus gerade die Pythagoreer neuartige
Kenntnisse formulierten, die in den Schulplatonismus erst
Jahrhunderte später Eingang fanden; die pythagoreischen Bemühungen

um die Einslehre, von denen schon Eudoros berichtete,
gehören dazu (vgl. Simplikios, In phys. CAG 9, 181, 10 ff Diels;
dazu Hermes 1944, 33).

Das, was ich eben vom latenten Vorhandensein bestimmter

künftiger Lehren sagte, möchte ich durch eine Einzelheit
illustrieren. Selbstverständlich kannte jeder Platoniker das Sonnen-

Gleichnis in Piatons Staat VI 509 ff— es wird gewiss ein Dutzend



230 DISCUSSION

mal zitiert. Trotzdem hat kein Mittelplatoniker den Finger auf
jenes oüx ounta? ovto^ toü ayaOou äXX' eti sTOxeiva ty)? ouaicct;

Ttpscrßela xal Suvapsi. UTzepiyovtot; gelegt — man hat dies wichtige

ETcexsivoc unbeachtet und unkommentiert gelassen; keiner
hat den Schluss gezogen, dass demnach eine t«E,i<; toü ovto<; noch
über den voü? herausgehoben werden müsste. Albinos setzt das

Eine und Gute dem voüc; gleich; Numenios verbietet geradezu,
das Gute an sich vom voüp zu trennen, weil es otiptcpuTOV t5 dycc0cp
sei. Auch in diesem Fall kam der Anstoss, das Eine über das

Sein zu stellen, ganz offenbar aus pythagoreischer Richtung. Und

nun stellten sich mit einem Male die oft zitierten Platon-Stellen
Staat VI 509 B; Brief 2, 312 E; Brief 6, 323 D als Belege ein.

M. Puech: Evidemment, on remonte toujours au Parmenide

ä propos de la via negationis et aux interpretations qui considerent

que c'est un dialogue dogmatique et que la premiere hypothese,
le sv fXY) ov, « l'Un qui n'est pas », est un Un qui est au-dessus de

l'autre; par consequent il y a une premiere hypostase qui est l'sv,
la seconde hypostase etant sv ov sur le plan de l'Un dejä mele ä

l'intelligible ou ä l'etre. Je crois que l'on n'utilise pas assez, quand
on parle ou du platonisme moyen ou de Plotin, les documents

historiques que nous avons chez les neoplatoniciens posterieurs,
notamment chez Proclus. Proclus distingue deux categories

d'interpretations du Parmenide: celle des « modernes » —•

interpretations donnees par les neoplatoniciens, a partir du ii-iue siecle

— et celle des « anciens »; nous avons la une serie d'interpretations
dialectiques, et d'autre part, une serie d'interpretations dogma-
tiques qui va dejä dans le sens de la distinction d'hypostases.

Malheureusement, avec cette coquetterie propre ä l'epoque, il ne

donne pas de nom concret.
Vous traitez Damascius de « kluger Mann», moi, je le traite-

rais d'homme genial. Son idee fondamentale est de developper
le neoplatonisme jusqu'en toutes ses consequences, mais en meme

temps — c'est tres hegelien —, ce developpement du
neoplatonisme fait voler en eclats le neoplatonisme. La critique geniale
de Damascius, c'est la critique de la notion de Principe, c'est-a-dire



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 231

finalement la critique de la notion d'hypostase au sens plotinien
du mot. Son idee, c'est que le Principe implique toujours rela-

tivite: on est principe relativement ä quelque chose. Le Principe
ne peut done pas etre quelque chose d'Absolu. On ne peut pas

faire une hierarchie de principes, ni les distinguer. Damascius

arrive ainsi ä une doctrine tout ä fait relativiste: methode
d'effacement des Hmites, methode tres moderne.

M. Dörrie: Den Damaskios habe ich erwähnt, um an ihm zu

zeigen, aus welch eng umrissenem Denkzwang die ganze Stu-

fungslehre entwachsen ist. Wenn nun einmal ein kluger Kopf
diesen Anfang, dies 7tpwTOV in Frage stellte, dann wurde
das ganze so fein detaillierte System aus den Angeln gehoben

— Damaskios bewirkte ja fast eine Explosion.
Dann möchte ich sehr für Ihren Beitrag danken, — für den

Hinweis auf die leider anonymen Parmenides-Kommentatoren,
die Proklos erwähnt. Es mag sein, dass sich Mittelplatonisches
dabei ergäbe; freilich würde es nach dem jetzigen Stand unserer
Kenntnis am nächsten liegen, dass man ein positives Ergebnis
in der Nähe des Moderates von Gades ansetzt — von diesem ist
ja bezeugt (Porphyrios, Vita Pjth. 49), dass er sich in einem
bestimmten Sinn mit der Eins-Lehre befasste. Aber da Proklos
a.O. keine Namen nennt, wird keine nähere Bestimmung möglich
sein; hier ist das Gewebe zerrissen, und wir wissen nicht, wieviel
Querfäden hin und her gingen. Ich glaube aber, ihre Zahl war
gering.

M. Theiler: Wenn ich nur eine kleine Bemerkung anfügen
darf: es ist vom Referenten in einem ausgezeichnet klaren Expose
unter anderem auf das Zögernde des Mittelplatonismus gegenüber
dem Neuen hingewiesen worden, auf das dauernde Sichstützen

auf bestimmte Belege. Pater Cilento hat das auch einmal
hervorgehoben. Man kann Ähnliches nicht nur im Piatonismus,
sondern auch in der Stoa nachweisen. Das berühmte Wort von
Seneca, Ep. 108,23, das eine genaue Parallele bei Epiktet Ench. 49
hat, ist dafür ein Beleg: quod philosophia fuit, facta philologia est.

Das war offenbar ein Kennzeichen der damaligen Zeit und für



232 DISCUSSION

Plotin und Porphyrios usw. ein bequemes Ruhekissen; sie

wussten, das ist gestützt, und brauchten die philologische
Untersuchung nicht immer wieder eigens zu vollziehen. Sehr wichtig
ist der Hinweis von Herrn Armstrong; die Parallele des Anfangs
von I 2 mit Albinus hat mich auch immer frappiert. Ich bin
weniger skeptisch als Herr Dörrie, eine direkte Beziehung
zwischen Plotin, und zwar nicht Albinus, aber seinem Meister
Gaius anzunehmen. Wir wissen dass Albinus die Vorlesungen des

Gaius herausgegeben hat. Und Plotin in der Schrift V 9 ist
durch längere Stücke hindurch so mit den Kapiteln des Albinus
verbunden, dass kein Zweifel an der Benutzung des Gaius sein

kann. Und aus Porphyrios wissen wir, dass Schriften gerade dieser
Schule Plotins Vorlesungen zugrunde gelegt worden sind. Etwas
zweifelhaft finde ich, ob Herr Dörrie wirklich die Stelle aus dem

Seneca-Brief über das Gute als propositum benutzen durfte, um
nachzuweisen, dass schon dort die Tendenz herrscht, über dem

Schöpfergott noch eine höhere Instanz anzusetzen. Jene Fünferreihe

im 65. Brief, die Platonisches und Aristotelisches mischt,
ist mehr ein Hinweis auf die Parataxe, eine verlängerte Parataxe

gegenüber der Dreierreihe. Hingegen das genannte Varro-
Zeugnis ist in gewisser Beziehung nicht ein Zeugnis für die

Parataxe, sondern für die Hypotaxe; denn Minerva ist Vertreterin

des Logos, weil sie aus dem Geiste des Juppiter
entsprungen ist.

Noch zu der Frage über die Texte, die nicht mehr zugänglich
waren. Da sind wir verhältnismässig gut durch neuplatonische
Kommentare unterrichtet. Nicht nur haben sie z. B. uns
verschollene Mittelplatoniker gekannt und konnten sie zu anonymen
Äusserungen des Plotin zitieren, sondern sie haben manches auch

aus der alten Zeit besessen. Simplicius kann die Vorsokratiker
noch aus erster Hand zitieren, und allerdings einmal bemerken,
das und jenes Werk hat zwar Alexander noch gekannt, aber ich
selber habe es nicht mehr gefunden. So ist auch Ilepl cpiXocjopiac;

noch längere Zeit gelesen worden; ich glaube auch Spuren bei

Plotin dafür aufweisen zu können. Noch ein Letztes: Herr Dörrie



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 233

hat mit Recht betont, dass die Stoa die transzendente Ebene nicht
erreicht, das, was man im eigentlichen Sinne Theologie zu

nennen geneigt ist. Aber jenes theologische Wort aus dem 95.
Seneca-Brief: deum colit qui novit, das ist doch ein kleiner Einbruch
der Stoa in den Piatonismus, und wieder ist es ein Wort des

Poseidonius.

M. Dörrie: Diese Beiträge zur Berichtigung nehme ich mit
herzlichem Dank an Nur zu einem Punkt möchte ich Stellung
nehmen; das ist die Frage der Zitationen bei altern und jüngeren
Piatonikern. Zunächst einmal darf man als Faustregel formulieren:

es gab zwei Original-Zitatoren (die also, wenn sie zitieren,
aus Originalen schöpfen, die sie selbst gelesen haben); das sind

Porphyrios und Simplikios. Den anderen traue ich nicht viel zu;
ich bin sogar sicher, dass die sehr wertvollen Zitationen bei

Proklos im Timaios-Kommentar zum überwiegenden Teil auf

Porphyrios zurückgehen. Den übrigen Piatonikern galt es leider
als legitim, Zitate aus dem Werk eines Vorgängers zu übernehmen,

ohne die Zwischenquelle zu nennen, — was Porphyrios ja
öfters mit grosser Exaktheit tut, z. B. wo er den Moderatos oder

aus der Mittelquelle Derkyllides den Hermodoros zitiert. Später
verliess man diese Genauigkeit; und wenn man bei Priskian,
Olympiodor oder Hermeias namentliche Nennungen Früherer
findet, so gehen sie fast immer auf Porphyrios oder Simplikios
zurück. Daneben ist übrigens die Gewohnheit im lateinischen
Westen zu halten, Plotin zu nennen, wo man Porphyrios zitiert.

M. Theiler: Es ist auch meine Überzeugung, dass Proklos sein

gelehrtes Material fast gänzlich von Porphyrios übernahm.
P. Henry: Plotin ne devrait son inspiration religieuse, du cöte

grec, ä aucun de ses predecesseurs moyen-platoniciens, mais peut-
etre ä d'autres influences, eventuellement le neo-pythagorisme.
Je serais tout ä fait de cet avis, mais je voudrais tout de meme
faire une exception pour Atticus, que nous savons avoir ete lu

par Plotin (Vita, 14, 12). Je vois en Atticus d'une part un pla-
tonicien « fondamentaliste», quelqu'un qui s'accroche ä la lettre
de Piaton, mais d'autre part, je trouve chez lui un sentiment



234 DISCUSSION

religieux et moral extremement puissant; le retour frequent, par
exemple, du mot racmc; est tout ä fait remarquable. Par la il
s'oppose completement ä son contemporain, le representant d'une

autre ecole, peut-etre plus classique, d'interpretation pla-
tonicienne, Albinus, le rationaliste pur. Vous avez, chez Atticus

meme, le mot eXtcl? qui apparait par exemple au fragment cite

par Eusebe, Praep. Ev. XV 5. Aussi je me demande si, dans la

ligne platonicienne meme, il n'y a pas a tenir compte d'un Atticus

presque mystique et en tout cas religieux, meme si ce mysticisme
ne porte pas directement sur l'assimilation ä l'Un.

M. Dörrie: Ganz gewiss! Den «caractere fondamental religieux»
des Attikos wird Ihnen jeder gern zugeben; den «caractere

mystique» möchte man dagegen in Zweifel ziehen. Wir dürfen
nicht vergessen, dass wir eine Bezeugung des Attikos in Händen

haben, welche ein Vergleichen sehr erschwert. Die erhaltene

Schrift ist eine recht leidenschaftliche Invektive gegen Aristoteles,
oder genauer, gegen Philosophie-Professoren, die jenen aristote-
lisierten Piaton lehrten. Kurz, diese Invektive richtet sich gegen
die Gaios-Schule und verwandte Richtungen.

Nun ist dies auffällig: die nachmals stark abfällige Wertung
des Attikos in der neuplatonischen Schule ist auf bestimmten

dogmatischen Aussagen des Attikos begründet, die in der
erhaltenen Schrift kaum hervortreten. Es ist also mit Attikos'
Lehren das gleiche vorgenommen worden wie mit denen der
Gnostiker: seine Aussagen sind sozusagen skelettiert worden,
und bestimmte Bekenntnisse zum Grundsätzlichen und Systematischen

wurden die Basis für jene durchweg ungünstige Kritik;
man nahm alles unter die Lupe, was der plotinisch-porphyrischen
Konzeption widersprach. Und so wird sich die Schlussfolgerung
kaum umgehen lassen: es war Porphyrios, der ihm die schlechte

Zensur erteilte; er ist für alles verantwortlich, was die Späteren,
namentlich Proklos, über ihn schreiben.

Die zweite Frage ist, ob Porphyrios' Urteil daneben traf:
ein Aussenseiter war Attikos gewiss; er griff die herrschende,
aristotelisierende Tradition bissig an. Zudem ging er offenbar an



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 235

der sehr dringenden Frage nach dem Transzendenten vorbei;
da, wo er von Kosmologie und Theologie sprach, hatte er offenbar

nur das Diesseits im Auge; auch die Ideen scheint er in die

Weltseele verlegt zu haben. Kein Wunder, dass Porphyrios eine

solche Philosophie für unvereinbar mit derjenigen hielt, die er

vertrat; gewiss, diese Ablehnung soll uns wenig kümmern; aber

Porphyrios hat gewiss immer da ins Schwarze getroffen, wo er
die dogmatisch relevanten Differenzpunkte hervorhob; hier darf
man sich, glaube ich, seiner Führung anvertrauen.

Jedenfalls, wenn man die Schrift des Attikos liest und das

Gelesene zugleich mit der porphyrischen Grundsatzkritik
zusammenhält, so ergeben sich tatsächlich keine Widersprüche.
Porphyrios hat den Attikos richtig gesehen! Die Emphase des

Vortrages darf über den dogmatischen Gehalt dessen, was

Attikos vertrat, nicht hinwegtäuschen.
Als kennzeichnende Kleinigkeit möchte ich Attikos' Stellungnahme

zu den Ideen hervorheben. In der erhaltenen Schrift
erweckt er den Anschein, als wolle er den Ideen den ihnen von
Aristoteles geraubten Rang wiedergeben, und nicht selten ist von
modernen Bearbeitern sein Vorstoss so aufgefasst worden, als

habe Attikos eine Wiederbelebung, ja eine Renaissance der Ideenlehre

einleiten wollen. Ein einziges Wörtchen stellt das richtig:
Attikos erkannte den Ideen gar nicht den Rang eines Prinzips zu,
sondern (bei Euseb P.E. XV 13; 816a) heissen sie nur Ttapatxta.
Wohl wird ihnen ebda 815c zugestanden, sie seien äp^ixcoTaxai
cpbcreu; und gehörten zu den Övxa — aber ihre klare Einreihung
unter die drei Prinzipien meidet Attikos. Denn tatsächlich vertrat
er einen innerweltlichen Dualismus Schöpfer/Welt und einen

ethischen Dualismus Gute/Böse Weltseele. Jene emphatische
Verteidigung der Ideenlehre hat den Zweck, Aristoteles ins Unrecht

zu setzen; ein konstruktives Element waren die Ideen für Attikos'
Philosophie offenbar gar nicht.

Dies einer der Punkte, in denen Porphyrios klarer sah als

mancher moderne Leser, der sich durch den emotionalen

Überschwang in Attikos' Schrift täuschen lässt. Tatsächlich verdanken



236 DISCUSSION

wir dem Porphyrios ein gewiss knappes und skelettierendes, aber

im Dogmatischen exaktes Expose über Attikos' Philosophie;
— damit nehme ich alles das zusammen, was sich vor allem bei
Proklos niedergeschlagen hat. Auf diesem Wege können wir
mehr und Genaueres über Attikos lernen als aus seiner Schrift.

Ist diese Schlussfolgerung berechtigt, dann wird man wohl
doch der Versuchung widerstehen müssen, bei Attikos in
transzendente, metaphysische, ja mystische Hintergründe
hineinschauen zu wollen; im Gegenteil: was wir von ihm sehen, ist
sehr einschichtig-vordergründig 1

P. Henry: Vous avez tres bien releve le complement que
l'aristotelisme a apporte aux trois principes moyens-platoniciens,
et vous avez fait remarquer les contributions originales de Plotin,
comme aussi ses hesitations. II y a un point oü l'originalite plo-
tinienne par rapport ä ses sources me parait tout ä fait centrale,
dans cette theorie des trois principes. Je vois, pour ma part, dans

le developpement du moyen-platonisme, en le prenant du cote

purement grec, un souci de ramener tout a l'unite, unite logique
et ontologique qui s'obtient en faisant deriver un des principes de

1'autre, ou en incluant un principe dans l'autre. La, je crois que
nous serons d'accord. Mais le grand pas, le passage ä la limite,
c'est de faire deriver la matiere des principes superieurs. C'est, je

crois, ce que Plotin a ete le premier ä tenter, peut-etre sous

l'influence d'un neopythagorisme teinte de platonisme. II est

trfes difficile de savoir si, pour Plotin, la matiere est, disons,« creee»

par l'ame. L'opposition entre Plutarque et Atticus d'un cote, les

autres platoniciens de l'autre cote, au sujet de la temporality de la

creation du monde, est bien connue; mais, des deux cotes, la

matiere etait toujours eternelle, et toujours non creee. Chez

Plotin, le texte central, est celui de IV 8, [6] 6, sur la descente des

ämes. Plotin envisage deux hypotheses pour affirmer que quelle

que soit la conception qu'on ait de la matiere, eile participe de quel-

que fagon, autant qu'elle le peut, a l'Un. Le texte est difficile,

parce qu'il lie cette question a celle de la temporality de la oration
du monde. Je lis la traduction de Brehier: « Si la nature de la



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 237

matiere est eternelle (ael yj fyjt; uXvji; cpucnc;), il est impossible
qu'elle n'ait pas sa part du principe qui fournit le bien ä chaque
chose autant qu'elle est capable de le recevoir». Si la matiere est

eternelle, eile peut participer au Bien. Voici l'autre hypothese:
« Si la production de la matiere est une suite necessaire des causes

anterieures ä elles» (slt' y]xoXou0y]ct£v 7] yevetnc, aÜT7)<; toic,
Ttpo auTTjc; cdiloit;). Je pense que cette yevetn? fait allusion ä une
production de la matiere. Remarquons que, dans la pensee meme
de Plotin, la « genese » n'empeche pas l'eternite (ael) de la matiere,
de sorte que le texte n'est pas construit logiquement. La matihre
est done consideree comme proereee, comme provenant des causes

qui l'ont precedee. Je crois que, de cette idee, nous n'avons aueun
temoignage anterieur dans le moyen-platonisme. Et par ceci

Plotin a realise, dans le contexte dynamique du 71000 Sot; et de

l'£7«crTpocpY), ce que j'appellerais l'unite integrale du reel y com-
pris le monde materiel. Ce developpement me parait, jusqu'ä

preuve du contraire, independant de toute influence judeo-
chretienne ou Orientale; il me parait du ä une exigence de logique
interne dans l'histoire du developpement du platonisme, qui
atteint, avec Plotin, son point ultime. Je ne sais pas si sur
ce point lä vous etes de mon avis.

M. Dörrie: Ich muss unterstreichen, dass diese Gedankenreihe

im Mittelplatonismus keine Vorläufer hat; ist sie also von Gnosis

und anderen Strömungen unabhängig, so ist sie es vom
Mittelplatonismus genau so. Ob wir ein stringentes neu-pythagoreisches
Vorbild nachweisen können, ist mir im Grunde auch zweifelhaft.
Hier ist der Punkt, wo die Originalität Plotins anerkannt werden

muss. Hier sind wir einer Meinung.
P. Henry: II y a un autre point note par nous, que je voudrais

simplement souligner. C'est le concept de revelation-tradition.
Vous avez tr£s bien dit que les moyens-platoniciens rejetaient
l'idee de revelation et je crois que cela est vrai aussi d'Atticus.
Mais par contre le concept de Tradition, de tradition platonicienne
a dte fortement souligne. Carl Andresen, dans son livre sur
Nomos und Logos bei Kelsos, a montre que les predecesseurs imme-



238 DISCUSSION

diats de Plotin, notamment Celse, ont erige la tradition pla-
tonicienne en principe d'autorite ayant en philosophic egale

valeur, ou presque, que celle du Logos, de la Raison pure. Ce

developpement est assez remarquable. Je me demande s'il n'y
en a pas quelque reste dans Plotin quand on voit le soin avec

lequel il se refere ä une tradition, une autoritd anterieure. II y a

deux grandes doxographies plotiniennes en IV 8, 6 et en V 1, 10

ou, manifestement, il essaie d'appuyer ses doctrines ä une
« constante» de la philosophic grecque, par delä les divergences
d'ecole, ä une sorte de philosophia perennis. II est interessant de voir
que cette idee, si bien mise en relief par Andresen, a pu avoir une
influence sur Plotin.

Un dernier point qui m'a beaucoup interesse, que je trouve
extremement brillant, presque trop, c'est l'idee que vous avez

developpee dans le premier tiers de votre expose, ou vous nous
montriez un Dieu, une divinite platonicienne tres liee au monde,
alors que les idees sont absolument ^Mpicrrou, et, d'autre part, un
Dieu d'Aristote absolument ^wpierrop avec des el'St) absolument

A/toptaTai. De sorte que l'on pourrait presque dire quelatrans-
cendance du Dieu de Plotin serait due, voici le grand paradoxe,
ä l'influence aristotelicienne plutot qu'ä 1'influence platonicienne.
Je ne sais pas si je force votre pensee. C'est un peu comme cela

qu'elle m'est apparue.
M. Dörrie: Ja Das bejahe ich, wenn es auch sehr extrem

formuliert ist.
P. Henry: Je me demande alors s'il ne faut pas se rappeler ce

qu'on a dejä dit de Piaton, de l'amorce chez lui de la « theologie
negative» dans ce sentiment d'impuissance qu'il eprouve, plus
d'une fois, ä parier correctement soit du Bien, soit meme du

Demiurge <xya06q. Je crois quand meme que Piaton, et non
seulement Piaton, mais tous les platoniciens qui l'ont suivi,
se rendaient compte d'une transcendance, d'un Supreme divin qui,

pour des raisons que je ne developperais pas, mais qui me sem-
blent de plus en plus claires, n'est pas appele Gso^, ce terme
recouvrant un eventail de realites que nous n'appelons plus



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 239

«Dieu» aujourd'hui, dans quelque vocabulaire que ce soit, ni
religieux ni meme philosophique.

M. Dörrie: Vielleicht habe ich, um die Dinge zu vereinfachen,
ein wenig Botokuden-Philologie getrieben, und habe ich nur
dem Rechnung getragen, was im Timaios drinsteht und dem,

was in der Metaphysik sich als theologischer Grundgehalt des

Aristoteles herauskristallisiert hat. Im ganzen ist klar, dass die

eigentliche Wurzel der Überlieferung des Piatonismus der späte
Piaton beziehungsweise der frühe Aristoteles ist, d. h. jene
theologische Grundanschauung in der platonischen Schule fünfzehn
Jahre vor Piatons Tod bis zu seinem Ende. Fortgesetzt wurde
dies durch Xenokrates und ständig diskutiert mit Aristoteles, der
sich mehr und mehr davon distanzierte. Dies wollen wir als die

latente Wurzel dieser transzendenten Überlieferungen ansehen,

Dinge, die sich freilich für uns nicht mehr in Texten realisieren;
sondern was in jenem letzten Dezennium in Piatons Schule

gelehrt worden ist, müssen wir zu einem guten Teil aus seinen

Nachklängen rekonstruieren. Vielleicht habe ich mich vorhin
mit einer unerlaubten Abkürzung ausgedrückt; ich muss aber

im ganzen sagen, soweit wir uns auf erhaltene Texte beziehen

können, steht tatsächlich die Transzendenz des Aristoteles dem

künftigen Mittelpiatonismus,- und dem Neuplatonismus näher
als das, was wir den platonischen Dialogen entnehmen. Aber ich
muss betonen, die platonischen Dialoge sind ja nicht der ganze
Piaton

M. Hadot: J'admettrais personnellement volontiers que le

Dieu d'Aristote soit un des modeles de l'Un plotinien, parce que
je crois qu'au fond, le Dieu d'Aristote est l'objet d'un desir general
de la nature qui ne peut jamais atteindre Dieu. II est absolument

tourne vers lui-meme. II ne connait pas le monde. A ce point
de vue, ce serait l'ancetre le plus caracteristique de la transcen-
dance de l'Un.

M. Puech: Oui, mais le «Premier Moteur» d'Aristote est

vo7)cn<; votersC05, il est conscient de lui-meme. II est lie au monde

en fonction d'un Systeme astronomique, en foncüon d'un mouve-



240 DISCUSSION

ment. Ce qui dans la doctrine aristotelicienne, me parait plutot
avoir rapport avec le plotinisme ou avec des philosophies de ce

type, c'est la these qu'entre le Premier Moteur et les realites

inferieures, la relation est unilaterale: il peut y avoir remontee de

l'inferieur au superieur, il ne peut y avoir descente du superieur
dans l'inferieur.

P. Henry: La transcendance de Dieu chez Aristote est telle

qu'elle n'est pas creatrice. La transcendance du Dieu plotinien
est telle qu'elle est activement « emanatrice». Et l'idee que de la

realite premiere tout emane, Plotin, ä tort ou ä raison, croit l'avoir
lue dans Piaton. II faudrait voir aussi le texte d'Eudore cite par
Simplicius, In Phys. p. 181,7, S(M- ed. Diels, sur la sortie de la

Dyade a partir de l'Un, texte que Festugiere a traduit et commente
dans La Revelation d'Hermes Trismegiste, t. IV, 1954, p. 24 sqq.

M. Dörrie: C'est seulement un temoignage d'Eudore sur une

opinion pythagoricienne.
M. Puech: Le probleme est celui d'eros et d'agape. Le Dieu

d'Aristote est le type du Dieu vers qui l'amour peut monter, mais

qui ne s'abaisse pas par amour jusqu'au monde et aux hommes.

M. Dodds: May I return for a moment to Middle-platonism
It occurs to me that in support of Father Henry's view that there

was after all a strong religious strain in Platonism, there is another
witness who might be quoted, namely Justin Martyr. You
remember the beginning of the Dialogue, where he says that he

had been first to the Stoics, then to the Peripatos, then to a

Pythagorean, until at last he came to a Platonist, whose teaching for the

first time gave him hope that one day he should see God. For
that, he says, is the teaoc; of the philosophy of Plato. This was
the impression that a Christian of this period could form of a

Platonic school, and perhaps we should remember this side by
side with the rather dry, rather rationahst, outlook of Albinus.

M. Puech: Surtout que, pour confirmer ce que dit M. Dodds
a propos du passage du Dialogue avec Tryphon, ou Justin raconte
sa conversion a la philosophic — au platonisme, puis au chris-
tianisme —, on peut remarquer que tous les auteurs Chretiens



VOM TRANSZENDENTEN IM MITTELPLATONISMUS 241

des premiers siecles ne font pas cas d'Aristote comme philosophe
religieux. Us le tiennent meme, a cet egard, en suspicion. II en va
tout autrement de Piaton, dont, seule, la doctrine leur paralt
pouvoir se concilier avec le christianisme.

P. Cilento: Mi piace desumere che, in definitiva, anche nel
confronto del medio platonismo, specie in questo arduo pro-
blema della Trascendenza, Plotino e ancora originale. Pur dopo

questa utilissima « recherche des sources», io resto, credo con
tutti voi, convinto della assoluta originalitä di Plotino. La dis-

cussione ha messo in luce ancora altri elementi che qui vorrei
semplicemente enumerare: il rapporto, in Albino e Plotino, tra
divinitä e virtü nel richiamo all'etica nicomachea (Armstrong-
Gigon), la lenta teologizzazione del platonismo ad opera dell'
aristotelismo col richiamo al dialogo perduto Ilepl cpiXocrocpla?

e alla testimonianza di Alessandro d'Afrodisia che ne fu, forse,
l'ultimo lettore (Gigon); la interpretazione delle nuove strade

verso il divino — via negativa, via analogiae, via eminentiae, via imita-
tionis — negli antichi e nei moderni quali Proclo, Damascio

(Puech); la racmt; o, perfino, la iXmq in Attico e la sua coloratio

etico-religiosa in contrasto col razionalismo di Plutarco e di

Albino; l'ansia unitaria del medio platonismo, onde i principi
derivano l'uno dall'altro, che raggiungerä la sua vetta in Plotino,
nel quale finanche la materia, in certo modo, non sfugge a questa
unitä cosmica; la conclusione quasi paradossale per cui la

trascendenza del Dio di Plotino sarebbe dovuta piu ad Aristotele,
laico, che al religioso Piatone (Henry); il dio « desiderato» di
Aristotele, «generoso» secondo l'espressione del Ravaisson

(Hadot). E, in conclusione, mi sia lecito richiamarmi alla felice
citazione che Theiler ha dato di un testo di Seneca: « quae philo-
sophia fuit facta est philologia» (Ep. ad Luc., 108, 23) per accostare

un testo di un filosofo della mia terra natale, G. B. Vico, Philo-

sophia et philologia geminae ortae. La discussione, infatti, ha pro-
vato ancora una volta la feconditä di un metodo in cui s'intrec-
ciano parola e pensiero, indissolubilmente, perche filosofia e

filologia sono gemelle, nate a un solo parto.



: ^jp'i *1 ~y-j

; 7^~7r". /^v
.Try'1' *

I« .0 'I* • 31 fe?_ .' .'i ' V- =2] ' i" '~-:-7'^J-- - ?--

"V gEgr^-TW ^r^_-:^ :*£-. -*--- .-^a ;

* tT3P*;£
D " '"-JT^ "V

• ^e. : 2*-=: > c

' ^ .-rf

*' '?-'5^
_ _

' j ,s K! jji iif'
^S-T'j '33' - '1 ^ ;7f

T^ei ''

3 -.-u^ •
' Ef-sT£ 75$.*rrr'

('söif1! •^_- ,^..-_^2^-s- ^
4&sit-J*3V*£..* ;T]g"'v'''- - - ->«1"

^ -&i$Av-l tgf^sf •- ffitT^ .^,~" t _- :""i T:
jE../S -Ii3v3h'F.-:;n > V' ?^_gTFit^ni"

J;3z r^i
•• ^siaisö^-~.r£^r -"^ - • ^"it:". -y-^-nr*^- 5^-- j

naanfrp * ^ T^fete -i

^ -Sdhfe»«« Ifei

taj* - ä|; il.
I y w/vv^! "jg^?!*1

-' )iyi^ip^t%-ii»Tiim>?>i ^w» -«iSjfe iessi%*&iiB^^^^^jg8

•^-¥¥^9^ ^SÖ- ^«^.laä^äis^WS^

* 7w


	Die Frage nach dem Transzendenten im Mittelplatonismus

