Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 5 (1960)

Artikel: Plotin et les Gnostiques
Autor: Puech, Henri-Charles
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV
HENRI-CHARLES PUECH

Plotin et les Gnostiques



- .
i

- b

s 7 §

E - & e s b
- ¥ - e .
2 . L - _ 7. .
£




PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 1

Jusquict, nous disposions surtout de deux documents pour
identifier, ou tenter d’identifier, les gnostiques combattus
par Plotin: la 17tz Plotini de Porphyre, § 16, et le neuvieme
traité de la deuxiéme Ewnnéade. Ce traité constitue d’ailleurs,
comme ’a montré R. Harder (Eine newe Schrift Plotins, dans
Hermes, LXXI, 1936, pp. 5-8), la pie¢ce maitresse d’un dos-
sier anti-gnostique formé de quatre écrits continus (111, 8;
V, 8;V, 5;1I, 9). Le probléme est d’accorder les données de
ces deux sources. Ce qui ne va pas de soi.

Si Pon part de la 772 Plotini et si, pour le principal, on
fait porter la recherche sur les titres des « Révélations », des
aroxaAdets, mentionnées par Porphyre, on incline a assimiler
les adversaires de Plotin a des Séthiens ou — ce qui revient
a peu pres au méme — a des Archontiques. Des gnostiques
de cette espéce vivaient encore en Egypte au 1ve siécle.
Epiphane, qui les a connus, leur consacre les notices 39 et 40
de son Panarion. Comme leur nom I’indique, ils accordaient
un grand réle aux « Archontes » (planétaires et autres) et
faisaient de Seth un Etre transcendant, le personnage cen-
tral de leur mythe. Seth était, pour eux, '« Allogéne »
(CANhoyevig), '« Btranger » (au monde); ses sept fils étaient,
eux-mémes, appelés &iloyeveig, tout aussi bien que les
« spirituels », les mvevpatixot, les membres de la secte, qui
se tenalent pour les descendants de Seth. Ces Séthiens,
ces Archontiques, sont vraisemblablement apparentés aux

1 On ne trouvera ici qu’un trés simple résumé de la longue conférence
faite et enregistrée 2 la Fondation Hardt le 27 aofit 1957. Le plan suivi
a été légerement modifié; les développements ont été abrégés, nombre
d’entre eux supprimés. En revanche, et tout en regrettant de n’avoir
pu tenir a jour tout 'exposé, j’ai ajouté quelques indications nouvelles,
fournies par de récentes publications ou par un examen plus poussé
des documents gnostiques découverts en Haute-Egypte.



162 H.-C. PUECH

Ophites ou aux Barbélognostiques, aux « Gnostiques » pro-
prement dits, objet de la notice 26 du Panarion. Ils se rat-
tachent ainsi aux sectaires que saint Irénée décrit, vers 180,
dans les chapitres 29 et 30 du livre I de son Adversus haereses.

D’autre part, cependant, 1’étude des données fournies
par le traité II, 9 des Ennéades conduirait, et a conduit, dans
une direction différente. Comme [’a établi, entre autres,
M. N. Bouillet dans des notes — généralement négligées —
a sa traduction des Ewnnéades (t. 1, Paris, 1857, pp. 491-544),
c’est 2 des Valentiniens que sembleraient alors devoir étre
identifiés les gnostiques de Plotin. Le chapitre 1o du traité
fait nettement allusion au personnage et au mythe de Sophia;
lorsque Plotin rapporte (II, 9, 11) que, selon ses adversaires,
le Démiurge aurait créé «afin d’étre honoré » (fva Tipéro),
Pexpression n’est pas sans rappeler celle de Valentin lui-
méme, dans une de ses homélies dont Clément d’Alexandrie
(Strom. IV, c. XIII, 89) cite un passage: ive Tiuy09).

Deux pistes, sinon divergentes, du moins distinctes,
paraissent ainsi s’ouvrir. Le désaccord n’est pourtant pas
absolument irréductible. Les diverses sectes gnostiques ont
pu se faire des emprunts mutuels, voire fusionner entre elles.
Les livres s’échangeaient d’un groupe a ’autre; toute une
littérature ésotérique a circulé, qui est devenue un bien com-
mun ou a été adoptée par tel ou tel conventicule dans un
esprit tres éclectique et sans souci de l'origine du volume
accueilli. La bibliothéque gnostique découverte vers 1945
pres de Nag Hamadi, et qui a probablement été constituée
par des Séthiens, en est un exemple frappant: elle réunit, a
coté d’ceuvres plus proprement séthiennes, des opuscules
hermétiques et — ce qui importe singulierement 4 notre
propos — des écrits valentiniens. D’autre coté, ainsi qu’on
le constate notamment grice 4 quelques-uns des ouvrages
de cette bibliotheque, Sophia n’est pas une Entité propre
au seul valentinisme: elle appartient aussi 2 des systemes
de gnose trés probablement antérieurs 4 celui de Valentin



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 163

et similaires ou identiques 4 ceux des Barbélognostiques,
des « Gnostiques » tout court.

Le wvalentinisme serait a4 écarter décidément si, avec
Reitzenstein, Bousset, Festugiere et d’autres critiques, on
penchait a voir dans les personnes visées par Porphyre et
par Plotin des gnostiques paiens, étrangers au christianisme.
Tout dépend, en un sens, de la traduction et de I'interpréta-
tion qu’il convient de donner des premieres lignes du para-
graphe 16 de la Vita Plotini: T'eyévact 8¢ xat’ adtdv tév
XptoTiav@y ToAhol pév xal &ANot, alpeTixol d¢ &x THe TahaLds
prhocogiag avnypévor. Nous reviendrons, dans la discussion,
sur cette phrase, dont la construction est, en effet, difficile
et la signification contestable. Je crois, pour ma part, qu’&AAot
est a rattacher a Xpiomiav®v et que Porphyre distingue ici,
parmi la masse des chrétiens, un groupe particulier de gens
qui, 2 la différence des croyants ordinaires, s’inspiraient de
la « philosophie antique », tout en D’interprétant a leur ma-
ni¢re ou en en usant de fagon personnelle et quelque peu
singuliere. Il s’agirait donc bien la de gnostiques chrétiens,
tels que I’étaient, 4 coté de beaucoup d’autres, Valentin et
ses disciples.

Il n’est pas, au reste, surprenant que la suite de la notice
de Porphyre fasse mention de plusieurs noms et de divers
écrits qui ne semblent pas, de prime abord, relever de la
Gnose chrétienne. Le phénomeéne gnostique ne s’est pas
toujours manifesté selon des schemes rigides ot Gnose chré-
tienne et Gnose pajenne seralent restées sans rapport. J’ai
fait tout a ’heure allusion a un recueil de la collection retrou-
vée pres de Nag Hamidi — le Codex XI de ma classifica-
tion — ou des écrits hermétiques voisinent avec des Aezes
apocryphes de Pierre et un traité séthien, vaguement christia-
nisé, relatif au Déluge (cf. H.-Ch. Puech, Les nouveanx écrits
gnostiques déconverts en Hante-Egypte, dans Coptic Studies in
Honor of Walter Ewing Crum, Boston, 1950, pp. 108-109;
Déconverte d’une bibliothéque gnostigne en Haute-Egypte, dans

12



164 H.-C. PUECH

Encyclopédie Frangaise, t. XI1X, Paris, 1957, fasc. 19.42-10).
On pourrait invoquer dans le méme sens le passage de
P Apokryphon de Jean (version longue) — un éctit qui appar-
tient 2 un autre Codex, au Codex III — ou Jésus lui-méme
renvoie son intetlocuteur 4 un « Livre de Zoroastre ». Mais
je pense qu’il n’y a pas lieu — tant le fait est bien établi —
d’insister sur de tels contacts et de tels mélanges entre la
Gnose chrétienne, les paganismes orientaux, la philosophie
ou la théosophie hellénique.

En ce qui concerne les noms propres mentionnés par
Vita 16 (Adelphius, Aquilinus, Alexandre de Libye, Philo-
come, Démostrate de Lydie), je proposerais les remarques
suivantes.

11y 2 des Adelphius connus; il 2 méme existé au 1ve siccle
des hérétiques chrétiens nommés Adelphiens. Mais ni les
uns ni les autres ne sont des gnostiques.

Selon Eunape (Ve des sophistes, 1, 10), Aquilinus aurait
été un ovpeortytyg de Porphyre, au méme titre qu’Origeéne
et Amélius. Mais il est difficile de concilier cette affirmation
avec le fait qu’Origéne a été le condisciple de Plotin a I’école
d’Ammonius. D’autre part, I’hypothése qui a voulu faire
d’Aquilinus le Paulinus (ITawAivog), ami fervent de Plotin,
est absolument gratuite; ce Paulinus, n’a, d’ailleurs, rien 2
voir avec le Gnosticisme.

Jean Lydus (De mensibus, IV, 76 Wiinsch) cite, de son
coté, un passage du Mémoire sur les nombres (&v ©6 GropvnpaTt
&V &puOp.&v) d’Aquilinus (CAxuviivoeg), ou est proposée une
exégése de caractére pythagoricien (et néoplatonicien) sur les
noms de Maija et d’Hermes. Quels que soient la teneur et
le sens précis de cette exégese (dont Photius, Bibliozh.
CLXXXVI, P.G. CHI, s597A; fournit, me semble-t<il; la
clef), Aquilinus ne fait point 1a figure d’auteur chrétien.
Est-il cependant le méme que ’Aquilinus de itz 16 ?

Plus mal identifiables sont les autres personnages nommeés
dans le passage. Tout au plus apprenons-nous qu’Alexandre



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 165

de Libye, Philocome, Démostrate de Lydie, avaient composé
un trés grand nombre de traités (cuyypdupoare whelore). Rap-
procher Alexandre du valentinien de ce nom mentionné par
Tertullien (De carne Christi, 16 et 17) et pat saint Jérome
(in Epist. ad Galat., P.L. XXVI, 33) demeute arbitraire. 1l
n’est méme pas str qu’Alexandre, le « vieil hérétique » évo-
qué par JérOme, soit le méme que le disciple de Valentin
pris a partie par Tertullien.

La suite du texte énumeére quelques-unes des nombreuses
« Révélations » dont nos gnostiques faisaient usage: «les
Apocalypses de Zoroastre, de Zostrien, de Nicothée, d’Allo-
géne, de Messos, et autres semblables» (&moxalieic...
Zwpoaatpov xal Zootpravod xal NixoOéov xal *AXhoyevolc
xal Méooov xal &Ahwv totodtwy). *Amoxaldfig (gelyuna, en
syriaque) désigne, en général, un écrit d’un genre bien déter-
miné, biti sur un patron schématiquement commun, répon-
dant, par sa structure et ses formules, 2 un type conventionnel :
en des circonstances exceptionnelles, un Révélateur dévoile
2 un voyant, ou a un petit groupe d’adeptes privilégiés, des
mystéres sublimes, des vérités qui dépassent I’entendement
commun. De telles révélations doivent rester secrétes ou,
plus exactement, n’étre transmises qu’a des intelligences
pures, 2 des initiés ou A des disciples discrets et capables
de n’en faire qu’un saint usage.

Un xai séparant chacun des noms des héros ou des
auteurs prétendus des « Apocalypses» dont Porphyre cite
le titre, il s’agit bien, semble-t-il, de cinq ouvrages distincts.
Le cinquiéme est une « Révélation de Messos », et non « de
Mésos » ou «de Moise »: Mésoov, donné par les meilleurs
manuscrits de la V7t Plotini, est confirmé par la découverte
du nom, ainsi orthographié, du méme prophéte dans un
écrit de la collection de Nag Hamidi; il ne convient, en
conséquence, ni de maintenir, avec la plupart des éditeurs,
Méoov, la lecon de deux manuscrits, ni de corriger, comme
I’a fait Neander, en Mwioov.



166 H.-C. PUECH

Le livre de Fr. Cumont et de J. Bidez, Les mages hellé-
nisés (Patis, 1938), a mis en pleine lumiere le role joué par
Zoroastre dans la littérature ésotérique du paganisme et du
christianisme. Les Oracles Chaldaiques eux-mémes lui ont été
tardivement attribués, et certains sont allés jusqu’a supposer
que ces Oracles s’identifiaient avec I’ Apocalypse de Zoroastre.
Des témoignages tres divers signalent I’existence, ou con-
servent les débris, de nombreux apocryphes mis sous le
nom de Zoroastre. Deux d’entre eux pourraient, en particu-
lier, avoir de I’intérét pour notre propos: ceux de Clément
d’Alexandrie et de Proclus.

D’apres Clément (Strom. 1, c. XV, 69, 6), le gnostique
Prodicus et ses sectateurs se servaient de «livres secrets »
de Zoroastre. Le méme auteur (S#om. V, c. XIV, 103, 2),
suivi par Busebe (Praep. Evang., XXIII, 13, 30), cite le pro-
logue d’un écrit apocalyptique ou, parlant de soi 4 la pre-
miére personne, « Zoroastre le Pamphylien » rapportait, dans
des termes semblables a ceux que Platon (Rép. X, 614 b)
préte a « Er, fils d’Arménios, originaire de Pamphylie », la
révélation que, descendu dans I’Hades, il aurait apprise des
dieux. Proclus, de son co6té, confirme et précise le témoignage
de Clément. Dans son Commentaire sur la Républigne (t. 11,
p. 109, 13-p. 110, 2 Kroll), il analyse un Ilepl @boews en
quatre livres, attribué 2 Zoroastre. Ce traité commengait,
lui aussi, par une affirmation identique. Vers le milieu,
Zoroastre était censé s’adresser au roi Cyrus, mis en scéne
sans autre précision. L’ouvrage était rempli de «visions
astrologiques » et situait notamment le soleil au milieu des
sept planetes, c’est-d-dire énumérait celles-ci selon I’« ordre
chaldéen ». L’air y était assimilé a I’ *Avayxy: ce qui est un
trait d’origine nettement iranienne, Vayu, le dieu de I’Air
ou de I’atmosphere, étant aussi le dieu du hasard, du sort,
de la Nécessité. Peut-étre tel ou tel d’entre les documents
exhumés prés de Nag Hamiadi permettra-t-il de vérifier si
I’ Apocalypse de Zoroastre exposait ou non d’authentiques doc-



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 167

trines orientales. Mais il n’est aucunement certain, pour I’ins-
tant, quune Révélation identique a celle dont parlent Clé-
ment et Proclus, ou, de son coté, Porphyre, se retrouve
parmi ces documents.

Dans un passage de I Adversus nationes (I, 52), qui fait,
en partie, écho au Ilepl gidoewg connu de Proclus, Arnobe
lance un défi 2 Zoroastre, ou plutdt, aux divers Zoroastres
que distinguaient la tradition et I'incohérence des sources:
« Age nunc veniat, quaeso, per igneam zonam Magus inte-
riore ab orbe Zoroastres, Hermippo ut assentiamur auctori;
Bactrianus et ille conveniat, cuius Ctesias res gestas histo-
riarum exponit in primo, Armenius Zos triani nepos et fami-
liaris Pamphylus Cyri». Ce Zostrien, dont Zoroastre est
ainsi donné comme le petit-fils ou le neveu, est certainement
identique a I’auteur, ouau héros, de ]’ > AroxdAvic ZworpLavod
dont Porphyre fait état. Mais il y a plus: non seulement un
des écrits du Codex IX de Nag Hamadi est une Révélation
attribuée également a Zostrien, mais encore il se termine
par trois lignes en cryptographie qui semblent mettre, de
méme, celui-ci en relation avec Zoroastre. Toutefois, nous
allons le voir, ’indication est assez difficile a interpréter.

Le nom de Nicothée figure, sans doute, a la suite de
ceux de Shém, de Sém, d’Endsh, et avant celui de Hénoch,
sur une liste des Messagers célestes, des «Prophetes de
I’humanité », reproduite dans le fragment manichéen de
Tourfin M 299 a (Sitgungsherichte der Preussischen Akademie
der Wissenschaften, 1934, pp. 27-28). Il apparait, en outre,
dans les Commentaires authentiques sur la lettre Q de ’alchi-
miste Zosime de Panopolis (M. Berthelot-Ch. E. Ruelle,
Collection des anciens alchimistes grecs, Paris, 1887, p. 228, 4-
p. 243, 10, ou W. Scott, Hermetica, IV, Oxford, 1936, p. 105,
1-p. 110, 25; traduction, dans A.-]. Festugiere, La Révélation
d’Hermes Trismégiste, 1, Paris, 1944, pp. 263-273). « Nicothée
le caché » (NubdOeog 6 xexpuppévog), « Nicothée I’introuvable »
(NwbOeog 6 dvedperog) y est invoqué, a cété de Zoroastre,



168 H.-C. PUECH

d’Hermes, de Bitos (le « prophete » Bitys ?). Peut-étre faut-il
lui rattacher les spéculations que résume Zosime et qui
reposent, pour le principal, sur une interprétation, apparem-
ment gnostique, du récit de la Genése. I”Adam céleste, invi-
sible, spirituel et lumineux (td &g, avec jeu de mots sut Qg
«homme », et @ég, « lumiére »), qui a un nom secret connu
par Nicothée, a été attiré par les Archontes dans un corps
charnel. Il y est soumis aux passions et emprisonné dans le
monde jusqu’a ce que, par la gnose, le Christ vienne le
sauver. On rencontre une troisiéme mention de Nicothée
dans un ouvrage gnostique copte, dit « Ecrit anonyme de
Bruce » (C. Schmidt, Koptisch-Gnostische Schriften, 1, Leipzig,
1905, p. 342, 2, ou Charlotte A. Baynes, A Coptic Gnostic
Treatise contained in the Codex Brucianus, Cambridge, 1933,
p. 84). Nicothée intervient ici en compagnie de Marsanes,
sans doute un des deux prophetes des Archontiques, Mas-
tiadeés et Marsianos, dont les noms sont cités par Epiphane
(Pan. XL, 7, 6). Il y fait nettement figure de voyant, de
visionnaire, et de tévélateur. Il a parlé, nous dit-on, du Pere,
de Setheus; il ’a vu. Il a déclaré: « Le Pere est supérieur &
tous les Parfaits (véAetor) ». On ajoute: « Il a révélé ’Invisible
(dbparoc), Btre a la triple Puissance (tpi8%vaus), le Parfait
(téhetog). Chacun des hommes parfaits (téietor) L’a vu; ils
L’ont décrit, Le glorifiant chacun 4 sa maniére ». Il est inté-
ressant de relever que d’autres passages du méme écrit
exposent des doctrines et renferment des expressions que
parait bien viser le traité II, 9 des Ennéades. Il est question,
en un endroit (p. 352, 6-12 Schmidt; p. 136 Baynes), d’une
« Terre Nouvelle », formée par le Fils Premier-Né de la
Mere, qui extrait de la Matiere (OAn) I’élément le plus pur
(ethixpwic) et en fait un monde (xbéopog), un Eon (aldv),
une ville (wéhig) nommée « Incorruptibilité» (apbapotea) et
« Jérusalem ». Ce qui n’est pas sans rappeler Enn. 11, 9, 5 et 11.
Ailleurs (p. 361, 35-p. 362, 3 Schmidt; p. 180 Baynes) il est
patlé d’une «terre aérienne », lieu de séjour pour ceux qui



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 169

sont sortis du monde, et a I'intérieur de laquelle se trouvent,
inclus les uns dans les autres, le lieu de la perdvoix, les
aecpbdiot avritumor, la mwapotunolg, la peravora, les adroyeveic
avtitumor. Comment ne pas rapprocher les premieres lignes
de II, 9, 6, ol Plotin dénonce ’absurdité des « hypostases »
imaginées par ses adversaires, le vide et I’étrangeté de leur
vocabulaire: Tag 3¢ &Ahag Smootdoeig T yp7 Myew &¢ elod-
YOUGL, TAPOLXNGELS Xl GvTLTOTTOVG %ol petavolag; ? On serait
presque tenté de supposer que Plotin a eu sous les yeux un
texte semblable, ou que des théories de ce genre étaient sou-
tenues dans I’ Apocalypse de Nicothée.

Pour ce qui est de I’ Apocalypse d’ Allogene, je me permets
de rappeler mon article « Fragments retrouvés de 1I’Apoca-
lypse d’Allogéne », paru dans les Mélanges Frany Cumont
(= Annuaire de I’ Institut de Philologie et d’Histoire orientales,
IV, Bruxelles, 1936, pp. 935-962). Il est 2 compléter par des
publications ultérieutes (Coptic Studies in Honor of Walter
Ewing Cram, Boston, 1950, pp. 126-132; Grostische Evange-
lien und verwandte Dokumente, dans E. Hennecke-W. Schnee-
melcher, Neutestamentliche Apokryphen, 3¢ éd., I, Tibingen,
1959, pp. 232-233). Dix ans avant la découverte de Nag
Hamadi, je signalais chez un auteur syriaque de la fin du
vire siécle, Théodore bar Konai, «docteur du pays de
Kashkar », en Mésopotamie, de précieuses données touchant
la secte des Audiens et ’abondante littérature apocryphe
dont elle aurait fait usage (Livre des Scholies, X1, dans
H. Pognon, Inscriptions mandaites des coupes de Khonabir, Patis,
1898, p. 132, 9 - p. 133, 23 et pp. 194-196, ou dans Addai
Seher, CSCO 69 = Saript. Syri; set. 11, t. LXVI, p. 319, 6-
p. 320, 20). La doctrine prétée & ces Audiens (sytr. “Odaye;
gr. AdSwavol; lat. Audiani) parait identique 4 celle des Séthiens
et des Archontiques. Ils auraient possédé une « Révélation
au nom d’Abraham» (gelywna dabe$em > Abraham), dont,
pour le moins, le titre rappelle celui de I’ *Amoxdivig €&
dvbpartog *ABpady signalée par Epiphane (Pan. XXXIX, 5, 1)



170 H.-C. PUECH

a propos des Séthiens. Plus spécialement, Théodore bar Konai
cite des extraits d’une « Révélation de Jean » ou «au nom de
Jean » (gelyuna dab®sem Iohannan), que je proposais d’iden-
tifier avec U Apokryphon de Jean, un écrit gnostique alots
connu seulement, et en partie, par le Papyrus Berolinensis 8502.
La publication du texte complet de ’ouvrage, la découverte
de trois autres exemplaires de 1’ Apokryphon au sein de la
bibliothéque de Nag Hamadi, ont, depuis, vérifié pleinement
cette identification. Mais surtout, parmi les ouvrages utilisés
par les Audiens, figurait un « Livte » ou une « Apocalypse des
Btrangers» (k°faba ou gelyuna d°nukraye), une ’Amoxdivdic
"AMdovyevidv. On rejoint ainsi les indications fournies par
diverses notices du Panarion d’Epiphane (XXVI, 8, 1;
XXXIX, 5, 1; XL, 2, 2, et 7, 4), selon lesquelles les « Gnos-
tiques », les Séthiens et les Archontiques auraient eu entre
leurs mains un ou plusieurs livres mis sous le patronage
d’Allogéne CAXNoyevig), de Seth: probablement, une Révé-
lation en sept livres correspondant a chacun des sept fils de
Seth, appelés eux-mémes « Allogénes » CAlroyevelg). 1l est
plus que probable que ces Bifiot *AAAoyevels, intitulés aussi
>AX\oyevelg tout court, ne font qu'un avec I’ Amoxaivdig
>AXhoyevole de la Vita Plotini. Par la, les gnostiques com-
battus par Plotin 2 Rome vers 263 paraissent bien avoir
appartenu 2 la méme famille que les Séthiens et les Archon-
tiques qu’Epiphane a rencontrés en Egypte vets 330 et dont
Théodore bar Konai a encore connu, 2 la fin du vrre siécle
et en Mésopotamie, sous le nom d’Audiens, de lointains
descendants.

J’ai réuni et traduit, dans mon article des Mélanges Cumont
(pp. 946-947), les quatre fragments du Lzvre ou de I’ Apoca-
lypse des Allogénes que cite Théodotre bar Konai. Je signale,
apres coup, que I'une de ces citations (un propos des « Domi-
nateurs », des Archontes, relatif 24 Eve: « Venez, jetons sur
elle notre semence ») se retrouve textuellement dans un des

écrits de la bibliotheque de Nag Hamadi, L’bypostase des



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 171

Aprchontes (Pahor Labib, Coptic Gnostic Papyri in the Coptic
Musenm at Old Cairo, vol. 1, Le Caire, 1956, pl. 137, 22-23;
traduction, dans H.-M. Schenke, « Das Wesen der Archon-
ten », ZTheologische Literaturgeitung, 83, 1958, col. 665). Ce qui
doit nous rendre prudent, en nous montrant a quel point
les ouvrages gnostiques étaient faits de pi¢ces et de mor-
ceaux interchangeables.

On ne saurait, pour le moment, dire grand’chose de
I’ Apocalypse de Messos. Une fois établi que cette cinquiéme
et derniere « Révélation » était attribuée a2 un personnage
nommé Messos, et non Mésos ou Moise, toutes les hypo-
théses baties sur cette lecture ou sur cette correction sont

sans fondement.

* 3
*

Telles sont les données qui nous permettaient d’éclairer
plus ou moins le texte de la notice de Potphyre (1772 Ploz., 16)
et du neuvieme traité de la II®¢ Ennéade avant la trouvaille
de Nag Hamaidi. Quel supplément d’information sommes-
nous aujourd’hui en mesure de recueillir ou d’attendre des
nouveaux documents ainsi mis au jour ?

Je ne retracerai pas ici I’histoire de cette trés importante
découverte, ni ne donnerai, une fois de plus, une description
détaillée de son abondant contenu. Cette histoire demeure,
d’ailleurs, encore trop incertaine sur bien des points, et, bien
que la découverte elle-méme remonte a 1945, nous ne savons
presque rien de la plupart des ouvrages qu’elle nous restitue.
Qu’il suffise de rappeler que les treize volumes ou débris
de volumes retrouvés renferment quelque quarante-neuf
écrits, tous rédigés en copte, et représentent vraisemblable-
ment la bibliotheque, formée du 1mr® ou du 1ve siecle au
ve siécle, par une communauté gnostique de Haute-Egypte,
séthienne probablement. Je crois également nécessaire de
signaler que quelques-uns des écrits découverts paraissent
étre d’origine valentinienne. C’est, notamment, le cas, semble-



172 H.-C. PUECH

t-il, de ceux que réunit le « Codex Jung» (Codex II de ma
classification). Mais je n’insisterai que sur les textes qui ont,
pour notre sujet, un intérét direct et capital.

Le Codex VI (Coptic Studies in Honor of Walter Ewing
Crum, pp. 105-106; Encyclopédie Frangaise, t. XIX, fasc.
19.42-9 - 19.42-10) réunit trois écrits, dont le deuxi¢me a pour
titre A/logenes Hypsistos et dont le troisieme, d’apres certaines
indications fournies par son contenu, doit étre attribué a
« Messos » ou avoir un rapport étroit avec un personnage
de ce nom. Rien n’est connu de ces deux écrits, sinon ce
qu’en dit Jean Dotesse (Les livres secrets des gnostiques d’ Egypte,
Paris, 1958, p. 180). D’apres cet auteur, que je ne fais que citer,
« nous découvrons dans I’.4Mogeéne supréme une grande vision
de la création du monde supérieur, exaltant, entre autres
entités, Barbélé ». « Quant a Messos, si ’on en juge par le
début et par Dexplicit de sa révélation, il rapporte a ses
freres, pour qu’ils en usent en le gardant secret, un enseigne-
ment qui lui fut dévoilé dans les lieux supérieurs ou il a été
ravi. Plus précisément, un personnage céleste ou un pro-
phete, dont I’identité transparait mal, rapporte a Messos dans
- cette vision ce qu’il a lui-méme entendu d’une entité encore
plus haute, laquelle lui prescrivit de cacher ces révélations
sur une montagne. « Bt moi — dit le mystérieux révéla-
» teur — je fus rempli de joie et j’écrivis ce livte qui m’avait
» été exposé, 6 mon fils Messos; et cela, afin que je te le
» révele. » Il s’agit ici et la, selon toute vraisemblance, de
deux des Apocalypses dont Porphyre fait mention: celle
d’Allogene et celle de Messos. Les deux ouvrages se suivent
dans le recueil, exactement comme leurs titres dans ’énu-
mération de la 17ta Plotini.

Trois écrits forment de méme le Codex IX (Coptic Stu-
dies, pp. 107-108; Encyclopédie Frangaise, fasc. 19.42-10). Le
deuxi¢me occupe la majeure partie du volume. Le titre est
donné en conclusion: Zostrianon, « de Zostrien ». Il y a donc
tout lieu d’identifier cet écrit avec I’ Apocalypse de Zostrien



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 173

citée par Porphyre. Sa longueur expliquerait celle de la réfu-
tation «en quarante livres » qu’en avait faite Amélius (177
Plot., 16). Tout ce que nous savons i son sujet est qu’il a,
lui aussi, une forme dialoguée, ou comprend un dialogue,
et qu’il se termine, dans le manuscrit copte, par trois lignes
de cryptographie, ainsi déchiffrées et rendues en grec par
Jean Doresse (« Les Apocalypses de Zoroastre, de Zostrien,
de Nicothée... », dans Coptic Studies in Honor of Walter Ewing
Crum, pp. 255-263):

AOTOS AAHOEI[AZ ZJQET
PIANOY @EOX AAHOEI
AT AOTOS ZQPOASTP[OY]

Est-on, par 13, conduit a estimer, comme y incline Doresse,
que nous devons avoir affaire 2 une seule Apocalypse, 4 une
« Révélation » commune de Zoroastre et de Zostrien ? Une
pareille solution se heurte, je crois, au texte du paragraphe 16
de la VVita Plotini, qui, dans I’énumération initiale, sépare
déja par un xai les diverses Apocalypses et qui, surtout,
parait bien faire état, en sa fin, de deux écrits distincts,
réfutés ’'un (celui de Zostrien) par Amélius, I"autre (celui de
Zoroastre) par Porphyre lui-méme.

De Ia sorte, trois, au moins, des cinq Apocalypses pos-
sédées et utilisées par les adversaires de Plotin nous sont
maintenant rendues. Nous ne saurions que réserver le cas
de P Apocalypse de Zoroastre. Espérer retrouver celle de Nico-
thée paralt encore plus douteux.

Il n’en reste pas moins quun grand pas est fait et que,
lorsque le contenu des « Révélations » de Zostrien, d’Allo-
gene et de Messos réunies a la collection de Nag Haméadi
sera plus exactement et plus complétement connu, le pro-
bleme de P’identification des gnostiques combattus par
Plotin sera bien pres d’étre résolu. Dés maintenant, il est
permis, semble-t-il, d’avancer plus décidément que les « héré-



174 H.-C. PUECH

tiques » visés par Plotin et par Porphyre sont des Séthiens
ou, si 'on veut, des Archontiques. A moins que ces noms
ne soient particuliers & PEgypte du 1ve siecle. Il est, apres
tout, fort possible que, comme certains indices porteraient
a le croire, les sectaires connus 2 Rome par nos deux auteurs
se soient appelés eux-mémes, tout simplement, « Gnostiques »,
Dvworixot, Grostici. De toute fagon, une question devra étre
posée et traitée: quelles étaient les relations de ces « Gnos-
tiques » avec les Valentiniens ? Qu’une influence du valen-
tinisme se soit exercée sur eux n’a rien que de trés vrai-
semblable: Valentin a fait 4 Rome la majeure partie de sa
carriere; 1l y a laissé ses écrits; les auditeurs de Plotin ont
pu fort bien les connaitre, et avant méme ’arrivée du philo-
sophe dans la ville. Mais il se peut aussi qu’ils aient professé
des doctrines qui se trouvaient étre, en fait, communes a
leur école propre et a celle des Valentiniens.

Le probleme est donc a reprendre, de fagon toute nou-
velle ou, du moins, renouvelée, et c’est moins une ébauche
de solution qu’une esquisse de recherches 4 entreprendre —
souhaitons-le — au plus tét que j’ai entendu proposer ici.



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 175

DISCUSSION

M. Dirrie : Ich glaube, ich darf es im Namen aller sagen, dass
wir Thnen ausserordentlich dankbar sind fiir diesen Bericht mit
einem so reichen Inhalt und mit dem Compte-Rendu iiber die neuen
Entdeckungen, da Sie wohl der einzige sind, der sie genau kennt.

M. Puech: Un premier point mériterait, me semble-t-il, d’étre
discuté: comment traduire et comprendre exactement le début
de la notice de Porphyre (172 Plot., 16) ?

M. Dodds : Taking it simply as a question of a normal inter-
pretation of the Greek words, no one I think could doubt that
the alpetixot are included under the Christians. Either one must
say that Porphyry wrote extremely heretical Greek, or one must
say that was misinformed, or one must say that these aipetixot
really were Christians. Is it possible in Prof. Puech’s opinion
that they were Christians ?

M. Puech: Je pense qu’il s’agit en effet de gnostiques chré-
tiens, ou qui se prétendaient tels, et je traduirais moi-méme:
« d’autres parmi les chrétiens». Ce qui, aux yeux de Porphyre,
distingue ces gnostiques de la masse des chrétiens ordinaires,
Cest qu’ils s’inspiraient de la « philosophie antique» et en
donnaient une interprétation particuliere, singuliere méme, jugée
étrange autant qu’erronée par notre auteur. Ils professent, eu
égard a la philosophie hellénique, des opinions spéciales, des
alpéoeig, forment un groupe a part, une afpecic. De méme,
Plotin (Enn. 11, 9, 6) patle, 4 leur propos, d’idix wlpeotg,
d’tdte orrocopie. En outre, comme Plotin le leur reproche
dans le méme passage, ils défigurent et trahissent cette philo-
sophie d’ou ils entendent partir ou a laquelle ils empruntent.
Alpetixotl parait donc avoir, tout ensemble, un sens technique
et un sens quelque peu péjoratif.

M. Dodds : « Sectaires», n’est-ce pas ?

M. Puech: Cest cela. J’estime cependant que alpetixol n’a
rien 4 voir ici avec le langage chrétien. Il ne serait pas interdit



176 DISCUSSION

de le supposer, Porphyre étant bon connaisseur du christianisme
de son temps. Mais pareille interprétation resterait peu probable.
Je ne crois pas non plus que xol &Alot puisse étre entiérement
détaché de yprotiav@v. Quel est ’avis du Pére Henry, qui m’avait
autrefois interrogé la-dessus ?

Pére Henry: Je ne sais pas.

M. Dodds: May 1 ask a further question ? Assuming that
M. Puech and I are right in our way (the obvious way) of transla-
ting the opening words of chap. 16, must we then believe that
non only are those persons Christians who « possess very many
writings» of Alexander the Libyan and others, but also those
who « produce revelations» of Zoroaster, Zostrianus, etc. ?
Or is it possible that despite the implications of the syntax
Porphyry has here slipped over into describing a different group
of Gnostics ?

M. Puech: 11 n’y a pas la difficulté, a mon avis. Les Apoca-
lypses de Zostrien, de Messos, d’Allogéne, mentionnées par
Porphyre font partie de la collection d’ouvrages retrouvée pres
de Nag Hamadi, c’est-a-dire figurent dans une biblioth¢que pro-
bablement constituée par des « Gnostiques» — séthiens ou archon-
tiques — qui, a tort ou a raison, se présentaient comme des
chrétiens, faisaient place au Christ dans leur systéme, et passent
pour des hérétiques aux yeux des écrivains ecclésiastiques. Un
écrit de la méme bibliotheque, 1’.Apokryphon de Jean (version
longue) renvoie, en passant, a un « Livre de Zoroastre». D’apres
Clément d’Alexandrie (Szrom. 1, C. XV, 69,6), les disciples de
Prodicus se vantaient de posséder des « livres secrets» de Zotro-
astre. Certaines traditions, tel ou tel écrit d’origine nettement
chrétienne n’hésitent pas, d’ailleurs, a mettre Zoroastre en rela-
tion avec Seth et Jésus. Il n’est pas non plus interdit de supposer
que des gnostiques chrétiens, ou se prétendant tels, pouvaient
fort bien adjoindre des Révélations paiennes au corps de leurs
Ecritutes et en faire usage: une preuve, parmi d’autres, est fournie
par la bibliothéque de Nag Hamidi elle-méme, dont 'un des
volumes réunit, cote a cote, des apocryphes apparemment chré-



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 177

tiens et des traités hermétiques. La question de savoir si les
gnostiques de Rome combattus par Plotin étaient chrétiens ou
paiens pourrait cependant étre posée a propos d’Aquilinus, 2
condition d’identifier celui-ci avec l'auteur du Mémoire ou du
Commentaire sur les Nombres que cite Jean Lydus. Mais, sur ce
point, les opinions sont partagées, et Carl Schmidt a varié.

M. Dodds : The Aquilinus who was a fellow-student of Por-
phyty and the Aquilinus of Johannes Lydus will go quite well
together, will they not ? A fellow-student in the school of
Plotinos could very well produce this allegory about intelligible
matter.

M. Prech: Clest, en effet, possible.

M. Dodds : These two hang together, but there do not hang
together with chap. 16.

M. Puech: Oui. A la rigueur, le morceau cité par Jean Lydus
pourrait étre un exercice d’école, une exégése scolaire. Il renferme
beaucoup d’expressions, de termes platoniciens. Au reste, Aqui-
linus est-il un nom si rare ?

M. Schwyger : A propos de 'orthographe du nom de I'auteur
de la cinqui¢me des « Apocalypses» mentionnées par Porphyre,
je remarquerais que deux manuscrits de la 177¢z Plotini ont yéoov.

Pére Henry: Sans doute, mais les meilleurs ont pésoov.

M. Puech: Mécoou doit avoir été corrigé en pésouv par un
copiste a qui, sous la forme ot il le lisait, le mot a paru choquant
et incompréhensible. Mécog, « médian », « moyen », « intermé-
diaire», lui était infiniment plus familier.

Pére Henry: Vous vous rappelez que je vous avais commu-
niqué les épreuves de notre édition des Ennéades. Nous avions
déja écrit, M. Schwyzer et moi, Méosoov avant de connaitre les
documents de Nag Hamadi.

M. Puech: Certainement, et j’ai eu a cceur de consigner le fait
dans mon article des Coptic Studies in Honor of Walter Ewing Cram,
Boston, 1950, p. 106, n. 1. J’ajoute que la correction Méesog
était d’autant plus tentante que péoog pouvait étre pris — et a
été pris par certains critiques modernes — comme un terme



178 DISCUSSION

appartenant au vocabulaire technique de la gnose. On a péococ,
Meoétmc, dans les textes valentiniens, en particulier, et, aujout-
d’hui, mete, dans 1 Evangile de Vérité. 1l pourrait ainsi s’agir d’un
« psychique» ou du Lieu du Démiurge et des psychiques, peut-
étre encore, comme le suggérait R. P. Casey, d’un éon ou d’un
espace céleste (la « Région du Milieu»), ou — que sais-je ? —
d’un « Médiateur». Mais les témoignages conjoints des meilleurs
manuscrits de la 7z Plotini et du Codex VI de Nag Hamidi
rendent maintenant indubitable que la fectio difficilior est la bonne
et que le nom de ’auteur ou du héros de la Révélation mentionnée
au chapitre 16 s’orthographie Messos.

M. Dodds : 1 should like to ask an historical question about
Valentinus. Mr. Puech has told us that the doctrine wich Plo-
tinus attacks in II 9 appears to be Valentinian. Now, Mr. Puech
has also, I think, noticed (and I have myself noticed) that there
are considerable points of contact between the doctrine of
Numenius and that of Valentinus. Am I right in thinking that
Valentinus came to Rome somewhere about 136 to 140 ? If so,
and if Numenius, as was suggested the other day, also taught at
Rome (since Lydus calls him 6 ‘Pwpeatoc), Numenius could have
heard Valentinus preach in Rome, or if not Valentinus then it is
his immediate disciple. Is this chronologically possible ?

M. Puech : 11 est tres possible qu’il y ait eu des rapports entre
Numénius et Valentin ou, en tout cas, entre la doctrine de 'un et
celle de lautre. Tres possible, aussi, que, dans I’Ennéade 11, 9,
Numénius soit visé a c6té ou a propos des gnostiques.

Pére Henry : Mais est-il exact que Valentin soit arrivé 2 Rome
vers 136 ?

M. Puech: Oui, si Pon se fie 4 la tradition qui le fait vivre
d’abord a Alexandrie sous Hadrien (117-138), puis 2 Rome, ou il
aurait séjourné jusqu’au temps du pontificat d’Anicet (158-166).
Valentin a dt rompre avec I'Eglise catholique entre 140 et 145.

M. Dodds : Cette rupture s’est-elle faite 2 Rome ?

M. Puech: A Rome. On rapporte méme que Valentin aurait
voulu étre évéque et que, sa candidature ayant échoué, il aurait



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 179

rompu par dépit. Des histoires de ce genre se rencontrent trop
souvent chez les hérésiologues pour n’y faire pas figure de cliché.
Toutefois, Tertullien fournit 2 ce propos, au chapitre 4 de son
Adyersus Valentinianos, une notice intéressante, dont le style
imagé rend malheureusement 'interprétation un peu douteuse:
Valentin, qui avait auparavant vécu en accord avec la commu-
nauté romaine, aurait eu contact avec des gnostiques (des Ophites,
probablement); sous leur influence, il se serait petit a petit
éloigné de 'orthodoxie. L’ Evangile de Vérité, récemment retrouvé
et publié, pourrait étre un ouvrage composé par Valentin a la
veille ou au lendemain méme de cette rupture. L’écrit — sans
doute, une homélie — renferme trés peu de traits proprement
gnostiques. 1l laisse 'impression que son auteur s’oriente vers le
gnosticisme, mais reste encore imprégné de la doctrine de 'Eglise
dont il a fait partie jusque-1a. Si ’on admet la thése de M. W.-C.
van Unnik, dont certains arguments sont, a vrai dire, contes-
tables, c’est 2 Rome que V' Evangile de Vérité aurait été rédigé. Il
convient cependant d’ajouter que le caractére valentinien de
Iécrit a été¢ mis en doute et méme nié.

L’épithete traditionnelle de Valentin est Plafonicus. Clest
assez juste, me semble-t-il: il y a du platonisme chez Valentin. Il
ne doit pas s’agir 1a d’une invention hérésiologique. Ce gnostique
est un homme cultivé, plus philosophe que théurge; mystique,
toutefois, et, peut-étre, visionnaire.

M. Dodds: 1 take it as possible that his disciples were still
teaching in Rome when Plotinus settled there in the third century?

M. Puech: La secte valentinienne s’est ramifiée en deux bran-
ches: une école « occidentale» et une école « orientale». Le valen-
tinisme a eu, au moins jusqu’au début du e siecle, des repré-
sentants 2 Rome. La présence de Valentiniens dans la ville en 230,
et plus tard, n’a rien que de vraisemblable. De toute fagon, le
valentinisme ne paralt pas avoir disparu avant le ve siécle.

11 est possible que, dans les « Apocalypses» découvertes pres
de Nag Hamidi dont Porphyre donnait déja le titre, nous ren-
contrions un systtme ou Sophia joue un role, et que tous les

13



180 DISCUSSION

traits — ou beaucoup de traits — que nous prenions pour des
marques caractéristiques de valentinisme s’y retrouvent. De fait,
le personnage de Sophia intervient dans les mythes de quelques-
uns des ouvrages de la collection déja publiés ou plus ou moins
bien connus: ainsi, dans I’ Apokryphon de Jean ou dans la Sophia
de Jésus-Christ. Sophia déchue n’est pas une Entité propre au
systéme valentinien. On incline aujourd’hui, de plus en plus, a
admettre que Valentin a emprunté le personnage et son mythe a
une gnose antérieure, plus archaique. Quoi qu’il en soit, Sophia
est une figure commune a diverses écoles gnostiques. Les aspects
apparemment « valentiniens» de la doctrine combattue dans
I’ Ennéade 11, 9 seront a revoir de plus pres. Il faut bien se rendre
compte que la documentation relative au gnosticisme était
jusqu’a présent treés pauvre, et, d’autre part, que, si I'on a surtout
parlé du valentinisme et fait appel 2 lui 4 tout bout de champ,
c’est que, de tous les systémes gnostiques, il était, naguére encore,
grice a saint Irénée, le mieux connu. Peut-étre a-t-il joui ainsi
d’un prestige abusif et est-ce 12 une erreur d’optique. Par la force
des choses, comme on le constate encore avec le livre classique
d’Eugeéne de TFaye, I’é¢tude des doctrines de Valentin et des
« grands gnostiques» I’a emporté, et de beaucoup, sur d’autres,
sans doute aussi importantes, voire plus anciennes, mais qui
n’étaient guere saisissables qu’a travers quelques séches et bréves
notices d’hérésiologues. Il y avait peu de possibilité pour une
confrontation, un examen comparatif.

M. Dodds : But there is, I think, no direct reference in II 9 to
any Christian doctrine. Do you agree ?

M. Puech: Directes, non. Il y a des traits qui peuvent, pat
ricochet, atteindre le christianisme, les gnostiques n’étant pas
sans avoir avec celui-ci des théses ou des attitudes communes.
Mais je ne vois pas d’attaques directes.

M. Harder : Aber &3ehgpol ?

M. Puech: Les adversaires de Plotin s’appellent « fréres» ?
Oui, mais les initiés des cultes paiens de mystere se donnaient,
eux aussi, ce nom. Il en était de méme dans les conventicules



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 181

gnostiques. Ce n’est pas 12 un usage spécifiquement chrétien. En
revanche, lorsque Plotin attaque la thése gnostique de la supé-
riorité de ’homme aux corps célestes, le trait atteint — ou peut
atteindre — également le christianisme. La vision que se faisait
du monde la théologie chrétienne des premiers siecles aboutissait,
elle aussi, comme le dit le P. H. de Lubac, 2 une « humiliation des
astres ».

M. Dodds: Mais cela va aussi contre tout gnosticisme.

M. Puech: Certes, et ce qu’il y a d’admirable dans le traité II,
9 et, tout ensemble, de ficheux pour le pauvre historien qui
essaie d’identifier les gnostiques combattus par ce traité, c’est que
Plotin se place d’emblée au cceur du probléme, en découvre
immédiatement le fond, va droit 4 I’essentiel: il vise la Gnose en
tant que telle, dans son essence. Il a négligé les détails particuliers,
contingents, qui pouvaient distinguer un systéme d’un autre,
pour ne s’attacher qu’aux théses fondamentales et a leur principe
commun. Il résume, avec une perspicacité, une sireté parfaite,
ce qu’est en soi la Gnose, attitude typique, générale, de tout
gnostique. Mais, par la, il accroit la difficulté de discerner la
physionomie précise du systéme singulier, spécial, de gnose qu’il
avait en vue.

M. Dodds: 11 y a pourtant ce petit détail intéressant des
&vTLTUTTOL que Vous avez remarqué.

M. Puech: Cest, en effet, une des rares concessions a la polé-
mique concréte.

Peére Henry: Pourriez-vous éventuellement nous donner le
sens d’dvritumog a lintérieur d’un systéme gnostique ?

M. Puech: Un gvritumog est une « empreinte », par rapport
a un tOmog ayant valeur de wapdderypa; c’est, en quelque sorte,
une « réplique». L’emploi de ces deux mots est assez incohérent.
>Avtitumtog peut étre le modele et timog le reflet, Pempreinte,
Pimage, ou inversement. Dans une lettre dogmatique, d’origine
valentinienne, que cite Epiphane (Paz. XXXI, 5), &vritumoc
est employé dans le second sens, dans le sens de « reflet», de
« réplique». De méme, chez les Basilidiens, qui, d’aprées saint Irénée



182 DISCUSSION

(adv. haer., 1, 24, 3), font des cieux inférieurs les ansitypi de « ceux
qui sont au-dessus d’eux». Le passage du papyrus de Bruce
auquel j’ai fait allusion contient la description d’un lieu céleste,
transcendant ou métaphysique: les avtitumor (Gegenbilder, tra-
duit Carl Schmidt) y pourraient étre, si ’on accepte linterpréta-
tion de Charlotte A. Baynes, « les représentations des éons qui
appartiennent aux espaces de ' Adtoyevg ».

M. Hadot : Y a-t-il eu dans la vie de Plotin une période pendant
laquelle la pensée du philosophe pouvait étre confondue avec
celle des gnostiques, et Plotin s’est-il rendu compte du risque
entrainé par une pareille confusion ?

M. Puech: Je serais porté a le croire. Si Pon étudie a cet égard
les traités des Ennéades en suivant leur ordre chronologique, il
apparait, me semble-t-il, que les rapports entre Plotin et ses
auditeurs gnostiques n’ont, tout d’abord et pendant un certain
temps, donné lieu 2 aucun heurt ou, en tout cas, 4 aucun conflit
déclaré. L’impression est qu’on s’entend de coté et d’autre;
disons: qu’il semble alors possible de s’entendre, de faire bon
ménage. Plotin (IL,9,10) traite les gnostiques d’«amis», les
range parmi ses « amis » (ttvag TAY @lAwy, Ny gtiot). Didot,
si on explique le terme d’apres 'usage qu’en faisaient les Pytha-
goriciens (G. P. Wetter, Der Sobn Gottes, G6ttingen, 1916, p. 63,
n. 2), parait indiquer qu’il les considére comme appartenant au
méme groupe que lui et ses disciples, a la communauté des secta-
teurs des « mysteres de Platon». Il les inclut, en les désignant
ainsi, dans le cercle, la confrérie quasi religieuse des Platoniciens.
Les expressions dont se sert Atticus discutant tel passage obscut
du Timée sont en ce sens remarquables (J. Baudry, A#ticos. Frag-
ments de son oemvre, Paris, 1931, p. 14 et p. 15): Tob¢ &md TG
adTHG EoTlag, ... TEOG RV ToLg Evdov Rulv Omopleyyouévoug,
&te pihoug 8vtag, olhwg e xal ned’ fHovylag moatoty éNéyyotg
SraxpOeipey &v. Ces « amis », cependant, étaient déja convertis
a la gnose avant l'arrivée de Plotin a2 Rome. Ils devaient former
auparavant, et n’ont pas di cesser de former un groupe distinct.
Sans doute méme avaient-ils leur lieu propre de réunion, qu’il



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 183

serait hardi, mais tentant, d’identifier avec ’hypogée des Aurelii
mis au jour en 1919 a Rome, prés du Viale Manzoni. Le monument
a €té, en effet, construit vers 240, selon F. Wirth, ou, d’apres
J. Carcopino, entre 215 et 235 environ, et les thémes, le symbo-
lisme des peintures qui décorent ses trois salles paraissent s’inter-
préter, au mieux a la lumiére des doctrines des Naassénes et,
ajoute M. Carcopino, des Valentiniens. Mieux encore: la fresque
du mur Est du cubiculum C représente le retour d’Ulysse a sa
« chére patriey, une scéne, un épisode dont Plotin donne, de
son cOté, une interprétation allégorique, une exégese spirituelle.

Il est shr, en tout cas, que, quand, en 244, Plotin vient 2 Rome
et commence d’y faire ses legons, il trouve parmi ses auditeurs
— qui étaient aussi des interlocuteurs — un certain nombre de
gens déja’acquis aux théories gnostiques. Il a toléré pendant
longtemps leur présence, sans doute aussi leurs interventions au
cours des débats qui suivaient ses conférences ou en constituaient
Pessentiel. Il les a laissé exposer leurs vues, leur interprétation
particuliere de Platon et, singuliérement, du 7imée, peut-étre
parce que, de part et d’autre, on avait Iillusion — en dépit, ou
plutdt, en raison de tant d’ambiguités — de s’entendre ou de
parvenir a s’entendre. Porphyre dit bien que son maitre avait
souvent réfuté les gnostiques dans ses cours. Le fait est, néan-
moins, que I’hostilité décidée de Plotin ne s’est manifestée qu’assez
tard. La crise, avant d’éclater, a mis longtemps a murir. Ce n’est
que petit 4 petit que se font jour, dans les traités antérieurs a 263
ou rédigés peu apres (IV, 8, 4 et 8; III, 9, 6; IV, 4, 10 et 12),
quelques pointes dirigées, peut-il sembler, contre certaines théses
ou exégeéses gnostiques. La réfutation n’est systématique, la
rupture compléte, qu’avec la série des quatre traités III, 8, V, 8,
V, 5 et 11, 9, qui, comme I’a solidement établi M. Richard Harder,
forment un tout continu. Apres, et 2 I'exception de VI, 7, tres
proche par sa date de II, 9, ne se rencontrent plus guére que
quelques allusions éparses, des échos de plus en plus lointains
du conflit (Ilitoas ;9,608 13500 2 w8760 225V, 30125
I, 8; 11, 3, 16). Les gnostiques ont di déserter I’école.



184 DISCUSSION

Seulement, avant de prendre aussi nettement position, Plotin
avait formulé, dans des traités composés antérieurement a II, o,
des théories qui, par leur dualisme accentué, pouvaient fort bien
ressembler a celles des gnostiques et leur étre plus ou moins
assimilées: conception du corps comme mauvais et de la mort
comme libération; condamnation du corps, des choses matérielles;
un certain pessimisme, etc. Il serait, d’ailleurs, curieux et fruc-
tueux, non point d’aller jusqu’a confondre, comme le fait
H. Jonas, la philosophie de Plotin avec une gnose, mais de tenter
de la prendre et de la comprendre, en poussant 'interprétation
a lextréme, a2 la maniére d’un systéme gnostique: on décou-
vrirait de ce biais, je pense, 4 coté de différences essentielles et
irréductibles, nombre d’analogies assez frappantes, des aspira-
tions, des questions, des positions appatrentées ou communes.
Apres tout, le probleme initial de Plotin est le méme que celui
des gnostiques et de son époque: le salut de ’'dme ou du « moi»,
qu’il convient de retrouver dans sa vérité, de ressaisir dans son
intégrité, et de libérer du « monde». Il est plus significatif encore
que la crise marquée par la rédaction du traité II, 9 ait conduit,
semble-t-il, Plotin 2 modifier 'expression de certaines de ses
theses antérieures, de celles qui, précisément, pouvaient préter a
confusion et paraitre le rendre solidaire des gnostiques. Il y a, si
je puis dire, changement d’éclairage: atténuation du dualisme,
transposition dans un sens plus « moniste» en méme temps que
plus « optimiste». A cet égard, I’évolution de la pensée et du
langage de Plotin en ce qui concerne la matiére, le passage de la
matiére congue comme une sorte de substance mauvaise a la
matie¢re imaginée comme un miroir, serait a étudier de plus pres.

Pére Henry: Avez-vous pu établir qu’avant la rupture avec
les gnostiques, la matiére pouvait étre considérée comme mau-
vaise, et qu’apres, elle n’est plus qu’un reflet-miroir ? Ce serait
le troisiéme cas trés net d’une évolution chez Plotin, au moins
dans le vocabulaire.

M. Puech: Le point a été établi par d’autres que moi, et je ne
fais ici que rappeler une opinion déja émise. Si je me fie au sou-



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 185

venir d’anciennes recherches personnelles, menées il y a pres de
trente ans, j’incline a partager une pareille vue. Que Plotin ait
dans la suite, sinon abandonné, du moins estompé et réformé
cette sorte de dualisme pessimiste qu’il professait en ses premiers
écrits, me parait probable, et je tendrais volontiers a voir dans
ce changement un effet de sa polémique avec les gnostiques.
Plotin a pris de plus en plus conscience de ce qui I'opposait a
ceux-ci. Il a voulu dissiper les équivoques, écarter les confusions
possibles. Sans doute aussi le gnosticisme lui est-il apparu comme
une caricature de certains aspects de sa pensée. De toute fagon,
il a pergu le danger que faisait courir a la philosophie hellénique
et a la sienne propre un tel rapprochement avec la Gnose.

M. Harder : Ich mochte gern unterstreichen, was Herr Puech
zuletzt sagte: Er sprach von der Gefahr, welche die Gnosis fiir
Plotin darstellt. Sie war eine Gefahr, nicht nur weil sie bei seinen
Schiilern Anklang fand; sie muss auch sein eigenes Wesen an-
geriithrt haben. Plotin bekdmpft die Gnosis mit einer Leiden-
schaftlichkeit, die ohne Parallele ist. Und wenn so etbittert
gekimpft wird, dann liegt nach aller geschichtlichen Erfahrung
eine Verwandtschaft zu Grunde; das ist ganz dhnlich bei der
Bekimpfung des Kelsos durch Origenes. Nun glaube ich nicht,
dass Plotin in seinem Wesen gnostisch gesinnt sei — keines-
wegs | Aber ich habe den Eindruck, dass es in der etsten Epoche
seiner Schriftstellerei eine Reihe von Anspielungen gibt, die
nicht sehr tief greifen, aber noch nicht anders bezeichnet werden
kénnen als gnostisch. Das hort aber auf nach der Schrift II,
9 (33). Das bediitfte gewiss niherer Prisfung — aber eine solche
Priifung wiirde wohl bestitigen, dass Plotin sich allmidhlich von
diesen Einsprengseln gnostischer Art gereinigt war — modgen
sie auch mehr stilistischer Natur sein. Das mag ein Ergebnis des
offenen und erbitterten Kampfes gegen die Gnosis sein.

M. Dodds : If this is true, and I think it is very possibly true,
then his liberation from Gnosticism and his liberation from
Numenius probably go hand in hand. I Think we agree that

Numenius was very Gnostic.



186 DISCUSSION

Pere Cilento: Se ¢ difficile, per via dottrinale, identificare gli
gnostici di Plotino — sia quelli di IT g, sia coloro nella cui bocca
Plotino pone il Abyog ToAunpdg di VI 8 — e riconoscerli in una
setta precisa, non si potrebbe tentare tale identificazione per via
pratica, attraverso testimonianze storiche su la Roma del III
secolo, intorno a sette i cui adepti non solo erano ciatlatani ma
vivevano altresi une vita moralmente scorretta ? Plotino parla
chiaro; e mai la sua voce, cosi serena di solito, & cosi aspra come
quando osserva che costoro « disprezzano solo a parole la bellezza
terrena e farebbero meglio se disprezzassero di fatto quella che
si ritrova nei fanciulli e nelle donne, si da non succombere a
libidine» (II 9, 17, 27-29). Libidinosi, dunque; e ipocriti santoni
(o0 &v ospvivowro, II, 9, 17, 29-30; cfr. II 9, 15, 34-38); e
ancora ciarlatani (II, 9, 14, 1-36) che menan vanto di guarire gli
ossessi esorcizzando i demoni. E’ tutta materia, questa, che puo
servire alla indagine.

M. Pruech: 1l y a, au départ, une difficulté. Lors méme qu’il
ne s’agit pas de sectes franchement « libertines », dont les membres
se livrent a des actes effectivement immoraux, tout gnosticisme
est toujours plus ou moins, en son fond et en théorie, un « amo-
ralisme». Le gnostique, qui est un « élu», un « spirituely», un
TveLpaTIXGG, sauvé par nature et par la connaissance seule, ne
méprise pas seulement la morale commune, les régles de vie et
les commandements propres au vulgaire, les « bonnes ceuvres»
dont la pratique est laissée aux uyixol, aux simples croyants;
se sachant étranger et supérieur au monde, au cotps, a la chair, il
éprouve a I’égard de ceux-ci une indifférence ou une hostilité
qu’il peut manifester de deux fagons: ou bien, il s’en détache
radicalement par I’ascése, en les tenant a distance et en gardant
ses distances, en s’abstenant — autant que faire se peut — des
choses mondaines, matérielles, charnelles; il marque ainsi son
mépris 2 leur endroit — un mépris qui ne va pas sans une certaine
crainte; ou bien, par révolte ou par licence, au nom de cette
liberté inaliénable dont il a, par droit de naissance, le privilege,
il use et abuse, sans limite ni scrupule, de la chair, du corps, de



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 187

tout ce qui appartient au monde matériel, se plongeant méme,
pour tout épuiser, tout bafouer, tout nier, dans I’abject et I'im-
monde, qui ne sauraient ni le souiller ni ’asservir. Fondé sur
une méme indifférence au monde, 'amoralisme gnostique est
donc ambivalent: il aboutit tout aussi bien a4 un rigorisme ascé-
tique qu’au libertinage. Le méme principe ameéne les diverses
écoles de gnose a adopter soit 'une, soit autre de ces attitudes.
Bien plus: il arrive qu’une méme secte — ainsi, celle des Basili-
diens — passe de I'une a I’autre. Le point important est, en consé-
quence, de déterminer non pas si les gnostiques considérés ont
ou non une éthique, une doctrine morale, mais si leur conduite
était ou non immorale en fait. Eugeéne de Faye (Gnostigues et
grosticisme, 22 éd., Paris, 1925, p. 490) estimait que les adversaires
de Plotin étaient « des ascétes» et que, par la, ils ne pouvaient
étre assimilés aux sectateurs de Prodicus, possesseurs, eux aussi,
d’une « Apocalypse de Zoroastre», mais francs libertins. « Plotin,
écrivait-il a la suite de Carl Schmidt, n’aurait jamais toléré dans
son école des gens qui auraient érigé le libertinage en principe».
Vous avez cependant tout a fait raison, Pere Cilento, d’attirer
Pattention sur Enn. II, 9, 17. Le sens du passage est clair: Plotin
n’accuse pas seulement les gnostiques de ne pas avoir de doctrine
touchant la vertu, mais de se livrer 2 Pimmoralité. Peut-étre
serait-il permis d’ajouter un autre argument. Porphyre, dans son
De abstinentia, 1, 42, rapporte les propos de gens qui prétendent
n’étre pas plus souillés par les aliments que la mer par les immon-
dices qui s’y déversent. Une petite quantité d’eau, si quelque
impureté s’y méle, peut étre souillée et troublée; I’abime (Bu0éc)
ne ’est pas. En raison de sa propre grandeur, la mer regoit tout,
ne repousse rien de ce qui vient a elle. Ainsi d’eux-mémes. Ils sont
maitres de tous les aliments (xvpiebopey yap BewT@V awdvTLY);
peut-étre faut-il lire et comprendre: « de toutes choses». S’ils les
refusaient ou prenaient a leur égard quelque précaution, ils se
feraient esclaves d’une passion, de la crainte. Tout, au contraire,
doit leur étre soumis (et ¢ wav0’ Nuiv dmorerdyHor). Ils sont
« un abime de pouvoir» (fuboc é£ovctag), « un abime de liberté »



188 DISCUSSION

(Bubog &revlepiag), un gouffre qui recoit tout et n’est souillé
par rien (mavro Séyovroan xal O’ 0ddevds wiaivovrar). S’agit-il
ici de cyniques, comme le pense Jacques Dupont (Grosis, Louvain-
Paris, 1949, pp. 295-298) ? Je ne le crois pas, pour ma part, et
je me rangerais a ’opinion d’E. Zeller, de J. Weiss, de R. Reit-
zenstein: nous avons affaire a des gnostiques ou, a la rigueur, a
une théorie commune a certains gnostiques et a des philosophes
cyniques. Les paralleles, étroits et nombreux, que 'on peut établir
entre le passage de Porphyre et plusieurs textes hérésiologiques
dénongant chez les gnostiques Pexistence de la méme thése et
Pemploi d’expressions analogues, voire identiques (p. ex. saint
Irénée, ady. haer., 1, 6, 2-3; 1, 13, 6; I, 24, 5; pour xuvptedewy,
cf. Clément d’Alexandrie, S#rom. IV, c. X111, 89), paraissent des
plus convaincants. Le rapprochement est, en particulier, frappant
avec deux témoignages de Clément d’Alexandrie (S#rom. 111, c. 1, 3
et, surtout, III, c. IV, 30), qui concernent, précisément, les adeptes
de Prodicus. Il y a donc lieu de se demander si les gnostiques
visés dans le De abstinentia ne seraient pas identiques 2 ceux que
Porphyre a connus 2 Rome, a I’école de Plotin. En ce cas, nous
aurions une nouvelle preuve de leur « libertinage » théorique et,
sans doute aussi, pratique. Quant a I'usage des incantations et
autres procédés magiques, il est, de méme, trés souvent reproché
ailleurs a diverses sectes gnostiques, et I’accusation est liée a celle
d’amoralité (cf., entre autres, saint Irénée, adv. haer., 1, 24, 5).
M. Theiler : Im 17. Kapitel heisst es: die Gnostiker rithmen
sich, dass sie die Schonheit hier verachten und sie tun recht so,
wenn sie die Schonheit von Knaben und Frauen verachten, um
nicht der Zuchtlosigkeit zu unterliegen. Doch muss man wissen,
dass sie sich nicht rithmten, etwas Schimpfliches zu verachten,
wiirden sie es nicht verachten nachdem sie vorher gesagt haben,
es ist etwas Schones. Damals, als sie xoxd¢ SratiBévreg in
einer schlechten moralischen Verfassung waren. Plotin gibt also
durchaus zu erkennen, dass sie jetzt nicht mehr libertinisch
gesinnt sind. Sie waren es einmal, obzwar man fragen muss, ob
sie sich damals schon Gnostiker nannten. Sie rithmen sich gerade



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 189

ihrer sittlichen Erhabenheit, weil sie frither einmal diesem
Schimpflichen unterlagen; das ist sehr hiibsch psychologisch
ausgedriickt. Da sie aber jetzt nicht mehr libertinisch sind, so
kann man, auch nicht im Sinne Plotins, der ganzen Sekte einen
Vorwurf machen.

M. Puech: Jajoute qu’au cours dun développement ou
Prodicus est nommé a cO6té de Marcion et de bien d’autres,
Clément d’Alexandrie (S#rom. VII, c. XVI, 103, t. III, p. 72, 32
Staehlin) reproche aux gnostiques de prétendre atteindre la pet-
fection «sans faire effort» (o0 movnoavreg). De méme, Plotin
(Enn. 11, 9, 9) critique la présomption de ses adversaires, qui se
vantent d’étre supérieurs méme au ciel «sans aucun effort»
(00dev TovHos).

Pére Henry: On a parlé de « terre nouvelle». Mais il y a aussi
I'expression « terre étrangére», au chapitre 11. Est-ce illustré par
d’autres textes ?

M. Puech : Kouvoe, dans le langage des gnostiques, est toujours
plus ou moins synonyme de &évog (ou d’&ANdtproc). Ainsi, le
« Dieu inconnu» de Marcion, qui est 2 la fois « étranger» (au
monde) et «nouveau». Nouveau, et, par la, quelque peu
« étrange». La xouwvy) v¥ peut donc étre fort bien identique 2 la
v¥ Eévy. Elle doit se situer dans un monde transcendant qui n’a
rien 2 faire avec le xéopoc.

Pére Cilento: Possiamo richiamare, a proposito della xatvy
v, I'espressione neotestamentaria « Erunt caeli novi et terra nova» ?
Possiamo ancora collegare la yerdvora al peravoeite evangelico ?

M. Puech: Cest possible. Il n’en reste pas moins que les
gnostiques interprétaient ces expressions ou ces notions a leur
maniére, c’est-a-dire d’une maniére trés spéciale. Nowvelle terre
est, dans I’écrit anonyme de Bruce, le nom — un des noms —
d’un monde (véopog), d’'un édon (aiwv), dune ville (tdhig) appelée
aussi Incorraptibilité (apOapota) et Jérusalem. Metdvora est sou-
vent pris par les gnostiques dans le sens, non de repentance, mais
de conversion, d’émiotpo, de refour a soi par récupération de son
propre vobe. 11 est trés difficile de préciser ce que signifient et ce



190 DISCUSSION

que représentent, dans I’écrit de Bruce, petavoia et wopolnnatc.
Metdvora, est-ce un lieu de repentir ou, plutét, le lieu du retour ?
ITapoixmorg, est-ce lexil, un lieu d’exil, ou, au contraire, la
région ol 'on revient aprés avoir été exilé sur cette terre ?

Pére Henry : Vous feriez de wapoixmotc et de petavora deux
synonymes signifiant le retour au lieu primitif, le voUg ?

M. Puech: Je ne saurais vous répondre décidément. Le pas-
sage est des plus obscur; les termes employés sont assez bizarres,
ou pris ici en dehors de leur sens ordinaire. C’est 1a ce qui, a
supposer qu’il ait eu ce texte sous les yeux, a dit choquer Plotin
lui-méme. Un langage aussi singulier, une pensée aussi confuse, lui
ont paru, ainsi qu’a nous, inintelligibles ou peu compréhensibles.

M. Doirrie: Meine Herren, wir dirfen dankbar sagen, dass
wir einen ausserordentlich bereichernden Nachmittag verbracht
haben. Unser Dank gilt vor allem Herrn Puech; ebenso herzlich
mochte ich aber allen Herren fir ihre Beitrdge zur Diskussion
danken. Was uns geboten wurde war so reich und vielfiltig,
dass gar nicht daran zu denken ist, ein Résumé zu geben. In
mehreren Punkten haben sich, oft zu unserem Erstaunen, wert-
volle Bestitigungen ergeben: Nun darf es als gesichert gelten,
dass Plotin mit deutlichem Bezug auf singulire Formulierungen
anspielt, welche so nur von jener Gruppe von Gnostikern in
Rom vertreten wurden; nun ist gesichert, dass zunichst eine
echte Auseinandersetzung Plotins mit der Gnosis stattfand, dass
dann die Schrift IT 9 (33) einen Bruch mit der Gnosis und ihren
Vertretern bezeichnet; hernach hat Plotin nie wieder an Gno-
stisches angekniipft. Diese wesentliche Beobachtung wird als wich-
tiger Baustein dienen, wenn es sich darum handelt, die philo-
sophische Entwicklung Plotins zu rekonstruieren; Plotin ist
sich, als er die Schrift II 9 (33) abfasste, bewusst geworden, dass
seine, die philosophische Folgerichtigkeit ihn zu Ergebnissen
gerade im theologischen Bereich fithrte, die mit den Folgerungen
der Gnostiker unvereinbar waren. Hier liegt offenbar ein Wende-
punkt — und wir sind Herrn Puech und Herrn Harder sehr
dankbar, dass sie dies Ergebnis festgehalten haben.



	Plotin et les Gnostiques

