
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 5 (1960)

Artikel: Plotin et les Gnostiques

Autor: Puech, Henri-Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV
HENRI-CHARLES PUECH

Plotin et les Gnostiques





PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 1

Jusqu'ici, nous disposions surtout de deux documents pour
identifier, ou tenter d'identifier, les gnostiques combattus

par Plotin: la Vita Plotini de Porphyre, § 16, et le neuvieme
traite de la deuxieme Enneade. Ce traite constitue d'ailleurs,
comme l'a montre R. Harder (Eine neue Schrijt Biotins, dans

Hermes, LXXI, 1936, pp. 5-8), la piece maitresse d'un dossier

anti-gnostique forme de quatre ecrits Continus (III, 8;

V, 8; V, 5; II, 9). Le probleme est d'accorder les donnees de

ces deux sources. Ce qui ne va pas de soi.
Si l'on part de la Vita Plotini et si, pour le principal, on

fait porter la recherche sur les titres des « Revelations », des

dbroxaXixJ'ei?, mentionnees par Porphyre, on incline ä assimiler
les adversaires de Plotin ä des Sethiens ou — ce qui revient
ä peu pres au meme — ä des Archontiques. Des gnostiques
de cette espece vivaient encore en Egypte au ive siecle.

Epiphane, qui les a connus, leur consacre les notices 39 et 40
de son Panarion. Comme leur nom l'indique, ils accordaient

un grand role aux «Archontes » (planetaires et autres) et
faisaient de Seth un litre transcendant, le personnage central

de leur mythe. Seth etait, pour eux, 1'« Allogene»
('AXXoysvr]i;), 1'« Etranger » (au monde); ses sept his etaient,

eux-memes, appeles aXXoysvet?, tout aussi bien que les

«spirituels », les 7Tveup.a-n.xol, les membres de la secte, qui
se tenaient pour les descendants de Seth. Ces Sethiens,
ces Archontiques, sont vraisemblablement apparentes aux

1 On ne trouvera ici qu'un tres simple resume de la longue conference
faite et enregistrie k la Fondation Hardt le 27 aotit 1957. Le plan suivi
a 6te legerement modifie; les developpements ont ete abreges, nombre
d'entre eux supprimes. En revanche, et tout en regrettant de n'avoir
pu tenir k jour tout l'exposd, j'ai ajoute quelques indications nouvelles,
fournies par de recentes publications ou par un examen plus pousse
des documents gnostiques decouverts en Haute-figypte.



IÖ2 H.-C. PUECH

Ophites ou aux Barbelognostiqu.es, aux « Gnostiques » pro-
prement dits, objet de la notice 26 du Panarion. Us se rat-
tachent ainsi aux sectaires que saint Irenee decrit, vers 180,
dans les chapitres 29 et 30 du livre I de son A.dversus baereses.

D'autre part, cependant, l'etude des donnees fournies

par le traite II, 9 des Enneades conduirait, et a conduit, dans

une direction differente. Comme l'a etabli, entre autres,
M. N. Bouillet dans des notes — generalement negligees —
ä sa traduction des Enneades (t. I, Paris, 1857, pp. 491-544),
c'est ä des Valentiniens que sembleraient alors devoir etre
identifies les gnostiques de Plotin. Le chapitre 10 du traite
fait nettement allusion au personnage et au mythe de Sophia;
lorsque Plotin rapporte (II, 9, 11) que, selon ses adversaires,
le Demiurge aurait cree « afin d'etre honore » (i'va TipS-ro),
1'expression n'est pas sans rappeler Celle de Valentin lui-
meme, dans une de ses homelies dont Clement d'Alexandrie
{Strom. IV, c. XIII, 89) cite un passage: ova

Deux pistes, sinon divergentes, du moins distinctes,
paraissent ainsi s'ouvrir. Le disaccord n'est pourtant pas
absolument irreductible. Les diverses sectes gnostiques ont
pu se faire des emprunts mutuels, voire fusionner entre elles.

Les livres s'echangeaient d'un groupe ä l'autre; toute une
litterature esoterique a circuit, qui est devenue un bien com-
mun ou a ete adoptee par tel ou tel conventicule dans un
esprit tres eclectique et sans souci de l'origine du volume
accueilH. La bibliotheque gnostique decouverte vers 1945

pres de Nag Hamädi, et qui a probablement ete constitute
par des Sethiens, en est un exemple frappant: eile reunit, ä

cote d'ceuvres plus proprement sethiennes, des opuscules
hermetiques et — ce qui importe singuberement a notre
propos — des ecrits valentiniens. D'autre cote, ainsi qu'on
le constate notamment grace ä quelques-uns des ouvrages
de cette bibliotheque, Sophia n'est pas une Entite propre
au seul valentinisme: eile appartient aussi ä des systemes
de gnose tres probablement anterieurs ä celui de Valentin



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 163

et similaires ou identiques ä ceux des Barbelognostiques,
des « Gnostiques » tout court.

Le valentinisme serait ä ecarter decidement si, avec
Reitzenstein, Bousset, Festugiere et d'autres critiques, on
penchait a voir dans les personnes visees par Porphyre et

par Plotin des gnostiques paiens, etrangers au christianisme.
Tout depend, en un sens, de la traduction et de l'interpreta-
tion qu'il convient de donner des premieres lignes du
paragraphs 16 de la Vita Plotini: Feyovoctn 8e xoct' ocjtov rwv
Xpicmavwv TtoXXol psv xal aXXoi, alpeTixol 8s ex tcocXoucc;

(piXoacxpiap avTjypivoi.. Nous reviendrons, dans la discussion,
sur cette phrase, dont la construction est, en effet, difficile
et la signification contestable. Je crois, pour ma part, qu'aXXoi
est ä rattacher ä Xptcmavwv et que Porphyre distingue ici,
parmi la masse des chretiens, un groupe particulier de gens
qui, ä la difference des croyants ordinaires, s'inspiraient de

la « philosophic antique », tout en l'interpretant ä leur ma-
niere ou en en usant de fa$on personnelle et quelque peu
singuliere. II s'agirait done bien lä de gnostiques chretiens,
tels que l'etaient, ä cote de beaucoup d'autres, Valentin et
ses disciples.

II n'est pas, au reste, surprenant que la suite de la notice
de Porphyre fasse mention de plusieurs noms et de divers
ecrits qui ne semblent pas, de prime abord, relever de la
Gnose chretienne. Le phenomene gnostique ne s'est pas
toujours manifeste selon des schemes rigides oü Gnose
chretienne et Gnose paienne seraient restees sans rapport. J'ai
fait tout ä l'heure allusion a un recueil de la collection retrou-
vee pres de Nag Hamädi — le Codex XI de ma classification

— oü des ecrits hermetiques voisinent avec des Actes

apocryphes de Pierre et im traite sethien, vaguement christianise,

relatif au Deluge (cf. H.-Ch. Puech, Les nouveaux ecrits

gnostiques decouverts en Haute-£gypte, dans Coptic Studies in
Honor oj Walter Ewing Crum, Boston, 1950, pp. 108-109;
Dicouverte d'une bibliotheque gnostique en Haute-Egypte, dans

12



164 H.-C. PUECH

Encjclopedie Franfaise, t. XIX, Paris, 1957, fasc. 19.42-10).

On pourrait invoquer dans le meme sens le passage de

1'Apokrjphon de Jean (version longue) — un ecrit qui appar-
tient a un autre Codex, au Codex III — oü Jesus lui-meme

renvoie son interlocuteur ä un « Livre de Zoroastre ». Mais

je pense qu'il n'y a pas lieu — tant le fait est bien etabli —•

d'insister sur de tels contacts et de tels melanges entre la

Gnose chretienne, les paganismes orientaux, la philosophic
ou la theosophie hellenique.

En ce qui concerne les noms propres mentionnes par
Vita 16 (Adelphius, Aquilinus, Alexandre de Libye, Philo-

come, Demostrate de Lydie), je proposerais les remarques
suivantes.

II y a des Adelphius connus; il a meme existe au rve siecle

des heretiques chretiens nommes Adelphiens. Mais ni les

uns ni les autres ne sont des gnostiques.
Selon Eunape (Vie des sophistes, I, 10), Aquilinus aurait

6te un <juqcpoi,TY)T7)<; de Porphyre, au meme titre qu'Origene
et A melius. Mais il est difficile de concilier cette affirmation

avec le fait qu'Origene a ete le condisciple de Plotin ä l'ecole

d'Ammonius. D'autre part, l'hypothese qui a voulu faire

d'Aquilinus le Paulinus (II auXivo?), ami fervent de Plotin,
est absolument gratuite; ce Paulinus, n'a, d'ailleurs, rien ä

voir avec le Gnosticisme.
Jean Lydus (De mensibus, IV, 76 Wünsch) cite, de son

cote, un passage du Memoire sur les nombres (sv tw ÜTcoqvYiqom

tcdv dpffiqtov) d'Aquilinus ('AxuAivoQ, oü est proposee une

exegese de caractere pythagoricien (et neoplatonicien) sur les

noms de Maia et d'Hermes. Quels que soient la teneur et

le sens precis de cette exegese (dont Photius, Biblioth.

CLXXXVII, P.G. CHI, 597A, fournit, me semble-t-il, la

clef), Aquilinus ne fait point la figure d'auteur chretien.

Est-il cependant le meme que 1'Aquilinus de Vita 16

Plus mal identifiables sont les autres personnages nommes
dans le passage. Tout au plus apprenons-nous qu'Alexandre



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 165

de Libye, Philocome, Demostrate de Lydie, avaient compose
un tres grand nombre de traites (cmyypdp.(j,aTa 7tXslotoc). Rap-
procher Alexandre du valentinien de ce nom mentionne par
Tertullien {De carne Christi, 16 et 17) et par saint Jerome
{in Epist. ad Galat., P.E. XXVI, 33) demeure arbitraire. II
n'est meme pas sür qu'Alexandre, le « vieil heretique » evo-
que par Jerome, soit le meme que le disciple de Valentin
pris a partie par Tertullien.

La suite du texte enumere quelques-unes des nombreuses
« Revelations » dont nos gnostiques faisaient usage: «les
Apocalypses de Zoroastre, de Zostrien, de Nicothee, d'Allo-
gene, de Messos, et autres semblables» (diroxaXuipeK;...
Zcopodcrrpoo xal Zcocnrpiavoü xal NixoGsoo xal 'AXXoyevout;
xal Msctctou xal aXXwv toio6twv). 'ATOxaXu^ti; {geljuna, en
syriaque) designe, en general, un ecrit d'un genre bien determine,

bäti sur un patron schematiquement commun, repon-
dant, par sa structure et ses formules, ä un type conventionnel:
en des circonstances exceptionnelles, un Revelateur devoile
ä un voyant, ou a un petit groupe d'adeptes privilegies, des

mysteres sublimes, des verites qui depassent l'entendement
commun. De telles revelations doivent rester secretes ou,
plus exactement, n'etre transmises qu'ä des intelligences
pures, ä des inities ou ä des disciples discrets et capables
de n'en faire qu'un saint usage.

Un xal separant chacun des noms des heros ou des

auteurs pretendus des «Apocalypses » dont Porphyre cite
le titre, il s'agit bien, semble-t-il, de cinq ouvrages distincts.
Le cinquieme est une « Revelation de Messos », et non « de
Mesos » ou « de Molse »: Mscrcrou, donne par les meilleurs
manuscrits de la Vita Plotini, est confirme par la decouverte
du nom, ainsi Orthographie, du meme prophete dans un
ecrit de la collection de Nag Hamädi; il ne convient, en

consequence, ni de maintenir, avec la plupart des editeurs,
Msaotj, la lecon de deux manuscrits, ni de corriger, comme
l'a fait Neander, en Mmuctou.



H.-C. PUECH

Le livre de Fr. Cumont et de J. Bidez, Les mages helle-

nises (Paris, 1938), a mis en pleine lumiere le role joue par
Zoroastre dans la litterature esoterique du paganisme et du
christianisme. Les Oracles Chaldatques eux-memes lui ont ete
tardivement attribues, et certains sont alles jusqu'ä supposer
que ces Oracles s'identifiaient avec 1'Apocalypse de Zoroastre.

Des temoignages tres divers signalent l'existence, ou con-
servent les debris, de nombreux apocryphes mis sous le

nom de Zoroastre. Deux d'entre eux pourraient, en particular,

avoir de l'interet pour notre propos: ceux de Clement
d'Alexandrie et de Proclus.

D'apres Clement {Strom. I, c. XV, 69, 6), le gnostique
Prodicus et ses sectateurs se servaient de «livres secrets »

de Zoroastre. Le meme auteur {Strom. V, c. XIV, 103, 2),
suivi par Eusebe {Praep. Evang., XXIII, 13, 30), cite le

prologue d'un ecrit apocalyptique oü, parlant de soi ä la
premiere personne, « Zoroastre le Pamphylien » rapportait, dans
des termes semblables a ceux que Platon {Rep. X, 614V)

prete ä « Er, fils d'Armenios, originaire de Pamphylie», la
revelation que, descendu dans l'Hades, il aurait apprise des

dieux. Proclus, de son cote, confirme et precise le temoignage
de Clement. Dans son Commentaire sur la Republique (t. II,
p. 109, 13-p. no, 2 Kroll), il analyse un Ilepi, (püorsco? en

quatre livres, attribue a Zoroastre. Ce traite commen5ait,
lui aussi, par une affirmation identique. Vers le milieu,
Zoroastre etait cense s'adresser au roi Cyrus, mis en scene

sans autre precision. L'ouvrage etait rempli de «visions
astrologiques » et situait notamment le soleil au milieu des

sept planstes, c'est-ä-dire enumerait celles-ci selon 1'« ordre
chaldeen ». L'air y etait assimile ä 1' 'Avdyxr): ce qui est un
trait d'origine nettement iranienne, Vayu, le dieu de l'Air
ou de l'atmosph^re, etant aussi le dieu du hasard, du sort,
de la Necessite. Peut-etre tel ou tel d'entre les documents
exhumes pres de Nag Hamädi permettra-t-il de verifier si

VApocalypse de Zoroastre exposait ou non d'authentiques doc-



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 167

trines orientales. Mais il n'est aucunement certain, pour l'ins-
tant, qu'une Revelation identique a celle dont parlent
Clement et Proclus, ou, de son cote, Porphyre, se retrouve
parmi ces documents.

Dans un passage de YAdversus nationes (I, 52), qui fait,
en partie, echo au Ilepl tpuceco? connu de Proclus, Arnobe
lance un defi ä Zoroastre, ou plutot, aux divers Zoroastres

que distinguaient la tradition et l'incoherence des sources:
« Age nunc veniat, quaeso, per igneam zonam Magus inte-
riore ab orbe Zoroastres, Hermippo ut assentiamur auctori;
Bactrianus et ille conveniat, cuius Ctesias res gestas histo-
riarum exponit in primo, Armenius Zos triani nepos et fami-
liaris Pamphylus Cyri». Ce Zostrien, dont Zoroastre est
ainsi donne comme le petit-fils ou le neveu, est certainement

identique ä l'auteur, ou au heros, de 1' 'AtcoxocXu^k; Zwcrrpiavou
dont Porphyre fait etat. Mais il y a plus: non seulement un
des ecrits du Codex IX de Nag Hamädi est une Revelation
attribute egalement ä Zostrien, mais encore il se termine

par trois lignes en cryptographic qui semblent mettre, de

meme, celui-ci en relation avec Zoroastre. Toutefois, nous
allons le voir, l'indication est assez difficile ä interpreter.

Le nom de Nicothee figure, sans doute, ä la suite de

ceux de Shem, de Sem, d'Enosh, et avant celui de Henoch,
sur une liste des Messagers celestes, des «Prophetes de

l'humanite», reproduite dans le fragment manicheen de
Tourfän M 299 a (Sitzungsberichte der Preussischen Akademie
der Wissenschaften, 1934, pp. 27-28). II apparait, en outre,
dans les Commentaires authentiques sur la lettre Si de l'alchi-
miste Zosime de Panopolis (M. Berthelot-Ch. E. Ruelle,
Collection des anciens alchimistes grecs, Paris, 1887, p. 228, 4-

p. 243, 10, ou W. Scott, Hermetica, IV, Oxford, 1936, p. 105,

i-p. no, 25; traduction, dans A.-J. Festugiere, La Revelation

d'Hermes Trismegiste, I, Paris, 1944, pp. 263-273). «Nicothee
le cache » (NixoGeo? o xexpufrgevo?), «Nicothee l'introuvable»
(NixoGscx; 6 dcveüpsTop) y est invoque, ä cote de Zoroastre,



168 H.-C. PUECH

d'Hermes, de Bitos (le « prophete» Bitys Peut-etre faut-il
lui rattacher les speculations que resume Zosime et qui
reposent, pour le principal, sur une interpretation, apparem-
ment gnostique, du recit de la Genese. L'Adam celeste,
invisible, spirituel et lumineux (to <pö?, avec jeu de mots sur <pd>p

« homme », et cpG?, «lumiere »), qui a un nom secret connu
par Nicothee, a ete attire par les Archontes dans un corps
charnel. II y est soumis aux passions et emprisonne dans le
monde jusqu'ä ce que, par la gnose, le Christ vienne le

sauver. On rencontre une troisieme mention de Nicothee
dans un ouvrage gnostique copte, dit «licrit anonyme de

Bruce» (C. Schmidt, Koptisch-Gnostische Schrijten, I, Leipzig,
1905, p. 342, 2, ou Charlotte A. Baynes, A. Coptic Gnostic
Treatise contained in the Codex Brucianus, Cambridge, 1933,
p. 84). Nicothee intervient ici en compagnie de Marsanes,
sans doute un des deux prophetes des Archontiques, Mar-
tiades et Marsianos, dont les noms sont cites par fipiphane
{Pan. XL, 7, 6). II y fait nettement figure de voyant, de

visionnaire, et de revelateur. II a parle, nous dit-on, du Pere,
de Setheus; il l'a vu. II a declare: « Le Pere est superieur ä

tous les Parfaits (tsXeioi) ». On ajoute: «II a revele l'Invisible
(xopocxop), l'Etre ä la triple Puissance (rptSuvajri^), le Parfait
(tsXelo?). Chacun des hommes parfaits (tsXsioi) L'a vu; ils
L'ont decrit, Le glorifiant chacun ä sa maniere ». II est
interessant de relever que d'autres passages du meme ecrit

exposent des doctrines et renferment des expressions que
parait bien viser le traite II, 9 des Enneades. II est question,
en un endroit (p. 352, 6-12 Schmidt; p. 136 Baynes), d'une
«Terre Nouvelle», formee par le Fils Premier-Ne de la

Mere, qui extrait de la Matiere (uXyj) l'element le plus pur
(eiXixptvY)?) et en fait un monde (xonpiot;), un ßon (ouwv),

une ville (toXip) nommee «Incorruptibilite» (äcpOapcrla) et
« Jerusalem». Ce qui n'est pas sans rappeler Enn. II, 9, 5 et 11.

Ailleurs (p. 361, 35-p. 362, 3 Schmidt; p. 180 Baynes) il est

parle d'une «terre aerienne », lieu de sejour pour ceux qui



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 169

sont sortis du monde, et ä l'interieur de laquelle se trouvent,
inclus les uns dans les autres, le lieu de la (xsxavot.a, les

aepoStoi avTtTUTroi,, la 7rocpobcY]cn.<;, la jxexdcvoia, les auxoyevsit;
avxlxuKoi. Comment ne pas rapprocher les premieres lignes
de II, 9, 6, oü Plotin denonce l'absurdite des « hypostases »

imaginees par ses adversaires, le vide et l'etrangete de leur
vocabulaire: Tap Se aAAap UTtocrxda'ei.p xl /pv] Aeystv ap elaoc-

youax, 7iapot.xY)C7Ei,p xal avxixurroup xal jisxavolap; On serait

presque tente de supposer que Plotin a eu sous les yeux un
texte semblable, ou que des theories de ce genre etaient sou-
tenues dans VApocalypse de Nicothee.

Pour ce qui est de VApocalypse d'Allogene, je me permets
de rappeler mon article « Fragments retrouves de 1'Apocalypse

d'Allogene », paru dans les Melanges Fran^ Cumont
Annuaire de l'Institut de Philologie et d'Histoire orientales,

IV, Bruxelles, 1936, pp. 935-962). II est ä completer par des

publications ulterieures (Coptic Studies in Honor oj Walter

Ewing Crum, Boston, 1950, pp. 126-132; Gnostische Evangelien

und verwandte Dokumente, dans E. Hennecke-W. Schnee-

melcher, Neutestamentliche Apokryphen, 3e ed., I, Tübingen,
1959, pp. 232-233). Dix ans avant la decouverte de Nag
Hamädi, je signalais chez un auteur syriaque de la fin du
vme siecle, Theodore bar Konai, «docteur du pays de

Kashkar », en Mesopotamie, de precieuses donnees touchant
la secte des Audiens et l'abondante litterature apocryphe
dont eile aurait fait usage (Livre des Scholies, XI, dans

H. Pognon, Inscriptions mandaites des coupes de Khouabir, Paris,

1898, p. 132, 9 - p. 133, 23 et pp. 194-196, ou dans Addai
Scher, CSCO 69 Script. Syri, ser. II, t. LXVI, p. 319, 6-

p. 320, 20). La doctrine pretee ä ces Audiens (syr. 'Odaye;

gr. AuSiavol; lat. Audiani) parait identique ä celle des Sethiens

et des Archontiques. Iis auraient possede une « Revelation
au nom d'Abraham» (gelyüna dabesem 'Abraham), dont,

pour le moins, le titre rappeile celui de 1' 'Atcox<xAui)j[.<;

öv6;j.axoc, 'Aßpadp, signalee par Epiphane {Pan. XXXIX, 5,1)



H.-C. PUECH

ä propos des Sethiens. Plus specialement, Theodore bar Konai
cite des extraits d'une « Revelation de Jean » ou « au nom de

Jean» (gelyuna daVsem Iohannan), que je proposals d'iden-
tifier avec VApokryphon de Jean, un ecrit gnostique alors
connu seulement, et en partie, par le Papyrus Berolinensis 8jo2.
La publication du texte complet de l'ouvrage, la decouverte
de trois autres exemplaires de VApokryphon au sein de la

bibliotheque de Nag Harnadi, ont, depuis, verifie pleinement
cette identification. Mais surtout, parmi les ouvrages utilises

par les Audiens, figurait un « Livre » ou une « Apocalypse des

Etrangers » (kPtabä ou gelyuna d^nukraye), une 'AttoxocAuJh?

'AAAoyevwv. On rejoint ainsi les indications fournies par
diverses notices du Panarion d'Epiphane (XXVI, 8, i;
XXXIX, 5, i; XL, 2, 2, et 7, 4), selon lesquelles les « Gnos-
tiques », les Sethiens et les Archontiques auraient eu entre
leurs mains un ou plusieurs livres mis sous le patronage
d'Allogene ('AAAoysvyt;), de Seth: probablement, une Revelation

en sept livres correspondant ä chacun des sept fils de

Seth, appeles eux-memes « Allogenes » ('AAAoyeveh;). II est

plus que probable que ces BißAoi 'AXXoysvei?, intitules aussi

'AXXoysvtiq tout court, ne font qu'un avec 1' 'AttoxocXu^k;
'AXXoysvou^ de la Vita Plotini. Par la, les gnostiques com-
battus par Plotin ä Rome vers 263 paraissent bien avoir
appartenu ä la meme famille que les Sethiens et les Archontiques

qu'fipiphane a rencontres en figypte vers 330 et dont
Theodore bar Konal a encore connu, ä la fin du vme siecle

et en Mesopotamie, sous le nom d'Audiens, de lointains
descendants.

J'ai reuni et traduit, dans mon article des Melanges Cumont

(pp. 946-947), les quatre fragments du Livre ou de 1'Apocalypse

des Allogenes que cite Theodore bar Konai. Je signale,

apres coup, que l'une de ces citations (un propos des « Domi-
nateurs », des Archontes, relatif ä Eve: «Venez, jetons sur
eile notre semence ») se retrouve textuellement dans un des

ecrits de la bibliotheque de Nag Hamädi, L'hypostase des



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES

Archontes (Pahor Labib, Coptic Gnostic Papyri in the Coptic
Museum at Old Cairo, vol. I, Le Caire, 1956, pi. 137, 22-23;
traduction, dans H.-M. Schenke, « Das Wesen der Archon-
ten », Theologische Literatur^eitung, 83, 1958, col. 665). Ce qui
doit nous rendre prudent, en nous montrant a quel point
les ouvrages gnostiques etaient faits de pieces et de mor-
ceaux interchangeables.

On ne saurait, pour le moment, dire grand'chose de
1 'Apocalypse de Messos. Une fois etabli que cette cinquieme
et derniere «Revelation» etait attribute ä un personnage
nomme Messos, et non Mesos ou Moise, toutes les
hypotheses bäties sur cette lecture ou sur cette correction sont
sans fondement.

* **

Teiles sont les donnees qui nous permettaient d'eclairer
plus ou moins le texte de la notice de Porphyre {Vit. Plot., 16)

et du neuvieme traite de la IIe Enneade avant la trouvaille
de Nag Hamädi. Quel supplement d'information sommes-
nous aujourd'hui en mesure de recueillir ou d'attendre des

nouveaux documents ainsi mis au jour
Je ne retracerai pas ici l'histoire de cette tres importante

decouverte, ni ne donnerai, une fois de plus, une description
detaillee de son abondant contenu. Cette histoire demeure,
d'ailleurs, encore trop incertaine sur bien des points, et, bien

que la decouverte elle-meme remonte ä 1945, nous ne savons

presque rien de la plupart des ouvrages qu'elle nous restitue.

Qu'il suffise de rappeler que les treize volumes ou debris
de volumes retrouves renferment quelque quarante-neuf
ecrits, tous rediges en copte, et representent vraisemblable-
ment la bibliotheque, formee du me ou du ive siecle au
ve siecle, par une communaute gnostique de Haute-Tgypte,
sethienne probablement. Je crois egalement necessaire de

signaler que quelques-uns des ecrits decouverts paraissent
etre d'origine valentinienne. C'est, notamment, le cas, semble-



I?2 H.-C. PUECH

t-il, de ceux que reunit le « Codex Jung» (Codex II de ma
classification). Mais je n'insisterai que sur les textes qui ont,
pour notre sujet, un interet direct et capital.

Le Codex VI (Coptic Studies in Honor of Walter Ewing
Crum, pp. 105-106; Encyclopedic Franfaise, t. XIX, fasc.

19.42-9 - 19.42-10) reunit trois ecrits, dont le deuxieme a pour
titre Allogenes Hypsistos et dont le troisieme, d'apres certaines
indications fournies par son contenu, doit etre attribue ä

« Messos » ou avoir un rapport etroit avec un personnage
de ce nom. Rien n'est connu de ces deux ecrits, sinon ce

qu'en dit Jean Doresse {Les livres secrets des gnostiques d'Egypte,
Paris, 1958, p. 180). D'apres cet auteur, que je nefais que citer,
« nous decouvrons dans 1 'Allogene supreme une grande vision
de la creation du monde superieur, exaltant, entre autres
entites, Barbelo ». « Quant ä Messos, si l'on en juge par le

debut et par l'explicit de sa revelation, il rapporte a ses

freres, pour qu'ils en usent en le gardant secret, un enseigne-
ment qui lui fut devoile dans les lieux superieurs ou il a ete
ravi. Plus precisement, un personnage celeste ou un pro-
phete, dont l'identite transparait mal, rapporte ä Messos dans

cette vision ce qu'il a lui-meme entendu d'une entite encore
plus haute, laquelle lui prescrivit de cacher ces revelations
sur une montagne. « Et moi — dit le mysterieux revela-
» teur — je fus rempli de joie et j'ecrivis ce livre qui m'avait
»ete expose, o mon fils Messos; et cela, afin que je te le
» revele. » II s'agit ici et la, selon toute vraisemblance, de

deux des Apocalypses dont Porphyre fait mention: celle

d'Allogene et celle de Messos. Les deux ouvrages se suivent
dans le recueil, exactement comme leurs titres dans l'enu-
meration de la Vita Plotini.

Trois ecrits forment de meme le Codex IX {Coptic Studies,

pp. 107-108; Encyclopedie Franfaise, fasc. 19.42-10). Le
deuxieme occupe la majeure partie du volume. Le titre est
donne en conclusion: Zöstrianou, « de Zostrien ». II y a done

tout lieu d'identifier cet ecrit avec VA-pocalypse de Zostrien



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES :73

citee par Porphyre. Sa longueur expliquerait celle de la
refutation «en quarante livres » qu'en avait faite Amelius {Vit.
Plot., 16). Tout ce que nous savons a son sujet est qu'il a,
lui aussi, une forme dialoguee, ou comprend un dialogue,
et qu'il se termine, dans le manuscrit copte, par trois lignes
de cryptographic, ainsi dechiffrees et rendues en grec par
Jean Doresse (« Les Apocalypses de Zoroastre, de Zostrien,
de Nicothee... », dans Coptic Studies in Honor oj Walter Ewing
Crum, pp. 255-263):

ACTOS AAHOEI[AS Z]OST
PIANOT ©EOS AAH0EI
AS AOPOS ZQPOASTP[OT]

Est-on, par la, conduit a estimer, comme y incline Doresse,

que nous devons avoir affaire a une seule Apocalypse, ä une
« Revelation » commune de Zoroastre et de Zostrien Une
pareille solution se heurte, je crois, au texte du paragraphe 16

de la Vita Plotini, qui, dans l'enumeration initiale, separe
dejä par un xod les diverses Apocalypses et qui, surtout,
parait bien faire etat, en sa fin, de deux ecrits distincts,
refutes l'un (celui de Zostrien) par Amelius, l'autre (celui de

Zoroastre) par Porphyre lui-meme.
De la sorte, trois, au moins, des cinq Apocalypses pos-

sedees et utilisees par les adversaires de Plotin nous sont
maintenant rendues. Nous ne saurions que reserver le cas

de VApocalypse de Zoroastre. Esperer retrouver celle de Nicothee

parait encore plus douteux.
II n'en reste pas moins qu'un grand pas est fait et que,

lorsque le contenu des « Revelations » de Zostrien, d'Allo-
gene et de Messos reunies ä la collection de Nag Hamädi
sera plus exactement et plus completement connu, le pro-
bleme de l'identification des gnostiques combattus par
Plotin sera bien pres d'etre resolu. Des maintenant, il est

permis, semble-t-il, d'avancer plus decidement que les « here-



I74 H.-C. PUECH

tiques » vises par Plotin et par Porphyre sont des Sethiens

ou, si l'on veut, des Archontiques. A moins que ces noms
ne soient particuliers ä l'Pgypte du ive siecle. II est, apres
tout, fort possible que, comme certains indices porteraient
ä le croire, les sectaires connus ä Rome par nos deux auteurs
se soient appeles eux-memes, tout simplement, « Gnostiques »,

rWcrnxoi, Gnostici. De toute facon, une question devra etre

posee et traitee: quelles etaient les relations de ces « Gnostiques

» avec les Valentiniens Qu'une influence du valen-
tinisme se soit exercee sur eux n'a rien que de tres vrai-
semblable: Valentin a fait ä Rome la majeure partie de sa

carriere; il y a laisse ses ecrits; les auditeurs de Plotin ont
pu fort bien les connaitre, et avant meme l'arrivee du philo-
sophe dans la ville. Mais il se peut aussi qu'ils aient professe
des doctrines qui se trouvaient etre, en fait, communes ä

leur ecole propre et ä celle des Valentiniens.
Le probl^me est done ä reprendre, de facon toute nou-

velle ou, du moins, renouvelee, et e'est moins une ebauche
de solution qu'une esquisse de recherches ä entreprendre —
souhaitons-le — au plus tot que j'ai entendu proposer ici.



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES !75

DISCUSSION

M. Dörrie: Ich glaube, ich darf es im Namen aller sagen, dass

wir Ihnen ausserordentlich dankbar sind für diesen Bericht mit
einem so reichen Inhalt und mit dem Compte-Rendu über die neuen

Entdeckungen, da Sie wohl der einzige sind, der sie genau kennt.
M. Puech: Un premier point meriterait, me semble-t-il, d'etre

discute: comment traduire et comprendre exactement le debut
de la notice de Porphyre (Vita Plot., 16)

M. Dodds: Taking it simply as a question of a normal
interpretation of the Greek words, no one I think could doubt that
the alpETixoi are included under the Christians. Either one must

say that Porphyry wrote extremely heretical Greek, or one must

say that was misinformed, or one must say that these odpsTixoi

really were Christians. Is it possible in Prof. Puech's opinion
that they were Christians

M. Puech: Je pense qu'il s'agit en effet de gnostiques
Chretiens, ou qui se pretendaient tels, et je traduirais moi-meme:
« d'autres parmi les Chretiens». Ce qui, aux yeux de Porphyre,
distingue ces gnostiques de la masse des chretiens ordinaires,
c'est qu'ils s'inspiraient de la «philosophic antique» et en
donnaient une interpretation particuliere, singuliere meme, jugee

etrange autant qu'erronee par notre auteur. Us professent, eu

egard ä la philosophic hellenique, des opinions speciales, des

aipsCTSi?, forment un groupe ä part, une crtpeau;. De meme,
Plotin {Enn. II, 9, 6) parle, ä leur propos, d'ESia. aLpeotp,
d'iSia (piXocrotfua. En outre, comme Plotin le leur reproche
dans le meme passage, ils defigurent et trahissent cette
philosophic d'oü ils entendent partir ou a laquelle ils empruntent.
AEpSTixot parait done avoir, tout ensemble, un sens technique
et un sens quelque peu pejoratif.

M. Dodds: « Sectaires », n'est-ce pas
M. Puech: C'est cela. J'estime cependant que au.pzrix.oi n'a

rien ä voir ici avec le langage chretien. II ne serait pas interdit



176 DISCUSSION

de le supposer, Porphyre etant bon connaisseur du christianisme
de son temps. Mais pareille interpretation resterait peu probable.
Je ne crois pas non plus que xal aXXoi puisse etre entierement
detache de ypicmavwv. Quel est l'avis du Pere Henry, qui m'avait
autrefois interroge la-dessus

Pere Henry: Je ne sais pas.
M. Dodds: May I ask a further question Assuming that

M. Puech and I are right in our way (the obvious way) of translating

the opening words of chap. 16, must we then believe that

non only are those persons Christians who « possess very many
writings» of Alexander the Libyan and others, but also those

who «produce revelations» of Zoroaster, Zostrianus, etc.

Or is it possible that despite the implications of the syntax
Porphyry has here slipped over into describing a different group
of Gnostics

M. Puech: II n'y a pas la difficulte, ä mon avis. Les Apocalypses

de Zostrien, de Messos, d'Allogene, mentionnees par
Porphyre font partie de la collection d'ouvrages retrouvee pres
de Nag Hamädi, c'est-ä-dire figurent dans une bibliotheque pro-
bablement constitute par des «Gnostiques» — sethiens ou archon-

tiques — qui, a tort ou ä raison, se presentaient comme des

chrttiens, faisaient place au Christ dans leur Systeme, et passent

pour des heretiques aux yeux des ecrivains ecclesiastiques. Un
ecrit de la meme bibliotheque, 1'Apokryphon de Jean (version
longue) renvoie, en passant, a un « Livre de Zoroastre ». D'apres
Clement d'Alexandrie {Strom. I, C. XV, 69,6), les disciples de

Prodicus se vantaient de posseder des «livres secrets » de Zoroastre.

Certaines traditions, tel ou tel ecrit d'origine nettement
chretienne n'hesitent pas, d'ailleurs, a mettre Zoroastre en relation

avec Seth et Jesus. II n'est pas non plus interdit de supposer

que des gnostiques chretiens, ou se pretendant tels, pouvaient
fort bien adjoindre des Revelations paiennes au corps de leurs
ficritures et en faire usage: une preuve, parmi d'autres, est fournie

par la bibliotheque de Nag Hamadi elle-meme, dont l'un des

volumes reunit, cote ä cote, des apocryphes apparemment chre-



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES J77

tiens et des traitös hermetiques. La question de savoir si les

gnostiques de Rome combattus par Plotin etaient chretiens ou
pai'ens pourrait cependant etre posee ä propos d'Aquilinus, ä

condition d'identifier celui-ci avec l'auteur du Memoire ou du
Commentaire sur les Nombres que cite Jean Lydus. Mais, sur ce

point, les opinions sont partagees, et Carl Schmidt a varie.

M. Dodds: The Aquilinus who was a fellow-student of
Porphyry and the Aquilinus of Johannes Lydus will go quite well
together, will they not A fellow-student in the school of
Plotinos could very well produce this allegory about intelligible
matter.

M. Puech: C'est, en effet, possible.
M. Dodds: These two hang together, but there do not hang

together with chap. 16.

M. Puech: Oui. A la rigueur, le morceau cite par Jean Lydus
pourrait etre un exercice d'ecole, une exegese scolaire. II renferme

beaucoup d'expressions, de termes platoniciens. Au reste, Aquilinus

est-il un nom si rare
M. Schuyler: A propos de l'orthographe du nom de l'auteur

de la cinquieme des « Apocalypses» mentionnees par Porphyre,
je remarquerais que deux manuscrits de la Vita Plotini ont psaou.

Pere Henry: Sans doute, mais les meilleurs ont psacjou.
M. Puech: Msctctou doit avoir ete corrige en pscrou par un

copiste ä qui, sous la forme ou il le lisait, le mot a paru choquant
et incomprehensible. Me<ro<;, « median », « moyen », « interme-

diaire», lui etait infiniment plus familier.
Pere Henry: Vous vous rappelez que je vous avais communique

les epreuves de notre edition des Enneades. Nous avions

d£jä ecrit, M. Schwyzer et moi, Mectcrou avant de connaitre les

documents de Nag Hamädi.

M. Puech: Certainement, et j'ai eu ä cceur de consigner le fait
dans mon article des Coptic Studies in Honor oj Walter Ewing Crum,

Boston, 1950, p. 106, n. 1. J'ajoute que la correction Mecro<;

etait d'autant plus tentante que pscroq pouvait etre pris — et a

ete pris par certains critiques modernes — comme un terme



178 DISCUSSION

appartenant au vocabulaire technique de la gnose. On a \j&ao?,

Mectott)?, dans les textes valentiniens, en particulier, et, aujour-
d'hui, mete, dans VHvangile de Verite. II pourrait ainsi s'agir d'un
« psychique» ou du Lieu du Demiurge et des psychiques, peut-
etre encore, comme le suggerait R. P. Casey, d'un eon ou d'un

espace celeste (la «Region du Milieu»), ou — que sais-je —
d'un « Mediateur». Mais les temoignages conjoints des meilleurs
manuscrits de la Vita Plotini et du Codex VI de Nag Hamädi
rendent maintenant indubitable que la lectio difficilior est la bonne

et que le nom de l'auteur ou du heros de la Revelation mentionnee

au chapitre 16 s'orthographie Messos.

M. Dodds: I should like to ask an historical question about
Valentinus. Mr. Puech has told us that the doctrine wich Plo-
tinus attacks in II 9 appears to be Valentinian. Now, Mr. Puech

has also, I think, noticed (and I have myself noticed) that there

are considerable points of contact between the doctrine of
Numenius and that of Valentinus. Am I right in thinking that
Valentinus came to Rome somewhere about 136 to 140 If so,
and if Numenius, as was suggested the other day, also taught at

Rome (since Lydus calls him o 'Pwpato?), Numenius could have

heard Valentinus preach in Rome, or if not Valentinus then it is

his immediate disciple. Is this chronologically possible
M. Puech: II est tres possible qu'il y ait eu des rapports entre

Numenius et Valentin ou, en tout cas, entre la doctrine de l'un et
celle de l'autre. Tres possible, aussi, que, dans VEnneade II, 9,
Numenius soit vise ä cote ou ä propos des gnostiques.

Pere Henry: Mais est-il exact que Valentin soit arrive ä Rome

vers 136

M. Puech: Oui, si l'on se fie ä la tradition qui le fait vivre
d'abord ä Alexandrie sous Hadrien (117-138), puis a Rome, ou il
aurait sejourne jusqu'au temps du pontificat d'Anicet (158-166).
Valentin a du rompre avec l'figlise catholique entre 140 et 145.

M. Dodds: Cette rupture s'est-elle faite ä Rome
M. Puech: A Rome. On rapporte meme que Valentin aurait

voulu etre eveque et que, sa candidature ayant echoue, il aurait



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES I79

rompu par depit. Des histoires de ce genre se rencontrent trop
souvent chez les heresiologues pour n'y faire pas figure de cliche.

Toutefois, Tertullien fournit ä ce propos, au chapitre 4 de son
Adversus Valentinianos, une notice interessante, dont le style

image rend malheureusement ^interpretation un peu douteuse:

Valentin, qui avait auparavant vecu en accord avec la commu-
naute romaine, aurait eu contact avec des gnostiques (des Ophites,
probablement); sous leur influence, il se serait petit a petit
eloigne de l'orthodoxie. L'Jßvangile de Verite, recemment retrouve
et publie, pourrait etre un ouvrage compose par Valentin ä la

veille ou au lendemain meme de cette rupture. L'ecrit — sans

doute, une homelie — renferme tres peu de traits proprement
gnostiques. II laisse l'impression que son auteur s'oriente vers le

gnosticisme, mais reste encore impregne de la doctrine de l'Eglise
dont il a fait partie jusque-la. Si l'on admet la these de M. W.-C.

van Unnik, dont certains arguments sont, ä vrai dire, contes-

tables, c'est a Rome que Yfivangile de Verite aurait ete redige. II
convient cependant d'aj outer que le caractere valentinien de

l'ecrit a ete mis en doute et meme nie.

L'epithete traditionnelle de Valentin est Platonicus. C'est

assez juste, me semble-t-il: il y a du platonisme chez Valentin. II
ne doit pas s'agir la d'une invention heresiologique. Ce gnostique
est un homme cultive, plus philosophe que theurge; mystique,
toutefois, et, peut-etre, visionnaire.

M. Dodds: I take it as possible that his disciples were still
teaching in Rome when Plotinus settled there in the third century

M. Puech: La secte valentinienne s'est ramifiee en deux branches

: une ecole « occidentale» et une ecole « Orientale». Le valen-

tinisme a eu, au moins jusqu'au debut du me siecle, des repre-
sentants ä Rome. La presence de Valentiniens dans la vihe en 230,
et plus tard, n'a rien que de vraisemblable. De toute fagon, le

valentinisme ne parait pas avoir disparu avant le ve siecle.

II est possible que, dans les « Apocalypses » decouvertes pres
de Nag Hamädi dont Porphyre donnait deja le titre, nous ren-
contrions un Systeme oü Sophia joue un role, et que tous les

13



i8o DISCUSSION

traits — ou beaucoup de traits — que nous prenions pour des

marques caracteristiques de valentinisme s'y retrouvent. De fait,
le personnage de Sophia intervient dans les mythes de quelques-

uns des ouvrages de la collection d£jä publies ou plus ou moins
bien connus: ainsi, dans 1 'Apokrjphon de Jean ou dans la Sophia
de Jesus-Christ. Sophia dechue n'est pas une Entite propre au

Systeme valentinien. On incline aujourd'hui, de plus en plus, ä

admettre que Valentin a emprunte le personnage et son mythe ä

une gnose anterieure, plus archai'que. Quoi qu'il en soit, Sophia
est une figure commune ä diverses ecoles gnostiques. Les aspects

apparemment «valentiniens» de la doctrine combattue dans

YEnneade II, 9 seront a revoir de plus pres. II faut bien se rendre

compte que la documentation relative au gnosticisme etait

jusqu'ä present tres pauvre, et, d'autre part, que, si l'on a surtout
parle du valentinisme et fait appel ä lui ä tout bout de champ,
c'est que, de tous les systemes gnostiques, il etait, naguere encore,

grace a saint Irenee, le mieux connu. Peut-etre a-t-il joui ainsi

d'un prestige abusif et est-ce la une erreur d'optique. Par la force
des choses, comme on le constate encore avec le livre classique

d'Eugene de Faye, l'etude des doctrines de Valentin et des

« grands gnostiques» l'a empörte, et de beaucoup, sur d'autres,

sans doute aussi importantes, voire plus anciennes, mais qui
n'etaient guere saisissables qu'ä travers quelques seches et breves

notices d'heresiologues. II y avait peu de possibility pour une
confrontadon, un examen comparatif.

M. Dodds: But there is, I think, no direct reference in II 9 to

any Chrisdan doctrine. Do you agree
M. Puech: Directes, non. II y a des traits qui peuvent, par

ricochet, atteindre le chrisdanisme, les gnosdques n'etant pas

sans avoir avec celui-ci des theses ou des attitudes communes.
Mais je ne vois pas d'attaques directes.

M. Harder: Aber dSeXcpol

M. Puech: Les adversaires de Plotin s'appellent « freres»

Oui, mais les inities des cultes paiens de mystere se donnaient,

eux aussi, ce nom. II en etait de meme dans les conventicules



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 181

gnostiques. Ce n'est pas la un usage specifiquement chretien. En
revanche, lorsque Plotin attaque la these gnostique de la
superiority de l'homme aux corps celestes, le trait atteint — ou peut
atteindre — egalement le christianisme. La vision que se faisait
du monde la theologie chretienne des premiers siecles aboutissait,
eile aussi, comme le dit le P. H. de Lubac, ä une « humiliation des

astres ».

M. Dodds: Mais cela va aussi contre tout gnosticisme.
M. Puech: Certes, et ce qu'il y a d'admirable dans le traite II,

9 et, tout ensemble, de fächeux pour le pauvre historien qui
essaie d'identifier les gnostiques combattus par ce traite, c'est que
Plotin se place d'emblee au cceur du problbme, en decouvre
immediatement le fond, va droit ä l'essentiel: il vise la Gnose en

tant que telle, dans son essence. II a neglige les details particuliers,
contingents, qui pouvaient distinguer un Systeme d'un autre,

pour ne s'attacher qu'aux theses fondamentales et ä leur principe
commun. II resume, avec une perspicacite, une sürete parfaite,
ce qu'est en soi la Gnose, l'attitude typique, generale, de tout
gnostique. Mais, par la, il accroit la difficulte de discerner la

physionomie precise du Systeme singulier, special, de gnose qu'il
avait en vue.

M. Dodds: II y a pourtant ce petit detail interessant des

ävTituTtoi que vous avez remarque.
M. Puech: C'est, en effet, une des rares concessions ä la pole-

mique concrete.
Pere Henry: Pourriez-vous eventuellement nous donner le

sens d'dtVTiTU7to<; ä l'interieur d'un Systeme gnostique
M. Puech: Un <xvTiTU7toi; est une « empreinte », par rapport

ä un Tt»7TO? ayant valeur de TtapaSsiypoc; c'est, en quelque sorte,
une « replique». L'emploi de ces deux mots est assez incoherent.

'AvTtTUTto? peut etre le modele et TU7to<; le reflet, 1'empreinte,

l'image, ou inversement. Dans une lettre dogmatique, d'origine
valentinienne, que cite fipiphane {Pan. XXXI, 5), dcvuTU7to<;

est employe dans le second sens, dans le sens de « reflet», de

« replique». De meme, chez les Basilidiens, qui, d'apres saint Irenee



I 8 2 DISCUSSION

(adv. haer., I, 24, 3), font des cieux inferieurs les antitypi de « ceux

qui sont au-dessus d'eux». Le passage du papyrus de Bruce

auquel j'ai fait allusion contient la description d'un lieu celeste,

transcendant ou metaphysique: les dcvxixuTtoi (Gegenbilder, tra-
duit Carl Schmidt) y pourraient etre, si l'on accepte l'interpreta-
tion de Charlotte A. Baynes, « les representations des eons qui
appartiennent aux espaces de l'Aiixoyevyji; ».

M. Hadot: Y a-t-il eu dans la vie de Plotin une periode pendant
laquelle la pensee du philosophe pouvait etre confondue avec
celle des gnostiques, et Plotin s'est-il rendu compte du risque
entraine par une pareille confusion

M. Puech: Je serais porte ä le croire. Si l'on etudie a cet egard
les traites des Enneades en suivant leur ordre chronologique, il
apparait, me semble-t-il, que les rapports entre Plotin et ses

auditeurs gnostiques n'ont, tout d'abord et pendant un certain

temps, donne lieu a aucun heurt ou, en tout cas, ä aucun conflit
declare. L'impression est qu'on s'entend de cote et d'autre;
disons: qu'il semble alors possible de s'entendre, de faire bon

menage. Plodn (11,9,to) traite ^es gnostiques d'«amis», les

range parmi ses « amis » (xtvac, tüv qxXcov, vjptv <p?.AOt). O'tXot,
si l'on explique le terme d'apres l'usage qu'en faisaient les Pytha-
goriciens (G. P. Wetter, Der Sohn Gottes, Göttingen, 1916, p. 63,

n. 2), parait indiquer qu'il les considere comme appartenant au

meme groupe que lui et ses disciples, ä la communaute des secta-

teurs des « mysteres de Piaton». II les inclut, en les designant
ainsi, dans le cercle, la confrerie quasi religieuse des Platoniciens.
Les expressions dont se sert Atticus discutant tel passage obscur
du Timee sont en ce sens remarquables (J. Baudry, Atticos. Fragments

de son oeuvre, Paris, 1931, p. 14 et p. 15): tou? dato -ryj<;

aÜTY)? taziocq, Ttpo<; psv xoü;; evSov 7]pxv u7toq30eyYop.evoui;,

axe tpiXoui; ovxap, cplXox; xs xal pe0' 7tpae<nv sXey/oti;
diaxpi.0etp.ev <5cv. Ces « amis », cependant, etaient dejä convertis
ä la gnose avant l'arrivee de Plotin ä Rome. Iis devaient former

auparavant, et n'ont pas du cesser de former un groupe distinct.
Sans doute m£me avaient-ils leur Heu propre de reunion, qu'il



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 183

serait hardi, mais tentant, d'identifier avec l'hypogee des Aurelii
mis au jour en 1919 a Rome, pres du Viale Manzoni. Le monument
a ete, en effet, construit vers 240, selon F. Wirth, ou, d'apres

J. Carcopino, entre 215 et 235 environ, et les themes, le symbo-
lisme des peintures qui decorent ses trois salles paraissent s'inter-

preter, au mieux ä la lumiere des doctrines des Naassenes et,
ajoute M. Carcopino, des Valentiniens. Mieux encore: la fresque
du mur Est du cubiculum C represente le retour d'Ulysse ä sa

« chere patrie», une scene, un episode dont Plotin donne, de

son cote, une interpretation allegorique, une exegese spirituelle.
II est sür, en tout cas, que, quand, en 244, Plotin vient ä Rome

et commence d'y faire ses lepons, il trouve parmi ses auditeurs

— qui etaient aussi des interlocuteurs — un certain nombre de

gens dejä acquis aux theories gnostiques. II a tolerd pendant
longtemps leur presence, sans doute aussi leurs interventions au

cours des debats qui suivaient ses conferences ou en constituaient
l'essentiel. II les a laisse exposer leurs vues, leur interpretation
particuliere de Piaton et, singulierement, du Timee, peut-etre
parce que, de part et d'autre, on avait l'illusion — en depit, ou

plutot, en raison de tant d'ambiguites — de s'entendre ou de

parvenir a s'entendre. Porphyre dit bien que son maitre avait

souvent refute les gnostiques dans ses cours. Le fait est, nean-

moins, que l'hostilite decidee de Plotin ne s'est manifestee qu'assez
tard. La crise, avant d'eclater, a mis longtemps ä mürir. Ce n'est

que petit ä petit que se font jour, dans les traites anterieurs ä 263

ou rediges peu apr£s (IV, 8, 4 et 8; III, 9, 6; IV, 4, 10 et 12),

quelques pointes dirigees, peut-il sembler, contre certaines theses

ou exegeses gnostiques. La refutation n'est systematique, la

rupture complete, qu'avec la serie des quatre traites III, 8, V, 8,

V, 5 et II, 9, qui, comme l'a solidement etabli M. Richard Harder,
forment un tout continu. Apres, et ä l'exception de VI, 7, tres

proche par sa date de II, 9, ne se rencontrent plus guere que
quelques allusions eparses, des echos de plus en plus lointains
du conflit (II, 1, 4; III, 7, 6 et 13; III, 2, 1-3, 7 et 12; V, 3, 12;
I, 8; II, 3, 16). Les gnostiques ont du deserter l'ecole.



184 DISCUSSION

Seulement, avant de prendre aussi nettement position, Plotin
avait formule, dans des traites composes anterieurement ä II, 9,
des theories qui, par leur dualisme accentue, pouvaient fort bien
ressembler ä Celles des gnostiques et leur etre plus ou moins
assimilees: conception du corps comme mauvais et de la mort
comme liberation; condamnation du corps, des choses materielles;
un certain pessimisme, etc. II serait, d'ailleurs, curieux et fruc-
tueux, non point d'aller jusqu'ä confondre, comme le fait
H. Jonas, la philosophic de Plotin avec une gnose, mais de tenter
de la prendre et de la comprendre, en poussant Interpretation
ä l'extreme, ä la maniere d'un systeme gnostique: on decou-

vrirait de ce biais, je pense, ä cote de differences essentielles et

irreductibles, nombre d'analogies assez frappantes, des aspirations,

des questions, des positions apparentees ou communes.

Apres tout, le probleme initial de Plotin est le meme que celui
des gnostiques et de son epoque: le salut de l'äme ou du « moi »,

qu'il convient de retrouver dans sa verite, de ressaisir dans son

integrite, et de liberer du « monde ». II est plus significatif encore

que la crise marquee par la redaction du traite II, 9 ait conduit,
semble-t-il, Plotin ä modifier l'expression de certaines de ses

theses anterieures, de celles qui, precisement, pouvaient preter ä

confusion et paraitre le rendre solidaire des gnostiques. II y a, si

je puis dire, changement d'eclairage: attenuation du dualisme,

transposition dans un sens plus « moniste» en meme temps que
plus « optimiste». A cet egard, 1'evolution de la pensee et du

langage de Plotin en ce qui concerne la matiere, le passage de la

matiere congue comme une sorte de substance mauvaise ä la

matiere imaginee comme un miroir, serait ä etudier de plus pres.
Pere Henry: Avez-vous pu etablir qu'avant la rupture avec

les gnostiques, la matiere pouvait etre consideree comme
mauvaise, et qu'apres, elle n'est plus qu'un reflet-miroir Ce serait

le troisieme cas tres net d'une evolution chez Plotin, au moins
dans le vocabulaire.

M. Puech: Le point a ete etabli par d'autres que moi, et je ne
fais ici que rappeler une opinion dejä emise. Si je me fie au sou-



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 185

venir d'anciennes recherches personnelles, menees il y a pres de

trente ans, j'incline ä partager une pareille vue. Que Plotin ait
dans la suite, sinon abandonne, du moins estompe et reforme

cette Sorte de dualisme pessimiste qu'il professait en ses premiers
ecrits, me parait probable, et je tendrais volontiers ä voir dans

ce changement un effet de sa polemique avec les gnostiques.
Plotin a pris de plus en plus conscience de ce qui l'opposait a

ceux-ci. II a voulu dissiper les equivoques, ecarter les confusions

possibles. Sans doute aussi le gnosticisme lui est-il apparu comme

une caricature de certains aspects de sa pensee. De toute fapon,
il a per$u le danger que faisait courir ä la philosophie hellenique
et a la sienne propre un tel rapprochement avec la Gnose.

M. Harder: Ich möchte gern unterstreichen, was Herr Puech

zuletzt sagte: Er sprach von der Gefahr, welche die Gnosis für
Plotin darstellt. Sie war eine Gefahr, nicht nur weil sie bei seinen

Schülern Anklang fand; sie muss auch sein eigenes Wesen

angerührt haben. Plotin bekämpft die Gnosis mit einer

Leidenschaftlichkeit, die ohne Parallele ist. Und wenn so erbittert

gekämpft wird, dann liegt nach aller geschichtlichen Erfahrung
eine Verwandtschaft zu Grunde; das ist ganz ähnlich bei der

Bekämpfung des Kelsos durch Origenes. Nun glaube ich nicht,
dass Plotin in seinem Wesen gnostisch gesinnt sei — keineswegs

Aber ich habe den Eindruck, dass es in der ersten Epoche
seiner Schriftstellerei eine Reihe von Anspielungen gibt, die

nicht sehr tief greifen, aber noch nicht anders bezeichnet werden

können als gnostisch. Das hört aber auf nach der Schrift II,
9 (33). Das bedürfte gewiss näherer Prüfung — aber eine solche

Prüfung würde wohl bestätigen, dass Plotin sich allmählich von
diesen Einsprengseln gnostischer Art gereinigt war — mögen
sie auch mehr stilistischer Natur sein. Das mag ein Ergebnis des

offenen und erbitterten Kampfes gegen die Gnosis sein.

M. Dodds: If this is true, and I think it is very possibly true,
then his liberation from Gnosticism and his liberation from
Numenius probably go hand in hand. I Think we agree that
Numenius was very Gnostic.



186 DISCUSSION

Pere Cilento: Se e difficile, per via dottrinale, identificare gli
gnostici di Plotino — sia quelli di II 9, sia coloro nella cui bocca

Plotino pone il Xoyoc, ToAurjpoc, di VI 8 — e riconoscerli in una
setta precisa, non si potrebbe tentare tale identificazione per via

pratica, attraverso testimonianze storiche su la Roma del III
secolo, intorno a sette i cui adepti non solo erano ciarlatani ma
vivevano altresi une vita moralmente scorretta Plotino parla
chiaro; e mai la sua voce, cosi Serena di solito, e cosi aspra come

quando osserva che costoro « disprezzano solo a parole la bellezza

terrena e farebbero meglio se disprezzassero di fatto quella che

si ritrova nei fanciulli e nelle donne, si da non succombere a

libidine» (II 9, 17, 27-29). Libidinosi, dunque; e ipocriti santoni

(oüx av aepvuvowTO, II, 9, 17, 29-30; cfr. II 9, 15, 34-38); e

ancora ciarlatani (II, 9, 14, 1-36) che menan vanto di guarire gli
ossessi esorcizzando i demoni. E' tutta materia, questa, che puö
servire alia indagine.

M. Puech: II y a, au depart, une difhculte. Lors meme qu'il
ne s'agit pas de sectes franchement« libertines », dont les membres

se livrent ä des actes effectivement immoraux, tout gnosticisme
est toujours plus ou moins, en son fond et en theorie, un « amo-
ralisme». Le gnostique, qui est un « elu», un « spirituel», un
7tvsu(i.aTLx6^, sauve par nature et par la connaissance seule, ne

meprise pas seulement la morale commune, les regies de vie et
les commandements propres au vulgaire, les « bonnes ceuvres»
dont la pratique est laissee aux tyuyixoi, aux simples croyants;
se sachant etranger et superieur au monde, au corps, ä la chair, il
eprouve ä l'egard de ceux-ci une indifference ou une hostilite

qu'il peut manifester de deux fapons: ou bien, il s'en detache

radicalement par l'ascese, en les tenant ä distance et en gardant
ses distances, en s'abstenant — autant que faire se peut — des

choses mondaines, materielles, charnelles; il marque ainsi son
mepris ä leur endroit — un mepris qui ne va pas sans une certaine

crainte; ou bien, par revolte ou par licence, au nom de cette
liberte inalienable dont il a, par droit de naissance, le privilege,
il use et abuse, sans limite ni scrupule, de la chair, du corps, de



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES x87

tout ce qui appartient au monde materiel, se plongeant meme,

pour tout epuiser, tout bafouer, tout nier, dans l'abject et 1'im-

monde, qui ne sauraient ni le souiller ni l'asservir. Fonde sur

une meme indifference au monde, l'amoralisme gnostique est

done ambivalent: il aboutit tout aussi bien ä un rigorisme asce-

tique qu'au libertinage. Le meme principe amene les diverses

ecoles de gnose ä adopter soit l'une, soit l'autre de ces attitudes.
Bien plus: il arrive qu'une meme secte — ainsi, celle des Basili-
diens — passe de l'une ä l'autre. Le point important est, en

consequence, de determiner non pas si les gnostiques consideres ont
ou non une ethique, une doctrine morale, mais si leur conduite
etait ou non immorale en fait. Eugene de Faye (Gnostiques et

gnosticisme, ze ed., Paris, 1925, p. 490) estimait que les adversaires

de Plotin etaient « des ascetes» et que, par la, ils ne pouvaient
etre assimiles aux sectateurs de Prodicus, possesseurs, eux aussi,

d'une « Apocalypse de Zoroastre », mais francs libertins. « Plotin,
ecrivait-il ä la suite de Carl Schmidt, n'aurait jamais tolere dans

son ecole des gens qui auraient erige le libertinage en principe».
Vous avez cependant tout ä fait raison, Pere Cilento, d'attirer
1'attention sur Enn. II, 9, 17. Le sens du passage est clair: Plotin
n'accuse pas seulement les gnostiques de ne pas avoir de doctrine
touchant la vertu, mais de se livrer ä l'immoralite. Peut-etre
serait-il permis d'aj outer un autre argument. Porphyre, dans son
De abstinentia, I, 42, rapporte les propos de gens qui pretendent
n'etre pas plus souilles par les aliments que la mer par les immon-
dices qui s'y deversent. Une petite quantite d'eau, si quelque

impurete s'y mele, peut etre souillee et troublee; l'abime (ßu0og)

ne l'est pas. En raison de sa propre grandeur, la mer regoit tout,
ne repousse rien de ce qui vient ä eile. Ainsi d'eux-memes. Iis sont
maltres de tous les aliments (xupteuopev yap ßpcorcöv aTtavTtov);

peut-etre faut-il lire et comprendre: « de toutes choses ». S'ils les

refusaient ou prenaient ä leur egard quelque precaution, ils se

feraient esclaves d'une passion, de la crainte. Tout, au contraire,
doit leur etre soumis (Set Se 7tav0' fjixiv ij7roT£Tay0a'.). Ils sont
« un abime de pouvoir» (ßu0o<; e^ouofap), « un abime de Hberte»



188 DISCUSSION

(ßo0o<; eÄ£U0spia<;), un gouffre qui repoit tout et n'est souille

par rien (ttocvtoc Ss^ovtou xal im' ouSsvop pioavovTc«). S'agit-il
ici de cyniques, comme le pense Jacques Dupont (Gnosis, Louvain-
Paris, 1949, pp. 295-298) Je ne le crois pas, pour ma part, et

je me rangerais ä l'opinion d'E. Zeller, de J. Weiss, de R. Reit-
zenstein: nous avons affaire ä des gnostiques ou, ä la rigueur, ä

une theorie commune ä certains gnostiques et ä des philosophes
cyniques. Les paralleles, etroits et nombreux, que 1'on peut etablir
entre le passage de Porphyre et plusieurs textes heresiologiques
denonpant chez les gnostiques l'existence de la meme these et

l'emploi d'expressions analogues, voire identiques (p. ex. saint

Irenee, adv. haer., I, 6, 2-3; I, 13, 6; I, 24, 5; pour xupteoeiv,
cf. Clement d'Alexandrie, Strom. IV, c. XIII, 89), paraissent des

plus convaincants. Le rapprochement est, en particulier, frappant
avec deux temoignages de Clement d'Alexandrie {Strom. III, c. I, 3

et, surtout, III, c. IV, 30), qui concernent, precisement, les adeptes
de Prodicus. II y a done lieu de se demander si les gnostiques
vises dans le De abstinentia ne seraient pas identiques ä ceux que
Porphyre a connus a Rome, ä l'ecole de Plotin. En ce cas, nous
aurions une nouvelle preuve de leur « libertinage » theorique et,
sans doute aussi, pratique. Quant ä l'usage des incantations et

autres procedes magiques, il est, de meme, tres souvent reproche
ailleurs ä diverses sectes gnostiques, et l'accusation est liee ä celle

d'amoralite (cf., entre autres, saint Irenee, adv. haer., I, 24, 5).

M. Theiler: Im 17. Kapitel heisst es: die Gnostiker rühmen
sich, dass sie die Schönheit hier verachten und sie tun recht so,

wenn sie die Schönheit von Knaben und Frauen verachten, um
nicht der Zuchtlosigkeit zu unterliegen. Doch muss man wissen,
dass sie sich nicht rühmten, etwas Schimpfliches zu verachten,
würden sie es nicht verachten nachdem sie vorher gesagt haben,

es ist etwas Schönes. Damals, als sie xaxcop St,aTt0evT£p in
einer schlechten moralischen Verfassung waren. Plotin gibt also

durchaus zu erkennen, dass sie jetzt nicht mehr libertinisch
gesinnt sind. Sie waren es einmal, obzwar man fragen muss, ob
sie sich damals schon Gnostiker nannten. Sie rühmen sich gerade



PLOTIN ET LES GNOSTIQUES 189

ihrer sittlichen Erhabenheit, weil sie früher einmal diesem

Schimpflichen unterlagen; das ist sehr hübsch psychologisch
ausgedrückt. Da sie aber jetzt nicht mehr libertinisch sind, so
kann man, auch nicht im Sinne Plotins, der ganzen Sekte einen

Vorwurf machen.

M. Puech: J'ajoute qu'au cours d'un developpement oü
Prodicus est nomme ä cöte de Marcion et de bien d'autres,
Clement d'Alexandrie (Strom. VII, c. XVI, 103, t. III, p. 72, 32

Staehün) reproche aux gnostiques de pretendre atteindre la
perfection « sans faire effort» (oü 7tovy)a,avT£<;). De meme, Plotin
(Em. II, 9, 9) critique la presomption de ses adversaires, qui se

vantent d'etre superieurs meme au ciel «sans aucun effort»
(oüSev 7tovY)cra<;).

Pere Henry: On a parle de « terre nouvelle ». Mais il y a aussi

1'expression « terre etrangere», au chapitre 11. Est-ce illustre par
d'autres textes

M. Puech: Kaivoq, dans le langage des gnostiques, est toujours
plus ou moins synonyme de ^evop (ou d'aXXovpiop). Ainsi, le

« Dieu inconnu» de Marcion, qui est ä la fois « etranger» (au

monde) et «nouveau». Nouveau, et, par lä, quelque peu
« etrange». La xoavv] yyj peut done etre fort bien identique ä la

yvj Elle doit se situer dans un monde transcendant qui n'a
rien ä faire avec le xoctfiot;.

Pere Cilento: Possiamo richiamare, a proposito della xoclvt]

yvj, l'espressione neotestamentaria « Erunt caeli novi et terra nova »

Possiamo ancora collegare la [xsTavoia al fxsTavoeire evangelico
M. Puech: C'est possible. II n'en reste pas moins que les

gnostiques interpretaient ces expressions ou ces nodons ä leur
maniere, c'est-ä-dire d'une maniere tres speciale. Nouvelle terre

est, dans l'ecrit anonyme de Bruce, le nom — un des noms —
d'un monde (xoerpo?), d'un eon (oueov), d'une ville (xoXk;) appelee
aussi Incorruptibilite (äepflapota) et Jerusalem. Meravota est sou-
vent pris par les gnostiques dans le sens, non de repentance, mais

de conversion, d'e7U<TTpo<pY), de retour ä soi par recuperation de son

propre voö<;. II est trbs difficile de preciser ce que signifient et ce



190 DISCUSSION

que representent, dans l'ecrit de Bruce, peTOCVota et 7tapotX7]aic;.
Mstccvokx, est-ce un lieu de repentir ou, plutot, le lieu du retour
IlapoixT)^, est-ce l'exil, un lieu d'exil, ou, au contraire, la

region ou l'on revient apres avoir ete exile sur cette terre
Pere Henry: Vous feriez de TtapotxTjcK,? et de psTavota deux

synonymes signifiant le retour au lieu primitif, le vou<;

M. Puech: Je ne saurais vous repondre decidement. Le

passage est des plus obscur; les termes employes sont assez bizarres,

ou pris ici en dehors de leur sens ordinaire. C'est la ce qui, ä

supposer qu'il ait eu ce texte sous les yeux, a du choquer Plotin
lui-meme. Un langage aussi singulier, une pensee aussi confuse, lui
ont paru, ainsi qu'a nous, inintelligibles ou peu comprehensibles.

M. Dörrie: Meine Herren, wir dürfen dankbar sagen, dass

wir einen ausserordentlich bereichernden Nachmittag verbracht
haben. Unser Dank gilt vor allem Herrn Puech; ebenso herzlich
möchte ich aber allen Herren für ihre Beiträge zur Diskussion
danken. Was uns geboten wurde war so reich und vielfältig,
dass gar nicht daran zu denken ist, ein Resume zu geben. In
mehreren Punkten haben sich, oft zu unserem Erstaunen, wertvolle

Bestätigungen ergeben: Nun darf es als gesichert gelten,
dass Plotin mit deutlichem Bezug auf singuläre Formulierungen
anspielt, welche so nur von jener Gruppe von Gnostikern in
Rom vertreten wurden; nun ist gesichert, dass zunächst eine

echte Auseinandersetzung Plotins mit der Gnosis stattfand, dass

dann die Schrift II 9 (33) einen Bruch mit der Gnosis und ihren
Vertretern bezeichnet; hernach hat Plotin nie wieder an Gno-
stisches angeknüpft. Diese wesentliche Beobachtung wird als wichtiger

Baustein dienen, wenn es sich darum handelt, die

philosophische Entwicklung Plotins zu rekonstruieren; Plotin ist
sich, als er die Schrift II 9 (33) abfasste, bewusst geworden, dass

seine, die philosophische Folgerichtigkeit ihn zu Ergebnissen
gerade im theologischen Bereich führte, die mit den Folgerungen
der Gnostiker unvereinbar waren. Hier liegt offenbar ein Wendepunkt

— und wir sind Herrn Puech und Herrn Harder sehr

dankbar, dass sie dies Ergebnis festgehalten haben.


	Plotin et les Gnostiques

