Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 5 (1960)

Artikel: Etre, Vie, Pensée chez Plotin et avant Plotin
Autor: Hadot, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660830

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660830
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111
PIERRE HADOT

Etre, Vie, Pensée chez Plotin et avant Plotin






ETRE, VIE, PENSEE
CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN

Pouxr le néoplatonisme postérieur a Plotin, la triade de I’étre,
de la vie et de la pensée représente a la fois une interprétation
de la structure de I’étre en soi et une explication de la consti-
tution des étres particuliers. L’étre est congu comme un acte
d’autoposition en trois moments: simple position de soi,
puis sortie de soi, enfin retour a soi. Mais cette position de
soi, c’est ’acte d’étre non encore déployé, cette sortie de soi,
c’est ’acte de vivre, ce retour a soi, c’est I’acte de se penser;
ainsi, I’acte d’étre est triple et un, chaque acte plus particulier
contenant les autres. Quant aux étres dérivés de ’étre pre-
mier, de la vie premiere, de la pensée premiére, ils participent
plus ou moins de ces trois caractéres, suivant leur nature
propre.

Dans son beau commentaire sur les Eléments de Théologie
de Proclus, M. Dodds ! a fait remarquer que ’on pouvait
déceler déja chez Plotin une tendance 4 distinguer au sein
du voic, au sein de la seconde hypostase, la triade de I’étre,
de la vie et de la pensée. M. Dodds a énuméré les principaux
motifs de cette distinction, notamment I’influence trés impoz-
tante du Sophiste (248 ¢) de Platon.

Cette tendance de la pensée plotinienne mérite d’autant
plus d’étre étudiée pour elle-méme que I’abondance et le
caractere des passages ol on la trouve laissent bien supposer
que cette doctrine n’a pas été élaborée par Plotin lui-méme,
mais qu’il I’a regue, tout en I’assimilant avec son originalité
si particuliere. Il peut étre intéressant de constater cette
continuité des schémas philosophiques scolaites au sein de
la transformation radicale de la pensée philosophique pro-
voquée par Plotin.

1 E. R. Dopobs, Proclus, The Elements of Theology, Oxford, 1933, pp. 252-
253



110 P. HADOT

posséderait véritablement, comme si I’on croyait qu’elles
doivent n’étre qu’aux degrés inférieurs et postérieurs de la
réalité...), si tel est bien ’étre, il ne doit étre ni un corps ni
le substrat des corps.» . Ici apparait nettement la liaison
entre la doctrine de la substantialité de I’incorporel héritée
de Numénius et la définition de I’étre comme vie et comme
intelligence héritée du Sophisze. 11 est trés caractéristique que
Plotin ne retienne, pour la définition de I’étre, que la vie et
Pintelligence parmi tous les caractéres que Platon, Sophiste
248 ¢, énumere: le mouvement, la vie, l’intelligence, I’Ame.
Il est difficile de ne pas reconnaitre que Plotin, recevant la
doctrine de la substantialité de I’incorporel, recoit en méme
temps une définition, déja classique, de I’étre comme vie
et comme intelligence.

On retrouve le méme groupement d’idées dans un autre
traité de la seconde période, Que les Intelligibles ne sont pas
hors de I’ Intelligence : pour les Stoiciens, I’intelligence, la
vérité sont des étres, c’est-a-dire sont corporels; au con-
traire, les intelligibles, les objets de pensée, les énoncés, ne
sont que des incorporels et n’existent pas vraiment. Plotin
va donc montrer, contre eux, que ces incorporels que sont les
intelligibles existent réellement et absolument. Pour affirmer
cette réalité, Plotin recourt une fois de plus a la définition
de la réalité comme vie et comme intelligence: « Ou bien les
intelligibles sont privés de sentiment, de vie et d’intelligence
(&vaioOnra xal &powpa Lwig xal vol), ou bien ils possedent
Pintelligence. S’ils possédent I’intelligence, il y a 4 la fois en
eux les deux choses, la vérité et la premitre Intelligence; et
nous aurons a chercher quelle est ici la maniere d’étre de
cette vérité, de cet intelligible et de cette intelligence:
consistent-ils en une méme chose et sont-ils a la fois ?... Mais
s’ils sont privés d’intelligence et de wie, pourquoi dire: ils
sont des étres ?» 2,

1 HI 6(26), 6, 10-32. TV 5 (32),% 352-38



ﬁ]TRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN III

Comme le texte précédent le montre assez nettement, en
cette seconde période de Dactivité littéraire de Plotin, la
définition de I’étre comme vie et comme intelligence tend a
devenir une définition de la vie de Iintelligence elle-méme,
une description de ’activité intellectuelle premiere. Clest
dans le second traité Swur les Genres de I’ Etre * que I'exégese
plotinienne du Sophiste se révéle comme la plus originale.
Par une méthode d’analyse réflexive 2, tres neuve, Plotin
découvre que I’dme est une essence vivante et pensante, qui
cherche 2 se contempler 3, et remontant de I’Ame a I’intelli-
gence, il congoit celle-ci comme I’essence vivante et pensante
par excellence. Les genres de I’étre du Sophiste (254-255):
étre, mouvement, repos, identité et altérité, apparaissent
comme les différents aspects sous lesquels notre intelligence
morcelante saisit la vie unique de Iintelligence 4. Mais c’est
bien parce que la réalité intelligible est douée de vie et de
pensée que cette multiplicité de points de vue est possible:
« Quiconque a vu, d’ensemble, cette puissance 2 multiples
faces, écrit Plotin dans le traité Swur I’ Eternité er le Temps,
contemporain du précédent, "appelle substance, en tant qu’elle
est comme un sujet, zoxvement en tant qu’il voit la vze en elle,
repos en tant qu’elle reste absolument dans le méme état,
altérité et aussi identité en tant que toutes ces choses forment
ensemble une seule unité. Puis, inversement, il réunit tout
cela en une unité, en sorte que ’ensemble soit une vze unique;
il rassemble ’altérité, I’'infinité de 1’acte, ’identité sans diffé-
rence, la pensée ou la vie qui ne vont pas d’un objet a un autre,
en un mot, il considére ce qui reste toujours identique et
sans interruption, et voyant tout cela, il voit I’éternité, cette
vie qui demeure toujours identique, toujours présente,
possédant la totalité. » 8, L’unité de I’étre, de la vie et de

1 VI 2(43), 6, 1-8, 48. 2% Cf. E. BrREHIER, Plotin, Ennéades, t. VI,
Paris, 1936, p. 37. 3 VI 2 (43), 6, 16: olov 8¢ Occopely Emuyetpoby Eavtd
nokkd. - & VI 2443),7, 18, 48. % HLE7648)3; 3187



108 P. HADOT

Comme I'a souligné M. Dodds !, c’est en premier lieu
dans Pexégese du Sophiste 248 ¢ que 'on peut reconnaitre
la présence de la triade étre-vie-pensée chez Plotin. On se
souvient de ce fameux passage de Platon ou celui-ci, recon-
naissant que l’étre, pour &étre connu, doit paitir, donc étre
en mouvement, n’hésite pas a conclure que I’étre n’exclut
ni la vie, ni la pensée, ni le mouvement: « Eh quoi, nous
laisserons-nous aisément convaincre que ce qui est compléte-
ment I’étre dans sa totale plénitude et dans son achévement
puisse étre sans posséder une intelligence, et posséde une
intelligence sans avoir la vie, que possédant la vie, il ne
puisse avoir une dme... ? » 2. Mais, alors que Platon défen-
dait la vitalité de I’étre contre des idéalistes ® revendiquant
Pimmobilité totale de I’étre, c’est contre le matérialisme
stoicien que Plotin, dans ses premiers traités surtout, utilise
cette formule platonicienne. Définissant la nature divine ou la
nature de lintelligence 4, il reproduit une argumentation
traditionnelle dans 1’école platonicienne, dont Numénius 5,
par sa doctrine de I’incorporel, semble le meilleur témoin
avant Plotin. « L’étre, écrit Plotin ®, n’est pas un cadavre,
comme de la pierre ou du bois, mais il doit étre vivant, jouir
d’une vie pure, pour autant qu’il subsiste seul et de lui-
méme. » Ou encore cette formule 7 analogue: « L’étre n’est
pas un cadavre, car il a la vie et intelligence. » L’expression

L Ibid. ? J’utilise ici la paraphrase de L. Rosin, dans Les Rapporis
de 'étre et de la connaissance d’aprés Platon, Paris, 1957, p. 107, patrce
qu’elle me semble insister avec force et clarté sur le sens qu’il faut
donner a4 16 mavreddg dv. 3 Cf. L. Rosin, #bid., p. 107. * Plotin,
Enmn. IV 7 (2), 9, 1: 7 8 é&répa plowg, 7| map’ adtiig &povoa o elvar;
IV 7 (2), 10, 1: ©}) Berotépa @ioer; V 9 (5), 3, 1: émoxentéov 3¢ TadTyny
v vob @bowv. B Cf. p. 109, note 2. & Enn. IV 7(2), 9, 23 : Tolto tolvuy
70 By mpdTwe %ol del v odyl vexpdy, domep Abov 3 Edrov, dira Ldv
elvor et, xal Lo xabupd xeypficOor, 8oov dv adTod pévy wdvov. J’ai
utilisé généralement les traductions d’E. Bréhier, me réservant le droit
de les modifier légérement, en certains cas. 7 Enn. V 4(7), 2, 44: Td
vap Bv 0d vexpdy 003 od Cw?) 0082 od voobv. VI g (9) 2, 24: Exst 8¢ xal
Ty xal voby 10 8v od' yvap 37 vexpdv.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 109

od véxpov, qui revient trois fois, montre bien qu’il s’agit
d’une polémique antistoicienne. Plus tard, Plotin, dans le
premier traité Swur les Genres de I’ Etre 1, reprochera a la doc-
trine stoicienne de prendre, pour premier principe, ce qui
est privé de vie et d’intelligence, c’est-a-dire la matiére.
Numénius affirmait contre les stoiciens que I’étre doit étre
incorporel et que les corps ne sont que des cadavres 2.
Cette utilisation du Sophiste dans la polémique anti-
stoicienne continue d’ailleurs dans les traités de la seconde
période de Dactivité littéraire de Plotin. Le passage le plus
caractéristique 4 ce sujet se trouve dans le traité Sur /’Impas-
sibilité des Incorporels ou, pour arriver a la conclusion: I’étre
n’est ni un corps, ni le substrat des corps, Plotin reprend les
expressions du Sophiste, décrivant comme doué de vie et
d’intelligence I’étre qui est completement étre: « L’étre qui
mérite véritablement le nom d’étre, c’est ’étre réel, c’est
a-dire, ce qui est I’étre d’une maniére totale®, ce a quoi il
ne manque rien de I'étre (tolro d¢ éotwy, & mavty €otiv 6v°
tolto 38, & umdev &mootatel 7ol elvor) ... SI nous avons
raison, il s’ensuit nécessairement que I’étre est en vie et
qu’il vit d’une vée parfaite... Cet étre est intelligence et sagesse
universelle (tobto 8¢ volg xal wavty @poévnols) ... Si donc
nous définissons 1’étre par ces caractéres (et il le faut bien;
sans quoi Vintelligence et la vie ne viendraient pas de I’étre;
elles s’adjoindraient a I’étre et proviendraient du non-étre;
Pétre ne posséderait ni vie ni intelligence; le non-étre les

1 VI1(42), 27, 1-4: « 1l aurait fallu d’ailleurs, si 'on maintient le prin-
cipe de toutes choses dans un rang honorable, ne pas prendre pour
principe, ce qui est sans forme, passif, privé de vie et d’intelligence (vd
Cwig &polpov xol avémrov) obscur et indéfini | Et c’est 4 cela qu’on
donne lattribut de substance I» 2 Numénius, fr. 15, Leemans, ap.
Eusebe, praep. ev. X1 10, 7; Mras, p. 27, 7: Que personne ne me
trouve ridicule si j'ose dire que le nom propre de incorporel, c’est
Pessence, c’est I’étre (odoiay xal &v); fr. 13, Leemans, ap. Eustbe,
praep. ev. XV 17, 6; p. 382, 10 Mras: & cdpata é5tt piost tebvnudta
xal vexpd. * On remarquera cette formule qui éclaire la maniere dont
Plotin comprenait le mwovredéds bv.



I12 P. HADOT

la pensée procure a lintelligence I'unité du mouvement
et du repos, de l'identité et de Ialtérité qui constitue
Iéternité.

Ainsi, menée jusqu’a 'affirmation de I’éternité et de I’au-
tonomie de la vie intellectuelle, 'exégeése du Sophiste rejoint
une autre tradition, issue celle-1a du livee XII de la Méza-
physigue d’ Aristote. Aristote avait affirmé avec force le carac-
tere vivant de son Intellect supréme: « La vie aussi appartient
a Dieu, car I'acte de Dlintelligence est vie, et Dieu est cet
acte méme; cet acte subsiste en soi, telle est sa vie parfaite
et éternelle. Aussi appelons-nous Dieu, un Vivant éternel
parfait. » L,

Plotin fait souvent allusion 4 la vie parfaite de Iintelli-
gence en des termes aristotéliciens, en des termes qui évo-
quent ce passage de la Métaphysigue d’ Aristote. Par exemple,
dans le traité Sur le Bien ou sur I’Un: « La vie de la-bas, c’est
I’acte de P’intelligence » 2. De méme, cette formule du traité
Sur ce qui est en Puissance et en Acte: «Si I’on dit avec raison
que cette nature est sans sommeil, qu’elle est une vie et la vie
parfaite, c’est la-bas qu’on trouve les plus beaux des actes » 3,
rappelle doublement le livre XII de la Métaphysique d’Aris-
tote: on y retrouve la Lwv dplotn * qui, pour Aristote, défi-
nit activité de lintelligence; d’autre part, la nature sans
sommeil rappelle aussi bien I’expression de ce méme livre XII
de la Métaphysigue 5: « Elle serait comme celui qui dort (si
clle ne pensait pas)» que celle de I’Ethique a Nicomaque ®:
«Les dieux ne sont pas plongés dans le sommeil comme
Endymion. »

L Metaphys. XI1 7; 1072b 27, notamment: # yap vob é&vépyeta L
2 VI 9(9), 9, 17: 16 8¢ éxetl Ly, evépyera wév vob. 31T 5 (25), 3, 36: €l
31 o hdg elpnTon Exeivy 1) elotg &ypumvog elvat xal Loh) kol Lol dploty,
ol xdAMoTar &v elev éxel évépyewan. 4 Metaphys. XII. 7; 1072b 28.
5 Metaphys. X1I 9; 10746 17: ¥xer Gomep v el & xabeidwv & Ezh.
Nicom. X 8; 1178b 20, dans un contexte ou il s’agit également de P’acte
de lintelligence. Veille et acte sont réunis chez Aristote, cf. Mezaphys.
XII 7; 10726 17 comme chez Plotin, Enn. VI 8 (39), 16, 32.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 113

Tout a I’heure, quand Plotin s’inspirait du Sophiste, la
vie apparaissait plutot comme acte de 1’étre. Maintenant, sous
Pinfluence d’Aristote, elle s’identifie 2 I’intellection, elle
devient I’acte de I'intelligence.

Il y a donc tout un aspect aristotélicien de la doctrine
qui lie indissolublement étre, vie et pensée. Si I’étre est une
vie, comme le veut Platon, la pensée est aussi une vie,
comme le veut Aristote. Plotin semble conscient de cette
rencontre entre le Sophiste 248 ¢ et le livee XII de la Méta-
Pphysigue d’ Aristote. Cette rencontre est le résultat d’un double
mouvement, ’'un qui part de I’étre intelligible, pour recon-
naitre en lui la v7e et la pensée, I’autre qui part de la pensée,
pour reconnaitre que, pensée de soi, elle esz et elle 2. On
trouve un exemple de ce double mouvement dans le traité
Sur les Hypostases qui connaissent: « Certes Iintelligible n’est
point un étre en puissance et sans vze, 2 qui du moins n’appat-
tiendraient qu’une vie et qu'une pensée empruntées, comme
s’il était une pierre ou une chose inerte et inanimée; non,
Pintelligible, c’est la substance premiére. Donc il est un
acte. Or le premier des actes et le plus beau, c’est I’acte
d’intelligence 1. » Cela représente le mouvement qui va de
Pétre 4 la pensée, en passant par la vie; maintenant, le mou-
vement inverse, de la pensée a I’étre, en passant par l’acte,
c’est-a-dire par la vie: « Car cette intelligence n’est pas en
puissance, et elle n’est pas différente de l’acte intellectuel.
Si donc elle est un acte et sisa substance est son acte, elle ne
fait qu’une seule et méme chose avec son acte. Or I’étre ou
Pintelligible était identique a ’acte. Donc tous ces termes,
intelligence, acte intellectuel, intelligible ne font qu’un ?».
Conclusion qui nous rameéne A Aristote: « Si donc I’acte de
intelligence est Pintelligible et si I’intelligible est I’intelli-
gence, l'intelligence se pensera elle-méme 3 ».

1V 3 (49)s 55 33-37. TV 3 (49), 5, 39-43 4V . 3(49); 5543-44



114 P. HADOT

Rapport plus net encore entre le Sophiste et la Métaphy-
sigue : Platon et Aristote emploient tous deux le mot cépvov. 1
On peut méme légitimement se demander si, chez Aristote,
il n’y a pas 1a un souvenir de Platon. Alors que Platon avait
dit: « Est-ce que I’étre, vénérable et sacré, sans intelligence, se
tient immobile ? » Aristote précise: « Ou bien I'intelligence
ne pense rien: qu’a-t-elle alors de vénérable ? Elle est comme
celui qui dort. Ou bien elle pense ?» Alors que Platon se
contentait de dire que I’étre «vénérable et sactéy, tel que le
congoit Parménide, est inconnaissable, Aristote, pour sa patt,
refuse d’appeler vénérable et sacté, un étre sans vie et sans
mtelligence.

Nous retrouvons chez Plotin I’écho de cette formule
aristotélicienne: « Si’Un n’est pas intelligent, il n’aura méme
pas la connaissance de lui-méme; et alors qu’a-t-il de véné-
rable ? » 2. Se faisant ici I’objection aristotélicienne, Plotin y
répondra plus tard, dans le traité Sur ’Origine des Idées, en
pensant toujours a Aristote: « Ceux qui douent le Bien de
pensée (= Aristote), n’ayant pas trouvé d’objet plus précieux
que la pensée, lui donnent seulement la pensée de lui-méme.
Comme si le fait de penser le rendait plus vénérable | Comme
si la pensée de soi le rendait supérieur a ce qu’il est par lui-
méme | Comme si ce n’était pas lui qui rend la pensée véné-
rable | Qu’est-ce qui fait son prix, sa pensée de soi ou lui-
méme ?» 3. Au caractere vénérable de I'Intelligence aristotéli-
cienne, Plotin superpose le caractére vénérable de 'Un, accep-
tant ainsi l'effrayante hypothese, Sewdc Adyog, qui faisait
reculer Platon dans le Sophiste: « Quoi, il ne connaitra ni
lui-méme, ni les autres choses ! » — Non, répond Plotin, dans
ce méme traité Swr [’Origine des Idées, non, il se tiendra

L Sophiste 249a: oepvdy kol &ytov, voby odx Eyov, dxivnrov £otdg elvan;
Metaphys. XII 9; 1074b 18: elte yop undev voel, Ti dv eln 70 cepvév;
2 III 8 (30), 9, 15-16: voolv pév odv volg, dvoémrov 8¢ ayvorost xol
gautd dote Tl osuvév. 2 VI 7 (38), 37, 1-7, notamment la fin: odx
070D GELVOVOVTOG THY VO oLV,



£TRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 11§

immobile et vénérable. Cest de D’étre que Platon disait qu’il
pensera; mais I'étre ne restera pas immobile et vénérable. Cest
que D’étre pense; mais c’est ce qui ne pense pas qui teste
immobile et vénérable. Ces mots « rester immobile » désignent
une idée que ’on ne peut traduire autrement; mais il est bien
d’opinion que ce qui dépasse la pensée est plus vénérable
que la pensée, et seul réellement vénérable *. » Cette exégese
du Sophiste n’exclut pas le souvenir et méme 1’acceptation de
la formule aristotélicienne, transformée d’ailleurs, puisque
Plotin considere comme vénérable I’étre doué de vie et d’in-
telligence: « Qu’aurait intelligence de vénérable, écrit Plotin,
dans le méme traité Swr [’Origine des ldées, s’il n’y avait en elle
aucune différence, si nulle altérité ne D’éveillait a la vz,
Pintelligence ne serait pas un acfe!»? Et dans le traité
Que les Intelligibles ne sont pas en debors de I’ Intelligence 3, on
retrouve la méme conception: «Il faut attribuer tous les
intelligibles a4 Pintelligence véritable... La vérité sera alors
en elle... ainsi elle vivra et elle pensera. Cest tout cela qui doit
étre en cette nature bienheureuse. Ou chercher ailleurs ce qui
est précieux et vénérable» (to tiuiov xal oesuvév). Ici la
liaison entre étre, vie, pensée exprime la présence de la
vérité, de la réalité, au sein de l’intelligence; elle s’inscrit
donc finalement dans la tradition de la conception aristo-
télicienne de l’intelligence comme pensée de la pensée.
Mais on sait que si Plotin refuse de faire de I'intelligence
aristotélicienne la premiere hypostase, c’est a cause de la
multiplicité qu’implique I’acte d’intelligence. §’il y a chez
Plotin, jusqu’a un certain point, identification entre le
mavteldg &v de Platon et le vobg d’Aristote, il y a aussi chez
lui revendication en faveur d’un au-dela de la multiplicité
impliquée par 'un comme par 'autre. L’étre, justement
parce qu’il est vie et pensée, implique multiplicité. Plotin
y revient souvent: « Cet étre universel possede la vie et Uintel-

L VI 7(38), 39, 19-20: cepvdy éorfiferar. VI 7 (38), 39, 28-33. 2 VI 7
(38), 13, 10-12: T 76 ogpvév. 2 V 5 (32), 2, 9-13.



116 P. HADOT

ligence, puisqu’il n’est pas une chose morte; il est donc
multiple L. » « Donc, en ce qui est, il y a, a la fois pensée, vie
et étre. S’1l est Etre, il est pensée et s’il est pensée, il est étre;
la pensée est inséparable de I’étre. Donc penser, c’est étre
multiple et non pas un 2 »

Par opposition a cette multiplicité interne de 1’Intelli-
gence, constituée par la triplicité de I’acte d’étre, de vivre,
de penser, I'unité de la premiere hypostase apparait comme
la source de I’étre, de la vie et de la pensée. On trouve des
expressions de cette doctrine depuis les premiers traités de
Plotin jusqu’aux tout derniers, et la constance de ces for-
mules qui, parfois, font allusion trés nettement au Sophiste
248 e, nous fournit une preuve supplémentaire de I’existence
d’une exégese traditionnelle de ce passage de Platon, allant
dans le sens de la définition de I’étre plénier, comme étre,
vie, pensée. Dés le premier traité de Plotin, Swr Je Bean,
nous lisons: « Jusqu’a ce qu’on voie seul a seul... ’étre dont
tout dépend, vers qui tout regarde, par qui est ’étre, la vie
et la pensée; car il est cause de la vie, de intelligence et de
Pétre 3. » Et dans un traité de la seconde période: « Il est la
puissance productive de la vie sage et intellectuelle; de lui
viennent la vie et intelligence, puisqu’il est le principe de
Pessence et de I’ézre; et il est parce qu’il est un 4 » Et dans
le grand traité Sur [’Origine des Idées : « Que produit donc un
tel principe ? — Il a produit lintelligence; il a produit la
vie, et par I’intelligence, les 4mes et tous les étres qui parti-
cipent a la raison et a la vie. Source et principe de tous ces
étres, qui pourrait dire 2 quel point il est un bien ? — Mais
maintenant que fait-il ? — Maintenant ? Il conserve ces
étres; il fait penser les étres intelligents, en leur inspirant I’in-
telligence; il fait wivre les vivants, en leur infusant la vie;
et il fait au moins exister les étres qui ne sont pas capables

YVI 9 (9), 2, 2425. 2V 6.(24), 6, 2024, ¥16 (1), 7, 9-12
1V 5 (32), 10, 12-14: Lo yvap Euppovoc xal voeplic altiog Slverpig
&y, &9’ ob Cwn xoul volg, 61t odotug xal Tol dvrog, &Tu év.



FTRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 117

de vivrel.» Ici, étre, vie, penser apparaissent nettement
comme les trois formes de Pexistence, ’existence pléniere
et totale n’étant obtenue que par la possession simultanée
des trois. Mais cette existence pléniére n’est réalisée que dans
la seconde hypostase: « Le Bien doit étre supérieur a la vie
et a Vintelligence; ainsi, la seconde hypostase convertira vers
Lui la v7e qui est en elle, cette vie qui est une image de ce
qui est dans le Bien et qui la fait vivre; elle convertira vers
lui Uintelligence qui est en elle, cette intelligence, qui est une
image de ce qui est dans le Bien, quel qu’il puisse étre 2 »
Plus proches de la lettre du Sophiste, mais témoins de la
méme tradition sont les textes suivants: « Dans cette danse,
on contemple la source de la vie, 1a source de Vimzelligence,
le principe de I’éfre, la cause du bien, la racine de I'dme 3. »
Ou encotre, dans un des tout derniers traités: « De lui vien-
nent Uzntelligence et Vétre, ’dme et la vie, ’activité intellectuelle
qu’il donne aux choses . »

Si I’ensemble des textes examinés jusqu’ici s’inscrit nette-
ment dans une tradition issue du Sophiste de Platon, le traité
Sur les Nombres nous met en présence d’une autre tradition
et d’une autre conception des rapports entre I’étre, la vie
et la pensée. Sans doute, la plénitude de la réalité implique
toujours, pour Plotin, ces trois formes. Mais, sous ’influence
de ’exégese de Timée 39 e, elles se hiérarchisent dans un ordre
différent de tout ce que nous avons vu précédemment.

L’exégese de Timée 39 ¢ est un des points sur lesquels
I’évolution de la pensée de Plotin est la plus sensible. On
connait le texte de Platon: « L’intelligence voit les Idées qui
sont dans le vivant en soi % » Sous I’influence de Numénius,
comme ’a montré M. Dodds 8, Plotin commence par consi-
1 VI 7(38), 23, 18-24. 2 'V 3 (49), 16, 38-42, et la suite V 3 (49), 17,
1-3: 7L o0y 0Tl xpelttoy Lwiig éuppovestdton... xal vob mdvta Eyovrog
xol Cwfg whong ol vob mavrog; 2 VIg(9),9, 1. *18(51),2,5-7:
3obg £ adtod volv xal odotoy xal Yuyy xal Cony xol wept vobv Evépyetay.

5 Timée 39¢: fimep odv volg évoboag i8¢ag 1@ & Eotwv LHov, ... xabopd.
¢ Cf. plus haut, p. 1 sq.



118 P. HADOT

dérer le vivant en soi, comme lintelligible, en quelque sorte
antérieur a I'intelligence, comme l'intelligence en repos peut
étre antérieur a lintelligence en acte. Dans le traité Sur Jes
Ghnostigues, 1l rejettera cette premieére interprétation 1.

Dans le traité Sur les Nombres, ce méme texte de Platon
sert a introduire une triplicité de plan au sein de lintelli-
gence, ct cette fois le vivant en soi prend la derniere place.
Il s’agit de savoir ol se trouve le nombre primitif. Dans la
nature intelligible et une ou il se trouve nécessairement, il y
a des degrés: « §’il faut placer au premier rang 1’étre premier,
puis D'intelligence et enfin le vivant qui, semble-t-il, contient
tous les vivants, si donc I’intelligence est au deuxie¢me rang,
puisqu’elle est ’acte de ’essence, le nombre ne correspond
pas au vivant; avant ’animal, il y a une chose et méme deux;
il ne correspond pas non plus a lintelligence; avant elle,
il y a essence qui est 2 1a fois une et multiple 2. » Considérée
du point de vue du nombre, cette hiérarchie s’établit de
haut en bas, de la maniére suivante: « L’étre serait-il le
nombre a I’état d’union, les étres, le nombre a I’état de déve-
loppement, 'intelligence, le nombre dans son mouvement
interne, le vivant en soi, le nombre qui comprend tout ? » 3.
Du point de vue du nombre, le vivant en soi, idée de tous
les vivants particuliers, représente une multiplicité plus divi-
sée que Iétre ou lintelligence 4. C’est ce qui explique sa
place dans la hiérarchie. Mais, dans ce traité méme ou il
situe le vivant en soi 4 la derniére place de la triade, Plotin
ne renie pas sa présentation habituelle, et plus qu’ailleurs,
insiste sur sa conception triadique de I’étre, sur la structure
triadique de toute existence: « Disons que I’étre total, I’étre
véritable, celui qui est la-bas est étre, intelligence et vivant
parfait %, » « Contemplez cette essence qui péneétre en tous les
étres de la-bas, qui leur donne cette »7¢ immobile et incapable

111 9(33), 6, 14sq. 2 VI6(34), 8, 17-22. 3 VI 6 (34), 9, 29-31.
t V16 (34), 17, 28: mavrote obv oy fjua &v T Svti, dtexpiln 3¢ HroL év td
Lo i b 105 Lpov. 5 VI 6 (34), 15, 1-3.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 119

de changer, ainsi que DZnzelligence, la sagesse et la science...
Prés de Vétre, réside la vie, réside Vintelligence et les étres y
sont immuables dans I’éternité 1. » Et, en une formule qui
résume admirablement toute la doctrine: « Ce monde-ci ne
veut la vie et la sagesse qu’afin d’ésre 2. »

Ainsi Pexégese du Timée 39 e rejoint finalement celle du
Sophiste 248 e, dans la description de la plénitude de I’étre,
dans la contemplation du monde intelligible: « Que ’on voie
la-bas tous les intelligibles qui ont en ce modéle I’éternité,
la connaissance interne d’eux-mémes et la vie; que 'on voie
la pure intelligence qui est leur chef, et la prodigieuse sagesse
et la vie, la véritable »ie sous le régne de Cronos, du Dieu
qui est satiété et intelligence ®.» « L’intelligence ou étre
constitue le monde véritable ou premier... il réunit en une
unité indivisible toute vie et toute zntelligence, si bien que cette
unité fait de chaque partic un tout 4 » La présence totale de
Iétre implique 'indivisibilité de la triade qui le constitue:
« Divisera-t-on sa wie ?... Divisera-t-on son intelligence ?...
Divisera-t-on son éfre ? » 5. Ainsi, pour Plotin, la plénitude
de I’étre ne peut se concevoir autrement que comme 'unité
multiple de I’étre, de la vie et de la pensée ®.

On remarquera que, dans tous les passages qui ont été
cités, Plotin ne prend jamais la peine de justifier sa définition
de I’étre plénier, comme vie et comme pensée. Jamais il ne
considére que ces expressions aient besoin d’une explication.
Toutes ces formules donnent 'impression d’étre connues,
classiques, traditionnelles.

Pourtant on ne les trouve pas en toutes lettres chez Platon
et chez Aristote. Elles sont tres évidemment le fruit d’une
systématisation, qui a été 'ceuvre de cette scolastique plato-

1 V16 (34), 18, 29-36. - 2 VI 6 (34), 18, 50-51. % V 1 (10), 4, 5-10.
&I 2.{47), 152632, 5.VIL g (22); 3 37135 - On ajouteta-encare
les textes suivants: Il 2 (14), 1, 9-10 (sur la perfection du mouvement
circulaire: (cuwonmintn xal Cotien); VI 7 (38), 36, 12: yevduevog odota
xol volg xal {dov mavrteiés.



120 P. HADOT

nicienne, dont on s’accorde a déceler les traces dés I’Ancienne
Académie . Malheureusement, la disparition de beaucoup de
documents et notamment des commentaires platoniciens qui
servirent de thémes, pour les cours de Plotin, nous obligent
a reconstruire hypothétiquement cette systématisation pro-
gressive de la doctrine platonicienne concernant I’implica-
tion mutuelle de I’étre, de la vie et de la pensée.

Une chose est certaine: depuis Platon, I'idée de perfec-
tion substantielle, de plénitude d’étre, est liée a la possession
simultanée de ces trois formes de la réalité: ’existence, la
vie et intelligence. Le monde sensible du Timée, «étre
vivant, pourvu d’une dme et d’'un intellect» 2 est le type
aussi bien du ciel aristotélicien ® que du monde stoicien 4:
«mundus animans sapiensque », comme dira Cicéron 5. Et, a
tous les degrés de la réalité, la méme définition de la perfection
se retrouve, par exemple, a propos de la semence stoicienne:
« semen, ignis is qui anima ac mens » 8, aussi bien qu’a propos
de D'¥fyepovixév, que Tertullien, a la suite de Soranus,
définira: « gradus vitalis ac sapientalis » 7. Bt la priere d’Arnobe:
«cul spirans omnis intellegensque natura et habere et agere
numquam desinat gratias » 8 reste fidéle a cette tradition.

La hiérarchie des étres s’établit selon la possession de
ces caracteres. Déja Aristote distingue les gutd, doués seule-
ment de vie, des {&a, doués de sensation, et, parmi ces
derniers, ’homme, doué de réflexion ?. Cette hiérarchie
devient plus systématique et plus dynamique dans le stoi-

1 Cest le sens du livte de P. MERLAN, From Platonism to Neoplatonism,
La Haye, 1953. On remarquera également la note du Pére FESTUGIERE,
Le Dien Inconnu et la Gnose, Patis, 1954, p. 53, 0. §: « Il est possible que,
dés I’Ancienne Académie, on ait spéculé sur des passages comme
Soph. 248¢ 7 ss., ou le mouvement et la vie sont attribués au mavterdds
OV.ee » 2 Timée 30b-c: Cdov Euduyov Ewouvv te, 8 Aristote, de
caelo I1 2; 285a. * Cf. Chrysippe, ap. Diogéne Laérce VII 142: {dov
6 x6opog ol Aoyieov xol Epduyov xol voepdy. 5 Cicéron, de natura
deorum 11 8, 22, ® Varron, de lingua latinaV s9. 7 Tertullien, de anima
15, I; Waszink, p. 18, 28. 8 Arnobe, adv. nationes 1 31. ° Aristote,
de iunent. et senect. 1; 467b 23 sq.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 121

cisme, patce qu’elle a, chez lui, un principe unique d’explica-
tion: les degrés de tension du pmesma qui marquent égale-
ment les degrés d’autonomie des étres 1. A son degré le plus
humble, cette tension du preama n’est que consistance (€€ic),
puis, dans les plantes, elle est croissance (pboig), et dans les
animaux, elle est ame (Yuy¥), quand viennent s’ajouter a la
vie, la sensation et I’action 2. Le quatri¢me et supréme degré,
le /logos, n’est pas toujours distingué du précédent 3. Cette
hiérarchie dynamique est intégrée par Antiochus d’Ascalon
et Posidonius * 4 la doctrine platonicienne des degrés d’étre.
Au point de vue logique, elle implique évidemment compré-
hension croissante et extension décroissante. C’est, somme
toute, le principe de hiérarchie qui préside au fameux arbre
de Porphyre.5.

Mais cette hiérarchie n’exclut pas I’implication réciproque
des trois constituants de la réalité pléniere, et cela sous une
double forme: les degrés inférieurs sont d¢ja les degrés supé-
rieurs, ou bien, par contre, les degrés supérieurs récapitulent
les degrés inférieurs. Par exemple, pour la premiére forme,
Tertullien dira que les enfants, comme les plantes elles-
mémes, posseédent depuis le premier moment de leur exis-
tence la vie en méme temps que la pensée, autrement dit,
il revendiquera pour l’dAme la perfection substantielle,
atteinte dés sa constitution: «inde igitur et sepiunt unde
vivant, tam vivendi quam sapiendi proprietate, et quidem ab

1 D’ou les caractéristiques de chaque degré, quant a l'origine de son
mouvement: EEwlev, €§ adtdv, &’ adtdyv, 8 adrdv; cf. Stoic. es.
Fragm. Il n. 989. 2 Je reprends ici les traductions de L. RoBiN, Lz
pensée grecque, Paris, 1928, pp. 416-417; cf. Stoic. Vet. Fragm. 11 n. 458
et 633. 3 Par exemple, Sextus Empiricus, adv. math. IX 81. * Pour
Antiochus d’Ascalon, cf. W. THEILER, Die Vorbereitung des Neuplatonis-
mus, Berlin, 1930, p. 54 (citant notamment Sénéque, epist. 124, 14:
« quattuor hae naturae sunt, arboris, animalis, hominis, dei») et pour
Posidonius, cf. M. Pouvrenz, Die Sta, Gottingen, 1948-1949, t. I,
p. 224. % Cf. Porphyre, Isagoge, Busse, p. 4, 22-25; cet arbre de
Porphyte cortespond 2 la suite: substance-corps (= étre); corps animé-
animal (= vie); animal raisonnable-homme (= pensée).



122 P. HADOT

infantia et ipsae sua»!. Quant 2 la récapitulation de I'infé-
rieur dans le supérieur, on la trouve chez Aristote lui-méme,
qui définit I’Ame humaine, ce principe « par quoi nous vivons,
petrcevons et pensons » 2, et surtout dans la tradition issue
du livre XII de la Métaphysigue qui fait de ’étre divin une
réalité vivante et pensante 3.

Mais si, dans tous ces exemples, on trouve de fait la
triade: existence, vie et pensée, on ne la rencontre pourtant
pas dégagée pour elle-méme et consciemment mise en valeur.
Or chez Plotin, nous ’avons vu, cette méme triade apparait
comme un schéma fortement structuré, comme une défini-
tion de I’étre intelligible que Plotin ne songe pas a mettre
en question. Je pense que l'on peut émettre, avec beaucoup
de vraisemblance, I’hypothése selon laquelle les manuels
platoniciens auraient introduit la triade en question dans leur
présentation scolastique de la doctrine de Platon. Je crois
que Pon peut appuyer cette hypothése sur le caractére tout
particulier d’un résumé de la doctrine de Platon que nous
trouvons dans le De civitate dei de saint Augustin 4.

Sans doute, il est difficile d’assigner la source exacte de
ce manuel platonicien. Faut-il penser a la partie philoso-
phique de I’Encyclopédie de Cotnelius Celsus ? ® Faut-il avec
M. Courcelle é, penser 2 un manuel de Celsinus, gendre de
Julien I’Apostat, qui avait pour titre Opiniones omninm
philosophorum, et qui aurait pu étre traduit par Manlius Theo-
dorus ? Mais, méme s’il s’agit d’un manuel composé apres
Plotin, les éléments «antéplotiniens» y sont suffisamment
nombreux pour nous permettre de nous faire une idée

1 Tertullien, de anima 19, 4; Waszink, p. 27, 13-14. 2 De anima
II 2; 414a 12-13. 3 Metaphys. XI1 7; 1072b 14-30. 4 De civ. dei
VIII 4-9. ® Clest 'opinion de L. ScuwaBg, Die Opiniones philosopho-
rum des Celsus, dans Hermes, t. XIX (1884), pp. 385-392 et de A. DYROFF,
Der philosophische Teil der Encyclopidie des Cornelins Celsus, dans Rbeinisches
Museum, t. LXXXVIII (1939), pp. 7-18, cf. P. CourcELLE, Les Letires
grecques en Occident de Macrobe a Cassiodore, Patis, 1943, p. 179. & Ibid.,
pp. 180-181,



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 123

concernant le rapport entre la triade étre-vie-pensée et I’en-
semble de la scolastique platonicienne *.

Voici le passage essentiel: « Peut-étre, en effet, ceux
qui ont placé Platon, non sans raison, bien au-dessus de tous
les philosophes paiens..., ceux que la voix publique célebre
comme ses disciples, ont-ils sur Dieu cette conception
qu’on trouve en lui, /az cause qui nous fait subsister, la raison
qui nous permet de connaitre et Vordre selon lequel nous devons
vivre. De ces trois aspects, I'un se rapporte a la partie phy-
sigue de la philosophie, le second a la partie /ogigne, le troi-
sitme a la partie morale. Car si 'homme a été créé pour
toucher par la partie supérieure de son étre, ce qui est supé-
rieur 4 toutes choses, c’est-a-dire, le Dieu ##, le Dieu vrai,
le Dieu bon, sans qui nulle #ature ne subsiste, nulle doctrine
Winstruit, nul exercice ne profite, c’est donc qu’il faut le
rechercher la ol, pour nous, toutes choses sont suspendues,
qu’il faut le contempler la ou, pour nous, toutes choses
sont assurées, qu’il faut I’aimer, 12 ol toutes choses sont
bonnes » 2.

Ainsi ce résumé de la philosophie platonicienne fonde la
distinction des trois parties de la philosophie, sur la distinc-
tion entre les trois formes fondamentales de la réalité: ’étre,
la pensée, la vie, les réunit en un tout systématique en faisant
de Dieu la cause de cette triade et les associe aux trois élé-
ments constitutifs de la paideia : natura, doctrina, usus.

On obtient le schéma suivant:

pars naturalis pars rationalis pars moralis
catsa subsistends ratio intellegendi ordo vivendi
natura doctrina HsSUS

! Eléments traditionnels: le platonisme congu comme synthése de
Socrate et de Pythagore (cf. Apulée, de Platone et eius dogmate, n°® 187;
Goldbacher, Vienne, 1876, p. 65, 20); la répartition des écoles
philosophiques et I’allusion aux philosophies barbares (de civ. dei VIII ¢
que ’on peut comparer avec Diogene Laérce I 1). 2 de civ. dei VIII 4;
Dombart, t. I, p. 287, 37.



124 P. HADOT

Le principe de ce schéma est évidemment la triade étre-
pensée-vie. Les trois parties de la philosophie correspondent
aux trois aspects de la réalité dont Dieu est la source unique:
la physique étudie I’étre en lui-méme et la causalité qui le
rattache 4 Dieu; la logique étudie la connaissance de I’étre
et P’illumination qu’elle recoit de Dieu; I’éthique enfin
s’attache au mouvement vital qui raméne I’étre vers sa source.
Les trois parties de la philosophie correspondent d’ailleurs
au progres spirituel de ’homme, aux étapes de la paideia qui
révelent, elles aussi, la structure triadique de la réalité
humaine: le fondement ontologique est la natura, I’aspect
cognitif est la doctrina, enfin Iaspect vital correspond 2
Pexercice, a la pratique, a Dausws.

Variant ses expressions, saint Augustin reste fidele 4 son
schéma dans toute I’étendue de son résumé de la philoso-
phie de Platon: Dieu est causa naturarum, lumen rationum,
finis actionum % principium naturae, veritas doctrinae, felicitas
vitae *; principinm nostrum, lumen nostrum, bonum nostram ®;
cansa constituendae wuniversitatis, lux percipiendae veritatis, fons
bibendae felicitatis 4. Cette « trinité» est utilisée évidemment
par Augustin comme image de la Trinité chrétienne .

Le caractere fortement systématique de cette division
de la philosophie remonte en derni¢re analyse au « systéme »
stoicien qui insistait tout particulierement sur I’implication

1 Ibid. VHI 45 p. 287, 21-23. % Ihid. VIII 9; p. 204, 35, 2 Jbid.
VIII 10; p. 296, 14. % Ibid. VIII 10; p. 296, 30. 5 Ibid. XI 26;
P. 439, 20-440, 34: Il y a trois parties de la philosophie, la physique,
la logique, la morale. Platon est le premier auteur de cette division,
parce qu’il lui est appatu que Dieu seul pouvait étre ’auteur de toutes
les natures, le donateur de Vintelligence et linspirateur de 'amour qui
rend la »7z heureuse. Dans la pratique de tout art, il faut considérer
trois choses: la nature, la doctrine, Vexercice. Pour atteindre la vie
bienheureuse, les philosophes ont donc inventé la science physique
qui s’applique a la nature, la science logique, qui s’applique 2 la
doctrine, la science éthique, qui s’applique a Iexercice. Si notre
nature venait de nous-mémes, science et amour viendraient de nous,
mais ayant requ notre étre de Dieu, nous devons recevoir le reste



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 125

réciproque des trois parties de la philosophie !. Cette impli-
cation réciproque n’était d’ailleurs, pour les Stoiciens, qu’un
cas particulier de Iimplication réciproque des vertus entre
elles: «Les vertus sont pénétrables les unes aux autres et
forment par leur mutuelle union et sympathie un tout indis-
soluble: il est impossible d’agir suivant une vertu sans agir
suivant les autres » 2.

Or cette doctrine de 'implication mutuelle des vertus
est reprise dans le manuel platonicien d’Apulée. Bien plus,
elle y est liée avec I’idée de l'implication mutuelle des
étapes de la paideia, ce qui nous met bien sur le chemin du
résumé platonicien de saint Augustin: « Platon pense que
les vertus parfaites ne peuvent se séparer les unes des autres
et qu’elles sont étroitement liées entre elles, pour cette
raison principale que celui qui posséde un #ature/ excellent,
s’il y ajoute le travail, Pexercice et une science dont la raison
elle-méme, guide de ses actes, aura été le fondement, ne
laissera rien échapper de lui-méme 2 I’ordre de la vertu» 3.

Avec Plutarque et Philon d’Alexandrie, le type d’impli-
cation représenté par la triade de la paideia se précise encore.
Au début du de liberis edneandis 4, Plutarque insiste sur ’insé-

de lui. Cf. également, de #rinitate VI 10, 12 ot 'on trouve un triple
parallele:

unitas species ordo
naturae corporumnt gualitates corporum  pondera corporum
ingenia animarum doctrinae animarum  amores animarum

a propos de la formule trinitaire de saint Hilaire: « infinitas in aeterno,
species in imagine, usus in munete». 1 Sut cette implication et sur
le caractére systématique de la pensée stoicienne, cf. V. GoLDSCHMIDT,
Le systéme stoicien et [’idée de temps, Paris, 1953, pp. 60-67. % E. BREHIER,
Chrysippe, Paris, 1951, p. 242. 3 Apulée, De Platone et eius dogmate,
n® 228; Goldbacher, p. 84, 26-85, 3: «eas vero quae perfectae
sunt, individuas sibi et inter se connexas esse, ideo maxime arbitratur,
quod ei, cui sit egregium ingenium, si accedat industria, usus etiam et
disciplina, quam dux rerum ratio fundaverit, nihil relinquetur quod non
virtus administret». 4 Plutarque, de /liberis educandis 2a-3b; Paton,
Leipzig, 1925, p. 2, 22-5, 4 spécialement, p. 3, 1-3. Sur ce texte, cf.
W. JAEGER, Paideia 1, Berlin, 1934, p. 394 sq.



126 P. HADOT

parabilité de ces trois moments: « Sans la doctrine, la nature
est aveugle; sans la nature, la doctrine est défectueuse; sans
les deux autres, I’exercice est imparfait ». Et Plutarque affirme
que les Ames des trois plus grands philosophes: Pythagore,
Socrate, Platon réunissaient chacune en elles, en une unique
« conspiration », ces trois éléments indivisibles de la paideia 1.
Le résumé platonicien d’Augustin qui, lui aussi, réunit tout
spécialement Pythagore, Socrate, Platon 2, définit lui aussi la
perfection philosophique par la réunion de la nature, de la
doctrine et de exercice: « ingeniosi et docti et in his exercitati
homines » 3. Philon d’Alexandrie ne nous patle plus de Pytha-
gore, Socrate et Platon, mais d’Abraham, Isaac et Jacob 4
Chacun des trois patriarches devient le type d’une des étapes
de la paideia. Pourtant, aucune des étapes n’est séparée des
autres: leur distinction ne s’oppose pas a leur implication
réciproque; elle provient seulement de la prédominance
d’un des aspects sur les deux autres: « Le premier, surnommé
Abraham, est le symbole de la vertu didactique; le second,
Isaac, de la vertu maturelle, le troisieéme, Jacob, de la vertu
ascétigue. 11 ne faut pas ignorer que chacun prétendait égale-
ment aux trois puissances, mais chacun a recu son nom de la
puissance g#i surabondait en lui par prédominance (&md TG
wheovalodone xat Emxpdrterav); impossible en effet que
la doctrine n’atteigne la perfection sans la nature ou Pexer-
cice ou que la nature ne parvienne a son terme sans la doc-
trine ou ’exercice ou qu’enfin ’exercice lui-méme ne s’acheéve
s’il n’a pour fondement la nature ou la doctrine » 5.

Le type d’implication ici décrit est treés caractéristique et
tres précis. Cest exactement le type d’implication que le
néoplatonisme postérieur reconnaitra dans la triade étre-vie-
pensée. On trouve par exemple chez Marius Victorinus qui
écrit aux environs de 360, une formule tout 4 fait analogue:

1 Plutarque, ibid., p. 3, 9. 2 De civ. dei VIII 4; p. 287, 9-15. 2 De
civ. dei VIII 6; p. 292, 2. % Philon, de Abrabamo, 11, 52-54. 3 Ibid.
11, 53. La suite du texte assimile ces trois vertus aux trois Graces.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 127

« Ces puissances (existence, vie, intelligence) doivent, prises
chacune a part, étre considérées comme étant les trois 2 la
fois, mais de telle sorte pourtant qu’on leur donne leur nom
et qu’on définisse leur étre propre, par laspect od elles prédo-
minent. BEn effet, aucun de ces trois qui ne soient les trois.
Car cet étre-la n’est étre que s’il vit, c’est-a-dire s’il est en
vie. Quant au vivre lui-méme: ce n’est pas vivte que ne pas
avoir la connaissance de son acte de vivre» . On trouve
chez Philon et chez Victorinus, la méme structure, le méme
type d’implication. Et cette identité de structure est d’autant
plus intéressante qu’clle se réalise entre deux triades que le
résumé platonicien de saint Augustin rapprochait étroite-
ment: la triade de la paideia, nature, doctrine, exercice, et la
triade de I’étre plénier: existence, vie, pensée. Nous sommes
assurés d’un fait: le schéma selon lequel le néoplatonisme
postérieur concevait la triade: étre, vie, pensée, était déja
appliqué avant Plotin, 2 une triade parente de celle-ci, la
triade de la paideia: nature, doctrine, exercice. Et ce schéma,
que nous avons rencontré chez Philon, était une élaboration
et un développement du schéma stoicien de I’implication
mutuelle des vertus, qui assurait le caractére systématique
des trois parties de la philosophie. Non exprimé dans le
résumé platonicien d’Augustin, ce type d’implication est
sous-entendu par le rapprochement que le résumé établit
entre les trois parties de la philosophie, les trois étapes
de la paideia, les trois moments de I’étre plénier. Dans cette
triple triade, il s’agit toujours de termes qui s’impliquent
et se supposent mutuellement, et qui ne se distinguent
que par la prédominance en chacun, d’un aspect sur les
autres.

1 Marius Victorinus, adv. Arium IV 5; P. L. 10, 11164 4: « Haec tria
accipienda ut singula, sed ita ut qua suo plurimo sunt, hoc nominentur
et esse dicantur, Nam nihil horum quod non tria sit; esse enim, hoc est
esse, si vivat, hoc est in vita sit. Ipsum vero vivere, non est vivere quod
vivat intellegentiam non habere.»



128 P. HADOT

Peut-on situer historiquement cette théorie de la déno-
mination par prédominance, qui caractérise I’implication
entre étre, vie et pensée ou entre les étapes de la paideia ?
Ses origines lointaines se trouvent certainement chez Anaxa-
gore 1. Mais il semble bien que ce soit dans les théories
morales d’Antiochus d’Ascalon ? que le principe de dénomi-
nation par prédominance commence 2 jouer un role qui
annonce la brillante carriere qu’il aura dans le néoplatonisme,
et déja chez Numénius, le précurseur immédiat de Plotin 2.
Son emploi chez Philon montre, en tout cas, comment ce
principe a pu servir a concevoir ce type tout particulier de
réalité que peuvent étre des unités multiples, formées par
la compénétration mutuelle et totale de leurs parties, et dont
la triade étre-vie-pensée constitue un des meilleurs exemples.

Je crois que ’on peut donc émettre ’hypothese suivante:
les manuels ou résumés de la doctrine de Platon avaient,
des avant Plotin, fait une place spéciale a la triade étre-vie-
pensée, en la rapprochant de la division des trois parties de
la philosophie et de la distinction entre les trois étapes de la
paideia. Si le manuel platonicien utilisé par Augustin n’est
peut-étre pas antérieur a Plotin, du moins certains de ces
éléments fondamentaux se reconnaissent, nous ’avons vu,
dans des doctrines antérieures a Plotin. Il y a d’ailleurs une
assez profonde signification philosophique dans le parallé-
lisme, instauré par ce résumé, entre physique, logique,
éthique, d’une part, nature, doctrine, exercice, d’autre part,
et enfin avec étre, intelligence et vie. Ce parallélisme signifie
en effet que le mouvement de ’homme vers sa perfection
coincide avec le mouvement universel de I’étre qui ne
s’achéve que par la pensée et la vie. La nature de ’homme
ne s’acheve que par la connaissance et la pratigue de ce qui est
conforme 2a la nature. Mais cette nature ne s’achéve qu’en se

1 Anaxagore, ap. Aristote, Phys. I 4; 187b 15q.: 8tov 3¢ mAclotov &yet.
* Cicéron, Tuscul. V 9, 22: « ex maiore parte plerasque res nominari».
3 Cf. exposé¢ de M. Doods, plus haut, p. 1 sq.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 129

connaissant et en vivant comme un effet de Dieu. Remarquons
d’ailleurs que ce progrés spirituel peut se concevoir comme
une conversion, théorie et pratique, intelligence et vie ayant
alors pour seul role de ramener a la pureté de ’étre. Cest
semble-t-il le sens de ce passage de Marius Victorinus 1:
« Bien que I’ame soit parfaite, son regard est comme empti-
sonné et enseveli par I’épais vétement du corps; il arrive
ainsi qu’elle éprouve une sorte d’oubli de soi. Mais lorsque
I’asceése et la connaissance (studio ac disciplina) commencent
en quelque sorte a dévétir 2 et dénuder I’dme, 4 ce moment
la, ’état de ’dme est retourné et ramené au mode originel
de sa nature propre (in naturae suae modum) » 2.

On dira peut-étre que le résumé platonicien utilisé par
Augustin nous met en présence d’une triade étre-intelligence-
vie, et non d’une triade étre-vie-intelligence. Mais cette
constatation confirme simplement le parallélisme qui s’était
institué entre cette triade, et celle des parties de la philoso-
phie: physique, logique, morale. On trouve par exemple
chez Plotin, dans son traité De la Dialectigne ¢, une prédomi-
nance de celle-ci sur la physique et 1’éthique; il en résulte
que la perfection du philosophe réside dans la connaissance.
Par contre le schéma du résumé platonicien d’Augustin
peut se comparer avec la trinité telle qu’Origeéne la conce-
vait, le Pére étant la source de 1’é#re, le Fils, source de la
rationalité, I’Esprit-Saint, soutce de la sainteté: « Cum etgo
primo, ## sint, habeant ex deo patre, secundo, ut rationabilia
sint, habeant ex verbo, tertio, ut sint semca, habeant ex

1 Marius Victorinus, Explanationes in Ciceronis Rbetoricam, Halm,
Leipzig, 1863, p. 155, 31-156, 2. 2 Th. StaANGL, Pseudo-Boethiana, dans
Neue Jabrbiicher fiir Philologie und Pidagogik, 127 (1883), p. 205, propose
de lire detergeri au lieu de defegi. Mais il semble bien que la phrase,
dans son ensemble, suppose la métaphore du vétement. 2 On remat-
quera qu’Origeéne, de principiis 1 4, 1 explique de la méme maniere,
I’éloignement de Dieu: de méme que le géometre ou le médecin, par
défaut d’exercice, finit par oublier son art, de méme le défaut de pra-
tique de la vertu fait perdre la science de Dieu. * Ewn. I 3 (20), 6, 1-7.



130 P. HADOT

spiritu sancto » 1. La sainteté dont ’Esprit-Saint est la source,
correspond en effet a4 la vie, 4 I’action, a I’exercice de la
vertu. L’achévement de la perfection est alors le bon usage
de la liberté, la pratique morale.

Un certain nombre d’indices convergents nous permettent
donc de supposer qu'avant Plotin, la tradition platonicienne
avait lié en un tout systématique, les trois étapes de la
paideia, les trois parties de la philosophie, et les trois élé-
ments constituants de la réalité pléniere: I’étre, la vie, la
pensée, en définissant I'implication réciproque de ces mo-
ments, par le principe de dénomination par prédominance.

Si Plotin emploie d’une maniere aussi fréquente et aussi
naturelle la triade étre-vie-pensée, c’est trés probablement
sous l’influence de ce schéma qui lui imposait en quelque
sorte une définition de I’étre plénier. Mais, nous I’avons vu,
les principaux textes ou l’on rencontre cette triade, chez
Plotin, gardent le souvenir du Sophiste ou de la Métaphy-
sige d’Aristote et trahissent peut-étre ainsi I'influence des
commentaires de Platon et d’Aristote que Plotin a utilisés.

Mais, pour Plotin, il ne s’agit plus de I’étre, de la vie,
de la pensée chez les étres particuliers, il s’agit de I’étre en
soi, de la vie en soi, de la pensée en soi. La triade se situe
au plan de la seconde hypostase, de ce monde intelligible
qu’est IIntelligence. La triade étre-vie-pensée définit en
quelque sorte I'Intelligence, révele sa structure et sa gencse.

Sa structure: Plotin retrouve ici le veeu profond de
Platon dans ce passage du Sophiste 248 e, qui est a Porigine
de toute la tradition sur I’étre-vie-pensée; « I'intelligible ne
doit pas étre du sensible appauvri; il faut donc que, par sa
constitution synthétique, par son unité multiple, il en garde
la richesse, que, par le mouvement de sa hiérarchie, il en
conserve la vie» 2 Si tel était bien ce que Platon revendi-

! Origene, de princ. 1 3, 8; p. 61, 5-7 Koetschau; P. G. 11, 1540,
*> L. RoBIN, Les rapports de ’éire et de la connaissance d’aprés Platon,
Paris, 1957, p. 1of.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 131

quait, en affirmant que I’étre plénier n’est pas dépourvu de
mouvement, de vie et de pensée, tel est bien aussi le sens
des affirmations de Plotin concernant la présence du mouve-
ment et de laltérité au sein de I'Intelligence. La vie est en
quelque sorte a la fois le lieu du mouvement et le mouve-
ment lui-méme qui va de la pensée 2 'étre. Cette vie assure
ainsi a I'Intelligence cette sortie de soi qui lui permet d’étre
Pintelligence de I’étre: « Nous pouvons dire d’ou part ce
mouvement (de Pintelligence) et quel est son terme: mais
Ventre-denx tout entier est-il comme une ligne ou comme
un autre corps, homéomere et sans variété ? Mais alors
qu’aurait-il de vénérable ! (vi ©6 oepvév) ? S’il n’avait en lui
aucune différence, si nulle altérité ne P’éveillait a la »ze, ce
ne serait pas un acte 2.. Mais il n’est pas possible qu’il y
ait des étres, si 'intelligence n’est pas en acte; en acte, I'in-
telligence produit sans cesse une chose aprés une autre, en
parcourant en quelque sorte sa course universelle, et en la
parcourant en elle-méme; c’est une course telle qu’il est
naturel a 'intelligence véritable de la parcourir en soi-méme;
il est naturel a P’intelligence de parcourir cette course, dans
les essences, et les essences elles-mémes accompagnent les
courses de l'intelligence. Mais Iintelligence est partout; sa
course est donc aussi une station. Et cette course a lieu
dans la « plaine de la vérité », dont elle ne sort pas. L’intel-
ligence la possede en la comprenant toute entiere et elle s’en
fait comme un lieu pour son mouvement; mais /e Jien n’est
pas différent de ce dont il est le lien. Elle est variée, cette plaine
de la vérité, afin d’offrir une carriere a parcourir; si elle
n’était totalement et toujours variée, I'intelligence s’arréte-
rait, dans la mesure méme ol il n’y aurait plus de variété.
Et si elle s’arrétait, ’intelligence ne penserait plus; en sorte
qu’une fois immobile, elle aurait fini de penser; et s’il en
était ainsi, elle ne serait plus intelligence. Elle est donc acte

! Cf. plus haut, p. 115, note 2. 2 VI 7 (38), 13, 8-13.

I0



132 P. HADOT

de pensée: le mouvement universel remplit ’essence uni-
verselle, et Dlessence universelle est une pensée universelle
embrassant la vie universelle » 1. Cette description, presque
hégélienne, du mouvement des déterminations montre bien
que Plotin utilise la triade €étre-vie-pensée, pour découvrir
une sorte de dialectique nécessaire au sein de I'Intelligence.
Au point de vue des Idées, c’est-a-dire de I’Etre ou de
I'Intelligible, la vie correspond au mouvement de division
intérieure de I’étre qui ’organise en une hiérarchie de genres
et d’espeéces. Au point de vue de I’Intelligence, la vie corres-
pond a Pactivité de la pensée qui exige sans cesse un passage
de l’identité a I’altérité et un retour a Iidentité. C’est ce
double et unique mouvement de I’étre et de la pensée, de
I'Idée et de DlIntelligence, qu’exprime Plotin, dans son
deuxieme traité Sur les Genres de I’ Etre: «L’idée (c’est-a-dire
I'Intelligible, donc I’étre) est la limite en repos de I'Intelli-
gence, mais I'Intelligence est le mouvement de I’idée (tra-
duisons: la »ie de 1’étre), en sorte que mouvement et
repos, tout est un; ce sont des genres qui se péneétrent
totalement » 2. C’est le mouvement, c’est ’acte de la vie
qui effectue 'identité entre I’étre et la pensée, entre I'objet
et le sujet. Autrement dit, I’Intelligence plotinienne est
douée d’un mouvement intérieur qui n’est autre que la
vie.

Donc la triade étre-vie-pensée révele la structure de
IIntelligence. Mais aussi sa genése. Libre et autonome,
IIntelligence regoit pourtant cette liberté et cette autono-
mie du Créateur de la liberté et de ’autonomie. Son mou-
vement, spontané sans doute, vient pourtant de I’Un et y
retourne. Mais, pour rendre compte de la naissance de
I'Intelligence, Plotin utilise encore les trois termes: étre, vie,
pensée. Ici encore, la vie joue un réle tout particulier par

1 VI 7 (38), 13, 28-42. 2 VI 2(43), 8, 23-25: ¥t 8% 7) uév idéa év
otdoel mépog obow vob, & 8¢ volg adtic N xlvnoug, dote &v mdvra, xal
xilvnoig xol otdote, xal 8t 6hwv dvre yévr.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 133

rapport a la dyade étre-pensée, c’est a dire a 'unité de I’Intel-
ligible et de I'Intelligence. Ici encore, la vie représente le
mouvement, mais cette fois, il ne s’agit plus du mouvement
intérieur de P’Intelligence, il s’agit d’un mouvement d’auto-
détermination dont I’Etre-Intelligence teprésente le terme.
La vie sort immédiatement de 1’Un et c’est a partir d’elle
que I’Intelligence se constitue. Inversement, « le déploiement
des nombres et des idées », dans I’Intelligence, est « pour la
vie, la seule fagon de médiatiser son contact avec ’Un» 1.
« La vie, nous dit Plotin, est I’acte du Bien, ou plut6t un
acte dérivé du Bien; I’Intelligence est cet acte méme quand
il a requ une limite » 2. Ou encore: «La vie qui a regu une
limite, c’est 'Intelligence » 3. Et dans le méme traité Sur
I’Origine des Idées, d’out les deux citations précédentes sont
déja extraites, Plotin, décrivant les phases de la naissance
de D'Intelligence, distingue d’abord la sortie de la vie, a
partir de I’'Un, puis une conversion de cette vie, qui corres-
pond a une vision encore confuse, enfin I’achévement de
cette conversion qui correspond 2 la constitution de I’Intel-
ligence comme connaissance proprement intellectuelle. On
comparera ce premier texte: « Au moment ou la »ie diri-
geait vers lui ses regards, elle était encore illimitée; une fois
qu’elle I’'a v4, elle a été limitée, sans que I'Un lui-méme
n’ait aucune limite... La vie qui a regu une limite, c’est
I’ Intelligence » * avec cet autre texte du méme traité: « Mais
elle n’est pas encore Intelligence, quand elle le regarde et sa
vision n’est pas une pensée intellectuelle. Ou plutét, il ne
faut pas dire qu’elle »os¢; elle vivair vers lui, elle était suspen-
due 2 lui, et elle était tournée vers lui; le mouvement de
IIntelligence ayant été achevé par le fait de se mouvoir
vers ’Un et autour de 1’Un, a achevé I’ /nte//igence elle-méme;

1 J. TroUILLARD, Vie et pensée selon Plotin, dans La vie, la pensée, Actes
du VIIe Congrés des Sociétés de philosophie de langue frangaise (Grenoble
12-16 septembre 1954), Patis, 1954, p. 354. 2 Enn. VI 7 (38), 21, 4-6.
3 VI 7 (38), 17, 25: opioleioa yap Cwn vole.  * VI 7(38), 17, 14-25.



134 P. HADOT

ce n’est plus un simple mouvement; c’est un mouvement
achevé et complet» L.

Peut-on préciser I'idée que Plotin se fait de cette vie
préintellectuelle, de cet état d’indétermination de la pensée
qui est une phase nécessaire de la genese de I'Intelligence ?
Je pense que I'on peut utiliser pout cela les textes ploti-
niens concernant la naissance de la Matiére intelligible.
Plotin admet une sorte de surabondance de I'Infinité de
’'Un 2 qui engendre une indétermination, une illimitation.
«Dans les intelligibles, la matiere aussi est Pillimité. Il est
engendré de l'illimitation de 'Un ou de sa puissance ou de
son éternité; mais cette illimitation de la matiére intelli-
gible n’est pas dans I’Un, mais il la produit 3. » Mais cet
indéfini issu de I’Un est aussi bien mouvement illimité:
« Le principe de la matiére intelligible, c’est I’altérité et le
mouvement premier; c’est pourquoi on appelle altérité, ce
mouvement; car mouvement et altérité sont nés ensemble.
Le mouvement et I'altérité, qui viennent de I’Un, sont indé-
finis et ont besoin de lui pour étre déterminés; ils sont
définis quand ils se tournent vers lui» % Il y a donc une
premiere phase de mouvement aveugle, d’altérité pure, de
pur éloignement. Puis, ce mouvement — et c’est la tout son
mystére — peut se convertir vers 'Un et se définir. Il est
difficile de ne pas rapprocher ces deux phases, avec les deux
phases rencontrées plus haut: illimitation de la vie, puis
conversion de la vie qui s’achévera dans la constitution
pléniere de I’Intelligence. La vie issue de 1'Un, et de soi
illimitée, se convertit vers I’'Un et se convertissant, devient
I'Intelligence, dans la mesute ou elle est définie dans sa con-
version. La vie représente donc un mouvement d’autodéter-
mination, d’autoactualisation de [’étre; elle est le mouve-
ment de la matiére intelligible qui se donne a elle-méme
forme et détermination, en se tournant vers ’Un. L’é#re et

V-V -7 (38), 16, 33-10. - BN 2dr)pa. 802 ¥ Hq (xe); 15 17-20.
4 I 4 (12), 5, 29-34.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN I35

la pensée, dont I'unité constitue I’Intelligence, apparaissent
alors comme le produit de ’autodétermination de la .

Que ce soit dans la structure interne de I'Intelligence,
ou dans sa genese a partir de I’Un, la vie représente donc,
au sein de la triade étre-vie-pensée, le moment de sortie,
de déploiement qui permet la conversion, le mouvement
vers extérieur qui 4éja est mouvement vers intérieur. On
entrevoit dans ce schéma plotinien le futur schéma du
néoplatonisme postérieur: repos, procession, convetsion,
intimement lié¢ a la triade étre-vie-pensée. Mais le rble que
Plotin assigne a la vie dans cette triade suppose une concep-
tion dynamique de I’étre qui a ses antécédents historiques.
Elle correspond 2 une transposition platonicienne, c’est-a-
dire a4 une élévation au plan métaphysique de la concep-
tion stoicienne du mouvement alternatif constitutif de 1’étre,
mouvement appelé par les stoiciens tovixy xivyoug L.

Le mouvement tonique qui assure la consistance du
prenma est dirigé alternativement vers lextérieur et vers
Pintérieur. Le mouvement dirigé vers I'extérieur produit la
grandeur et les qualités des individus. Le mouvement dirigé
vers Iintérieur produit leur unité et leur substance. Ce qui
importe ici, I'aspect essentiel qui a pu étre transporté du
plan physique au plan métaphysique, c’est que 'unité et la
substance des étres sont, dans cette conception, le résultat
d™an mouvement converti, d'un mouvement qui subit attrac-
tion d’une sorte de centre vital, principe de I’expansion
comme du retour a soi de ’étre vivant. La substance appa-
rait comme le résultat d’un mouvement de concentration
difficilement concevable sans une expansion préalable.

Je crois que 'on peut reconnaitre une trace d’une spiri-
tualisation de cette notion stoicienne dans le mouvement
de sortie et de retour accordé par certaines théologies du

L Cf. Simplicius, ## categ., Kalbfleisch, p. 269, 14-16; Némésius, e
natura hominis 2; P. G. 40, 540a 9. Philon est déja un témoin de la spiri-
tualisation de la notion, de sacrif. Abel et Cuin 68; Cohn, t.1, p. 230, 5.



136 P. HADOT

1e siecle aprés Jésus-Christ, 2 leur second Dieu. Ce second
Dieu, chez Numénius par exemple, est doué¢ d’un double
mouvement: se tournant vers la matiere, il répand la wvie;
se retournant vers le premier Dieu, il jouit ensuite de la vie
bienheureuse de la comtemplation'. Ou encore, il produit
spontanément sa propre forme et le monde; puis il devient
totalement contemplatif, aprés son activité démiurgique 2
Ces deux formes de l’activité du second Dieu s’opposent
bien comme un mouvement vers Iextérieur et un mouve-
ment vers Pintérieur, le second étant le résultat d’une con-
version. De méme, entre autres formules des Peres de I’Eglise,
on retiendra ce texte de Novatien, contemporain de Plotin,
qui laisse concevoir une sorte de circulation de la substance
divine: « Unus deus ostenditur verus et aetetnus pater, a
quo solo haec vis divinitatis emissa, etiam in fililum #radita
et directa, rursum per substantiae communionem ad patrem
revolvitur » 3.

Le mouvement de I'Intelligence plotinienne qui se fait
étre et penmsée, en convertissant et en définissant I’indéter-
mination de la 27, semble donc s’inscrire dans cette tradi-
tion. Mais DIIntelligence plotinienne reste pure de tout
contact avec la matiere, sa vie ne sort pas du monde intelli-
gible. Dans cet ordre purement intelligible, elle semble bien
douée d’une sorte de mouvement «tonique», c’est-a-dire
d’expansion et de retour, a partir de ce centre transcendant
qu’est ’Un, et vers lui.

L’unité, la continuité de ce mouvement de I’Intelligence
impliquent que /z vie est déja pensée, qu’il y a une sorte d’unité

! Numénius, fr. 21, Leemans, ap. Eusebe, praep. ev. X1 18, 10: BAémovrog
uév odv xal énectpappévon mpdg NHudv Exactov Tob Dol ocvuPatver Ciy
e xol ProdoxecBor... petactpépovrog 8¢ elg TNV €avtol TEPLOTNHY TOL
Beob... Tdv 8¢ volv CHv Blov émowpbpevoy eddatpovos. 2 Numénius,
fr. 25, Leemans, ap. Eustbe, praep. ev. XI 22, 4. Sil’'on accepte la
correction textuelle proposée par M. Dodds, plus haut, p. 48 sq. mon
interprétation de ce texte devrait étre abandonnée. * Novatien, de
trinitate c. 31; P. L. 3, 952a4.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 137

préintellectuelle dont I'Intelligence n’est que le développe-
ment. L’unité multiple de I’é#7¢ et la connaissance définie
de la pensée intellectuelle sont préformées dans le dynamisme
de la vie. 1’étude de la triade étre-vie-pensée chez Plotin
semble bien nous conduire 2 conclure que l’intuition cen-
trale de Plotin est celle d’une vie qui utilise la détermination
intellectuelle pour essayer de rejoindre sa source!. On
pourrait voir la une transposition de I’expérience familiere
a tout homme, celle du désir d’expression. La volonté
d’expression devient en nous d’abord sens, puis phrase
exprimée, sans que la phrase exprimée puisse jamais rendre
adéquatement ce qui voulait s’exprimer. Certaines expres-
sions de Plotin, par exemple celles par lesquelles il repré-
sente le rapport de I’dme a DPintelligence, comme analogue
a celui du /Jogos proféré au /logos intérieur 2, pourraient justi-
fier cette interprétation. En tout cas, je dirais volontiers
avec E. Bréhier: « Dans le cadre plotinien, c’est la vie qui
forme les extrémes et la conscience réfléchie est I'intermé-
diaire entre la vie supérieure a la conscience et qui sourd
de I'Un et une vie inférieure. Mais c’est la vie inférieure
qui, beaucoup plus que la conscience, nous donne les moyens
de concevoir la vie supérieure » 3.

Ce primat de la vie sur la conscience réfléchie se traduit
de plusieurs manieres. Tout d’abord, Plotin affirme que la
vie inconsciente a plus d’intensité que la vie consciente:
« La conscience risque d’affaiblir les actes qu’elle accompagne.
Tout seuls, ces actes ont plus de pureté, plus d’acte, plus
de vie; oui, dans I’état d’inconscience, les étres parvenus
a la sagesse ont une vie plus intense; cette vie ne se disperse
pas dans les sensations et se rassemble au méme point » 4
Ce texte concerne la conscience sensible; mais il trahit déja
par lui-méme une tendance du plotinisme. Plus profondé-

! La pensée n’est qu’une PoNOeia, Enn. VI 7 (38), 41, 1. 2 V 1 (10)
3, 7-10. 3 E. BREHIER, Plotin, Ennéades, t. V, Paris, 1931, p. 80, n° 1
a propos de V 4 (7), 1, 26 sq. % Emn. I 4 (46), 10, 28-33.



138 P. HADOT

ment, I’image des raisons séminales permet a Plotin d’expri-
mer le mode d’activité propre a IIntelligence, parce qu’elles
témoignent de I'unité concréte de la vie et de I’intelligence.
D’un bout a P’autre de son ceuvre, Plotin y revient. Dés le
traité Sur [’ Intelligence, les Idées et I’ Eltre, les raisons séminales
servaient a faire comprendre la multiplicité intérieure de
IIntelligence . Dans le traité Swur la Beaunté intelligible, elles
servent a faire admettre par analogie que le monde intelli-
gible contient une sagesse substantielle 2. Et c’est la méme
conclusion qui se dégage du deuxie¢me traité Sur les Genres
de I’Etre: « On dirait que Pétre a produit une intelligence
douée de réflexion toute faite. Cest la méme chose que dans
les raisons séminales qui produisent les étres vivants; tout
ce que la raison la plus pénétrante pourrait trouver de mieux,
Iétre vivant I’a dans ses raisons séminales qui existent
pourtant avant toute réflexion. Que faudrait-il alors attendre
dans les réalités plus hautes encore que la nature et que les
raisons qui sont en elles ? Comme, en elles, /’essence n’est pas
antre chose que [’intelligence, et comme elles n’ont pas une intel-
ligence ni un étre d’emprunt, elles atteignent sans effort la
petfection » 3. On pourrait ajouter, en liaison avec la doc-
trine de I’étre-vie-pensée que nous avons rencontré jusqu’ici
chez Plotin, que «’essence n’est pas autre chose que l’intel-
ligence », lorsque toutes deux sont identiques 2 la vie. C’est
la vie qui est I'unité concréte de I’étre et de la pensée.
Impossible de ne pas reconnaitre une parenté entre ces
affirmations et une philosophie de la vie qui considére-
rait le vital comme une sagesse supérieure a la réflexion.
Bergson dira: « La nature n’a pas eu plus de peine a faire
un ceil que je n’en ai 4 lever la main» 4 La vie ne réalise
pas un plan préétabli par une intelligence; loin de copier
des idées pré-existantes, c’est elle qui crée les formes intel-

'V 9 (5), 6, 10-24. 2V 8 (31), 5, 8-15. 3 VI 2 (43), 21, 34-41.
4 Evolution créatrice, Paris, 1927, p. 100.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 139

ligibles. Ainsi le danseur: c’est en son activité méme que
réside sa fin 1.

Cette intelligence immanente 2 la vie est pour Plotin une
contemplation; le sens du magnifique traité Sur la Contempla-
tion, C’est justement I’identification du regard et de la vie:
« Je contemple, dit la Nature, et les lignes des cotps se téa-
lisent comme si elles sortaient de moi» 2 Si la vie la plus
inféricure est regard contemplatif, la vie supérieure a ’Intel-
ligence est elle aussi, et a plus forte raison, regard vers
I’Un. Ce regard est conversion, et cette conversion de la vie
vers ’Un reproduit le regard et la conversion de 'Un vers
lui-méme: « Comment existe-t-il ? C’est comme s’il s’appuyait
sur lui-méme et s’il jetait un regard sur lui-méme. Ce qui
correspond a Pétre en lui, c’est ce regard. Tout se passe
comme §’il se produisait lui-méme» 3. La v7e se convertissant
en infelligence et en essence déterminée mime donc par son
autoposition et son autodétermination, ’autoproduction de
I’Un.

Ainsi la pensée plotinienne exige en quelque sorte que,
dans la triade étre-vie-pensée, la vie précéde, de quelque
maniére, les deux autres termes, étre et pensée apparaissant
ainsi comme 1’aboutissement d’un processus par lequel la
mati¢re intelligible se donne a elle-méme sa forme en se
tournant vers ’'Un. S’il y a une sorte de préexistence de
I’étre et de la pensée au sein de la vie, il y a aussi un déploie-
ment de la vie au sein de I'Intelligence constituée, au sein
de I’Essence délimitée. Cette « puissance universelle » # qu’est
la vie préintellectuelle, qui porte en elle toute la surabon-
dance issue de 1’Un, devient dans I'Intelligence constituée,
ce mouvement perpétuel, cette « course vagabonde»® de
IIntelligence en elle-méme qui assure la richesse et la variété
du monde intelligible. La vie, finalement, n’est rien d’autre

L Enn. 111 2 (47), 16, 23-28. Sur cette image stoicienne, cf. V. GoLD-
SCHMIDT, Le systéme stoicien, p. 150, 2 III 8 (30), 4, 9. 2 VI 8 (39),
16’ 19-21. | 7 (38): 17, 32. 5 VI 7 (38)> 13, 30.



140 P. HADOT

que cette continuité de mouvement qui, sortant de 1’Un,
tend a revenir vers lui, pour « revivre sa propre genése » 1.

Au fond de cette conception des rapports entre Iétre,
la vie et la pensée, il y a une intuition fondamentalement
anti-aristotélicienne: celle de la supériorité de la puissance
sur Pacte: la forme intelligible, I’acte intellectuel ne pat-
viennent jamais a épuiser D'infinité de la puissance qu’ils
cherchent a exprimer. La vie est 'image la moins imparfaite
de I’Un, parce qu’elle est un mouvement qui garde en lui-
méme cette infinité de la puissance.

Ici encore, Plotin est ’héritier de la tradition stoicienne 2,
bien qu’il en rejette la lettre, dans ses réflexions sur les caté-
gories ®. En concevant I’étre, la vie et la pensée comme un
procés unique, comme un mouvement d’autoconstitution,
Plotin est obligé de transposer dans le monde intelligible,
la conception stoicienne du dynamisme de Iétre.

Ainsi le réle important joué dans la pensée plotinienne
par la triade étre-vie-pensée révele certains éléments de la
tradition platonicienne dont Plotin a subi ’influence: 1° la
systématisation qui a abouti a faire de I’étre, de la vie, de
la pensée, trois éléments nécessaires et suffisants 4 la plé-
nitude de I’étre et qui a congu ces trois éléments, comme
s’impliquant mutuellement au sein d’une unité multiple ana-
logue aux trois parties de la philosophie ou aux trois moments
de la paideia; 2° la transposition du stoicisme, du physique
au métaphysique, qui a permis d’utiliser la triade étre-vie-
pensée pour exprimer le dynamisme de I’étre intelligible, et
Pautodétermination que le caractérise; 30 ’exégése de Platon
et d’Aristote qui a ramené la doctrine de 1’étre-vie-pensée
a ses véritables sources, en lui faisant retrouver le souci
de sauver toute la richesse du sensible dans la pureté de

1 H. BERGSON, Evolution créatrice, p. 209. 2 Sut cette supétiorité de
la puissance sur Pacte, dans le stoicisme, cf. V. GoLpscamipT, Le
systeme stoicien, p. 154 qui montre le rapport qui existe sur ce point
entre Plotin et les stoiciens. 3 Enn. VI 1 (42), 26, 3.



BTRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 141

Pintelligible. Héritier de cette tradition, Plotin 1’a assimilé
d’une maniére particulierement originale, et proprement
unique, en conservant plus que tout autre philosophe
antique, le souci de la transcendance divine et de la liberté
de la vie spirituelle. Aprés Plotin, le néoplatonisme appa-
rajtra plut6t comme un continuateur de la scolastique pla-
tonicienne antérieure a Plotin.



142 P. HADOT

DISCUSSION

P. Henry: Ce qui m’a intéressé plus particuliertement dans
votre exposé, c’est 'idée que I’'Un est une sorte de syntheése
supérieure de ces mouvements. Je me demande si ’on ne pourrait
pas ajouter a votre documentation deux textes, 'un qui se trouve
en VI8, 15, 30, ou dans cette description, toujours impatfaite de
I’Un, il est dit explicitement: SméoTtocts 8¢ TpdTY 0dx &v adby
o8’ &v lwf} ardyw. Clest une expression trés remarquable,
par lintensité de vie qui est attribuée 2 ’'Un. Quant a la Vie
qui descend de 'Un — votre these que la Vie est tout a fait
premiere — je crois qu’il faudrait se souvenir du texte de V 2,
2, 27, que Bréhier traduit: « Toutes choses sont donc comme une
vie qui s’étend en ligne droite» : "Eotiy odv olov {w) paxpd eig
pixoc eéxtabeloo.

M. Hadot: Au point de vue de I'image géométrique, cette
Vie qui s’étend en ligne droite, sans s’arréter, représente une
nuance différente de celle que j’ai voulu souligner dans mon
exposé. Plotin veut exprimer avant tout la continuité de la Vie.
La métaphore de I’arbre a le méme but.

P. Henry: Reste aussi le texte qui me séduit toujours, V 4, 2,
12-19, texte technique, dans lequel la Vie est attribuée a 1’Un,
en particulier: « wavry Sraxprtixdy Exvtol (C’est une correction
pour Juaxprtov) Lot &v adtd ». Je sais bien que ceci n’est pas
directement dans votre théme triadique.

M. Hadot: 11 y a la la w1 et la cuvaloOrnoig. Mais je crois
cependant que Plotin n’affirme pas vraiment que la vie et la
conscience soient dans ’Un. Il y a la plutdt une sorte d’asymp-
tote, de tendance indéfinie. Ou plutdt il pense par analogie:
puisque dans I’étre que nous pouvons analyser, on trouve ces
trois aspects, il doit y avoir quelque chose dans I’'Un qui y cor-
respond. L’étépwg est trés important.

P. Henry : Comme vous le savez, depuis longtemps j’ai orienté
mes recherches vers le probleme de la conscience de 1'Un. Je



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 143

vois ici que les mémes textes qui affirment la conscience de ’Un
d’une maniére technique ou non technique, lui attribuent égale-
ment a ce propos la « Vien. Les deux vont de pair. Je n’oserais
pas dire §’il y a priorité de I'une sur 'autre.

M. Hadot: En tout cas, il y a affirmation de I’unité concréte
des deux.

P. Henry: Ce qui m’intrigue, c’est ’objet de la conscience,
le vontov. 11 est objet intelligible non pour soi-méme, mais pour
Ihypostase suivante. Dans le traité V 6 [24] 2, 4, la distinction
est fort marquée. Le Premier peut étre vonrtéy sans étre voobv.
Il est méme trés rare que Plotin patle de I'Un comme vontéy
pour autrui. Je ne vois que ces deux traités.

M. Hadot: 11 reste que ce nom de vorntéy est identifié en
III 9 [13] 1, 16 avec le voUg év Houyta si bien que dans V 4 [7],
traité encore ancien, il y a une trace de cette mentalité. Ceci est
intéressant du point de vue des rapports avec Numénius signalés
par M. Dodds dans sa conférence a propos de III o, 1.

M. Dodds: 1 should like first to say how deeply I was im-
pressed by the originality and subtlety of this paper. One
question, however, remains in my mind: is the scholastic formula-
tion of this triad really pre-Plotinian ? Unfortunately, almost
everything seems to turn on the passage in Augustine, de civitate
dei VIII, 4, and we do not know whether Augustine got this
from a pre-Plotinian Celsus or from a post-Plotinian Celsinus —
pethaps Hadot will tell us what the evidence is ? I am troubled
also by the strange equation drawn in this passage between the
triad being-life-mind and certain other triads which are not
obviously similar. Is there any trace of such equations either
in Plotinus or in Middle Platonism ? If not, the antiquity of
the triad matuara-doctrina-usus, to which Philo bears witness, is
hardly relevant. Again, the passage which Hadot quotes from
Cicero, Tusculans V, 22, proves only that the general principle
of naming by predominance is as old as Antiochus. This is
important, but it does not establish that it was applied before
the Neoplatonists to the triad gv — Lo — voUs. — Incidentally,



144 DISCUSSION

is it true that, as Hadot says, this principle « joue un role quasi
inexistant chez Plotin» ? I thought it was recognised, for
example, at V 8, 4, 10, where he says é€¢yet & &v exacto &Alo,
guoatver 08 xal TavTa.

M. Hadot: Voyons d’abord le probléme du résumé augusti-
nien selon les données fournies par M. Courcelle dans ses Lestres
grecques en Qccident, p. 179-181. Le probléme tient au fait que
dans son de haeresibus (prol.), saint Augustin rappotte 2 un guidam
Celsus, un manuel intitulé Opiniones omnium philosophoram, qui
pourrait 2 premiére vue étre identifié avec la partie philosophique
de I’encyclopédie latine de Cornelius Celsus, tandis qu’ailleurs
et justement dans de civitate dei VIII 1 et sq., il utilise encore un
manuel intitulé Opiniones omninm philosophorum par lequel cette
fois il semble connaitre Plotin, Porphyre et Jamblique, donc, qui
ne pourrait étre de Celsus. M. Courcelle croit pouvoir identifier
le guidam Celsus du de haeresibus avec ce quidam Celsinus du Contra
Academicos (11 2, §5) qui avait dit que les livres de Plotin étaient des
livres « substantiels », /zbri guidam pleni. Ce Celsinus est donc néces-
sairement postplotinien. Peut-étre faut-il 'identifier (P. Courcelle,
p. 181 n. 2) avec le gendre de Julien I’ Apostat qui porte ce nom.

A mon avis, méme si 'auteur est postplotinien, le contenu
du manuel est archaique. J’ai signalé certains traits de cet archaisme
dans mon exposé. Le rapprochement entre la triade des parties
de la philosophie, la triade de la paideia et la triade étre-vie-
pensée, que nous trouvons si nettement chez Augustin, m’a
semblé d’autant plus intéressant que 1’on retrouve chez Philon,
chez Victorinus, chez Proclus, une identité de structure (déno-
mination par prédominance) entre les triades considérées isolé-
ment par ces auteurs. Je reconnais que cette identité de struc-
ture n’est soulignée explicitement nulle part, mais elle est recon-
naissable et trahit une systématisation scolastique. Je reconnais
également que le principe de dénomination par prédominance
n’est pas appliqué avant Victorinus a la triade étre-vie-pensée,
et donc que son emploi par Antiochus signale simplement une
date possible pour le développement de la doctrine.



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 145

M. Armstrong: One might say that that particular principle
of naming by predominance goes back to Anaxagoras. He also
taught that the things were characterized by the predominance
of one particular elementary substance. In fact, it must have
been a familiar doxographic tag.

M. Hadot: En tout cas, Enn. V 8, 4, 10 cité par M. Dodds
est un texte intéressant, mais semble bien confirmer, par son
caractére isolé, le fait que la doctrine de la dénomination par
prédominance n’est pas un théme plotinien trés développé et
qu’il s’agit, 1la encore, d’une doctrine regue par Plotin, d’un
élément de la tradition scolastique platonicienne.

M. Schaerer : Lorsque Plotin lit le Sophisze, étudie les genres,
est-ce que le mot genre dans son esprit, a la méme valeur qu’il
devait avoir pour Platon, ou surtout pour Aristote ? Dans la
perspective platonicienne, les genres, les espéces sont inclus les
uns dans les autres. Il y a une différence d’extension. Ce qui a
le moins d’étendue est inclus dans ce qui en a davantage. Il y a
une construction logique assez moderne des choses. A I’époque
de Plotin et déja avant lui, les stoiciens avaient rompu avec cette
conception de P'extension des genres. Le syllogisme stoicien est
un syllogisme qui ne reconnait plus de grand terme et de moyen
terme. Tout est singulier. Cest un syllogisme trés différent du
syllogisme d’Aristote, et précisément en ce qui concerne la ques-
tion du genre, est-ce que Plotin a une théorie du genre en tant
que tel ? La notion de genre est-elle compatible avec une philo-
sophie qui attribue la réalité fondamentale aux choses singulieres ?
Méme les idées sont des singuliers, ainsi I’adtocwxparys. Peut-il
avoir une théorie du genre ? Jean Trouillard, dans ses beaux
livres sur La parification plotinienne et La procession plotinienne (Patis,
1955) a démontré, je crois, que ce qu’il y a de mathématique chez
Platon se retrouve sous une forme esthétique chez Plotin. Le
mot vyévog est-il compris chez Plotin dans une acception analogue
a celle de Platon ?

M. Hadot: Plotin s’est tout a fait posé la question. Dans le
traité Sur les Genres de I’ Etre, V1 2 surtout. Il est pris par sa double



146 DISCUSSION

formation platonicienne et aristotélicienne entre deux tendances
doctrinales: la doctrine platonicienne, ou issue d’une réflexion
sur le platonisme qui considére ’Etre comme le genre supréme
(c’est la contamination avec le stoicisme que 'on trouve dans la
Lettre 58 de Séneéque) et la doctrine aristotélicienne de la distinc-
tion irréductible entre les genres de I’Etre, leur hétérogénéité
totale. Il se refuse nettement en VI 2, 3 a interpréter sa théorie
des hypostases comme une hiérarchie de genres. L’Un n’est pas
un genre supréme, ni 'Intelligence, un genre déterminé. On
pourrait sans doute trouver certaines tendances dans ce sens, par
exemple le texte du traité Sur les Nombres (VI 6) que je citais
tout a I’heure a propos du Vivant considéré comme plus déter-
miné que I'Intelligence et que I’Etre. En tout cas, dans le traité
Sur les Genres de I’ Eltre, 1l refuse cette conception. Et en VI 2, 6-8,
il y a ce texte cité dans mon exposé sur I’dme vivante et pensante,
et sur I'Intelligence vivante et pensante. Les genres de I’Etre
correspondent aux entvoron que I'on retrouve chez Origene: ils
deviennent des points de vue différents par rapport a une réalité
unique. E. Bréhier ’explique trés bien dans sa notice d’introduc-
tion aux traités Sur les Genres de I’ Etre (p. 37): c’est une analyse
réflexive « qui éclaire divers aspects inséparables d’'un méme tout,
pour employer une expression de Leibniz». Je crois que le pro-
bleme que vous venez de poser mériterait d’étre étudié pour
lui-méme.

M. Schaerer : La philosophie de Plotin est une philosophie
de points de vue ?

M. Hadot: Oui, je le crois. On a méme cherché a interpréter
la théorie des hypostases comme une philosophie non pas telle-
ment de points de vue, que d’états psychologiques, I’ame étant
une premic¢re étape, I'Intelligence une intériorité plus grande, et
’Un lintériorité totale.

M. Puech: A vrai dire, nous hésitons a employer un langage
moderne, de peur de commettre des anachronismes. Cet emploi
est cependant, en bien des cas, légitime et instructif. Vous par-
liez des émivoron d’Origene: ce sont exactement des « points de



FTRE, VIE, PENSEE CHFEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 147

vue» sur le Fils, par exemple, mais qui ne supposent pas une
multiplicité d’hypostases ou de personnes. Ces « points de vue »
sont liés aux états progressifs de la contemplation du Fils. Si on
le considére comme Sophia ou Logos, on est au-dela de la per-
ception du Fils comme Juge, Médecin, etc. Les énivolat corres-
pondent aux étapes successives d’un progres spirituel, aux divers
aspects d’un méme objet saisi 2 chaque fois dans une perspective
différente, selon la capacité ou la situation du sujet qui le con-
temple. A chacune d’elles — Origeéne insiste la-dessus contre les
gnostiques — ne répond pas un Eon distinct, une Hypostase
ou une Entité indépendante: le Fils — qu’il soit Juge, Médecin,
Verbe, Sagesse — demeure une seule Personne, un Gmoxetpevov
unique.

En ce qui concerne la Sophia comme substance vivante, il y
a aussi, dans le De principiis (1, 2, 3) un endroit ot Origéne
appelle le Logos «animal vivant» (Verbum animal vivens). 1l
emploie, du reste, ailleurs I’expression de « Sagesse vivante»
(Budoyos copia: in Job. 1 19 (22) § 115; Ldoav xal olovel
Zuduyov... TNV Oep waoav xticy copiav Tob Oeol: i Job. 1 34
(38) § 244).

M. Dirrig: Thr Referat hat das Thema, das gestern Herr
Theiler ausfiihrte, in einem Punkt weitergefithrt. Im lehrreichen
Vergleich mit dem, was wir gestern gelernt haben, haben wir
wieder gesehen, wie vom stoischen Ausgangspunkt her ein Ge-
danke Plotins lebendig wird, und dieser Ausgangspunkt ist ja
zweifellos jene Begriffsteihe £E1g, plotg, Yuy 7. Diese Begriffsreihe
war in der ilteren Stoa wahrscheinlich parataktisch gemeint, es
war eine Suxipestg um die verschiedenen Arten der vra zu
gliedern. Nun gibt es bei Sextus Empiricus (adv. math. 9, 81) eine
Stelle, an der man sieht, wie Poseidonios sich dieser drei Begriffe
bedient und sie stuft, um festzustellen, in welcher Weise die Welt
als Ganzes ein Wesen ist. Er muss es ablehnen, dass die Welt
ein Wesen auf Grund der £Eig oder detr @loig sein koénne. Sie
kann nur ein Epduyov sein, und damit kiindigt sich zum etsten
Mal eine Wertung an. Wir geraten also auch jetzt wieder in die

II



148 DISCUSSION

Nihe des Poseidonios insofern, als er die urspriingliche Parataxe
in eine Stufung verwandelt hat. Zudem kann man auf einen
typischen Zug hinweisen, wie stoische Gedanken in das ploti-
nische Denken eingegliedert werden. Es erfolgt jedes Mal eine
Umsetzung, sie miissen des urspriinglich materialistischen Cha-
rakters entkleidet werden und oft kénnen sie nur auf grossen
Umweg und sehr hiufig auch nur subsididr fiir Plotins transzen-
dentale Fragestellung nutzbar gemacht werden. Nun wire es
nattirlich banal, wenn wir sagen wollten, dass Plotins Transzen-
dental-Philosophie auf Platon basiert ist, das steht ja sowieso
fest. Aber ich mochte es unterstreichen, beim Einbauen und
beim Umsetzen stoischer Elemente wird eine Technik ange-
wendet, eine Technik, die nachmals Porphyrios geradezu souve-
rain beherrscht, und es wire der Miithe wert, die Elemente dieser
Technik im Einzelnen festzulegen. Natiirlich liegt es an der Un-
vollkommenheit der Art, wie wir uns einander mitteilen, dass wir
Elemente sondern miissen, da wir eigentlich eine Synthese be-
zeichnen wollen. Fiir Plotin stand ja gewiss im Vordergrund,
dass er die Harmonie auffinden und darstellen wollte, die zwischen
allem bisher Gelehrten, zwischen dem schon sikular gewordenen
Platon und der noch immer aktuellen, wenigstens die Fachsprache
beherrschenden, Stoa bestand. Aber dariiber kann eigentlich kein
Zweifel sein: Was man aus Platon entnimmt, das kann sogleich
auf der betreffenden Ebene, auf der es bei Platon beginnt, disku-
tiert und eingefiigt werden. Aber eine aus der Stoa stammende
Gedankenreihe muss immer erst auf die Ebene transzendierender
Betrachtung emporgehoben werden, und dabei erfihrt sie ge-
wohnlich ganz substantielle Verinderungen.

M. Schwyger : Herr Hadot hat gegen den Schluss seines Vor-
trages das Problem des Bewusstseins gestreift und einen Text
zitiert (I 4, 10, 28), wo gesagt wird, dass das Bewusstsein die
Handlungen, die es begleitet, hindert. Neben dieser geringen
Einschitzung des Bewusstseins gibt es aber auch Stellen, wo es
durchaus als positiver Wert in Erscheinung tritt. Darauf werde
ich meinem eigenen Referat noch zu sprechen kommen. Zwischen



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 149

der Stelle ITT g, 1, wo innerhalb der Ttrias &v, Lw, voUg der Primat
der wv eingerdumt wird, und der Stelle VI 6, 8, 18, wo es heisst:
mp®dTov 8v, elta volv, elta 0 LHov, hat Herr Hadot mit Recht
einen Widerspruch festgestellt. Es mag interessieren, dass dieser
Widerspruch schon von Proklos iz Tim. p. 130 B aufgedeckt
worden ist.

M. Hadot: Oui, Plotin n’est pas toujours systématique. Je
crois qu’il y a une tendance trés nette de la pensée de Plotin a
mettre la Vie (non plus dans son unité, mais du point de vue
de la multiplicité des vivants) a la suite du voUg. Cest la ten-
dance méme qui fait de I’dme une troisiéme hypostase.

P. Henry: Voyez-vous un développement dans la pensée de
Plotin, du point de vue de cette place du « Vivant» ?

M. Hadot: Je crois qu’il y a une évolution dans Pinterpré-
tation du Vivant en soi du Zimée. En III 9 [13], 1 76 {ddov Cest
le voig v Aovyia. En II 9 [33], il y a une certaine hostilité a
cette tendance. Quand on arrive a VI 6 [34], il place le Vivant
en soi au troisiéme rang, sur le plan de 'Intelligence; et il y a
encore un autre texte a la fin du deuxie¢me traité Sur Jes Genres
de: I'Etre, VI 2522, et sartout VI 2 [43]) 21, §7; <c’est l]a méme
idée que dans VI 6: « Iintelligence qui contient tous les étres,
c’est Vanimal total».

P. Henry: Mais vous aviez insisté sur la priorit¢ de la
« Vie ».

M. Hadot: 11 y a deux tendances de Plotin. On peut conce-
voir la vie sous deux aspects: d’abord comme une multiplicité
de formes qui se manifestent dans le monde, les arbres, les ani-
maux, etc., et d’autre part, comme Vie infinie, qui est la source
unique. Et je trouve qu’E. Bréhier a parfaitement raison quand
il dit que, pour Plotin, il y a une vie supérieure a la conscience,
et une vie inférieure. Et la vie inférieure, c’est elle qui est I’Ame,
le Vivant en soi, etc., inférieure a la pensée pure. La vie infé-
rieure, finalement, est le meilleur analogue de la vie supérieure,
et méme de I’Un. La conscience n’est qu’une ile au milieu d’un

fleuve de vie.



150 DISCUSSION

P. Henry: Ce que je voudrais marquer a ce propos, c’est
qu’il redevient intéressant de considérer la possibilité d’un déve-
loppement de la pensée de Plotin, dans les quelques années qu’il
a passées a écrire. C’est la seconde fois nettement que dans ces
Entretiens nous constatons un développement entre les premiers
traités et les derniers.

M. Puech: Surtout, il y a changement, modification de
Pexpression des théses en fonction des adversaires. Pour la théo-
rie de la matiére, c’est trés net. Tant qu’il y avait accord apparent
avec les gnostiques, Plotin usait d’un langage et d’images assez
dualistes. Mais, aprés la rupture, il développe le theme de la
matiére-miroir.

M. Schaerer : Léon Robin, dans son dernier ouvrage, pos-
thume: Les rapports de Pétre et de la connaissance d’aprés Platon,
1957, tend a démontrer que Platon introduit de plus en plus la
vie dans le monde des Idées. Il aboutirait ainsi 2 une sorte de
vitalisme, ce qui confirmerait ce que vous disiez de l'interpré-
tation plotinienne des derniers dialogues de Platon.

M. Hadot : Personnellement, j’ai été convaincu par la démons-
tration de Robin. Mais je n’ose trop m’aventurer dans ce
domaine. C’est le probleme de l’interprétation de ce fameux
passage du Sophiste: est-ce que, oui ou non, pour reprendre la
question de Mle de Vogel, Platon a introduit le mouvement
dans son monde des idées ? Certains ont tendance a voir dans
ce texte du Sophiste un moyen pour Platon de sauvegarder tout
simplement le mouvement sensible. Dans ce texte du Sophise,
I’Ame joue un grand réle: le mouvement et la pensée sont loca-
lisés en elle. On trouve des traces littérales du passage du Sophiste,
aussi avec la mention de I’dme, chez Plotin, par exemple VI g [9]
9, 2. Tout le probleme, C’est la traduction de wavteA g v, est-ce
la somme des formes de I’étre ou est-ce I’étre plénier ? Je crois que
Plotin est favorable 4 la deuxiéme traduction: la plénitude de I’étre.

M. Puech: Si Pon teprend les idées et le vocabulaire de
Iépoque, le mwavredédg &v de Plotin, c’est évidemment le « plé-
réme », le TANpw oL



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 151

M. Theiler : Ich will hier nicht eingreifen bei dieser interes-
santen Frage von Herrn Schaerer, die uns weit in Plato hinein-
fithren wiirde. Ich will nur sagen, dass wir einen sehr gelehrten
Vortrag gehort haben. Die Hauptfrage, woher die Triade bei
Plotin kommt, liess sich im Ganzen nicht aus vorangehenden
Versuchen 16sen, es sei denn aus der Stelle des platonischen
Sophisten, die Herr Hadot richtig an den Anfang gestellt hat.
Dazu kommt, das parmenideische 16 yap adtd voeiv EoTty Te %ol
givau, ferner, wie ebenfalls richtig betont wurde, die aristotelische
Formulierung aus der Metaphysik 7 y&p vol évépyera L. Damit
haben wir die drei Glieder, wenn auch nicht voll zu einer festen
Triade gestaltet. Anderes ist zwar interessant, aber fithrt nicht
an das Ziel. Der Ausgangspunkt von Augustin ist die tradi-
tionnelle Einteilung in Physik, Logik und Ethik. Davon ausgehend
hat er die Begriffe des Seins, des Logos und also auch des Lebens
(ordinatio vitae) sehr geschickt verwandt. Ich glaube die nichste
Stelle, die es fiir diesen Ternar gibt, ist Clemens von Alexandrien
strom. 4, 162, 5 6 Oedg ... ) ... EoTwv odolo, apy” ToL QuoLxoD
témov: xal’ 8oov éotiv T&yabby, 10U H0ol” ) & ad EoTi volg,
o0 Aoywxod témov. Mit der Stoa kommen wir wohl nicht weiter,
weder die tévog-Lehre, die tatsichlich wichtig ist, um die Einheit
der Substanz zu erkliren, fithrt zu unserem Ternar, noch auch
die Oikeiosislehre, obgleich es richtig ist: zuerst gibt es eine
Zuwendung zum Leben und nachher die Aneignung des Logos.
Und auch die psychologische Ubetlegung der mapaxorobfnoug
(in der Schrift iiber die Gliickseligkeit, Enn. I 4) hilft nicht fort.
Das Thema ist alt; wenn ein Mensch wegen Verriicktheit oder
Trunkenheit nicht mehr die Dinge der Aussenwelt aufnehmen
kann, ist er da nicht ungliicklich ? Nun, da bringt ganz hiibsch
Plotin die Auffassung hinein, dass eigentlich das Bewusstwerden
eine Abschwichung der reinen natiirlichen Lebenskraft sei. Auch
das schone Bild vom Tinzer, der ohne Bewusstheit die Figura-
tionen tanzt, gehort dazu; oder ein Musiker findet ohne weiteres
die komplizierten Griffe, ohne sich dessen bewusst zu sein; eben
wire es thm bewusst, kénnte er sie nicht so rasch finden. Am



152 DISCUSSION

ehesten ist vielleicht noch von Belang die stoische Dreiheit in
Apostelgeschichte 17, 28. Die grossartige Auffassung, dass das
« Leben» Grundlage des voUg ist, also ihm voransteht, dass der
volg 6prolecioa Loy ist, ist auch zu trennen vom Ternar. Ich
glaube es gibt zwel ganz verschiedene Linien; die Ternar-Linie,
die primir mit dem Sophistes zusammenhingt, und diese andere
Linie vom Leben, das zum Nous geformt wird. Ich wiirde nicht
ungeneigt sein, in der dbpiotog dudg einen bestimmten Vertreter
des Begriffes Leben im zuletzt genannten Sinne zu sehen. Die Dyas
ist ja tatsichlich eine Ausdruck fiir die dumpfe Variabilitit, die
durch das év dann Bestimmtheit, Geschiedenheit, usw. bekommt.
Ich will aber noch einmal sagen, wie ausserordentlich férdetlich
der Vortrag war, weil er alle Moglichkeiten durchprobierte.

M. Hadot: Je remetcie beaucoup M. Theiler pour cette mise
au point, notamment pour le texte de Clément d’Alexandrie qui
montre bien que le résumé platonicien rapporté par Augustin,
civ. dei VIII 4 nous fait connaitre probablement un compendium
antérieur a Plotin. En tout cas, la fréquence des allusions de
Plotin 4 la triade étre-vie-pensée m’a donné limpression que
cette triade était chez Plotin, quelque chose de regz, qu’elle repré-
sentait un des schémas tout faits que Plotin a pu rencontrer et
a partir desquels il a élaboré sa réflexion originale. D’autre part,
la conception dynamiste de I’étre que suppose une telle triade
ne peut s’expliquer pour moi que par la présence chez Plotin
d’une philosophie qui donne 2 la vie, le primat sur les autres
moments de la triade, ou encore, qui identifie mouvement, vie
et acte. Je pense qu’il y a la une transposition du dynamisme
stoicien et de ’ontologie stoicienne. Mes allusions a la doctrine
du Tévog stoicien s’expliquent par la, comme recherche du schéma
ontologique qui rend possible la conception plotinienne de la
triade étre-vie-pensée.

P. Cilento: Di fronte ai numerosi testi nei quali M. Hadot
ha trovato la triade « essere-vita-pensiero» il dubbio ch’io affac-
cio non lascera il pungiglione. A me sembra di interpretare i
testi che riguardano lo Spirito come se ponessero sempre una



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 153

diade essenziale « essere-pensiero». Solo Essete e Pensare mi
sembrano, in questo grado dell’unica realta spirituale, i costitu-
tivi categoriali. Se la vita & categoria lo & solo nel grado inferiore,
nella terza Ipostasi, nell’ Anima e con I’Anima, la « grande viag-
giatrice del paese metafisico» (Inge). E I'anima ch’¢ la vita. La
Cwm & legata alla daimonia. Certo, lo Spirito & vivente. Anche
I’Uno ¢ vita (altrimenti non sarebbe « venerabile » cepvév). Ma
all’anima la vita ¢ tutta propia per oixeiwotg. Nei gradi superiori
la vita s’addice per pura communicatio idiomatum. A questa inter-
pretazione mi fa persuaso la lettura dello splendido trattato wepl
gddaupoviag (I 4) in cui, p. es., & detto: woAAaydg Totvuv T
Cotc Aeyopévns (1 4, 3, 18). Il termine « vita» & usato in molteplici
sensi... Il vivere ¢ un termine che importa pura identita di nome:
opwvdpms Tob 7y Aeyouévou (ivi). Insomma, a me sembra che
Plotino veda, a partire dall’'Uno e ad arrivare allo zero meta-
fisico della materia, una vita spirituale unica, quella che Bréhier
chiama (p. 47) «la vie spirituelle hypostasiée». E vita & beatitu-
dine. Piu che categoria, da inserirsi in una triade, la vita & slancio,
¢ moto, & datpwv. Solo in Proclo & quella aritmologia triadica
che piacera ad Hegel. In Plotino la difesa della triade, nel pre-
ludio di II 9, stabilisce solo la necessita delle tre Ipostasi: non
pit non meno. In definitiva mi & nuova, in Plotino, la sutura
necessaria, sine qua non, tra é&tre, vie, pensée, nella seconda
Ipostasi. Un testo che potrebbe dar luce ¢ in VI 7, 17, 13-14:
xal Av 7 Lo Lyvog Tt éxetvov, odx éxsivov Lw).

M. Hadot: Je suis pleinement d’accord avec le Pére Cilento
sur le fait que Plotin ne fait jamais de la vie une catégorie, mais
j’en dirais tout autant de I’étre et de la pensée, qu’il entend d’une
maniére tout aussi analogique que la vie. D’autre part, j’admets
aussi parfaitement que étre, vie, pensée ne constituent pas chez
Plotin une triade au sens de Proclus. Mais, sans « arithmologie»,
il y a quand méme un groupement caractéristique de ces trois
concepts chez Plotin. Ce groupement introduit dans la pensée
plotinienne des considérations étrangeres a la seule doctrine des
trois hypostases.



154 DISCUSSION

M. Puech: Tout cela renforce en moi une impression. Ne
pourrait-on pas se demander pourquoi Plotin attache une grande
importance au concept de Zwy ? N’y aurait-il pas a cela deux
raisons ? D’une part, Plotin est amené a accorder a la « Vie»
une place particuliere par son exégeése des textes platoniciens
relatifs 2 Padrolov, 2 la structure du monde intelligible ou
transcendant. D’autre part, il n’a pu que subir ici 'influence de
son temps: exigences sotériologiques et intérét porté au terme
et 2 la notion de « Vie» (de la vraie Vie, de la Vie authentique
et pléniere) vont de pair a son époque, se confondent méme.
« Viey, en sémitique et dans des religions « orientales», est le
synonyme de « Salut». Les « Vivants», ce sont les étres sauvés,
qui ont atteint 4 la plénitude du « Repos» ou — comme le diraient
plutot les Grecs — de la « Béatitude». Ces deux facteurs ne
jouent pas sur le méme plan. Dans le premier cas, Zw7 intervient
sur le plan intellectuel, comme rouage d’un systeme spéculatif,
comme piéce d’une construction ontologique; dans le second
cas, le méme terme prend un sens affectif, a des résonances émou-
vantes et une valeur mystique, religieuse. Disons, en simplifiant
beaucoup, que I'un des facteurs est purement hellénique, I’autre
d’origine sémitique ou « orientale ».

P. Henry: Croyez-vous que Plotin s’intéressait a la vie-salut ?

M. Pyuech: Non pas, sans doute, expressément et au premier
chef, mais il serait difficile que Plotin efit échappé, ou fit resté
entierement étranger aux tendances et aux préoccupations de son
temps.

P. Henry: Evidemment, dans I’ambiance religieuse de ’époque,
on tendait 4 considérer la vie comme identique au salut. J’hésite
a croire que Plotin tendait 2 faire du « bonheur» un terme trés
important, bien qu’il ait écrit vers la fin de sa vie le traité I 4 [46].

M. Puech: Ce que je voudrais caractériser, c’est la probléma-
tique de Plotin, telle qu’ont pu la déterminer les circonstances
historiques. Nous avons reconnu, semble-t-il, qu’il n’y a pas
avant Plotin, de doctrines ol Zw1) intervienne. Il est donc légi-
time de se demander pourquoi on s’est alors si vivement inté-



£TRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 155

ressé a la notion de « Vie» chez les chrétiens, chez les gnostiques,
chez les philosophes eux-mémes qui — il n’est que de songer
aux néoplatoniciens postérieurs — feront, dans leurs systémes,
une place de plus en plus grande 2 un tel concept. Il faut bien
qu’une cause extérieure, contingente, si je puis dire, ait joué, et
avant Plotin, provoquant une question qui n’a pas di laisser
celui-ci indifférent.

M. Hadot: D’ailleurs, dans interprétation méme de Platon,
il y a des textes du Phédon qui s’intéressent avant tout 2 la des-
tinée de I’Ame, et des textes comme le 77mée ou méme certains
passages du Phédre, dans lesquels P’intérét est ontologique. Plotin,
systématisant des notions tirées du Phédon, du Phédre ou du
Sophiste, effectue une contamination entre des notions tenant au
probléme du salut et des notions ontologiques.

M. Puech: A cette époque, cela se rejoint. Zewv en son sens
religieux, affectif, etc. c’est la plénitude de vie que donne le
Christ, I’évdmavotg, le repos de la plénitude de Iétre.

P. Henry: Voila le probleme. Est-ce que Plotin donne 2 Loy
un sens religieux, sotériologique ? Personnellement je répon-
drais non.

M. Puech: Je suis d’accord avec vous. Mais je veux dire que
Plotin est en présence d’une notion que son époque avait colo-
rée d’une certaine facon, ce qui expliquerait peut-étre la place
— autrement inexplicable — qu’il accorde a la « Vie». Ce qui
n’exclut pas qu’il y ait eu, auparavant, des tentatives analogues
a la sienne, qui la préparent. M. Hadot a raison d’indiquer que
certaines traditions scolastiques ou scolaires étaient de nature a la
favoriser. Mais nous ne pouvons préciser si, dans quelque école
antérieure, existait déja la triade &v, Lw, volc.

M. Hadot: M. Dodds avait noté, a propos de la triade étre-
vie-pensée dans le néoplatonisme postérieur, la possibilité d’une
influence de la Cw, comme Aicov.

M. Paech: Oui. Les néoplatoniciens postérieurs sont beau-
coup plus préoccupés du probléme du salut, et ils se placent sur
un autre plan que Plotin.



156 DISCUSSION

M. Schaerer : Ne croyez-vous pas qu’il y a aussi ce fait que
le christianisme a érigé la Vie par elle-méme en valeur ? Pour
Platon, par exemple, la Vie n’est pas une valeur en elle-méme.
Il y a des textes ou il montre un médecin se demandant, avant
de sauver un moribond: est-ce utile de prolonger cette vie ?

M. Puech: Mais il faudrait distinguer, avec le vocabulaire
grec de I’époque, Biog et Lw. Le Blog, C’est I'existence terrestre,
historique, contingente; la Cwv, c’est tout autre chose: la vie
accomplie et stabilisée en sa plénitude, ’épanouissement en liberté
et en totalité de notre étre.

Si vous le permettez, je reviens sur un petit détail: c’est au
sujet de Philon. Vous avez cité le développement philonien rela-
tif aux trois patriarches et aux trois voies d’accés a la connais-
sance de Dieu qu’ils représentent respectivement. Vous dites
qu’il faut voir dans pareille théorie plutét le résultat d’une ten-
dance a découvrir non pas tant des degrés hiérarchisés que des
unités multiples. Il me semble, au contraire, que c’est bien une
hiérarchie de degrés que Philon entend signifier par la. Abraham,
Isaac, Jacob, typifient trois modes de vie, trois étapes de la
progression spirituelle par quoi la créature s’approche de plus
en plus de Dieu. Trois degrés de connaissance donc, mais suc-
cessifs et hiérarchisés, et qui correspondent a trois classes de
catégories d’hommes: ceux qui n’ont encore qu’une connaissance
inférieure, purement empirique ou pratique; les « progressants»,
peu ou prou semblables aux « psychiques» du gnosticisme, les
« spirituels », mystiques ou extatiques qui sont des « voyants»,
patrviennent — comme est censé le signifier le nom d’Isragl —
a une vision de Dieu.

M. Hadot : Nous revenons au probleme posé par M. Schaerer
a propos des gentres de I’Etre. Il y a évolution de la notion
d’érivoren: Origeéne les congoit comme des vues progressives;
Plotin congoit ces mémes émivorat, qui permettent la distinction
entre les cingq genres, non plus comme un progrés, mais comme
une multiplicité simultanée de points de vue. Dans ce texte de
Philon, nous trouvons une ébauche du passage de la notion de



ETRE, VIE, PENSEE CHEZ PLOTIN ET AVANT PLOTIN 157

degrés a la notion d’unité multiple, parce que Philon dit: « Cha-
cun est nommé d’aprés ce qui prédomine en lui». Donc, chacun
a en lui une annonce, une amorce de ce que les autres possedent.

M. Puech: Oui, mais chez Philon, il y a cette vue grandiose;
la succession des patriarches, le déroulement de I’histoire d’Israél
représente une progression réalisée a travers des types. Tout
n’est donc pas simultanément accompli dans chacun de ces types.
Il ne s’agit pas, bien entendu, de classes d’étres éternellement
séparées, déterminées par nature et en soi, substantiellement dis-
tinctes comme chez les gnostiques. Mais, chez Philon, Abraham,
Isaac et Jacob sont les jalons d’un développement, d’un pro-
cessus historique. L’histoire est interprétée en fonction de cette
ascension graduelle vers Dieu qui s’accomplit a travers les
patriarches et dont chacun de ceux-ci symbolise exemplairement
une étape spéciale, distincte.

M. Hado#: Je crois qu’il y a deux formes de pensée logique,
dont Philon et Plotin seraient, respectivement, les types: une
pensée qui consiste 2 analyser des puissances qui coexistent entre
elles, et une pensée qui consiste 2 dépasser des étapes, en abolis-
sant les moments précédents.

M. Puech: Cest pour cela que je serais un peu sceptique sur
la signification que vous attribuez a ce texte de Philon. Sans
doute, il est intéressant d’y voir une amorce de la théorie qui
nous occupe. Je ne sais pas pourtant si vous n’insistez pas trop
sur la division #natura, doctrina, usus. De méme pour €Eig, @iot,

Q7.






	Etre, Vie, Pensée chez Plotin et avant Plotin

