Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 5 (1960)

Artikel: Plotin zwischen Plato und Stoa
Autor: Theiler, Willy
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11
WILLY THEILER

Plotin zwischen Plato und Stoa






PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA

Wenn wir itber Ammonios und Numenios zuriickgehen,
enthilt dieses Thema das eigentliche Dachproblem unserer
Tagung. Doch melden sich Bedenken gegen die Formu-
liertung: Es gab schon einen stoisierten Plato und es gab
eine platonisierte Stoa. Wir finden den stoisierten Plato bei
Antiochos von Askalon, dem Lehrer Ciceros, der in den
Academici 1, 19 ff. das System durch den Mund des Varro
entwickelt 1, die platonisierte Stoa vor allem bei Poseidonios.
Also die Verbindung von Stoischem und Platonischem war
Plotin etwas Vertrautes. Sie zeigt sich u. a. auch schon bei
Philo von Alexandrien, bei Plutarch — trotz seiner Polemik
gegen die alte Stoa — und bei Galen, der in de placitis
Hippocratis et Platonis im Kampf gegen Chrysipp Poseido-
nios, « der die Wahrheit hoher stellte als das Schuldogma »,
zum Bundesgenossen nimmt. FEinige auffallende Beriih-
rungen von Philo und Plotin: Gott, der nicht erkennbare,
steht tber der Ideenwelt, odet auch dem Aéyog und dem
Geflige gewaltiger duvauetlg; er selber ist o0dapol xal mwav-
tayob; er wird im ekstatischen Aufschwung der Seele ge-
sucht; freilich der judische Gott, der der Nichtigkeit alles
Geschaffenen gegentibersteht, lisst nicht eine innere Ver-
bindung von sich und der Seele zu. Und das Dasein einer
cthischen Tugenden- und Pflichtenlehre, andererseits der
Ausfall des Schicksalgedankens sind Hinweis darauf, dass
Philo sich nicht in die gleiche Richtung von der Stoa fithren
lisst wie Plotin.

In unserem Bau fehlt ein Glied: Aristoteles. Anhidnger
der Konkordanz von Plato und Aristoteles gab es schon
vor Attikos, det sich im zweiten Jahrh. n. Chr. gegen sie

1 Uber Varro als Schiiler des Antiochos Augustin civ. dei 19, 3 Ende.



66 W. THEILER

wendet; vergebens: die Harmonie der beiden vertreten Por-
phyrios, Hierokles (der bei Photios cod. 214, 1722 71 schon
Ammonios als Vorginger nennt) und Simplikios. Plotin
kennt Alexander von Aphrodisias, den bedeutenden Aris-
toteleserklirer, aber natiirlich auch Aristoteles selber, von
dem er vielfach bestimmt ist, in der Lehre von Potenz
(S0vaprc) und Akt — doch kennt er auch eine Sbvaulg xoata
70 Totely AapPavopévy, die Kraft, IT 5, 1, 25 —, vom sog.
gwohov eldog usw.! Vom spiteren Neuplatonismus aus ge-
schen ist es paradox: der Einfluss des Aristoteles geht
nicht tiefer, bestimmt nicht mehr das System im Ganzen als
der des Stoikers Poseidonios.

Zwar an der alten Stoa nimmt Plotin offen oder geheim
die traditionellen Anstdsse alter Schulpolemik; er wendet
sich gegen den Materialismus in der Seelenlehre IV 7, 2 ff.
und in der Gotteslehre II 4, 1; VI 1, 27; gegen die Kate-
gorienreihe VI 1, 25 fI.; gegen den Zeitbegrift III 7, 7, 25;
HI:7; 13, 59 (vgl. Plutarch adv. Col. ‘x116bc). Aber die
stoische 3’ 8Awv xpdoig hilt er II 7 der Beachtung wert.
Schon Porphyrios erwihnt (Vita Plotini 14) die verborgenen
stoischen Lehren Plotins. Dazu stimmt die dhnliche Beob-
achtung von Iamblich iiber die Seele bei Stobaeus I, 372,
7 fl.: Stoa und gelegentlich Plotin vertreten die Gleich-
stellung von Teil- und Weltseele (Seneca ep. 73, 13 Juppiter
quo antecedit virum bonum ? diutius bonus est). Freilich
deutet Plotin den Satz aus Platos Philebos j3o0a, der die
stoische Auffassung vorausnimmt, weg. Doch ist auch das
letzte Wort des Plotin (Vita 2) der stoischen Ausdrucksweise
gemiss: 0 &v Nuiv Oclov avdyew mpog 16 év t¢ mavrl Oelov.

Polemik kennt Plotin einzig gegeniiber Plato nicht, nur
Wegdeutung wie an der Philebos-Stelle oder dann bei schein-
barem Widerspruch Harmonisierung. Od tadtov Aéywv mav-

1 Polemik gegen Aristoteles II 1, 8, 25: mwéumty odota; VI 7, 37, 4:
vénotg vonoews; IV 7, 8%: Seele als Entelechie; VI 1-3: Kategorien-
lehre u. a.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 67

oy eatveron (6 Oelog IIAatwy), sagt er an berithmter Stelle
IV 8 [6] 1, 27, wo Plato einerseits im Phaidon, Phaidros,
Staat (mit seiner Hohle des Kosmos) den Seelenfall erwihnt,
andererseits beim Preis des Kosmos im Timaios die gott-
liche Sendung der Weltseele und der Teilseele. Nur auf
Schriften Platos weisen genauere Zitate. Zu einem oot
ohne Namen ist im allgemeinen Plato zu denken. Auffillig
ist nur VI 9 [9] 7, 28 oddevés, @noty, éotiv (Bedc) #Ew,
A& Tiol clvesty odx eldbol, wo nicht Plato verstanden
werden kann 1.

Damit ist schon die Ubermacht Platos, gewiss des meist
direkt zitierten Plato, erwiesen. Aber wie bekannt, es ist ein
ganz eingeschrinkter Plato, ein Plato dimidiatus, ein Plato
ohne Politik. Und wollte man das grosse Gefiige der Politeia
und der Nomoi nur als Scheinfassade ansehen vor der

L Aber etwa Poseidonios ? vgl. Dio von Prusa 12, 28 o0 paxpov o0’
€8 7ol Oelov Sipuiopévor xad’ adtods, AN év adtd péoe mepuxdre,
wéAkov 3¢ cupmepurdres” so auch Apostelgeschichte 17, 27 {nreiv Tov
Ocdv, el dpo ye Pnhaprostoy adtdy ... xol ye od poxpdy &rwd Evdg Exdotou
Huéy rapyovre: &y adtd yap Ledpev xal xvodpebo xal Espéy (Dreiheit).
« Gott berithren » Plotin im genannten Kapitel VI g, 7,4 und V 1 [10]
11, 14 (Dreiheit); VI 5 [29] 10, 41 év 76 adtd Evreg xal 6pduey tayadov
xol Epamtopela adtob (vorher xal év toig Steotnrdow &’ dAANAwY Tolg
Témotg copacty 7 8boig &Alov T &Ahov cuyyevng mit poseidonischem
Ausdruck); VI 9, 4, 25 od yap 87 d&meotv o0devdg 'Exeivo ... dote
gvoppdoot xod olov epdmresOat ol Ouyeiv 1) v adrtoic duvapetl cvyyevel
T} &’ Adtol, wo zu vergleichen ist einerseits der erkenntnistheore-
tische Satz bei Sextus Empiricus adv. math., 7, 93 d¢ 70 @ég, pnolv 6
Ilooei8dviog tov ITAdtwvog Tipatov &Exyoduevog, Gmd THg pwToetdolg
Oewe xatoahapBaverar ... 00tw xal N TOV SAwv @bolg Od cuyyevolg
dpeidet xatarapBdvesbar Tod Aoyov,, vorweisend auf Plotin I 6, 9, die
berithmte Stelle iber das sonnenhafte Auge (auch V 3 [49] 8, 19),
andererseits die ethische Anwendung bei Galen plac. 448, 15 nach
Poseidonios: 16 tév wabdv altiov ... ©d puf) xord wiv éncclour 6 év
adtoig Satpovt cuyyevel Te dvtt xal THY Opoloy @loy Exovtt T TOV dlov
x6opov Stowxobvtt (= Zeus, Poseidonios bei Lydus mens. 122, 17 W.);
vgl. auch Diogenes Laertios 7, 88; Nachwirkung auch von Plato Tim.
goa. Sext. Emp. 1, 303 zitiert den Vers des Empedokles 112, 4 wie
Plotin IV 7 [2] 10, 35, wozu meine Bemerkung zu Marc Aurel 2, 13
(Artemis-Verlag).

6



68 W. THEILER

ethischen Unterweisung, auch diese Unterweisung fehlt. Also
das eigentlich Sokratische fehlt und mit ihm der Nachklang
sokratischen Erziehertums, platonischer Freundschaft, und
auch das sokratische Gesprich, das in Auseinandersetzung
zur Einhelligkeit dariiber fithren soll, was das Leben erhilt.
So hat Plotin auch nicht Dialoge geschrieben. Fragen wurden
gestellt in seiner Vorlesung (Vita 13), aber die Antworten
lagen schon fest. Philosophie und Leben waren monologisch
geworden.

Das war, wenigstens in der Theorie nicht tberall so.
Hierokles bei Photios cod. 251, 464b 1 nimmt das Wort
des platonischen Phaidros 249a auf ¢uiosopioar &déAwe,
madepaotiioat peta @uiocopiac. Im ersten erkennt er die
Oewpla &vev mpakews mohtindc auf Grund der xabaprixal
dpetat; das stimmt zusammen mit der plotinischen Ab-
wertung der wpaéigt (V 9 [5] 1, 13; III 8 [30] 4, 32; I 5 [36]
10, 21; VI 8 [39] 4, 8; V 3 |49] 6, 35); zur Hochschitzung
der oberen Tugenden gegeniiber den politischen, die doch
den Menschen aus der Isolierung herausreissen, vgl. 1 2.
Mit dem mondepastioon sicht Hierokles anders als Plotin, der
I 3, 2 auch den épwrtinég neben den ¢uiéoogog stellt, die
Aufgabe des matdevtinég und moitinde beriihrt. Aber Plotin
hat nicht nur seine Freunde von politischer Betdtigung ab-
gehalten (Vita 7) und vom Philosophen bemerkt I 4, 14, 21
apyoc Gmoffoeron, mit etwelcher Betontheit spricht er da-
von, wie das Vaterland auch von einem Schlechten gerettet
werden kann I 5, 10, 16, wie der Philosoph vor hoheren
Zielen das Vaterland preisgibt VI 8, 6, 17.

Und so ist aus dem Werk Plotins alles was die Gemein-
schaft zum Ziel hat, ausgestrichen. Zitate fehlen von den
ethischen Frithdialogen Laches, Charmides, Gorgias (kaum
nach Gorgias sood II 9 [33] 9, 6). Aber auch vom Staate
sind nur wenige unpolitische Stellen herausgehoben, das

1 Reizvoll, wie eine hohe Lebenspraxis bei Plotin doch nicht fehlt,
Vita 9.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 69

Hohlengleichnis 514a, das auf den fast gnostisch gesehenen
Kosmos bezogen wird IV 8, 1, 33; II 9, 6, 8; die Ideen
und die Idee des Guten 5052, 508d ff. in 111 9, 1, 9; V 1, 8, 7;
VI 7, 15, 9; VI 7, 37, 25; der Aufstiegsweg 525b bis §34e
inIs, 1, 16,18, 13, 25;I1 1, 2, 9; der innere Mensch 589a
in V 1, 10, 10; hiufig der Schlussmythus I 1, 12; II 3, 9.15;
1T 4, 3.6; IV 3, 8, 10. Aus den Gesetzen ist der Gedanke
tber das Spielzeug des Lebens und die Marionettendrihte
644de; 8ozc in III 2, 15, 57 und IV 4, 45, 26 benutzt; von
grosserer Wichtigkeit gogc fI., auch gleich 1V 4, 45, wovon
unten. Aus dem Theitet ist 176ab 6fters genannt, die Flucht
vor dem Ubel und die Angleichung an Gott I 2, 1; I 4, 16;
I 8, 6. Sophistes, Parmenides, Philebos liefern einige Beleg-
stellen fiir die geistige Welt; Unwesentliches ist aus dem
Alkibiades, dem grossen Hippias, Politikos und Kratylos
aufgenommen, wihrend der zweite Brief 312e, den Plotin
fur echt hilt wie die Epinomis (auf die 981b Plotin VI 7,
11, 44 geht), mehrfach den Beleg fir die Dreihypostasen-
Lehte liefern tanss: 311 5, 8,85 V 1,8, 15 VI 7,42, 9.
Weitaus am meisten und tiber zusammenhingende Ab-
schaitte hin sind Phaidon, Phaidros, Symposion und Timaios
benutzt. Der Timaios gab nicht nur das Gegengift gegen
gnostische Regungen (denen der Phaidon entgegenkam);
das nur am Anfang dialogisierte Spitwerk ! bot einen nicht
dialogisierten Lehrvortrag, wie er am ehestens der Denk-
bewegung Plotins selber entsprach und lieferte genaue
Lehren iiber die Seele und ihr Wirken, iber Geist und Not-

! Der verhiltnismissigen Frithsetzung durch G. E.L. Owen (Class.
Qunart. 47, 1953, 79 fL.) kann ich nicht folgen. Der Gastvortrag des
Titelhelden fithrt weitab von sokratischer Elenktik, und so setzt auch
der kosmologische, physiologische, mathematische und medizinische
Inhalt einen entwickelten Schulbetrieb voraus. Die sich selbst bewe-
gende Weltseele (37b §) erinnert an den Phaidros und die Gesetze.
Das alles iiberschimmernde Spiel des Mythus geht fast schon in Ernst
iiber. Gegen Owen H. CHERNiSS, Journ. Hell. St. 77, 1957, 18 ff.; Am.
Journ. Phil. 78, 1957, 225 fl.



70 W. THEILER

wendigkeit, iiber Materie und Idee. Plotin lisst kaum das
mythische Spiel ahnen, macht sich aber klar, dass der Timaios
eine darstellerische Omb0eoig enthilt, und dass das Schaffen
Gottes in der Zeit nicht wortlich genommen werden kann
(IV 8, 4, 10; VI 7, 3, 3; sonst iiber das Mythische III 5, 9, 24).
Und so schwankt er, ob der Demiurg in seiner zweiten oder
dritten Hypostase zu finden sei. Auch in der grossen Rede
tiber die Seele Phaidros 245¢ ff. sieht Plotin die fast unvet-
hiillte Wirklichkeit eines kosmischen Dramas dargestellt,
obgleich von 246a an Plato das mythische Gleichnis hervor-
hebt: ohne Gleichnismythus zu reden wire schwierig. Den
« gnostischen » Fall der Seele erkennt er 248c (&rav Juyy)
TTepoppuncy) ok Eml Ty YHv méoy vgl. 2502 i delpo me-
coboat (Juyatl), aber er achtet auch auf die Ausdricke von
Sehnsucht und schmerzlicher Unruhe vor dem Schénen, das
auch fiir das Ideenreich steht, und vor dem iiberschonen
Guten und braucht sie selber immer wieder: edmabely,
éklotoclar, 680vy, @dig, moleiv, evlovstav, éxmAfyrrewv.
Ein kleiner Zug sei herausgegriffen, um die Umsetzung ins
Monologische zu zeigen. Wenn nach Phaidros 252d jemand
den geliebten Freund nach dem eigenen Charakter wihlt
und zum eigenen Wunschbild gestaltet (olov &yadpa textat-
vetor xal xataxocsuel), so macht daraus Plotin die Auf-
forderung wi mwadey Textalvev tO odv &yadua Das eigene
Selbst soll im Glanz der Tugend erstrahlen, um Organ zu
werden, die gottliche Schonheit zu schauen I 6, 9, 13. Nach
der Diotima-Rede des Symposion 210a ff. ist oft der Auf-
stiegsweg bis zum plotzlich erscheinenden héchsten Schonen
gestaltet 3z, 28006, 0 £ Koo, 173 V-8, 25 V. 9,.2. Was
bei Plato Leitmotiv ist, dass das Schone durch Zeugung
zuerst leiblich, dann im Ruhm, zuletzt in der wahren Seelen-
tugend der Unsterblichkeit diene, das tritt bei Plotin zuriick
zugunsten der intellektuellen Erfiillung mit dem Hochsten;
doch ist ein Zug davon bewahrt III 5, 1, 22; VI 9, 9, 19;
ganz shnlich das berithmte Wort des Clemens von Alexan-



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 7

drien strom. 4, 136, 5, dass Gnosis besser als Unsterblichkeit
sei. Die Deutung von den Eltern des Eros III 5 behandelt
weit tiber das bei Plato Ausgedriickte hinaus die Personen
des Mythos als Sinnbilder der geistigen Welt.

Hier wire dic Uberhshung, die Spiritualisierung der
platonischen Lehre durch Plotin zu beriihren; sie liegt allein
schon im Wegfall der politisch-ethischen Hilfte 1. Der Ubet-
schwang der Oewpia wird bei Plato durch die gemeinschafts-
fordernde Tugend immer wieder fest auf die Erde gestellt.
Fir Plotin besteht das Leben im Hingegebensein an das
totale geistige Reich, das er in seiner Seele entdeckt, und
an das Eine, das Utprinzip, die Allpotenz. Aber Plato hat
weder die Bezichung von Ideen und Seele niher erklirt;
der Geist, der fur den Neuplatoniker Erzeuger und Triger
der Ideen ist, ist fir ihn an die Seele gebunden (Tim. 30b),
und nicht tberragt das Eine, Gute als hochste Gottheit, die
Ideen; Plato hat auch bewusst verzichtet, die Ideenlehre zu
theologisieren. Das Gute des Staates ist trotz des beriihmten
éméxewvae  odotag, das Plotin gern aufgreift V 4, 2, 39;
VI 8, 19, 13, nicht det Erzeuger der Ideen (Staat 508b Er-
zeuger der ihm analogen Sonne), sondern Ursache der
Erkennbarkeit des Seins. Ein wichtigerer Schrittstein fiir die
Auffassung des Plotin ist die Spekulation iiber das Eine im
Dialog Parmenides (E. R. Dodds Class. Quart. 22, 1928,
133 fI.; H.-R. Schwyzer R E 21, 553 £.) und die pythagorei-
sierende Lehre vom Einen und der unbestimmten Zweiheit.
Wie weit schon Ammonios die Trennung vom Einen Guten
und Geist vollzogen hat, ob er auch schon die Ideen zum
Inhalt des Geistes machte, ist unsicher. Vermutlich liegt das
Eigenstindige Plotins gerade in der Wendung weg von der

1 Nur einmal, bezeichnender Weise in der antignostischen Schrift IT o,
die die alten Philosophen gegeniiber den neuen Systemmachern preist
bemerkt Plotin c. 15, 39 &vev &petiic dAnOwie (verstanden allerdings
mehr in der Befreiung von Leidenschaften im stoischen Sinne) Ocdg
Aeybuevog bvopd EoTuy.



i W. THEILER

bedringenden Welt der 8yxor (III 6, 6, 43; VI 5, 11, 8;
V 1,5, 11; VI 9, 6, 10), der Teilhaftigkeit und des Streites
nach innen (vorbereitet in der Stoa: Marc Aurel 4, 3, 2;
Seneca beat. 8, 4), zum innern Seelenstrom, in dem er der
Totalitdt der geistigen Wesenheiten gewahr wird. Fiir Plotin
steht iiber der Summe der ideellen Essenzen als ihr existen-
zieller Grund das Gute, das von allen still Erstrebte (V 5, 12,
17), zu dem der Philosoph nur mit dem volg éoév, pebucbeig
(VI 7, 35, 24) gelangt, einer enthusiastischen Beriihrung.
Doch nicht eigentlich von mystischen Erlebnissen spricht
Plotin, kaum dass er sich einmal wie in I 6, 9, 11 zZur Selbst-
vollendung auffordert. Meist gibt er mit der Objektivitit,
mit der ein Forscher einen Naturvorgang beschreibt, die
inneren Vorginge wieder, die vom Einen zur Seele und zu-
rick fihren. Die Stufung nach unten kann platonisierend
durch ein Abbildsverhiltnis ausgedriickt werden: der Geist
ist Bild (eixadv, onik,, iyvoc) des Einen, wie die Seele das
des Geistes V 1, 3, 7. Dort die Seele auch als Abéyog vob;
meht nach Aristoteles kann das Untere auch als 9ivn des
Obern angesprochen werden III o, 5, 35 V 1, 3, 24. Einmal
wagt Plotin den Ausdruck V 2, 11, 1, 9 76 OmepmATipec Adtol
memotnxey &Aho ... und der Geist olov *Excivo 7ta Spota wotel
Sbvapty mpoyéag mohAfy. Sehr hiufig sind die Ausdriicke,
die auf die Kraft des Obern fithren; jedes Wesen ist im
Besitze einer Kraft, die nach unten wirkt, mwotet, yewa.
Das hellenistische System, das die Ausdriicke Kraft und
Wirkung auf die Natur anwandte, in der Natur den Wir-
kungszusammenhang von Kriften fasste, war das stoische.
Zeno sah in der Natur das Vorbild der Technik, deren
Eigentiimlichkeit in der Schopfung besteht (creare et gignere,
Cicero nat. deot. 2, §57). Gott, auch anderer Name fiir Natur,
ist das Schaffende, motolv oder ratio faciens (Seneca ep. 65,
12 und 2, also Aéyog morév). Die platonische Idee oder das
aristotelische &vulov eido¢ werden als wirkliche Utsachen
abgelehnt; § 13, formam dicis causam esse; hanc imponit



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 73

artifex operi, pars causae est non causa; exemplum quoque
non est causa, sed instrumentum causae necessarium. Fiir
Plato und Aristoteles steht zweckhafte Gestalt, nicht Kraft
im Votdergrund, mehr nur in der Polemik gegen frithere
Naturphilosophie kdnnen sie yewév und wotelv als Charakte-
ristikum eines Weltprinzips ansehen, Gesetze 889d; Soph.
265c; Aristoteles gen. 335b 24 ff; die oberste Aktualitit
seines Geistes, des wp@dtov xwobdv witd gerade von jeglicher
schopferischer Funktion entbunden. Im schaffenden Demi-
urgen des Timaios liegt mythische, in der @boic od pdryny
motoboa des Aristoteles stilistische Personifikation vor. Nach
der Stoa aber treibt Gott, wenn er periodisch aus der viel-
filtigen Welt — auch sie heisst Gott und ist zeugend Marc
Aurel 12, 1, §5; 4, 14 — zum einen Urfeuer geworden ist,
zum Erzeugen und Schaffen (Dio von Prusa 36, 55; vgl
Marc Aurel 7, 75), so wie die Providenz immer zeugt (yewd,
Strabo 810). Die alldurchdringende Gotteskraft wird ddvecpic
genannt. Wenn schon Cicero div. 1, 79 Gott und seine
Kraft scheidet (di quidem ipsi se nobis non offerunt, vim
autem suam longe lateque diffundunt), so noch deutlicher
der Autor Ilepl xéopov 398a 5; 398b 8, und dhnlich Philo
post. 20.167; conf. 136. Dieser nennt auch die platonischen
Ideen Suvapers, spec. leg. 1, 46 fI.; 320.

Auch Plotin nennt einmal die Ideen duvapeig, VI 2, 21, 8.
Nach ihm haben alle drei Hypostasen Schaffenskrifte. Die
Weltseele, die am ehesten dem gottlichen Prinzip der Stoa
entspricht, z. B. IV 8, 6, 17, 34; auch ihr unterer Teil, die
pvots, III 8 [30] 3, 15; der Geist giesst V 2 [11] 1, 14, Wie
schon bemerkt, schopferische Krifte aus. Da ergibt sich
auch, dass das Eine Kraft besitzt, ja Abvautg selber ist, z. B.
IV 8 [6] 15; V 4[7] 1, 36; VI 8[39] 9, 44; es ist die activa
potentia des Marius Victorinus gener. div. 17, hochste
Potenz und hochste Schaffenskraft in einem. Die letzt-
genannte Plotinstelle gehort in die Schrift, die grossartig
die freie Selbstschopfung des Hochsten darlegt, vgl. c. 12,



74 W. THEILER

17 und c. 13, 54 AdTdv memoinxrévar abdTdV 6 AbYog dvelpev.
So ist das Eine der Grund der Existenz. Vgl. schon den
Stoiker Seneca fr. 15 Haase alius nos edidit, alius instruxit,
deus ipse se fecit. Auch das bei Seneca gefundene ratio faciens
tibestrdgt Plotin IL 4, 3,95 VI 7,4, 25; 111 8, 2, 28; 'V 8, 2, 18,
Und so ist ihm auch das Bild des stoischen Aéyog creppatinis
nicht fremd IV «, 39, 3: IV 5, 1o, 225 11 7, 53, 235V 5,84,
mag er auch gern gegen eine materialistische Auffassung
polemisieren. Im Vordringen des Wortes Aéyoc, an Plato und
Aristoteles gemessen, verrit sich iiberhaupt der stoische
Einfluss; vgl. O. BECKER, Plotin und das Problem der geistigen
Aneignung, 1940, 93.

Wir sind bis jetzt im Terminologischen geblieben, haben
die Transposition stoischer Begriffe in ein neues Gedanken-
gebiude verfolgt. Unser Thema schliesst beides ein, die
Ubermalung der platonischen Grundlage durch stoische
Ziige und den Einbruch stoischer Gedanken selber. Bevor
die zweite wichtigere Aufgabe angegriffen wird, sei noch
an folgendes erinnert: den intellegibeln Kosmos ohne
Mythus zu schildern hat sich Platon gescheut. Im Phaidon
versucht er, in einer phantastischen Kosmologie auch den
GAnOvdg odpavbe, das arnbwdv @dg, die o¢ aanbde vH
vorzufithren; die Erde (vgl. 108d id¢a t¥¢ y¥c) hat die
Buntheit eines farbenprichtigen Balles aus Edelsteinen, und
alles andere ist analog schon und rein. Wie schon Aristoteles
bei Cicero nat. deot. 2, 95 die platonische Schilderung so
umtransponiert hat, dass der Mensch aus den untern Raumen
in unsern Himmel tritt, um durch seine Schonheit des gott-
lichen Lenkers inne zu wetden, so hat auch die Stoa die
héchste Welt in den himmlischen Sphiren gesehen; Seneca
ep. 102, 28... lux undique clara percutiet ...aequaliter
splendebit omne caeli latus... tunc in tenebris vixisse te
dices, cum totam lucem et totus aspexetis, quam nunc pet
angustas oculorum vias obscutre intueris et tamen admi-
raris illam iam procul. Auch sonst die Etrde in ihrer Pracht



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 75

zu schildern, war Anliegen der Stoiker, Seneca, Marc. 18, 4;
Ilept xbéopov 392b 14 ff.; Cicero nat. deot. 2, 98. Von der
bunten lebenstrotzenden Erde der Araber mit den bunten
Tieren und glinzenden Edelsteinen berichtete Diodor, 3, 52
nach Poseidonios (F gr Hist 87 F 114; vgl. Strabo 773, wo
gerade Poseidonios genannt wird).

Angeregt durch solche Schilderungen kann Plotin die
Buntheit unseres Kosmos preisen, aber nun wieder wie bei
Plato als Hinweis auf die grossere Herrlichkeit des Urbildes;
IT 9, 8, 29 v% pev 87 wacw L@y TouxiAwy TANENG xol PEYELS
oVpavol wecsta wavra' V 8, 4, 4 (éxel) dapavi) wavra ... xol
yYop el TaG TAVTA &V EAUTEH ol ad Op& &v &AA® TavTo Kol
&merpog 7 alyAy, oder VI, 6, 18, 29 éxel Lo wavra xal SAa
Covra xal xabapa. Lebendig ist selbst unsere Erde, und sie
witd darum Demeter genannt IV 4 [28] 27, 16. Selbst die
Mineralien wachsen mit ihr verbunden IV 4, 27; VI 7 [38] 11;
abgetrennt vom Zusammenhang ist das Mineral wie ein vom
Baum abgeschnittener Zweig. Uber diese sicher poseido-
nischen Gedanken vgl. Die Vorbereitung des Neuplatonismus,
1930, 74 ff. Aber fiir Plotin ruht auch da der Blick auf der
jenseitigen Erde und so mistoipelo &v 16 évreblev padiwg
THY EXEL YAV TOAL TpéTepov (doav elval ... adToyRV xal
TpwTwe YHY, VI 7, 11, 35. Entsprechendes gilt vom Feuer
wie von anderen Elementen. Die Zeugungskraft der Ele-
mente, wenn Lebewesen aus ihnen entstehen, ist Hinweis
auf die Lebendigkeit der Elemente selber VI 7, 11, 53; vgl.
auch Sext. Emp. adv. Math. 9, 86; Seneca nat. quaest. 6, 16, 1,
und noch einmal steckt poseidonische Formulierung in
Plotin VI 7, 14, 22: gegeniiber der Einheit im Geiste steht
N &v 160 1O Tavtl (eLite) pupeltar yop abty éx SieatnrbdTwv
oboa PLAY.

Man kann sich wundern, dass der stoisch-poseidonische
Weltbau nicht stirker eingesetzt worden ist, die gnostische
Verunglimpfung des Diesseits abzuwehtren. In der Schrift
gegen die Gnostiker II 9 wird gegeniiber dem Ansturm des



76 W. THEILER

Orientes die schone Welt mit ihren gottlichen Gestirnen der
Entfaltung des Gottlichen (II 9, 9, 35) gefeiert, gespottet
iber die Geringen, die den Himmel verachten und sich
und ihre Sektenbriider wichtig nehmen. Aber das Weltbild
des Timaios, Vorbereitung der Kosmosvergottlichung beim
jungen Aristoteles und in der Stoa, wird nicht wesentlich
durch den poseidonischen Vitalismus und Dynamismus
ausgestaltet. Am chesten noch kann man verweisen (mit
K. REINHARDT, Kosmos und Sympathie, 1926, 119) auf IV 4,
36, 10 o0 yap 8% (o6 mav) dHomep dduyov oixtav peydAnv
(altstoischer Vergleich)... AN’ elvar adto Eypnyopds mavtoy ]
xol Cov (vgl. IT 5, 3, 36) &Aho &Ahwe... obrog yap 6 Abyoc
enoly &AXo &AAwe CHv év 16 6A, Nuds 68 T0 wi aicOnric
Tap’ abtol wwobuevov v wi Aéyew. Uber die Stufen des
Lebens und Intellekts, vgl. VI 7, 9 mit Poseidonios bei
Diogenes Laert. 7, 138.

Es zeigt sich, dass nicht die Rettung des 6patdg Ocbe
mit Plato zu sprechen die Hauptsache ist, so dass zu diesem
Zweck etwa die stoischen Argumente fiir die Vollkommen-
heit der Natur zugezogen werden, sondern vielmehr die
Abwehr der das Leben auf unserer Erde bedrohenden Ubel,
die nicht als Mangel der Natur, sondern des Lebens hetvor-
stechen (évrabfa mepl v#v aralia II 9, 5, 13). Der Mensch
ist einmal durch die dussere mepiotacig, und dazu gehort
auch der Eingang in das Leibwesen, geschidigt; anderet-
seits ist er durch Leidenschaften in ihm selbst bedtoht,
und wenn diese auch vom mepiéyov und schliesslich vom
Lauf der Planeten abhingig sind, so sind beide Probleme
in gewisser Beziehung miteinander verbunden, und es ist
nicht Zufall, dass sie beide zusammen hier zu nennen sind.
Hier brechen stoische Gedanken fast untransformiert, wenn
auch grossartig weiterentwickelt, in das System des Plotin
hinein 1. In beider Hinsicht steht der Mensch als Leidender

1 Im ganzen iiber die Quellen des Plotin H.-R. Scuwyzer, 21, 572 fI.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 774

da. Wieder ist zu bemerken, dass die Stoa, insofern sie
eine grossartige Tat- und Pflichtenethik ausgefiihrt und die
wahre Humanitit begriindet hat (Seneca ep. 45, 9 hominem
ea sola parte aestimat, qua homo est), ebensowenig wie die
sokratisch-platonische Polis-ethik bei Plotin ein Gegenge-
wicht gegen die innerseelische Spekulation bildet. Wihrend
der Stoiker Marc Aurel Arbeit fir den Mitmenschen und
Entgegennahme des vom All Verhidngten fordern kann, so
wuchtet, wenn die Bezirke der Praxis ausfallen, das ganze
Gewicht des Fatums auf dem monologisierenden Subjekte,
das in seiner Seele zum Licht des intellegiblen Kosmos und
zur erschiitternden Erfahrung des Einen aufsteigt.

Plotin verfolgt die Entstehung der Affekte, ob sie von
oben, der 36Ew, xpioic nach unten steigen, oder von unten
nach oben, in den Schriften IV 4, 29 und III 6, 4, die hintet-
einander geschrieben sind. Durch GAvren ist der poseido-
nische Ursprung gesichert, wie in VVorbereitung des Neuplato-
nismus, 1930, 85 fI. dargelegt worden ist. Galen de plac.
Hipp. et Plat. 442, 5 zitiert als poseidonisch nach einer Be-
merkung iiber die Yevdeic d6&at (Plotin ITI 6, 2, 25): yewdcOar
& CHw TV Opuny éviote pév émi T Tod AoyioTixol xploet,
moAhdxlg 8t éml i) wwioer ol wabyried L. Die plotinische
Schrift I 1 [53] darf zugezogen werden; sic zeigt auch
Beriihrungen mit Marc Aurel, dessen nicht altstoische An-
thropologie, die Teilung in Korper, Hauchseele und Geist
mit Poseidonios zusammengebracht werden darf (vgl. meine
Anmerkung zu Marc Aurel 2, 2, 1). Plotin erreicht nach
Kennzeichnung verschiedener Lehrmeinungen c. 2, 13 das

1 Bei GALEN 457, 4 macht Poseidonios auch die Ubetlegung, warum
in < einer Pflanze und > einem pflanzennahen (Sixmv @urdv auch
Nemesios 41, woraus die Neigung sich ergibt, Poseidonisches bei
Nemesios zu finden) Tier nicht Zorn herrscht; dhnlich Plotin IV 4,
28, 59: die &perg vom selben Seelengrund aus (Emibupntinéy = putixdy)
spaltet sich in Begierde und Zorn je nach dem korperlichen Otgan;
die Pflanzen, die kein Blut und keine Galle haben, kennen so auch
nicht Blutwallung und Galligkeit.



78 W. THEILER

hohere geistige Sein: 7t yap &v xal @ofoito <16 > Tololtov
&dextov BV TTavtog tob EEw ; Exeivo Totvuy pofeicle, & Sdvatar
nwalbetv (vgl. I 8, 15, 13 f.). Im Tone dhnlich Marc Aurel
7, 13 TO Nyepovixdv (A yepovody schon Plato Tim. 41c 7) adtd
EauTE 00X EvoyAet, olov AeYwm, od @ofel £autd, 00 AVTEL EauTH.
el 8¢ Tig &AAog adTod Qoffcar ) Aurmfoar ddvatatl, ToteiTw .
und 8, 28, 2 odddv £Ewlev &dc avafaiver. Erleuchtend ist
auch folgender Vergleich:

Plotin IL. 1,7, 19

16 cbumav L&ov ... xTov v
T ®ATW, TO O &vteLlev 6 &v-
Opwmog 6 &AnO7g éxeivo 3¢
10 Aeovtddeg (o Oupendy) xal
T6 Towxtdov HAwe Onptov (o
embupnTindy). c. 10,5 SurTdV
odv 16 Mpels, ¥ cuvapllpov-
névov tob Onplov % 7o dmep
toUto 907 (vgl. 113 [52] 9, 30).
Onplov 8¢ Cowbiv 16 cdpa
0 8" aAnbg &vBpwmog, 6 xal-
apOG TOVTWY T&G &PETAS EYmV
&Y VOMGEL.

Seneca ep. 92

8 inrationalis pars animi duas
habet partes. .. illam effrena-
tam. .. fortiorem. .. hanc ener-
vem. .. 9 huic rationem servire
usserunt (Epicurei) et fecerunt
animalis generosissimi bonum . . .
mixtum portentosumque ef ex
diversis. .. membris;, nam ut
ait Vergilins noster in Scylla,
prima  hominis facies. .. po-
Strema efc. 10 prima < pars
hominis est: ipsa virtus; huic
committitur inutilis caro (.. .ut
ait Posidonins). virtus... in
Iubricum desinit et superioribus
eius partibus. .. animal iners
adtexitur.

Klar ist, dass Poseidonios bei Seneca sich auf Plato

stiitzte. Aus Plato Staat §88c fl. stammt die Seeleneinteilung,
das wowxitov Onplov — Awv (Aeovt@deg 59029) — &vbpwmog’
588 ¢ 5 10 mavrodamwdy Onplov edwyeiv. 588 ¢ ZxdAra (neben
Xipowpa und KépBepog). 589 d regte auch den Satz bei Galen
448, 15 (wozu oben S. 67, Anm. 1) an; im {iibrigen ist die
poseidonische psychophysische Auffassung auch von Aris-
toteles an. 403a 19 ff. bestimmt. Plotin kann sich der Plato-



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 79

stelle erinnert haben. Aber die Ausgestaltung des zusammen-
gesetzten Tieres verbindet Plotin und Seneca niher (Plato
588d 7 ff. ist anders), und wenn nicht Seneca die Stilbliite
aus Vergil Aen. 3, 426 eingefiigt hitte, wire die Nihe noch
deutlicher; die Scylla kam an sich bei Poseidonios vor, abet
Seneca selber griff gewiss nicht auf Plato zurick. Z. B. findet
sich pwtév und mixtum nur bei Plotin und Seneca, der
allerdings etwas kiinstlich nicht die Seele, sondern das
menschliche Gut eine Mischung sein ldsst; die epikureische
virtus als voluptatum ministra auch Seneca ben. 4, 2, 1;
vgl. Galen 438, 16 ff. Insbesondere verkniipft auch die
Mischung von Korper (als animal, 0Onpiov) und wahrer
Mensch Plotin und Seneca; dazu Maximus Tyrius or. 4 D.
Ende, S. 390 H. &peie iy yaotpdc émbupiay xal dpeieg
o0 avlpdmov Td Onplov.

Nach Plotin kommt die seelische Unruhe (vgl. Marc
Aurel 3, 16, 3) von den cuvyptyuéve mdln I 1 [53] 9, 25;
cdpa TpoonpTnévoy I 4, 46, 4, 27, wozu Marc Aurel 12, 3, 4
& mpooneTnéva ex mpocmalelag (dazu meine Anmerkung)
gehort. Die Affekte haben ihre Wurzel im Kotper: ta wady
TaVTR ... Oomep ex PLlvg THe capxos (caro) avaBAacTavety
sagt Plutarch de aegr. et lib. VII, S. 10, 9 Bern., in der
Schrift, in der vorher die psychophysische Lehre des Posei-
donios iiber das Zittern, Bleichwerden bei Furcht oder
Schmerz genannt ist; S. 5, 22 wepl cdpa Yuyixa. Der aus-
geschriebene Satz steht auch in der sonst von Poseidonios
inspirierten Schrift de virtute morali 4512 und alsogleich
schliesst die poseidonische Psychophysiologie an: taig waby-
Tixalg Oppats 10 cdpa ovumaboby xal cuyxwvobpevov (die
Ausdriicke in verwandter Erorterung Marc Aurel §, 26, 1 £.)1
darauf Gber die nichtaffektive Haltung des Philosophen wie
gAYy ovay aypdTYTES, Epulnuarta, Tpdpol, TNdNocelg xapdiag
bei Plotin I 1, 5, 18 und Galen 370, 3 fl.

1 Nachher iber die olcOnoig guotxdy odoa, die nicht vollig ausge-
schaltet werden kann; so auch Plotin I 2 [19] 5, 19; IV 4, 8, 10.



8o W. THEILER

Die Psychophysiologie ist auch sonst ofters dhnlich dar-
gestellt, so auch bei Seneca de ira 2, 2, 1 und nun auch bei
Plotin III 6, 3, 10 (&yplacts etc.) mweplt THv &AAYY cOoTAGLY
EoTL YWOUEVX. C. 4, 24 T) TRy TEPL TO CAUA YWVOREVY 6 TE
TEOROG ... xal TO @YEoY kol f aduvapie Tod Aéyewv (an Sappho
2, 9 fl. D. ist gedacht). Poseidonisch ist auch IV 4, 28, 29
Tl copatixals diabéceowy €metor 1O TG dpyNc TEOYELPOV
(dann tber die korperlichen Mischungen), vgl. Galen 442, 11
in Fortsetzung des obgenannten Poseidonios-Zitates xato
TRE YWPAS ... Otevyvoyevar Tolg Hleor Tolg avlpmmoug elg
dethiav ... (vgl. Plotin III 1, 5, 12 fl.) &g T&V Tabyrindv
xwoeov thHe Yuyig emouévov cel 77 diabéosr Tol copatos.
Ahnliche Sitze bei Galen cwy. xpuc 41, 17; 79, 2 ff. M.
(vorher 78, 1 Poseidonios genannt); Nemesios 323 &tav odv
Yoyt xpdoer oopatog évdobow émbupiong ¥ Oupoic vty
ExdO xal amwd TAY TuyMedv xatamesty 7 yoauvwbdy olov
meviag B TAoUTOL, ExolGLOV Xaxdy DPloTaTAL ... Q" ALY Yap )
ouvdpapely Tals Ouoxpactats ¥ aviifivar xal xpaTioat.
Das scheint aus Plotin III 1 [3] 8, 15 genommen zu sein
(vgl. zum Widerstehen auch c. 5, 31 und c. 6, 8). Oder etwa
aus Poseidonios direkt ? Anzuschliessen ist auch Seneca ep.
11, 6 quaecumque attribuit condicio nascendi et corporis
temperatura. .. haerebunt. Jedenfalls hat auch Plotin sonst
haufig den Gedanken der korperlichen Mischung aufge-
nommen I 8, 8, 28 (vorher uber das Widerstehen, xpareiv);
INeagigisai IV 5,26, 135 €029, 345 €0, 72585

Wenn Poseidonios bei Galen plac. 409, 1 feststellt ama0
vivesOor Quyav v 700 copob dMhovém, ist die Frage des
Plotin IIT 6, 5, 1 berechtigt i odv ypn {nreiv dmabf v
Juynv éx  @Qrhocoplag TOELY PNOE THV &EYTV TACYOVCAV;
Auch bei Marc Aurel ist der obere Teil der Seele dem Affekt
entriickt, 7, 16, 1. Freilich erst Plotin hebt die wahre Secle
ganz aus der Korpergebundenheit heraus. Eine solche Seele
ist fehllos; 6 8 apapreiv S1dobg (I 1, 12, 8) cupmhéxer piv
xot pooTidnoy adth xal &ANo Yuyic eldog T6 T Sewva Eyov



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 81

70y, nach Plato Tim. 69c formuliert. Erst mit der untern
Seele ist auch der Ttieb vorhanden, ins Werden einzutreten;
vgl. c. 12, 20 8Awg N Yéveoig Tol &Adov uyic eidovg. Mit
der Zufiigung der Begierde wendet sich die Seele der Viel-
falt und dem Werden zu, IV 7 [2] 13, 5. Den Affekten zu
verfallen und der korperlichen Welt zu verfallen, ist eines.
Wo noch einmal der Satz des Timaios zitiert wird II 3 [52]
9, 10 obToL ol AbyoL GuVOEoUsLY MU&EE TOlG &oTpolg Tap adTEY
buynv xoptlopévovg xal Smotartovst T avayxy evrabla
tovrag, da zeigt sich die Formulierung von zeitgenos-
sischen gnostischen Gedanken mitbestimmt: zwei Seelen
nahmen die Gnostiker an (vgl. Entretiens 3, 73.87 f.), auch
Numenios bei Stob. 1, 350, 25 und Jamblich myst. 269, 1 P.
sprechen davon.

Aber im gleichen Plotinkapitel folgt die Gegenlehre:
Natur und Gott gaben den Menschen die Herrschaft tber
die Affekte. Etwas exaltierter IV 3 [27] 7, 25, nachdem die
Wirkung der korpetlichen Mischung und auch die Einfliisse
von Ortslage, Rasse und Luft — in Erinnerung an Hippo-
krates Ilepl &épwv, Oddrwy, Témwv— erwihnt sind, xal Tt
Eoapev Eyxewv &v TG Tavtl dvteg Th¢ Tob Shov Yuyig (nicht
die gute Weltseele der antignostischen Schrift II 9, 18), x«i
TP TG TEPLPOPAG GUVEYWPOTUEY TO TTaoYELY, AAN avretilepey
&AAMY Yoy Teds TabTa kol PAMOTE T &VTICTAGEL Oelx-
wopévny &y L. Der Schluss des Kapitels, anschliessend an
c. 1, 29 weist ab, dass wir, im Innern des All geboren,
Gefangene dieses Gefiiges sind, nicht eine freie Seele haben:
70 8 81t elow yevwopeu év adtd nal Enl 6y punte]pdv papey
Etépay elvar, 00 TNV TH¢ LnTpde, TV Enetstoboay (im Embryo).
Der Philosoph kann sich also aus dem Zwang der Weltseele
1 Zusammen gehort auch aus derselben Schrift c. 27, 1 und II 1 [40]
5, 18 ff. Wenn die Schriften 26-29 und 40, 41 von Porphyrios Vita
Plotini 5 zeitlich richtig eingeordnet sind (aber IV 3 [27] 25, 8 scheint
IV 6 [41] vorauszusetzen), kann évretifepev nicht auf die eben ge-

nannte Stelle der 4o. Schrift gehen, sondern auf IIT 1 [3] 5, 31 und fiir
die Zweiseelenlehre (allerdings in etwas anderm Sinn) auf III 1, 8, 4 ff.



82 W. THEILER

ausklammern durch die Blickrichtung zum Hohern, Eigenen.
Wenn der Stoiker in dauernder Tatbereitschaft die Affekte
meistert, ist der Neuplatoniker zu einer grundsitzlichen
Entscheidung aufgerufen, ob er dem kosmischen Zwang
folgen will oder in Freibeit sich ihm entziehen will.

Zum Fatum musste ein Mensch der Kaiserzeit Stellung
nehmen. Plato lag die Frage noch fern. Erst die Unge-
borgenheit des hellenistischen Menschen liess die Lehre vom
Schicksal entstehen; es war der Versuch, das Ungeheuerliche
des geschichtlichen Wandels der eigenen Verantwortung zu
entziehen; aber zugleich machte sich der neue kraft- und
witkungserfiillte Gottesbegriff geltend. Eipappévy wird sel-
ber als ddvaprg mvevpatiny), Chrysipp bei Stob. 1, 79, 1 defi-
niert, als Sdvapig xwvnriny, Doxogr. 322; Plotin sagt ITI 1 [3]
2, 19 L& TAVTLV QOTNoaca altia ... xvolow... xal wololo,
vgl. Simplikios in ench. 522 Schw. Auch die Stoa konnte
seit Chrysipp nicht ohne die freie Zustimmung oder Nicht-
zustimmung zum 4dussern Eindruck auskommen. Auch diese
Frage stand Plato noch fern, nur dass er im tiefsinnigen
Schlussmythus des Staates das Schicksal det Seele in einem
neuen Leben von einer transzendenten Entscheidung der
Seele abhingen ldsst. Die Schule des Platonikers Gaius setzte
die Entscheidung ins diesseitige Leben (Tacitus ann. 6, 22,
wozu Phyllobolia P. Von der Miihll, 1946, 35 ff.); mit der
electio tritt der Mensch in den unausweichlichen Schicksals-
zusammenhang. Plotin lehnt wie Epikureer, Skeptiker und
Christen in III 1 [3] zugunsten des liberum arbitrium das
fatum weitgehend ab, das astrologische c. 5, zwei Spiel-
formen der stoischen Auffassung c. 4 und 7!. Kithn kann
er behaupten, dass die korperfreie Seele ausserhalb der kos-
mischen Kausalitit stehe. Das Motiv gehort weder Plato an,
der nicht der Hybris eines solchen Anspruches verfillt, noch
dem Stoiker, der sich dem Weltlauf unterwirft. Die spite

! c. 2, 23 erinnert an das von Poseidonios abhingige Stiick Epiktet
Ty 145 6.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 83

Schrift II 3 [52] nimmt gleich am Anfang auf die Unter-
scheidung von Anzeige und Wirkung der Sterne in III 1, 5, 40
Bezug. Auf den gnostisierenden Gedanken von c. 9 ist schon
verwiesen worden. Es heisst dort weiter, dass, wer der
hoheren Seele bar ist, unter dem Fatum lebt, f) &v elpop-
pévy und da zeigen die Sterne ihm nicht nur an, sondern
er folgt dem All, von dem er Teil ist. Der Gnostiker spricht
Exc. ex Theodoto 78, 1: péypt tob Banticuartos 7 Eipappévy
aAn0ne, pera 8¢ Tolrto odxéti aAmbedovswy of dotpordyor
€Ty 08 00 TO AouTEOV LOVoy TO €AevBepoly, aAha xal 7 Yvdolg,
TIVeG ey, Tt yeydvapey usw.

Wir gehen auf andere Motive in der Schrift II 3, die den
Zusammenhang des Alls hervorheben und so bis zu einem
gewissen Grade die Astrologie zu stiitzen geeignet sind,
nicht mehr ein; etwa auf c. 7, 14 obvrabic pla, odumvorn
pter Wie in einem Lebewesen steht im All alles in gegen-
seitiger Beziehung. Der Gedanke findet sich auch in IV 4 [28]
32, 4 Ozteoy {ov Ev mavta ta (Ha Ta Eviog adTol TEPLEYOY
760 TO AV elva, Yoy Ny plav Eyov elg Tavre adtol pépy... (die
Neufassung von Lehren des Timaios ist klar);.. cvprabec
3% mav Tolto TO &v xal Mg LHov Ev xal TO TWoppw 87 Eyyic,
womep €’ Evog TAY xal’ Exaota Gy xot xépag kol SdxTuAOG
usw. Es ist der poseidonische Sympathiebegriff; vgl. z. B.
auch c. 45, 1 fI., wo auch von der geistigen Berithrung
(contagio in Cicero de div. 1, 110, poseidonisch beeinflusst)
die Rede ist. Kapitel 39 zeigt den Sinn der ganzen Erorterung;
das Schlechte kann nicht aus dem Willen der Go6tter kommen,
sondern folgt physischen Notwendigkeiten der Teile in der
Wirkung der Teile auf andere im Leben eines Organismus;
vighs €. 55851248 ;- ¢ 5555 %6,

Das Theodizeeproblem durchdringt das plotinische Werk,
Befreiung suchend von gnostischen Neigungen. Schon in
der Schrift gegen die Gnostiker II 9, 9 wird ganz stoisch
bemerkt: det smouvdatoc hilt Reichtum und Macht nicht fiit
gut. Und es tont das alte Motiv an, das Ennius im Telamo



84 W. THEILER

316 V. aus dem Griechischen tibersetzt: ego deum genus esse
semper dixi et dicam caelitum; sed eos non curare opinor, quid
agat bhumanum genus; nam si curent, bene bonis sit, male malis,
quod nune abest. Deutlicher ist das auch bei Tacitus ann. 6, 22
angeriihrte Motiv bei Plotin III 2, 6, 10 zu finden: & viv
odx Zott. Uber den Reichtum auch II 3, 8, 12. Ebendort
c. 18, 7 dariiber, dass auch die Schlechtigkeit das Denken
anregt und nicht in Sorglosigkeit schlafen ldsst; vgl. VI 3,
23, 3. Die spite Schrift tber die Gliickseligkeit I 4 gleicht
ganz einer stoischen Diatribe. Dabei ist auch hier die Auf-
merksamkeit des Plotin nicht so sehr auf das Handeln als
das Leiden gerichtet. Die Unterscheidung von dveyxate und
ayaba c. 6 Ende ist dhnlich Cicero tep. 1, 27; dort geht
voran, was bei Plotin folgt i 8’dv eln tév avlpwmivey péya,
&oT’ &v ) xatappovyBfvar 4o Tol avaBeBnxdroc dvidrtepoy »
quid porro aut praeclarum putet in rebus bumanis qui haec deorun
regna perspexerit usw. (dhnliches Tusc. 4, 37). Bei Plotin folgt:
Exmtioelg Gpy @V xal mwhhews adTol watacxapry RHynoerol
Tt elvan péyo; (dann das nach Possidius vita Augustini 28
als Wort Augustins wihrend der Belagerung von Hippo
Regius aufgegriffene Wort; Porphyrios und Augustin 2).
Wie von Henry — Schwyzer bemerkt, dhnlich Epictet
1, 28, 14 TOAELOUG %l GTAOELS %ol ATTwAElRg TOAAGY avlpd-
WY Kol XoTookoPas TOAewy; xol Ti péya Eyxel Ttabre; Selbst
den stoischen Weg des Freitodes hat sich Plotin offen ge-
halten c. 7, 31; auch c. 16, 18; Il 9, 8, 43. Ganz senecaisch
klingt c. 8, 24 tiber den Athleten, der nicht idiwtixédg den
Schligen des Zufalls gegeniiber steht.

Mit dem Theodizeeproblem ist engverbunden das der
Providenz; zuerst fiir uns von Xenophon angerithrt mem.
I, 4; 4, 3 grossartig von Plato Gesetze 899d ff. durchge-
staltet, ausgehend von der Meinung des Telamo, dass es
Gotter zwar gebe, aber keine Providenz und mit dem Blick
auf die ungerechte Machtverteilung unter den Menschen,
um die Losung in der gesetzmissigen Relation von Charakter



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 85

des Menschen (6 moidv, dem Willen eines Jeden anheim-
gestellt go4c) und der Einordnung ins Weltganze (Stxn) zu
finden; eine Losung, die Plotin oft beriihrt, z. B. III 2, 4;
IV 4, 45. Dann haben die Stoiker — ganz anders als spiter
die Gnostiker — mpévora -Zeus der elpappévy gleichgesetzt
(Kleanthes bei Epictet ench. 53) oder der gioug und eipop-
névy vorgeordnet (Poseidonios Doxogr. 324). Kleanthes
erkliart auch die Storung durch den Schlechten, die doch
den Gesamtsinn der Welt nicht stort, Zeushymnus 17 fI.
Sonst sind uns nur spirliche Reste der Providenzlehre er-
halten, bei Cicero nat. deor. 2, 73 fl., Philo de prov.; die
wertvollste antike Schrift zu diesem Thema, die auch viel
Stoisches enthilt, ist Plotin III 2 und 3. Die eipappévy ist
I1I 3, 5, 15.24 auch erst Folgeerscheinung der mpdvorx. Die
stoische elpopuévy ist die Mutter des modernen Naturge-
setzes; das wird auch aus Plotin deutlich IV 4, 11, 20; das
Wachsen der Horner, des Bartes und andere unbewusste
Prozesse auch 1V 3, 13, 14; der Bartwuchs auch Seneca nat.
quaest. 3, 29, 3 legem barbae in semine; vgl. Marc Aurel
9, 3, 2. Nun wird in der Providenzschrift die Gesetzmaissig-
keit vergeistigt, Providenz ist Aoyog die Weltordnung ist
A6vog aber auch die einzelne Seele ist ein Teil davon II 3, 12,
10, und auch die Materie hat den Aéyog zum Grunde III 2,
15, 133 dpy M 00V AOY0C xal TTavTo AGY0G ®al T YIVOUEVE AT
adTov %ol ouvrarttopeva” alles Geschehende ist vom Aéyoc
bestimmt. Gewiss yetpw T epekig, II 3, 16, 2, olov &vdpeg
&Ahot Twahat, vOv 8 &Ahot, vgl. Poseidonios bei Seneca 9o, 44.
Dazu kommt der stoische Gedanke, dass es auf das Ganze,
nicht auf den Teil ankommt III 2, 3, 10; III 3, 6, 13, und
das platonische Motiv, um die Unvollkommenheit zu er-
kliren, dass das All aus Geist und Notwendigkeit besteht
(Tim. 47e), die im Streite liegen. Ob die Weltseele dauernd
nacharbeitet, nicht einmal das Ziel festgelegt hat und ein
fiir allemal die Weltuhr aufgezogen hat (eig del draf wnya-
vnoapévy (vgl. Phyllobolia fir P. Von der Miihll, 46 f.),



86 W. THEILER

fragte sich Plotin. Das wird als absurd bezeichnet II 3, 16, 33.
In den Adyor ist inbegriffen auch Verderben und Wirken
der Schlechtigkeit, vgl. III 3, 1, 1 und III 3, 6 Ende. Gott
lasst im Libretto (Aéyog) des Weltdramas keine leeren Stellen,
die etwa der Mensch, der Schauspieler, ausfiillt, damit Gott
entlastet wird, III 2, 18; vgl. IV 3, 16, 19; IV 4, 39, 8. Der
allgemeine Zusammenklang, cbvra&ic, wird hier, auch c. 38
Ende, hervorgehoben und besonders III 3, 1, 9: éx yap évég
Twvog GpumBévta mavta elg &v ocuvépyetoanr QloEWS AvAYXRY,
dote xal Siapopo Explvro xal Evavrtia yevopeva T¢ €€ évog
elve cuvEdxeTo bpwg elg obvtal wiav L.

Bezeichnend 111 3, 2, 5 ff. die obpmvoia von Stratege und
beigeordneten Soldaten und die mpévoia ortpatyyixy, die
auch die Massregeln des Gegners einkalkuliert; vgl. I 3 [52]
13, 29. Die Gedanken erinnern an Ilept x6ouov 398 be ff., 3992
35 fI. (Plotin IV 8, 2, 30 o Ilepl xbopov 397b 22). Es ist
eine echt griechische Konzeption, vielleicht von Poseidonios
formuliert, dass Ordnung und Geist zusammenfallen. Stoa
und Plato reichen sich hier die Hénde.

1 Nachhet als Gegenweg der Einung die platonische Suaipests dhn-
lich VI 7 [38] 14, 19 (gefordert I 3 [20] 4, 12); vgl. Philo heres 143 ff.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 87

DISCUSSION

P. Henry: Si Plotin se situe « entre le platonisme et la Stoa»,
nous avons cette situation paradoxale qu’aux premiers siecles
avant et aprés Jésus-Christ, les penseurs marquants qui portent
officiellement le nom de platoniciens, comme Antiochus, sont en
réalité plus stoiciens que platoniciens et inversément, un Posi-
donius, que nous avons vu de nouveau ressusciter, tout en s’ap-
pelant stoicien, est de fait trés platonicien, ce qui permettrait
plus facilement de soutenir qu’il a été une des sources les plus
importantes, directes ou indirectes, de Plotin.

J’ai été frappé par les silences de Plotin qu’a relevés M. Theiler:
son silence par rapport a toute une partie de Platon, dont il
ignorerait le caractére socratique, les problémes proprement éthi-
ques et politiques, son silence aussi par rapport a cette espece
d’émerveillement des Stoiciens devant le monde visible, « le dieu
visible». Un autre point 2 discuter serait le changement de la
forme des exposés: le dialogue devient monologue et soliloque.
Puis-je cependant rappeler que Bréhier a souligné — typographi-
quement méme, dans sa traduction, par des tirets, — le caractére
dialogué des Ennéades.

Un des problemes qui m’a paru le plus intéressant dans la
conférence de M. Theiler est celui du sentiment de la présence
de Dieu; pour lintelligence de Plotin, c’est un point essentiel et
central. Il y aurait une double mystique chez Plotin, une mys-
tique qui consiste dans I’attouchement — 0t&wg — d’un Dieu diffus
dans le monde, et d’autre part une mystique qui atteint directe-
ment un Dieu transcendant au monde. Cela, d’aprés M. Theiler,
si je le comprends bien, reviendrait également a Posidonius. Une
autre doctrine stoicienne qui aurait exercé une influence sur Plo-
tin serait, dans la doctrine des passions, celle d’un double mou-
vement en sens contraire: les passions du corps qui influent sur
I’Ame, les passions de 'dme qui influent sur le corps. De méme
Pidée des cwpatixal xpaceig (IV 4, 29, 34). Enfin, je voudrais



88 DISCUSSION

interroger M. Theiler sur cette doctrine du daipwv que Plotin
me parait transformer et transposer en la liant étroitement a la
doctrine de la hiérarchie des étres, chacun étant ce qu’il est par
suite de sa dépendance d’un étre qui lui est immédiatement
supérieur et qui 'inspire.

M. Schwyzer: Herr Theiler hatte die Freundlichkeit, fir die
Ahnlichkeiten zwischen Poseidonius und Plotin meinen Artikel
Plotinos in detr Realenc. 21, 577-579 zu zitieren. Ich muss dieses
Kompliment zuriickgeben; denn wenn ich dort iiberhaupt etwas
iber diese schwierige Frage schreiben konnte, so verdanke ich
dies in erster Linie dem weitgreifenden Buche Die Vorbereitung
des Neuplatonismus, das Herr Theiler 1930 herausgebracht hat.
Dazu ist noch der gleichzeitig erschienene Aufsatz von R. E. Witt,
Class. Quart. 24, 1930, 198-207, zu nehmen, der sich darauf be-
schrinkt, die Ahnlichkeit zwischen den beiden Denkern heraus-
zuarbeiten, die Frage der Abhingigkeit Plotins von Poseidonios
aber offen lisst. Ob Plotin je Originalschriften des Poseidonios
in Hinden gehabt habe, erscheint auch Herrn Theiler unerweis-
lich; mir scheint es dariiber hinaus fraglich, ob tiberhaupt irgend
etwas im Plotin auch bloss indirekt auf den Stoiker zuriickgefiihrt
werden kann. Bei aller Bewunderung fiir die staunenswerte Fiille
von Ahnlichkeiten, die Herr Theiler vor uns ausgebreitet hat,
mochte ich doch glauben, es handle sich hier um /Joci parallels,
nicht um fontes. Bei einer Stelle kann man dies, so scheint mir,
noch eindeutig nachweisen. Die Ausdriicke Aeovté deg und mwouxi-
Aov Onptov, mit denen Plotin in I 1, 7, 20-21 den niederen Men-
schen bedacht hat, brauchen doch nicht durch Poseidonios ver-
mittelt zu sein, sondern konnen auf eigene Platonlektiire (Resp.
s9oa und §88c) Plotins zuriickgehen. An der Stelle VI 9, 7, 28
wird mit @motv gewiss ein wortliches Zitat eingefiihrt; aber hier
Poseidonios einzusetzen, scheint mir verwegen. Epikur ist der
Letzte, den Plotin namentlich erwihnt (II 9, 15, 8). Das Wortchen
¢nolv ohne Namensangabe bezeichnet fast immer Platon. Nur
zweimal (I 1, 4, 26 und IV 4, 15, 19) ist Aristoteles gemeint, ein-
mal (I 6, 8, 18) Homer, einmal (IV 7, 8 2, 12) ein stoischer Gegner,



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 89

und einmal wird ein noch nicht identifiziertes Dichterzitat mit
eroiv eingefithrt (IT 9, 9, 22). Die Platonzitate werden stets aus
dem Gedichtnis und daher oft ganz ungenau zitiert. Manchmal
bereitet ihre Identifikation Schwierigkeiten; selbst ein Kenner wie
Bréhier hat nicht alles herausgebracht. Mir ist es einmal gelun-
gen, die Quelle fiir V 1, 10, 10 0lov Aéyer [TAdrwv tov elow &vbpw-
mov herauszubringen, nimlich Resp. 589a 6 évtog &vBpwmog. Ich
konnte mir daher denken, dass auch fiir diese Stelle jemand einen
wenn auch noch so ungenau zitierten Platon-Satz finden wird.
Und vielleicht wird die noch nicht gegliickte Identifizierung des
Zitates in VI 7, 11, 44, wo Platons Name steht, auch noch geraten.

Sehr gliicklich fand ich Herrn Theilers Ausdruck Plato dimi-
diatus. In der Tat ist Plotins Platon ein Platon ohne Politik, und
das ist ein Platon ohne Frithschriften. (Dass der Charmides mog-
licherweise benutzt wurde, hoffe ich, in meinem eigenen Referat
glaublich zu machen.) Aber auch die Nomoi werden selten heran-
gezogen; wortliche Fragmente fehlen sogar ganz. Dass mit
dem beriihmten Satz des Porphyrios in der iz 14, 5, man finde
bei Plotin Xtwixa Aavldvovra déypara, nicht die Stoikerkritik
gemeint sein kann, darin gehe ich mit Herrn Theiler einig. Da-
gegen scheint es mir unwahrscheinlich, dass dieser Satz auf die
Platoninterpretation zielt, sondern Porphyrios denkt dort wohl
an Schriften wie I 4 oder III 2-3, wo die ethischen Probleme im
Vordergrund stehen. Dass der Platoniker Plotin seine Platon-
interpretation gerade einem Manne entnehmen soll, der trotz
seinen platonisierenden Ziigen stets als Stoiker bezeichnet wird,
will mir nicht in den Kopf hinein. Ich glaube vielmehr, dass
wir hier mit einer reichen, fiir uns fast ganz verlorenen plato-
nischen Schultradition rechnen miissen, die sowohl Poseidonios
wie Plotin vorlag.

M. Harder : Ich bin Hertn Theiler dankbar, dass er uns seine
Schatzkammer gedfinet hat und uns zahlreiche Stellen aus Ge-
bieten geboten hat, wo er allein wohnt. Ob diese Stellen Parallel-
stellen oder Quellen sind, ist eine Frage fiir sich. « Quelle»
halte ich fiir einen mythologischen Begriff; ich werde in meinem



90 DISCUSSION

Vortrag noch darauf zu sprechen kommen. Wichtig scheint mir,
dass Herr Theiler immer wieder jenen Text herangezogen hat,
wo Poseidonios wortlich zu finden ist, nimlich Galens Buch de
Pplacitis Hippocratis et Platonis. Auf Porphyrios’ Bemerkung iiber
die Zrwixa AavBavovra doyparta in der 17742 14, 5 brauchen wir
nicht abzustellen; denn wir besitzen ja den Plotintext. Und da
konnen wir sehen, dass Plotin die gesamte Schultradition zu-
sammenfasst, zu der damals bis zu einem gewissen Grade auch
die Stoa gehorte. Bloss Epikur ist von vornherein ausgeschlossen.
Es lisst sich also von vornherein garnicht sagen, dass eine Ubet-
einstimmung von Stoikern und Platonikern unwahrscheinlich
wire; sondern es enspricht vielmehr unserem Bild angesichts der
gemeinsamen Herkunft. Denn diese Dinge kommen ja eigentlich
aus einer Wurzel — nidmlich vom spiten Platon oder vom frithen
Aristoteles. So ist es auch von innen her gesehen garnicht erstaun-
lich, dass Platonisches und Stoisches nebeneinander wohnen und
vom gleichen Denker nebeneinander verwendet werden.

Sehr instruktiv hat Herr Theiler ausgefiihrt, welche Seiten
Platons bei Plotin nicht mehr vorhanden sind. Ich mdchte sagen,
das ganze Erbe des frithen Gtiechentums, das bei Platon noch
so wirksam war, sei untergegangen. Dazu gehort auch, was
Herr Theiler hervorhob, der Bruch mit dem mwaudixdg Epwg, ein
Bruch, der bei Plotin besonders scharf ist. Fiir das kaiserzeitliche
Lehrertum gehorte dieser pidagogische Eros durchaus zum Stil
des Lebens und Lehrens, und so ist es nicht weiter erstaunlich,
dass in der Schule ein Mann auftrat — der Diophanes, vgl. /772
Plot. 15 — der diesen Eros zwischen Lehrer und Schiiler forderte.
Und nun erinnern Sie sich, wie Plotin stindig dazwischen redete
und mit dem homerischen B&AN obrweg dazu aufforderte, noch
schirfer gegen diesen Gegner vorzugehen. Nun hat wohl nie-
mand den Griechen ihren mwaududg Epwe mehr iibelgenommen
als die Romer. Die rémische Polemik ist immer voll von Vor-
wiitfen gegen diese Seite griechischer Lebensfithrung, und ich
glaube, dass Plotin im Lebensstil und auch in seiner ganzen
Lebensart in Rom durchaus rémisch orientiert war.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 91

Die Vita Plotini ist iiberhaupt noch nicht gentigend ausge-
schopft. Es gilt dort, durch die Missverstindnisse des Porphyrios
zum wirklichen Geschehen vorzustossen. Erstens konnen wir
sehen, wie stark er in seiner wirtschaftlichen Existenz gesteuert,
und wie seine philosophische Existenz nur moglich gemacht
wird durch die Hilfe michtiger Frauen. Zweitens ist das Faktum
zu nennen, das Porphyrios vollig missverstanden hat: Leute von
Rang und Stand, ja Senatoren setzen Plotin von Todes wegen
als Betreuer ihrer Kinder ein; das heisst: die Kinder siedeln in
sein Haus iiber. Plotin fithrte nimlich ein grosses Haus; er war
keineswegs, wie Wilamowitz schrieb, ein armer Schlucker. Die
ihm durch Testament anvertrauten Kinder siedeln also zu ihm
iiber; Plotin betreut sie — und das geht so weit, dass er dem
einen dieser Schiitzlinge die Schularbeiten nachsieht. Aber vor
allem betreut er ihr Vermogen. Denn es handelt sich dabei um
eine echte f#fela nach dem rOmischen Recht: das Vermogen
bleibt bei den Miindeln, und der ##for, der Vormund hat nur
die Verwaltung. Wie Plotin sich iiber diese seine Aufgabe dusserte,
teilt Porphyrios in Ausdriicken mit, die wortlich aus den Formeln
des romischen Rechtes stammen L. Freilich hitte er dabei das
rémische #utor nicht mit @bAag libersetzen diitfen (er sentimenta-
lisiert es gar 9, 9 mit dem Ausdruck iepd Tivt xal Octey pbOAoxr).
Dies ein kleiner Beweis, dass Porphyrios den Sinn jener Aufgabe
nicht erfasst hatte (einzig émitpomoc wire der angemessene Aus-
druck fiir #ufor gewesen); umso mehr erkennt man, dass Plotin
diese Vormundschaft nicht als Vermoégenszuwachs, sondern als
sittliche Ehrenpflicht auffasste.

Dies Faktum, dass Plotin im romischen Gesellschaftsleben
eine geachtete Stellung hatte, und nicht nur das: dass er Rechte
ausiibte, die nur dem Biirger zukamen — dies Faktum zeigt,
welch hohe Stellung dieser 6stliche Fremde in fithrenden Kreisen
(und zwar sind es Senats-Kreise) eingenommen hat.

1 Aéyov... Exewv adtodg Selv Tag %TNoelg Xal TAG TPOsdBoUg Gvemdpoug
xal cwlouévag, so Vita Plot. 9, 15. Das entspricht genau der im Vot-
mundschaftsrecht gultigen Formel rem pupillis salvam fore.



92 DISCUSSION

Zugleich zeigt sich: Plotin hat ein sehr feines Verstindnis
fir die Eigenart des romischen Familienlebens und des romischen
Rechtes — was Porphyrios ganz abgeht. Eng damit mochte ich
auch diesen Zug zusammen bringen: sein Verhalten gegeniiber
der jungen Generation ist durchaus romisch; es ist ein viterliches
Verhalten, und das Lehrertum ist sozusagen hergeleitet aus der
Vaterschaft. Das Verhalten des griechischen Lehrers zu seinem
Zogling, das auf der guAia basiert, ist da ganz anders.

In dieselbe Richtung weist der Bericht iiber Porphytios
schwere Depression (I/ia Plot. 11, 11). Da bewirkt Plotin eine
Losung, die fiir Porphyrios volliges Scheitern bedeutet: er muss
diesen Kreis verlassen, in dem er sich mit Miihe an die erste
Stelle emporgerungen hat; er muss gar seinen Lehrer, der sein
entscheidendes Erlebnis ist, fahren lassen. Die Szene, in der
Plotin zu ihm tritt und diesen Entschluss in ihm vorbereitet, ist
zunichst eine drztliche Szene — aber sie hat zugleich auch etwas
ausgesprochen Viterliches, wie Plotin da seinem bedeutendsten
Schiiler die Not anmerkt und ihm einen Weg weist.

In diesen Beobachtungen kommt etwas von dem Motiv zum
Ausdruck, das es dem Plotin unméglich macht, den mwatdudg
gpwg am Leben zu erhalten — hier spricht aber auch viel von
dem mit, was zum Wegfall des ganzen altgriechischen Gehaltes
in Plotins Werk fiihrt.

Was nun die spiten Schriften Plotins betrifft, besonders wept
eddoupoviag I 4 (46) und mepl mpovoiag IIT 2-3 (47-8), die man
gerne stoisch nennt oder gar auf die sogenannte stoische Diatribe
zuriickfiithrt, so mochte ich bemerken, dass « Diatribe» auch zu
den Begriffen gehort, die mir verdichtig sind.

Zu meiner grossen Freude gingen Sie zum Schluss auf die
Nomoi ein — auch ich glaube, dass die spite Plotin-Periode
(ganz gleichgiiltig, ob wortliche Zitate aus den Nomo: vorliegen)
ganz wesentlich aus einem erneuten Studium der Nomoi zu ver-
stehen ist. Hier haben wir auch den eigentlichen Grundgedanken
der in jenen Spitschriften hdufigen Topik, ndmlich dass der
Mensch ein Schauspieler ist. Deswegen eben ist das Weltgeschehen



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 93

entwotfen, weil der Mensch vom mwount1g eine Rolle zugewiesen
erhalten hat (bewundernswert schon ist diese Gleichung von
Dichter und Schopfer ). Dieser hiufig variierte Gedanke wird
nun von Plotin, gerade in der Schrift wepl mwpovotag besonders
ausgestaltet: etwa dadurch, dass ein Schauspieler nur dann ab-
gesetzt wird, wenn er schlecht wird — denn dann miissen ihn
Regisseur oder Dichter durch einen besseren ersetzen.

Neben das Brettspiel, das heute schon erwihnt wurde, ge-
hort als eine andere Reminiszenz an die Nomoz das Marionetten-
spiel. Die Menschen sind Puppen in der Hand der Gottheit, und
die Drihte, an denen der Spielende zieht, sind die w&0v) — und
mit diesen Drihten werden die Puppen bewegt. Wie verbreitet
diese Vorstellung war, beweist der Begriff der Person. Schon in
dem Wort persona, das ja bekanntlich mwpéowmov heisst, liegt die
Grundvorstellung vor, dass die Welt ein Theaterspiel ist, und
dass der Mensch eine Rolle darin zu spielen hat. Bei Cicero ist
das noch ganz lebendig. An diesen ersten Fillen, da Wort und
Begtiff persona auf europiischem Boden erscheinen, zeigt sich,
dass der Sprachgebrauch nicht nur speziell platonisch gewesen
ist, aber auch nicht speziell stoisch gewesen sein kann. Er muss
allgemein gewesen sein |

Gestatten Sie mir noch ein Wort zur Verteidigung von Plo-
tins Interpretation des platonischen Phaidros. Herr Theiler hat
gezeigt, dass der Phaidros-Mythos von Plotin wortlich genom-
men wird; da liegt offenbar die Auffassung zu Grunde, dass er
nicht wortlich genommen werden sollte. Plato sagt aber aus-
driicklich: « Es muss gewagt sein, die Wahrheit zu sagen»
(Phaidr. 247c). Wenn wir den Phaidros-Mythos nicht wortlich
nehmen kénnen, so miissen wir ihn wenigstens sehr ernst nehmen,
und das hat Plotin im Gegensatz zu modernen Interpreten getan.
Und hier mochte ich gleich noch ein zweites anschliessen.
Herr Theiler hat Plotins Deutung des érnéxewa ¢ odolag zu-
riickgewiesen. Plotin hat demnach eine Fehlinterpretation zur
Grundlage seines Weltstufenaufbaus gemacht. Ich bezweifle, ob
das so sicher ist; jedenfalls wire es mir sehr peinlich.



94 DISCUSSION

M. Dodds: 1 feel that if we start on the interpretation of
Plato we shall discuss it for the rest of the week. I should like
to return to the question raised by Mr. Schwyzer, how Plotinus
who calls himself a Platonist can draw on Posidonius who is
known to everybody as a Stoic. Is not the answer to this that
anything is Platonist which can be defended by quoting a text
of Plato ? Plotinus saw himself as the interpreter of Plato’s
philosophy; but in interpreting it he can draw on every kind of
source, hardly ever quoting his source werbatim, but absorbing
it and re-using it as a part of his reconstruction of Platonism.
What, like Schwyzer, I cannot believe, is that he used the word
¢motl to quote Posidonius; I think he believed himself to be
quoting Plato, however loosely. And I suppose that in general
we must look very carefully in the works of Plato before we
say too easily « Posidonius». There are indeed things in Plo-
tinus which are attested as Posidonian and are not attested for
anybody before Posidonius. But my impression is that the
Platonic tradition temains central, and that the Posidonian
elements come in by way of completing an interpretation of
Plato.

In connection with Mr. Theilet’s Plato dimidiatus 1 think the
teaching curriculum in the Platonic School at various periods
would repay study. Porphyry has omitted to tell us what
Platonic dialogues were read in Plotinus’ seminar and in what
order; but we have some information in Albinus (/sag. 4 and 5)
and Proclus (Platonic Theology 1, 5), and Iamblichus’ curriculum
is preserved in the Prolegomena in Platonis philosophiam (c. 26).
From this it seems that the « Socratic» Plato was not entirely
neglected. For example, the course that Olympiodorus gave at
Alexandria in the sixth century began with the .4/ibiades I (which
every one accepted as genuine); thence one went on to the
Gorgias, next to the Phaedo, and only then to the great meta-
physical dialogues. Everything culminated, however, in the
study of the two works which for Proclus contained the central
mystery of Platonism, 77maios and Parmenides. And already in



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 95

Plotinus I suppose it would be true to say that these two are
the dominating centres of Platonic thought.

M. Armstrong: It is very difficult to add anything to
Mzr. Theiler’s most superbly rich and fascinating survey, and
especially to what he said about providence; but there is one
curious little argument which Plotinus throws out in passing at
the end of the late treatise on the action of the stars (II 3 [52])
which perhaps is, I think, worth remarking, as I don’t think
Mzt. Theiler mentioned it. This is what might be called the
aesthetic argument to justify the presence of moral evil in the
universe. It comes in II 3, 18, 5-7. Plotinus begins with a
common-place enough statement about the usefulness of such
things as poisonous animals, very much in the Stoic manner, and
continues €mel xol TNV naxtay adTNV EYEY TOAAX YPNGLLK Kol
TOAAGDY TTOLYTIXNY ®AAGDV 0tV xaAAovs TeyvYTol movtos. That
seems to me an extremely interesting line of thought; it is simply
thrown out in passing that xaxie, which seems to be here speci-
fically moral evil, is at the root of all artistic beauty and that
that justifies its presence in the universe. It rather strikingly,
when one thinks about it, confirms Mr. Theilet’s remarks about
the omission in Plotinus of the ethical and political emphasis.
Plato would banish art, to whose beauty he was keenly sensi-
tive, from his state, from his ideal city, because it represented
roaxto and might introduce xaxia. Plotinus here justifies the
presence of evil in the universe because it is productive of
TOANGY xadv, particularly the beauties of art. It’s a complete
reversal of standpoint. One should not build too much on it,
because it is a remark thrown out in passing, but it seems to me
interesting.

M. Dodds : Had he not got in mind there a passage in III 2 [47]
where he says someone might blame a work of art by saying
that « here indeed is a bright and beautiful colour, that the
painter has put, but in this other part of the picture the colouring
is rather dull, uninteresting », and Plotinus replies: « the dull
colouts atre necessary for contrast with the bright ones and they



96 DISCUSSION

are essential for the beauty of the work of art». Is it not in
that sense that xaxte is productive of xdAAog ?

M. Armstrong : Yes, but if you look at the passages as a whole,
he seems to be passing from physical to moral evil. He starts
off with the physical evils and then passes on to xaxto; it rather
looks as if it was meant to mean moral evil there particularly,
as it often does, of course.

M. Dodds: But in what sense is moral evil productive of
XAANOG P

M. Armsirong : 1 think that perhaps Plato provides the answer
there: moral evil is the normal subject of tragedy, a very im-
portant form of art. It is very difficult to produce a great tragic
work of art without some xoxtie in it, somewhere. That was
how I interpreted it.

P. Cilento: B> stato detto che tutta la storia del pensiero &
un eterno dialogo tra Platone e Aristotele; ma, forse, non sarebbe
errato mutare uno dei due termini, eliminare cioé Aristotele, un
Aristotele conciliato a Platone, e porre come poli opposti Platone
e lo Stoicismo si che non Plotino solo — come vuole Herr Theiler
— ma proprio 'anima umana stia «zwischen Plato und Stoay,
oscillante come la canna pensante di Pascal ha lo spirito e il
senso, tra il cielo e la terra, tra la trascendenza e I’immanenza.

Ma quali che siano, per Plotino come per ogni altro vero
filosofo, le fonti e la stessa sorgente del filosofare, certo ¢ che
sempre ogni pensiero antico, per la stessa legge storica della
contemporaneita del passato al presente, entra nell’attuale, per
I'intermedio di un altro pensiero.

La parola di Platone, non meno che quella di Posidonio, si
muta profondamente sol che passi, dinamica e non statica, nel-
I’anima di Plotino; perché ogni sentenza filosofica se &, in se
stessa, degna di trapassare in chi ¢ degno di receverla, vi trapassa
solo per vie di pensiero: cosi, 'intermedio della mente fa cadere
quanto di empirico e di contingente v’era prima abbarbicato. Di
mano in mano, cio¢ da mente a mente, il pensiero si purifica:
cade il volto del tempo e si rivela quello dell’eterno. E questa



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 97

¢ la vita dello spirito: far cadere le alghe e le conchiglie dalla
statua di Glauco.

Se Plotino, per esempio, prende a prestito, dalla Stoa, il con-
cetto e il termine cuumdBeta, ecco che ci troviamo di fronte a
qualcosa di nuovo. La « simpatia» di Plotino non ¢ piu la « sim-
patia» stoica; il « vivente totale» di Posidonio non & la « totalita
della vita» di Plotino. E lo spirito ch’¢ diverso; e diversi sono
i presupposti filosofici dell'uno e degli altri. Quanto a « simpa-
tia» — Plotino sente il bisogno di ricorrere a un altro termine,
pit suo, anche se usato una volta dal lontanissimo Crisippo,
cOumvorx (che ricorre spesso in forma verbale cupnvéw): anzi —
ecco Plotino — obumvole wix « spitito comune unico». E un
accento nuovo in questa unicita di respiro spirituale del mondo.
Non panteismo, ma panenteismo. Unita assoluta. Plotino ha un
senso esasperato dell’unitd: di qui muovono, come da vera,
unica fonte, le correnti del suo filosofare. Ma la Unitd metafisica
s’¢ spezzata: Plotino sente I’affanno, ’angoscia di questo spez-
zarsi dell’uno nella dualita dello spirito, nella pluralita delle idee,
nell’infinitudine dell’anima; Plotino sa che questo processo di
discesa verso la persona ¢ dovuto al t6Apa (ecco un’altra fonte
pitagorica, trasposta e trasformata), all’audacia, alla smania della
coscienza. Allora se l'unita s’¢ spezzata, bisogna ricostituirla:
ecco il valore della simpatia. In definitiva, per me, la parola sara
pure stoica, ma il senso & schiettamente plotiniano. I pensieri
quando sono veramente vivi e vitali, tagliano il cordone ombeli-
cale materno e vivon di vita propria.

Solo quanto alla forma letteraria delle Ewnneadi, vi riconosco,
con Bréhier, il tipo della diatriba cinico-stoica.

Per tutto questo, la grande ammirazione per i classici studi
del Theiler non m’impedira di porgli la domanda: Plotino ¢ un
dimidiatus Plato o non piuttosto un renovatus Plato ?

M. Puech: J’ai 'impression que la notion de Logos, évoquée
pat M. Theiler, embarrasse Plotin et qu’il serait plus enclin a la
critiquer qu’a en faire grand usage. Cette sorte de réserve irait
dans le sens d’une tendance de I’époque, sensible également, me



98 DISCUSSION

semble-t-il, chez Origeéne. Doit-on y voir une réaction a 1’égard
du stoicisme ? Il y aurait 12 une bonne pierre de touche, pet-
mettant d’éprouver et d’apprécier sur un point essentiel I'influence
que le stoicisme a pu exercer sur Plotin et I'attitude observée a
son égard par celui-ci.

Je sais bien que le Logos intervient chez Plotin au niveau
cosmique et biologique, mais y a-t-il place chez lui pour le Logos
comme Verbe-Raison ?

M. Dodds : 1 suppose one answer is that he places the Logos
on every level. In the treatise wepl ©bcewg (111 8) you have the
conception of Nature which is the lowest level of soul, but is
already a kind of Logos or a shadow of Logos which can express
itself only by creating a physical form. But nature is the child
of another Logos, and this higher Logos is the child of a still
higher one. Logos, in other words, is not a Aypostasis; is that
right ?

P. Henry: M. Dodds nous a donné, me semble-t-il, la ligne
générale de la réponse. Je suis de son avis: le Logos est chaque
fois un reflet de ’hypostase précédente. Un texte assez clair est
V I [10], 3, 8 5qq., ou Plotin dit qu’une hypostase est le Adyog
de l'autre.

M. Puech : Oui, C’est toujours le principe de I’épanouissement.

P. Henry: L’épanouissement aussi du raisonnement par rap-
port a lintuition, d’une dispersion toujours plus grande par
rapport a I'unité précédente, plus serrée.

M. Puech: Sans doute. Il n’y a pas toutefois chez Plotin,
comme chez les Stoiciens, une tendance a tout bloquer, a centrer
sa spéculation, sur la notion de Logos comme entité, comme
Verbe-Raison. Sa position differe, par exemple, de celle des apo-
logistes chrétiens du 11° sieécle, pour qui la notion de Verbe est,
au contraire, essentielle.

P. Henry: Mais a un niveau déterminé, pas comme chez
Plotin, a presque tous les niveaux.

M. Puech: Origeéne, en revanche, n’admet pas une théologie
ou une christologie uniquement ou principalement fondée sur la



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 99

notion de Verbe: il préfere spéculer sur le « Fils». Il ne saurait
étre qualifi¢ de Théologien du Logos, considéré comme un
alexandrin prolongeant la tradition théologique du 11® sitcle.
Certes, les réserves d’Origene sont différentes de celles de Plotin.
Pour lui, le Logos reste, comme la parole, quelque chose d’im-
personnel, voire d’inconsistant, n’assure pas 2 la deuxieme hypo-
stase trinitaire la personnalité qu’affirme, au contraire, le nom
de « Fils». (Cf., par ex., in Joh. I 24 [23] §§ 151-152; I, 38-39 [42]
§§ 280-288.) Plotin, évidemment, ne connalt pas ces raisons de
théologien et d’exégete chrétien. Il n’en reste pas moins qu’il a,
me semble-t-il, lui aussi, tendance a laisser de cdté le Logos
comme notion spéculative fondamentale.

M. Schwyzer : Datf ich noch darauf hinweisen, dass Adyog in
den beiden zusammengehorigen Schriften III 2-3 [47-48] in einem
besondern Sinne verwendet wird ? Sonst spricht Plotin allenfalls
von den stoischen Adyor oeppatixot, hier aber bezeichnet Adyog
etwa den Weltplan. Er kann mit dem volg verglichen werden,
aber eher noch mit der Weltseele, aber er ist weder das eine
noch das andere. Auch dass erIII 3, 2, 13 dem péyag fHyeuov des
platonischen Phaidros 246e gleichgesetzt wird, hilft uns nicht
weiter. Denn dieser Aéyog widersetzt sich einer Einordnung in
die Hypostasenttias. Auf diese Schwierigkeiten hat schon Bréhier
in seiner Notice zu III 2-3 hingewiesen, ebenso R. E. Witt in
seinem Aufsatz 7he Plotinian Logos and its Stoic Basis, Class. Quart.
25, 1931, 103-111, und neuerdings ist eine Miinchner Dissertation
Der Logos-Begriff bei Plotin von Edgar Friichtel (1955) herausge-
kommen, leider schwer zuginglich, da nur in Maschinenschrift
vorhanden.

M. Theiler: Ja, das ist an sich richtig, nur was Hert Dodds
sagt, hat tatsichlich auch Berechtigung: es gibt Fille, wo es
heisst «die Seele ist der Logos des voUg»; es gibt, wenn ich mich
nicht seht tdusche, sogar eine Stelle mit dem Sinn « der voig ist
der Logos des €v» (V 1 [10] 6, 45), also damit ist gesagt, dass
wirklich auf jedem Niveau der Niveauunterschied ausgedriickt
wird durch Logos; das ist eine der Grundkonzeptionen. Herr



100 DISCUSSION

Schwyzer sagt andererseits richtig, dass in der Providentiaschrift
der Logos auch als die risonnable Grundkraft der Welt erscheint,
in Umsetzung stoischer Ansichten.

M. Dirrie: Erlauben Sie mir, zu der Frage der Zitationen
Plotins eine Kleinigkeit hinzuzufiigen: es ist sehr auffillig, dass
die Autoren vor Plotin, sowohl die eigentlichen Schul-Platoniker
wie die am Rande Stehenden, z. B. Philon und Klemens, im
Grossen und Ganzen alle den gleichen Kreis von Platon-Zitaten
beherrschen. Eine ganz wichtige Erweiterung freilich hat Plotin
hinzugefiigt: er hat den platonischen Parmenides in die Etklirung
mit einbezogen; und im Zusammenhang damit begegnen Zita-
tionen aus dem Parmenides in nennenswertem Mass erst bei
Plotin.

Im Ganzen aber verfiigt man iiber einen annihernd gleich-
bleibenden Schatz von gefliigelten Worten aus Platon; nicht
selten behandelt man sie so, als wenn sie A6vyia aus Platon wiren.
Zunichst ist auf die technische Schwierigkeit hinzuweisen, die
es machen musste, wenn man Platon exakt aus dem Text zitieren
wollte. Solange man Platon in Rollen las, musste man jedesmal
das ganze volumen bis zur gesuchten Stelle aufrollen, — sicher
eine miithsame Arbeit. Um sie sich zu sparen, verliess man sich
viel mehr, als wir das heutzutage tun, auf sein Gedichtnis —
woraus sich die zahlreichen Ungenauigkeiten im Zitieren er-
kldren.

Wer nun aber viel mit Platon-Zitaten operierte, kam so nicht
aus; ich habe den Eindruck gewonnen, dass diejenigen, die viel
aus Platon zu zitieren hatten, sich Exzerpt-Sammlungen anlegten
und daraus zitierten. Das Werk des Albinos z. B. ist auf weite
Strecken ein Cento aus Platon-Zitaten — womit implicite be-
wiesen wird, dass Platon an allen Stellen dasselbe meint. Nun
schlich sich aber garnicht so selten in solche Sammlungen ein
Satz ein, der garnicht aus Platon stammt. Einen hiibschen Beleg
bietet Athenaios XI 116; 507d; was dort aus Dioskurides als
Dogma Platons vorgetragen wird, steht gar nicht bei Platon;
dennoch ist das Wort von der Ruhmsucht als dem €oyatog T



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA I0I

Juy g yrrav als genuin platonisch in die Tradition eingegangen;
vgl. Olympiodor in Phaed. 34, 13 und 106, 22 Norvin; Simplikios
zu Epiktet I 25, 21. Moglicherweise wird daher die Suche nach
der platonischen Bezeugung jenes mit @7 oty eingeleiteten Satzes
ergebnislos bleiben. Dabei hat Plotin jenes @7otv gewiss mit der
Uberzeugung hingeschrieben, es handle sich um Plato.

P. Henry: Je crois quand méme qu’il faut se représenter un
Plotin lisant des dialogues entiers de Platon directement dans le
texte. Comme nous le savons aujourd’hui, la question matérielle
des rouleaux de papyrus n’est plus aussi importante. Il n’est pas
exclu que dans 1’école de Plotin on ait disposé de codices. Sans
doute il est possible qu’il y ait eu en usage dans les écoles des
recueils de testimonia de Platon, mais je pense que nous sommes
tous d’accord pour admettre que Plotin a eu aussi une connais-
sance directe de Platon et, comme je le montrerai dans mon
travail, je crois qu’a I’occasion il faisait lire directement en classe
un passage d’Aristote. Les dernieres découvertes de papyrus ont
prouvé que les codices existaient a cette époque.

M. Theiler: Nun darf ich noch einmal, nachdem ich Sie zu
lange schon in Anspruch genommen habe, einige Worte bei-
figen. Es hat gewiss etwas Schockierendes, das empfindet Herr
Schwyzer richtig, wenn ein Neuplatoniker in dem starken Masse,
wie ich es glaube nachweisen zu konnen, auf einen Stoiker zu-
riickgreifen soll. Freilich wie bei Marc Aurel, wo sich ebenfalls
die poseidonische Grundfarbe dem geiibten Auge aufdringt, ist
die Annahme der Kenntnis des originalen Poseidonios nicht
notig. Es gab Doxographien, die teils mit Namen, teils ohne
solche die Alteren anfithrten. Wir haben einige solche Schriften
erhalten oder konnen sie rekonstruiten; ihre Fiille kénnen wir
nicht iiberschitzen. Es ist auch das ganz richtig, was Herr Dorrie
sagte, dass bei einer solchen Zusammenstellung gelegentlich ein-
mal die Grenze von Zitaten nicht ganz klar gehalten wurde. Es
ist also durchaus moglich, dass das @roty eine Stelle meinte, die
in einem solchen Sammelzusammenhang Plato erweiterte, er-
ginzte, ohne Plato selber zu sein. Jedenfalls findet sich das @notv-



102 DISCUSSION

Zitat nicht bei Plato, und es kann auch nicht eine vage Remi-
niszenz decken; wo Plotin vage Plato zitiert, sagt er natiirlich
nicht onotl. Herr Schwyzer mochte Plotin I 8 und 10 direkt mit
Plato Staar 588c ff. zusammenbringen, und ich hitte stirker be-
tonen sollen, dass Poseidonios & yobpevog T3y IIAdtwvog woAe-
Telaw, (um Sextus Emp. adv. math. 7, 9 zu variieren) seine psycho-
logische Lehte ausgefiihrt hatte. Pater Henry hat die doppelte
0tZwc hervorgehoben, ohne dass ich es in so betonter Weise
zum Ausdruck gebracht habe. Ich glaube, da ist etwas Richtiges
getroffen; es gibt dieses stoische épantesOot, Ouyydvery, Lukas
sagt YnAagpav; das ist noch ganz unekstatisch gemeint, wihrend
an andern Stellen, und dort ist die Vaterschaft des Phaidros zu
erkennen, die 0i&ig gesteigert und spiritualisiert und zusammen
mit andern auf spitere Mystiker wirkenden Ausdriicken vor-
kommt.

Es ist manches andere noch angemerkt worden; die Herren
Dodds und Armstrong machten auf die schwierige Stelle II 3, 18
aufmerksam. Vielleicht ist an die xaxte der Kiinstler aus dem
niederen Volk gedacht; von ihm hat Plotin keine iibermissig
hohe Meinung, obwohl er doch fihig ist, xdAAoTa TEYVYTE 2U
schaffen. Herr Harder ist zu Worte gekommen mit hochst inte-
ressanten Ausfithrungen iiber das Rémische bei Plotin, mehr auf
Lebensstil und ganze Umgebung als auf die Lehre zielend. Ich
weiss nicht ob Pater Cilento einen Augenblick darauf weisen
wollte, sich auch auf diesem Wege die Beniitzung der Stoa zu
erkliren. Der Romer hielt die Schulgrenzen nie fiir so wichtig
wie der Grieche. Und Cicero zeigt gelegentlich die Neigung, die
verschiedenen Vorlagen in einheitlichem Sinne zu verstehen.
Den platonischen Geist konnte jedenfalls Plotin in den Excerpten,
die er irgendwie aus Poseidonios zu sehen bekam, spiiren und mit
einer gewissen Grossziigigkeit dann benutzen. Das Wichtigste
bleibt gewiss das Personliche und Eigene. Aber bei der wissen-
schaftlichen Arbeit wiirde man ohne die Anregung von aussen,
ohne gewisse Schemata, die einem vorgelegt sind und die man
dann ausfillt, zur eigenen Entdeckung nicht gelangen. Was die



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 103

Frage iiber die Auffassung des Mythos bei Plato angeht, miissen
wit, glaube ich, im Augenblick resignieren; denn das gibe einen
Stoff zu einer neuen Tagung. Beim ’Avy«0éy finde ich nichts Pein-
liches, wenn wir Plotin auf einer Fehlinterpretation ertappen, die
er nun einmal von einer thm teilweise von anderer Seite gege-
benen Vorbereitung der Hypostasenlehre aus fast selbstverstind-
lich vollziehen musste. Sehr schon hat Pater Cilento auf den
innersten Lebensgrund, die Sehnsucht nach Einheit, auf das
schmerzliche Empfinden der Getrenntheit im Neuplatonismus
hingewiesen, die ihn dann die Lehre von der Einheit und Sym-
pathie aufgreifen liess, nicht ohne sie zu verwandeln. Herr Puech
hat die Logoslehre aufgegriffen. Das Thema ist nicht endgiiltig
erledigt. Unter Logos versteht Plotin auch die wpovora otpaty-
vy von der er III 3, 2, 6 spricht. Der Stratege weiss schon,
wie der Feind etwa reagieren wird, und schliesst dann in seinen
eigenen Kriegsplan die Eventualitit mit ein; auch die Hand-
lungen der Gegner Gottes sind vom Weltplan umschlossen.






	Plotin zwischen Plato und Stoa

