
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 5 (1960)

Artikel: Plotin zwischen Plato und Stoa

Autor: Theiler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II
WILLY THEILER

Plotin zwischen Plato und Stoa





PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA

Wenn wir über Ammonios und Numenios zurückgehen,
enthält dieses Thema das eigentliche Dachproblem unserer
Tagung. Doch melden sich Bedenken gegen die
Formulierung: Es gab schon einen stoisierten Plato und es gab
eine platonisierte Stoa. Wir finden den stoisierten Plato bei
Antiochos von Askalon, dem Lehrer Ciceros, der in den
Academici x, 19 ff. das System durch den Mund des Varro
entwickelt x, die platonisierte Stoa vor allem bei Poseidonios.
Also die Verbindung von Stoischem und Platonischem war
Plotin etwas Vertrautes. Sie zeigt sich u. a. auch schon bei
Philo von Alexandrien, bei Plutarch — trotz seiner Polemik

gegen die alte Stoa — und bei Galen, der in de placitis
Hippocratis et Piatonis im Kampf gegen Chrysipp Poseidonios,

« der die Wahrheit höher stellte als das Schuldogma »,

zum Bundesgenossen nimmt. Einige auffallende

Berührungen von Philo und Plotin: Gott, der nicht erkennbare,
steht über der Ideenwelt, oder auch dem Xoyo? und dem

Gefüge gewaltiger Suvapei?; er selber ist oüSauoü xal 7tav-

rayoü; er wird im ekstatischen Aufschwung der Seele

gesucht; freilich der jüdische Gott, der der Nichtigkeit alles

Geschaffenen gegenübersteht, lässt nicht eine innere
Verbindung von sich und der Seele zu. Und das Dasein einer
ethischen Tugenden- und Pflichtenlehre, andererseits der
Ausfall des Schicksalgedankens sind Hinweis darauf, dass

Philo sich nicht in die gleiche Richtung von der Stoa führen
lässt wie Plotin.

In unserem Bau fehlt ein Glied: Aristoteles. Anhänger
der Konkordanz von Plato und Aristoteles gab es schon

vor Attikos, der sich im zweiten Jahrh. n. Chr. gegen sie

1 Uber Varro als Schüler des Antiochos Augustin civ. dei 19,3 Ende.



66 W. THEILER

wendet; vergebens: die Harmonie der beiden vertreten Por-
phyrios, Hierokles (der bei Photios cod. 214, 172a 71 schon
Ammonios als Vorgänger nennt) und Simplikios. Plotin
kennt Alexander von Aphrodisias, den bedeutenden
Aristoteleserklärer, aber natürlich auch Aristoteles selber, von
dem er vielfach bestimmt ist, in der Lehre von Potenz
(Sovapup) und Akt — doch kennt er auch eine Süvapup xara
to TcoiELv Xafißavo[iivY), die Kraft, II 5, 1, 25 —, vom sog.
evoAov EtSop usw.1 Vom späteren Neuplatonismus aus
gesehen ist es paradox: der Einfluss des Aristoteles geht
nicht tiefer, bestimmt nicht mehr das System im Ganzen als

der des Stoikers Poseidonios.
Zwar an der alten Stoa nimmt Plotin offen oder geheim

die traditionellen Anstösse alter Schulpolemik; er wendet
sich gegen den Materialismus in der Seelenlehre IV 7, 2 ff.
und in der Gotteslehre II 4, 1; VI 1, 27; gegen die
Kategorienreihe VI 1, 25 ff.; gegen den Zeitbegriff III 7, 7, 25;
III 7, 13, 59 (vgl. Plutarch adv. Col. in6bc). Aber die
stoische St,' 6 aor; xp öloic, hält er II 7 der Beachtung wert.
Schon Porphyrios erwähnt (Vita Plotini 14) die verborgenen
stoischen Lehren Plotins. Dazu stimmt die ähnliche
Beobachtung von Iamblich über die Seele bei Stobaeus I, 372,
7 ff.: Stoa und gelegentlich Plotin vertreten die
Gleichstellung von Teil- und Weltseele (Seneca ep. 73, 13 Juppiter
quo antecedit virum bonum diutius bonus est). Freilich
deutet Plotin den Satz aus Piatos Philebos 30a, der die
stoische Auffassung vorausnimmt, weg. Doch ist auch das

letzte Wort des Plotin (Vita 2) der stoischen Ausdrucksweise

gemäss: to ev Y]püv Osiov cxvaystv 7tpoc; to sv tm 7tavTt, Ostov.

Polemik kennt Plotin einzig gegenüber Plato nicht, nur
Wegdeutung wie an der Philebos-Stelle oder dann bei scheinbarem

Widerspruch Harmonisierung. Oö tocotov Asywv — av-

1 Polemik gegen Aristoteles II 1, 8, 25: 7r£(r.7rrT] oüala; VI 7, 37, 4:
virjdiz voYjaecoi;; IV 7, 85: Seele als Entelechie; VI 1-3: Kategorienlehre

u. a.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 67

TaXTl (pocive-vocL (o Gstcx; ÜXctTcov), sagt er an berühmter Stelle

IV 8 [6] i, 27, wo Plato einerseits im Phaidon, Phaidros,
Staat (mit seiner Höhle des Kosmos) den Seelenfall erwähnt,
andererseits beim Preis des Kosmos im Timaios die göttliche

Sendung der Weltseele und der Teilseele. Nur auf
Schriften Piatos weisen genauere Zitate. Zu einem «pyjcji

ohne Namen ist im allgemeinen Plato zu denken. Auffällig
ist nur VI 9 [9] 7, 28 oüSevoi;, cpyaiv, taxlv (Geo?) e^co,

<xXXa naim aüvecmv oüx etäocn, wo nicht Plato verstanden
werden kann h

Damit ist schon die Ubermacht Piatos, gewiss des meist
direkt zitierten Plato, erwiesen. Aber wie bekannt, es ist ein

ganz eingeschränkter Plato, ein Plato dimidiatus, ein Plato
ohne Politik. Und wollte man das grosse Gefüge der Politeia
und der Nomoi nur als Scheinfassade ansehen vor der

1 Aber etwa Poseidonios vgl. Dio von Prusa 12, 28 oü jxaxpav 0Ü8'
xoü 0ELOU Stcpxiopevot. xa0' aüxoü?, äXX' ev aüxcö pioto 7rE9Ux6xe?,

päXXov St oujj.7t;s9ux6tei;" so auch Apostelgeschichte 17, 27 ^yjxeiv xöv
0e6v, e! dpa ye (jj^Xacp^aEtav aüxov xal ye oü paxpav änö cvö? öxaoxou
7)jicöv üicapxovxa' ev aüxcö yap t(ü>|iEV xal xtvoüp.£0a xal eojiev (Dreiheit).
« Gott berühren » Plotin im genannten Kapitel VI 9, 7, 4 und Vi [10]
11, 14 (Dreiheit); VI 5 [29] 10, 41 ev xcji aüxcjS Övxe? xal 6pä>p.ev xäya0öv
xal E9a7txö(i.E0a aüxoü (vorher xal ev xoi? 8ieox7]x6oiv arc' (xXXtjXcov xoi?
xÖ7rot.? ocopiaoiv fj 860t? dcXXou Tjj äXXou ouyyevr)? mit poseidonischem
Ausdruck); VI 9, 4, 25 oü ydp 81) ätceoxiv oüSsvö? 'Exeivo doaxe

Ivappooat xal olov E9aTCXEO0at xal ©tyctv xfj Iv aüxot? Suvapci. auyyEvst
xfj <xk' Aüxoü, wo zu vergleichen ist einerseits der erkenntnistheoretische

Satz bei Sextus Empiricus adv. math., 7, 93 <x>g xö cp&c;, 97)olv 6

IIooEiScivio? xöv IlXdxcovo? Tlpaiov E^rjyoüpiEvo?, Ü7tö xi)? 9UxoeiSoü(;
ÖiJjcco? xaxaXafißavsxai oüxco xal 1] xä>v 8Xtov 98019 int auyyEVOü?
Ö9eIXei xaxaXap.ßavEa0at xoü Xoyou,, vorweisend auf Plotin I 6, 9, die
berühmte Stelle über das sonnenhafte Auge (auch V 3 [49] 8, 19),
andererseits die ethische Anwendung bei Galen plac. 448, 15 nach
Poseidonios: xö xöv 7ta0üv atxiov xö p.1) xaxa Ttäv tnsadai xö ev

aüxoi? Saljxovi auyyevst xe ovxt xal xrjv opiolav 9601V ^xovxi xö xöv oXov

xoopov Sioixoüvxt Zeus, Poseidonios bei Lydus mens. 122, 17 W.);
vgl. auch Diogenes Laertios 7, 88; Nachwirkung auch von Plato Tim.
90a. Sext. Emp. 1, 303 zitiert den Vers des Empedokles 112, 4 wie
Plotin IV 7 [2] 10, 35, wozu meine Bemerkung zu Marc Aurel 2, 13

(Artemis-Verlag).

6



68 W. THEILER

ethischen Unterweisung, auch diese Unterweisung fehlt. Also
das eigentlich Sokratische fehlt und mit ihm der Nachklang
sokratischen Erziehertums, platonischer Freundschaft, und
auch das sokratische Gespräch, das in Auseinandersetzung
zur Einhelligkeit darüber führen soll, was das Leben erhält.
So hat Plotin auch nicht Dialoge geschrieben. Fragen wurden
gestellt in seiner Vorlesung (Vita 13), aber die Antworten
lagen schon fest. Philosophie und Leben waren monologisch
geworden.

Das war, wenigstens in der Theorie nicht überall so.
Hierokles bei Photios cod. 251, 464b 1 nimmt das Wort
des platonischen Phaidros 249a auf cpiAoCTOcpyjaoa dSoAnx;,

TtaiSspaaTYja-ai gs-rd cpiAocrocpio«;. Im ersten erkennt er die
0ecop[a aveu 7tpd£sto<; 7toAiTix9j<; auf Grund der xaOaprixal
apexcd; das stimmt zusammen mit der plotiniscben
Abwertung der 7tp<x£!4 1 (V 9 [5] 1, 13; III 8 [30] 4, 32; I 5 [36]

10, 21; VI 8 [39] 4, 8; V 3 [49] 6, 35); zur Hochschätzung
der oberen Tugenden gegenüber den politischen, die doch
den Menschen aus der Isolierung herausreissen, vgl. I 2.

Mit dem naiSepaciT^crai. sieht Hierokles anders als Plotin, der

I 3, 2 auch den epw-uxo? neben den cpiXocrotpo? stellt, die

Aufgabe des TiaiSeuTixo? und tcoAltixo^ berührt. Aber Plotin
hat nicht nur seine Freunde von politischer Betätigung
abgehalten (Vita 7) iind vom Philosophen bemerkt I 4, 14, 21

dp^cH äTco0fj<TSTai, mit etwelcher Betontheit spricht er
davon, wie das Vaterland auch von einem Schlechten gerettet
werden kann I 5, 10, 16, wie der Philosoph vor höheren
Zielen das Vaterland preisgibt VI 8, 6, 17.

Und so ist aus dem Werk Plotins alles was die Gemeinschaft

zum Ziel hat, ausgestrichen. Zitate fehlen von den
ethischen Frühdialogen Laches, Charmides, Gorgias (kaum
nach Gorgias 5ood II 9 [33] 9, 6). Aber auch vom Staate

sind nur wenige unpolitische Stellen herausgehoben, das

1 Reizvoll, wie eine hohe Lebenspraxis bei Plotin doch nicht fehlt,
Vita 9.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 69

Höhlengleichnis 514a, das auf den fast gnostisch gesehenen
Kosmos bezogen wird IV 8, 1, 33; II 9, 6, 8; die Ideen
und die Idee des Guten 505a, 5o8d ff. in III 9, 1, 9; V 1, 8, 7;
VI 7, 15, 9; VI 7, 37, 25; der Aufstiegsweg 525b bis 5346
in I 3, 1, 16; I 8, 13, 25; II 1, 2, 9; der innere Mensch 589a
in V 1, 10, 10; häufig der Schlussmythus I 1, 12; II 3, 9.15;
III 4, 3.6; IV 3, 8, 10. Aus den Gesetzen ist der Gedanke
über das Spielzeug des Lebens und die Marionettendrähte
644de; 803c in III 2, 15, 57 und IV 4, 45, 26 benutzt; von
grösserer Wichtigkeit 904c ff., auch gleich IV 4, 45, wovon
unten. Aus dem Theätet ist 17Öab öfters genannt, die Flucht
vor dem Übel und die Angleichung an Gott I 2, 1; I 4, 16;
I 8, 6. Sophistes, Parmenides, Philebos liefern einige
Belegstellen für die geistige Welt; Unwesentliches ist aus dem

Alkibiades, dem grossen Hippias, Politikos und Kratylos
aufgenommen, während der zweite Brief 312c, den Plotin
für echt hält wie die Epinomis (auf die 981b Plotin VI 7,

11, 44 geht), mehrfach den Beleg für die Dreihypostasen-
Lehre hefern muss: III 5, 8, 8; V 1, 8, 1; VI 7, 42, 9.

Weitaus am meisten und über zusammenhängende
Abschnitte hin sind Phaidon, Phaidros, Symposion und Timaios
benutzt. Der Timaios gab nicht nur das Gegengift gegen
gnostische Regungen (denen der Phaidon entgegenkam);
das nur am Anfang dialogisierte Spätwerk 1 bot einen nicht
dialogisierten Lehrvortrag, wie er am ehestens der
Denkbewegung Plotins selber entsprach und lieferte genaue
Lehren über die Seele und ihr Wirken, über Geist und Not-

1 Der verhältnismässigen Frühsetzung durch G. E. L. Owen {Class.
Quart. 47, 1953, 79 ff.) kann ich nicht folgen. Der Gastvortrag des
Titelhelden führt weitab von sokratischer Elenktik, und so setzt auch
der kosmologische, physiologische, mathematische und medizinische
Inhalt einen entwickelten Schulbetrieb voraus. Die sich selbst bewegende

Weltseele (37b 5) erinnert an den Phaidros und die Gesetze.
Das alles überschimmernde Spiel des Mythus geht fast schon in Ernst
über. Gegen Owen H. Cherniss, Journ. Hell. St. 77, 1957, 18 ff.; Am.
Journ. Phil. 78, 1957, 225 ff.



7° W. THEILER

wendigkeit, über Materie und Idee. Plotin lässt kaum das

mythische Spiel ahnen, macht sich aber klar, dass der Timaios
eine darstellerische U7r60eai<; enthält, und dass das Schaffen
Gottes in der Zeit nicht wörtlich genommen werden kann

(IV 8, 4, io; VI 7, 3, 3; sonst über das Mythische III 5, 9, 24).
Und so schwankt er, ob der Demiurg in seiner zweiten oder
dritten Hypostase zu finden sei. Auch in der grossen Rede
über die Seele Phaidros 245 c ff. sieht Plotin die fast unverhüllte

Wirklichkeit eines kosmischen Dramas dargestellt,
obgleich von 246a an Plato das mythische Gleichnis hervorhebt:

ohne Gleichnismythus zu reden wäre schwierig. Den
«gnostischen» Fall der Seele erkennt er 248c (otocv

TTTEpOppUTJCT) XOU STcl TY]V y9)V 7TEG7)1 Vgl. 2 J Oa CU SeÜpO 7TC-

coufjou (sjjuyai), aber er achtet auch auf die Ausdrücke von
Sehnsucht und schmerzlicher Unruhe vor dem Schönen, das

auch für das Ideenreich steht, und vor dem überschönen
Guten und braucht sie selber immer wieder: swtaOsIv,

e^laraerOai, öSüvv), d>8h;, ttoOsIv, evöouaiav, EX7tX7)TT£t.v.

Ein kleiner Zug sei herausgegriffen, um die Umsetzung ins

Monologische zu zeigen. Wenn nach Phaidros 2 5 2d jemand
den geliebten Freund nach dem eigenen Charakter wählt
und zum eigenen Wunschbild gestaltet (olov ayaXuoc texta 1-

vexou xou xaTaxoGpisi), so macht daraus Plotin die
Aufforderung (TT) reaver] textouvcov to Gov ayaXp.or Das eigene
Selbst soll im Glanz der Tugend erstrahlen, um Organ zu
werden, die göttliche Schönheit zu schauen I 6, 9, 13. Nach
der Diotima-Rede des Symposion 210a ff. ist oft der
Aufstiegsweg bis zum plötzlich erscheinenden höchsten Schönen

gestaltet I 3, x ff.; I 6, 1 ff.; II 9, 17; V 8, 2; V 9, 2. Was
bei Plato Leitmotiv ist, dass das Schöne durch Zeugung
zuerst leiblich, dann im Ruhm, zuletzt in der wahren
Seelentugend der Unsterblichkeit diene, das tritt bei Plotin zurück
zugunsten der intellektuellen Erfüllung mit dem Höchsten;
doch ist ein Zug davon bewahrt III 5, 1, 22; VI 9, 9, 19;
ganz ähnlich das berühmte Wort des Clemens von Alexan-



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 71

drien ström. 4,136,5, dass Gnosis besser als Unsterblichkeit
sei. Die Deutung von den Eltern des Eros III 5 behandelt
weit über das bei Plato Ausgedrückte hinaus die Personen
des Mythos als Sinnbilder der geistigen Welt.

Hier wäre die Überhöhung, die Spiritualisierung der

platonischen Lehre durch Plotin zu berühren; sie liegt allein
schon im Wegfall der politisch-ethischen Hälfte L Der
Überschwang der 0ecopLoc wird bei Plato durch die gemeinschafts-
fördernde Tugend immer wieder fest auf die Erde gestellt.
Für Plotin besteht das Leben im Hingegebensein an das

totale geistige Reich, das er in seiner Seele entdeckt, und
an das Eine, das Urprinzip, die Allpotenz. Aber Plato hat
weder die Beziehung von Ideen und Seele näher erklärt;
der Geist, der für den Neuplatoniker Erzeuger und Träger
der Ideen ist, ist für ihn an die Seele gebunden (Tim. 30b),
und nicht überragt das Eine, Gute als höchste Gottheit, die

Ideen; Plato hat auch bewusst verzichtet, die Ideenlehre zu
theologisieren. Das Gute des Staates ist trotz des berühmten
E7tex£Lva oitaiv.r, das Plotin gern aufgreift V 4, 2, 39;
VI 8, 19, 13, nicht der Erzeuger der Ideen (Staat 508b

Erzeuger der ihm analogen Sonne), sondern Ursache der
Erkennbarkeit des Seins. Ein wichtigerer Schrittstein für die

Auffassimg des Plotin ist die Spekulation über das Eine im
Dialog Parmenides (E. R. Dodds Class. Quart. 22, 1928,

133 ff.; H.-R. Schwyzer R E 21, 553 f.) und die pythagorei-
sierende Lehre vom Einen und der unbestimmten Zweiheit.
Wie weit schon Ammonios die Trennimg vom Einen Guten
und Geist vollzogen hat, ob er auch schon die Ideen zum
Inhalt des Geistes machte, ist unsicher. Vermutlich liegt das

Eigenständige Plotins gerade in der Wendung weg von der

1 Nur einmal, bezeichnender Weisejn der antignostischen Schrift II 9,
die die alten Philosophen gegenüber den neuen Systemmachern preist
bemerkt Plotin c. 15, 39 öcvsu äpeTTji; dX7)0iv?j<; (verstanden allerdings
mehr in der Befreiung von Leidenschaften im stoischen Sinne) Oci»?

Xey^HEvoi; Övopid ecrnv.



72 W. THEILER

bedrängenden Welt der öyxoi (III 6, 6, 43; VI 5, 11, 8;
V 1, 5, 11; VI 9, 6, 10), der Teilhaftigkeit und des Streites
nach innen (vorbereitet in der Stoa: Marc Aurel 4, 3, 2;
Seneca beat. 8, 4), zum innern Seelenstrom, in dem er der
Totalität der geistigen Wesenheiten gewahr wird. Für Plotin
steht über der Summe der ideellen Essenzen als ihr existen-
zieller Grund das Gute, das von allen still Erstrebte (V 3,12,
17), zu dem der Philosoph nur mit dem voöp epwv, geOuorösU

(VI 7,35, 24) gelangt, einer enthusiastischen Berührung.
Doch nicht eigentlich von mystischen Erlebnissen spricht

Plotin, kaum dass er sich einmal wie in I 6, 9, n zur
Selbstvollendung auffordert. Meist gibt er mit der Objektivität,
mit der ein Forscher einen Naturvorgang beschreibt, die
inneren Vorgänge wieder, die vom Einen zur Seele und
zurück führen. Die Stufung nach unten kann platonisierend
durch ein Abbildsverhältnis ausgedrückt werden: der Geist
ist Bild (slxcov, CTxta,, ?xvo?) des Einen, wie die Seele das

des Geistes V 1, 3, 7. Dort die Seele auch als Xoyoc, vou;
mehr nach Aristoteles kann das Untere auch als uXy) des

Obern angesprochen werden III 9, 5, 3; V 1, 3, 24. Einmal

wagt Plotin den Ausdruck V 2, n, 1, 9 to UTtspTtXypsx; Aütoö
TtsTToiTjxsv aXXo und der Geist olov 'Exeivo xa ogoia 7toisl
SüvagLv -Kgoykac, 7roXXv)v. Sehr häufig sind die Ausdrücke,
die auf die Kraft des Obern führen; jedes Wesen ist im
Besitze einer Kraft, die nach unten wirkt, 710 izl, ysvvSL

Das hellenistische System, das die Ausdrücke Kraft und

Wirkung auf die Natur anwandte, in der Natur den

Wirkungszusammenhang von Kräften fasste, war das stoische.
Zeno sah in der Natur das Vorbild der Technik, deren

Eigentümlichkeit in der Schöpfung besteht (creare et gignere,
Cicero nat. deor. 2, 57). Gott, auch anderer Name für Natur,
ist das Schaffende, tcoiouv oder ratio faciens (Seneca ep. 65,
12 und 2, also Xoyoc toicov). Die platonische Idee oder das

aristotelische evuXov elSop werden als wirkliche Ursachen

abgelehnt; § 13, formam dicis causam esse; hanc imponit



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 73

artifex operi, pars causae est non causa; exemplum quoque
non est causa, sed instrumentum causae necessarium. Für
Plato und Aristoteles steht zweckhafte Gestalt, nicht Kraft
im Vordergrund, mehr nur in der Polemik gegen frühere

Naturphilosophie können sie yevvocv und iroieiv als Charakteristikum

eines Weltprinzips ansehen, Gesetze 889h; Soph.
265c; Aristoteles gen. 335b 24 ff; die oberste Aktualität
seines Geistes, des 7rpoyrov xivoöv wird gerade von jeglicher
schöpferischer Funktion entbunden. Im schaffenden Demi-

urgen des Timaios liegt mythische, in der cpücn<; oü pkxttjv
Ttoiouna des Aristoteles stilistische Personifikation vor. Nach
der Stoa aber treibt Gott, wenn er periodisch aus der
vielfältigen Welt — auch sie heisst Gott und ist zeugend Marc
Aurel 12, 1, 5; 4, 14 — zum einen Urfeuer geworden ist,
zum Erzeugen und Schaffen (Dio von Prusa 36, 55; vgl.
Marc Aurel 7, 75), so wie die Providenz immer zeugt (yevvä,
Strabo 810). Die alldurchdringende Gotteskraft wird Suvapup

genannt. Wenn schon Cicero div. 1, 79 Gott und seine

Kraft scheidet (di quidem ipsi se nobis non offerunt, vim
autem suam longe lateque diffundunt), so noch deutlicher
der Autor Ilepl xocruou 398a 5; 398b 8, und ähnlich Philo
post. 20.167; conf. 136. Dieser nennt auch die platonischen
Ideen Suvapieip, spec. leg. 1, 46 ff.; 329.

Auch Plotin nennt einmal die Ideen Suvajreip, VI 2, 21, 8.

Nach ihm haben alle drei Hypostasen Schaffenskräfte. Die
Weltseele, die am ehesten dem göttlichen Prinzip der Stoa

entspricht, z. B. IV 8, 6, 17, 34; auch ihr unterer Teil, die

9UCT19, III 8 [30] 3, 15; der Geist giesst V 2 [11] 1, 14, wie
schon bemerkt, schöpferische Kräfte aus. Da ergibt sich
auch, dass das Eine Kraft besitzt, ja Auvapup selber ist, z. B.

IV 8 [6] 15; V 4 [7] 1, 36; VI 8[39] 9, 44; es ist die activa
potentia des Marius Victorinus gener. div. 17, höchste
Potenz und höchste Schaffenskraft in einem. Die
letztgenannte Plotinstelle gehört in die Schrift, die grossartig
die freie Selbstschöpfung des Höchsten darlegt, vgl. c. 12,



74 W. THEILER

17 und c. 13, 54 Aütöv TO7rot7]xevai. aürov o Xoyo? dcvsupev.

So ist das Eine der Grund der Existenz. Vgl. schon den
Stoiker Seneca fr. 15 Haase alius nos edidit, alius instruxit,
deus ipse se fecit. Auch das bei Seneca gefundene ratio faciens

überträgt Plotin II 7, 3, 9; VI 7, 4, 25; III 8, 2, 28; V 8, 2, 18.

Und so ist ihm auch das Bild des stoischen Xoyo<; aTOppiaTixo?
nicht fremd IV 4, 39, 3; IV 3, 10, 12; III 7, 11, 23; V 3, 8,4,
mag er auch gern gegen eine materialistische Auffassung
polemisieren. Im Vordringen des Wortes Xoyo?, an Plato und
Aristoteles gemessen, verrät sich überhaupt der stoische

Einfluss; vgl. O. Becker, Plotin und das Problem der geistigen

Aneignung, 1940, 93.
Wir sind bis jetzt im Terminologischen geblieben, haben

die Transposition stoischer Begriffe in ein neues Gedankengebäude

verfolgt. Unser Thema schliesst beides ein, die

Übermalung der platonischen Grundlage durch stoische

Züge und den Einbruch stoischer Gedanken selber. Bevor
die zweite wichtigere Aufgabe angegriffen wird, sei noch
an folgendes erinnert: den intellegibeln Kosmos ohne

Mythus zu schildern hat sich Piaton gescheut. Im Phaidon
versucht er, in einer phantastischen Kosmologie auch den

aX7]0[.v6<; oupavodas äXvjOivöv cpco<;, die to? äXv)0y9j
vorzuführen; die Erde (vgl. io8d ISea ttjc; yyj?) hat die
Buntheit eines farbenprächtigen Balles aus Edelsteinen, und
alles andere ist analog schön und rein. Wie schon Aristoteles
bei Cicero nat. deor. 2, 95 die platonische Schilderung so

umtransponiert hat, dass der Mensch aus den untern Räumen
in unsern Himmel tritt, um durch seine Schönheit des
göttlichen Lenkers inne zu werden, so hat auch die Stoa die
höchste Welt in den himmlischen Sphären gesehen; Seneca

ep. 102, 28... lux undique clara percutiet .aequaliter
splendebit omne caeli latus... tunc in tenebris vixisse te
dices, cum totam lucem et totus aspexeris, quam nunc per
angustas oculorum vias obscure intueris et tarnen admi-
raris illam iam procul. Auch sonst die Erde in ihrer Pracht



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 75

zu schildern, war Anliegen der Stoiker, Seneca, Marc. 18, 4;
Ilepl x6a;j„ou 392b 14 ff.; Cicero nat. deor. 2, 98. Von der
bunten lebenstrotzenden Erde der Araber mit den bunten
Tieren und glänzenden Edelsteinen berichtete Diodor, 3, 52
nach Poseidonios (F gr Hist 87 F 114; vgl. Strabo 773, wo
gerade Poseidonios genannt wird).

Angeregt durch solche Schilderungen kann Plotin die
Buntheit unseres Kosmos preisen, aber nun wieder wie bei
Plato als Hinweis auf die grössere Herrlichkeit des Urbildes;
II 9, 8, 29 yy) [iev 87) tcaaa TtrowdXcov 7rX7)p7)9 xal pixP1?

oüpavoü jieara tvxvtoc' V 8, 4, 4 (exsö) StacpavT) rravTa... xal
yap eyei nocq tvccvtoc ev eauvw xal a5 op a ev aXXco 7ravTa xal

amipoq 7) aiyXT), oder VI, 6, 18, 29 exet ^wa 7ravTa xal ÖXa

Ccovra xal xaöapa. Lebendig ist selbst unsere Erde, und sie

wird darum Demeter genannt IV 4 [28] 27, 16. Selbst die
Minerahen wachsen mit ihr verbunden IV 4, 27; VI 7 [38] 11;
abgetrennt vom Zusammenhang ist das Mineral wie ein vom
Baum abgeschnittener Zweig. Über diese sicher poseidonischen

Gedanken vgl. Die Vorbereitung des Neuplatonismus,

1930, 74 ff. Aber für Plotin ruht auch da der Blick auf der

jenseitigen Erde und so -TuoTolpieOa av to evTeööev paStox;

T7]V exet yrjv tcoXu 7rpoTepov ^cocrav etvat aÖToy^v xal
7rpd>Tco<; y7)v, VI 7, 11, 35. Entsprechendes gilt vom Feuer
wie von anderen Elementen. Die Zeugungskraft der
Elemente, wenn Lebewesen aus ihnen entstehen, ist Hinweis
auf die Lebendigkeit der Elemente selber VI 7, 11, 53; vgl.
auch Sext. Emp. adv. Math. 9, 86; Seneca nat. quaest. 6,16, 1,
und noch einmal steckt poseidonische Formulierung in
Plotin VI 7, 14, 22: gegenüber der Einheit im Geiste steht
7) ev TwSe to) 7ravxl (cptXta)' pttptetTat yap aux7] ex StecTTjxoTwv
oöna cptXT).

Man kann sich wundern, dass der stoisch-poseidonische
Weltbau nicht stärker eingesetzt worden ist, die gnostische
Verunglimpfung des Diesseits abzuwehren. In der Schrift

gegen die Gnostiker II 9 wird gegenüber dem Ansturm des



76 W. THEILER

Orientes die schöne Welt mit ihren göttlichen Gestirnen der

Entfaltung des Göttlichen (II 9, 9, 35) gefeiert, gespottet
über die Geringen, die den Himmel verachten und sich

und ihre Sektenbrüder wichtig nehmen. Aber das Weltbild
des Timaios, Vorbereitung der Kosmosvergöttlichung beim

jungen Aristoteles und in der Stoa, wird nicht wesentlich
durch den poseidonischen Vitalismus und Dynamismus
ausgestaltet. Am ehesten noch kann man verweisen (mit
K. Reinhardt, Kosmos und Sympathie, 1926, 119) auf IV 4,
36, 10 00 yap 8y] (to 7cav) tocniep a^uyov obaav pEyaXTjv

(altstoischer Vergleich)... aAA' elvai coito sypYjyopo? 7tavTayfj
xal £cov (vgl. II 5, 3, 36) ccAAo aXKosc,... oÖto9 yap o Aoyo<;

(pvjolv aXXo aXXax; sv tö 8Acü, Y)[rä9 8s to piv) aia0Y]TWi;

nap' auToü xivoopievov ((yjv (ry Xeystv. Uber die Stufen des

Lebens und Intellekts, vgl. VI 7, 9 mit Poseidonios bei

Diogenes Laert. 7, 138.
Es zeigt sich, dass nicht die Rettung des opaTcx; Qs6q

mit Plato zu sprechen die Hauptsache ist, so dass zu diesem
Zweck etwa die stoischen Argumente für die Vollkommenheit

der Natur zugezogen werden, sondern vielmehr die
Abwehr der das Leben auf unserer Erde bedrohenden Übel,
die nicht als Mangel der Natur, sondern des Lebens hervorstechen

(svTaü0a 7tspl yvjv ära^ia II 9, 5, 13). Der Mensch
ist einmal durch die äussere 7repl<jTa<Ti<;, und dazu gehört
auch der Eingang in das Leibwesen, geschädigt; andererseits

ist er durch Leidenschaften in ihm selbst bedroht,
und wenn diese auch vom Ttepteyov und schliesslich vom
Lauf der Planeten abhängig sind, so sind beide Probleme
in gewisser Beziehung miteinander verbunden, und es ist
nicht Zufall, dass sie beide zusammen hier zu nennen sind.
Hier brechen stoische Gedanken fast untransformiert, wenn
auch grossartig weiterentwickelt, in das System des Plotin
hinein 1. In beider Hinsicht steht der Mensch als Leidender

1 Im ganzen über die Quellen des Plotin H.-R. Schwyzer, 21, 572 ff.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 77

da. Wieder ist zu bemerken, dass die Stoa, insofern sie

eine grossartige Tat- und Pflichtenethik ausgeführt und die
wahre Humanität begründet hat (Seneca ep. 45, 9 hominem
ea sola parte aestimat, qua homo est), ebensowenig wie die

sokratisch-platonische Polis-ethik bei Plotin ein Gegengewicht

gegen die innerseelische Spekulation bildet. Während
der Stoiker Marc Aurel Arbeit für den Mitmenschen und
Entgegennahme des vom All Verhängten fordern kann, so

wuchtet, wenn die Bezirke der Praxis ausfallen, das ganze
Gewicht des Fatums auf dem monologisierenden Subjekte,
das in seiner Seele zum Licht des intellegiblen Kosmos und
zur erschütternden Erfahrung des Einen aufsteigt.

Plotin verfolgt die Entstehung der Affekte, ob sie von
oben, der So^a, xpiaiq nach unten steigen, oder von unten
nach oben, in den Schriften IV 4, 29 und III 6, 4, die
hintereinander geschrieben sind. Durch Galen ist der poseidonische

Ursprung gesichert, wie in Vorbereitung des Neuplato-
nismus, 1930, 85 ff. dargelegt worden ist. Galen de plac.
Hipp, et Plat. 442, 5 zitiert als poseidonisch nach einer
Bemerkung über die JjsuSslc Sofort (Plotin III 6, 2, 25): yevvaaflca
TG) T7]V 0pfi.7]V EVtOTS ptSV S7U TT) TOÖ XoytCTUXOU XpiCTSL,

•rtoXXdbai; Ss stu t?) xtvYjaei, roü 7ta0Y)T(.xo5 L Die plotinische
Schrift I 1 [53] darf zugezogen werden; sie zeigt auch

Berührungen mit Marc Aurel, dessen nicht altstoische
Anthropologie, die Teilung in Körper, Hauchseele und Geist
mit Poseidonios zusammengebracht werden darf (vgl. meine

Anmerkung zu Marc Aurel 2, 2, 1). Plotin erreicht nach

Kennzeichnung verschiedener Lehrmeinungen c. 2, 13 das

1 Bei Galen 457, 4 macht Poseidonios auch die Überlegung, warum
in < einer Pflanze und > einem pflanzennahen (SIxkjv (piwcov auch
Nemesios 41, woraus die Neigung sich ergibt, Poseidonisches bei
Nemesios zu finden) Tier nicht Zorn herrscht; ähnlich Plotin IV 4,
28,59: die ops^n; vom selben Seelengrund aus (e7U0up.T]Ttx6v cptmxöv)
spaltet sich in Begierde und Zorn je nach dem körperlichen Organ;
die Pflanzen, die kein Blut und keine Galle haben, kennen so auch
nicht Blutwallung und Galligkeit.



78 W. THEILER

höhere geistige Sein: ti yap av xai. cpoßoPro <to> toioütov
ccSsxtov ov uavTop toü e£m; sxsiivo tcxvuv cpoßstaffco, o Süvaxat.

7ta0eüv (vgl. I 8, 15, 13 ff.). Im Tone ähnlich Marc Aurel
7, 13 to Y]Y£fi.ovi,xöv (YjyspLovoöv schon Plato Tim. 41c 7) ocütö

eccutw oüx evoyXst, olov Aeyco, oü cpoßei saoTO, 00 Xurai sauTo.
ei 8e ti4 aXXop aüxo <poß7jaai v] Au7r9j<T<xi Sivarai,, toieItc)
und 8, 28, 2 oüSsv s£co0ev £>8s ävaßatvsi. Erleuchtend ist
auch folgender Vergleich:

Plotin II. 1,7,19
TO aöptav ^wov puxTov (XSV

T(X XflCTCO, TO 8' SVTSÜ0EV o &v-

0pco7top o <xXy)0y]p' sxslvo 8s

to XeovT<S>8sp (m 0o[xi,x6v) xai,

TO TOXXlXoV oXcOp 07]plöV (oo

S7U,0U(2Y)T[.x6v). C. IO,5 SlTTOV

oöv to 7][xel<;, 5) auvapi.0fi.ou-

(XEVOU TOÜ 07)piou Yj TO OTtEp

TOÜTO ^8y) (Vgl. II 3 [52] 9,30).
07]ploV 8s £cptü0SV TO CTCOfXa-

o 8' aX7)0y)9 <üv0pG>Tcop, o xa0-

apop toÜtwv Tap apsrap sytov
ev vorjaei.

Seneca ep. 92

8 inrationalis pars animi duas

habet partes... illam effrena-

tam... jortiorem.. hanc ener-

vem... 9 huic rationem servire

iusserunt (Epicurei) et jecerunt
animalisgenerosissimi bonum...
mixtum portentosumque et ex
diversis... membris', nam ut
ait Vergilius noster in Scylla,

prima hominis jacies.. po-
strema etc. 10 prima < p>ars
hominis est: ipsa virtus; huic

committitur inutilis caro .ut
ait Posidonius). virtus... in
lubricum desinit et superioribus
eius partibus.. animal iners

adtexitur.

Klar ist, dass Poseidonios bei Seneca sich auf Plato
stützte. Aus Plato Staat 588c ff. stammt die Seeleneinteilung,
das roxxlXov 07]piov — Xscov (XsovtmSsp 590a9) — av0pM7top"

588 e 5 to 7ravToSa7iov 0v)plov eitor/ß'iv. 588 c SxtiXXa (neben
Xipiaipa und Kspßspop). 589 d regte auch den Satz bei Galen
448, 15 (wozu oben S. 67, Anm. 1) an; im übrigen ist die
poseidonische psychophysische Auffassung auch von
Aristoteles an. 403 a 19 ff. bestimmt. Plotin kann sich der Plato-



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 79

stelle erinnert haben. Aber die Ausgestaltung des zusammengesetzten

Tieres verbindet Plotin und Seneca näher (Plato
588d 7 ff. ist anders), und wenn nicht Seneca die Stilblüte
aus Vergil Aen. 3, 426 eingefügt hätte, wäre die Nähe noch
deutlicher; die Scylla kam an sich bei Poseidonios vor, aber
Seneca selber griff gewiss nicht auf Plato zurück. Z. B. findet
sich puxTov und mixtum nur bei Plotin und Seneca, der
allerdings etwas künstlich nicht die Seele, sondern das

menschliche Gut eine Mischung sein lässt; die epikureische
virtus als voluptatum ministra auch Seneca ben. 4, 2, 1;
vgl. Galen 438, 16 ff. Insbesondere verknüpft auch die

Mischung von Körper (als animal, Ovjpiov) und wahrer
Mensch Plotin und Seneca; dazu Maximus Tyrius or. 4 D.
Ende, S. 390 H. acpeXe ty]v yaarpo? £7u0u[iiav xal deepzZXsq

toü äv0pd)7tou TO 01)ploV.

Nach Plotin kommt die seelische Unruhe (vgl. Marc
Aurel 3, 16, 3) von den cruv7)pT7]jiiva Tta07] I 1 [53] 9, 25;
CTWga TtpoerrjpTTjpivov I 4,46, 4, 27, wozu Marc Aurel 12, 3,4
tgc 7Tpoa,7]pT7][iiva ex 7rpoc7Tca0efa<; (dazu meine Anmerkung)
gehört. Die Affekte haben ihre Wurzel im Körper: töc ttocOt)

TravTa coaTtep ex pT?j<; crapxcx; (caro) ävaßAaaTavsiv

sagt Plutarch de aegr. et lib. VII, S. 10, 9 Bern., in der

Schrift, in der vorher die psychophysische Lehre des

Poseidonios über das Zittern, Bleichwerden bei Furcht oder
Schmerz genannt ist; S. 5, 22 7tepl aöiia ijjuyyxd. Der
ausgeschriebene Satz steht auch in der sonst von Poseidonios

inspirierten Schrift de virtute morali 451a und alsogleich
schliesst die poseidonische Psychophysiologic an: tctiq 7ra0yj-

Tixah; oppiatc to cwpia aopraOoijv xal ooyxtvoupievov (die
Ausdrücke in verwandter Erörterung Marc Aurel 5, 26,1 f.)1
darauf über die nichtaffektive Haltung des Philosophen wie
iXeyyouorv wypOTYjTSi;, epu07)[xaTa, Tpop.01, TC7)Syj(Tsi9 xapSla?"
bei Plotin I 1, 5, 18 und Galen 370, 3 ff.

1 Nachher über die afaÖYjOT? oöcra, die nicht völlig
ausgeschaltet werden kann; so auch Plotin I 2 [19] 5, 19; IV 4, 8, 10.



8o W. THEILER

Die Psychophysiologic ist auch sonst öfters ähnlich
dargestellt, so auch bei Seneca de ira 2, 2, 1 und nun auch bei
Plotin III 6, 3, 10 etc.) Tcspl ttjv &AAt)v awTacnv
IcttI yivopiEva. c. 4, 24 rj rxpxyr) rrepl to cTWfxa yivopiv/) o te
Tpogop xal to wypov xal yj dSuvapia toü Asyeiv (an Sappho

2, 9 ff. D. ist gedacht). Poseidonisch ist auch IY 4, 28, 29

txlq crwpaTixah; SiaOecrecnv zusTai to tt]c, opyvj? Tcpo^etpov

(dann über die körperlichen Mischungen), vgl. Galen 442, 11

in Fortsetzung des obgenannten Poseidonios-Zitates xara
txq yuipxq Siev^vo^svaL tol<; tjGscti tou<; av0pco7tou<; zlq

SsiAlav (vgl. Plotin III 1, 5, 12 ff.) twv 7ta07)Tixwv

x(.vy]ctswv xr\q STrog^vwv del T?j StaOltrei toü crwfxaTO?.

Ahnliche Sätze bei Galen ucop. xpacx 41, 17; 79, 2 ff. M.
(vorher 78, 1 Poseidonios genannt); Nemesios 323 otgcv ouv

ij;uy/] xpdcrei crwgaTOi; svSoücra £7u0Ofiiai<; fj 0ogoü; sauTTjv
sxSw xal xiro twv uuyrjp&v xaTa7rie<x0fl 7) yai>vw07) olov

7rsvlap; 9j tcAoutou, exoüatov xaxov ucplaTaTai ecp' Tjgiv yap rj
(TUvSpapelv Tat? 8ucrxpafflai4 7] avTißYjva!, xal xpaTyjcxai.
Das scheint aus Plotin III 1 [3] 8, 15 genommen zu sein

(vgl. zum Widerstehen auch c. 5, 31 und c. 6, 8). Oder etwa
aus Poseidonios direkt Anzuscbliessen ist auch Seneca ep.

xi, 6 quaecumque attribuit condicio nascendi et corporis
temperatura... haerebunt. Jedenfalls hat auch Plotin sonst

häufig den Gedanken der körperlichen Mischung
aufgenommen I 8, 8, 28 (vorher über das Widerstehen, xparsiv);
IV 4, 3t, 3D IV 3» 13; c- 29> 34; c. 7, 25.

Wenn Poseidonios bei Galen plac. 409,1 feststellt d-rcaO?)

ylv£(70at. ipuX^)v tt]v toü cocpoü StjAovot!,, ist die Frage des

Plotin III 6, 5, 1 berechtigt tI o3v xp1*] ^tjtsIv d-aOy tyjv
^UX7)V EX CpiXotTOCplaC; 7TOISIV [X7)8e T7)V apxV uxayouoxv;
Auch bei Marc Aurel ist der obere Teil der Seele dem Affekt
entrückt, 7, 16, x. Freilich erst Plotin hebt die wahre Seele

ganz aus der Körpergebundenheit heraus. Eine solche Seele

ist fehllos; 0 8' apapTsIv St, Soup (I 1, 12, 8) auptAexsi, plv
xal 7upocru0r)criv auTvj xal aXAo 'liuy^q zXSoq to tos Ssivd syov



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 81

7UX07], nach Plato Tim. 69c formuliert. Erst mit der untern
Seele ist auch der Trieb vorhanden, ins Werden einzutreten;
vgl. c. 12, 20 öX«? 7) yevecjK; toG aXXou s't'Sout;. Mit
der Zufügung der Begierde wendet sich die Seele der Vielfalt

und dem Werden zu, IV 7 [2] 13, 5. Den Affekten zu
verfallen und der körperlichen Welt zu verfallen, ist eines.

Wo noch einmal der Satz des Timaios zitiert wird II 3 [52]

9, IO OÜTOt OL XoyOL CTUvSsOUCLV TJflOCt; TOtp OCCTTpOl? 7TCCp'al)Ta>V

xopu^opevoup xal ÜTroxaTToocn Tvj ävayxv) evrauGa

Lovxap, da zeigt sich die Formulierung von zeitgenössischen

gnostischen Gedanken mitbestimmt: zwei Seelen

nahmen die Gnostiker an (vgl. Entretiens 3, 73.87 f.), auch
Numenios bei Stob. 1, 350, 25 und Jamblich myst. 269, 1 P.

sprechen davon.
Aber im gleichen Plotinkapitel folgt die Gegenlehre:

Natur und Gott gaben den Menschen die Herrschaft über
die Affekte. Etwas exaltierter IV 3 [27] 7, 25, nachdem die

Wirkung der körperlichen Mischung und auch die Einflüsse

von Ortslage, Rasse und Luft — in Erinnerung an Plippo-
krates Ilepl dtepwv, üSdcxwv, totcmv— erwähnt sind, xcd tl
ecpapev s'x£lv ev tm 7cocvtI Övxep t?)<; toG öXou (J^xx? (nicht
die gute Weltseele der antignostischen Schrift II 9, 18), xoci

7tapa t?)<; TOpiipopäi; mivsxopoüpsv to ndoxeiv, dcXX'avTSTi0e[i.£V

ÄXXtjv l}a>X7]V 7upo<; txütx xal [laXtara T?j avTicrraast Selx-

vupisvyjv aXXv]v1. Der Schluss des Kapitels, anschliessend an
c. 1, 29 weist ab, dass wir, im Innern des All geboren,
Gefangene dieses Gefüges sind, nicht eine freie Seele haben:

to 8' oti etffcü yswaipeOoc sv aoTW" xai sm tüv py]T[e]pwv cpaptev

exepav elvat, ou ttjv Trjp (i,i)Tp6p, ttjv ETOtcrioGaav (im Embryo).
Der Philosoph kann sich also aus dem Zwang der Weltseele

1 Zusammen gehört auch aus derselben Schrift c. 27, 1 und II 1 [40]
5, 18 ff. Wenn die Schriften 26-29 und 40, 41 von Porphyrios Vita
Plotini 3 zeitlich richtig eingeordnet sind (aber IV 3 [27] 25, 8 scheint
IV 6 [41] vorauszusetzen), kann avTeriOcpEv nicht auf die eben
genannte Stelle der 40. Schrift gehen, sondern auf III 1 [3] 5, 31 und für
die Zweiseelenlehre (allerdings in etwas anderm Sinn) auf III 1, 8, 4 ff.



8z W. THEILER

ausklammern durch die Blickrichtung zum Höhern, Eigenen.
Wenn der Stoiker in dauernder Tatbereitschaft die Affekte
meistert, ist der Neuplatoniker zu einer grundsätzlichen
Entscheidung aufgerufen, ob er dem kosmischen Zwang
folgen will oder in Freiheit sich ihm entziehen will.

Zum Fatum musste ein Mensch der Kaiserzeit Stellung
nehmen. Plato lag die Frage noch fern. Erst die Unge-
borgenheit des hellenistischen Menschen Hess die Lehre vom
Schicksal entstehen; es war der Versuch, das Ungeheuerliche
des geschichtlichen Wandels der eigenen Verantwortung zu
entziehen; aber zugleich machte sich der neue kraft- und
wirkungserfüllte Gottesbegriff geltend. Eiirapgev/) wird
selber als Stivagic, 7rv£UfzccTixY], Chrysipp bei Stob, i, 79, 1

definiert, als Süvagip xivtjtixyj, Doxogr. 322; Plotin sagt III 1 [3]

2, 19 §ia TravTMV tpoiT"/]G'acs,a chria xivouaa... xai TCoioSua,

vgl. Simplikios in ench. 522 Schw. Auch die Stoa konnte
seit Chrysipp nicht ohne die freie Zustimmung oder Nicht-
zustimmung zum äussern Eindruck auskommen. Auch diese

Frage stand Plato noch fern, nur dass er im tiefsinnigen
Schlussmythus des Staates das Schicksal der Seele in einem
neuen Leben von einer transzendenten Entscheidung der
Seele abhängen lässt. Die Schule des Platonikers Gaius setzte
die Entscheidung ins diesseitige Leben (Tacitus ann. 6, 22,
wozu Phyllobolia P. Von der Mühll, 1946, 35 ff.); mit der
electio tritt der Mensch in den unausweichlichen
Schicksalszusammenhang. Plotin lehnt wie Epikureer, Skeptiker und
Christen in III 1 [3] zugunsten des liberum arbitrium das

fatum weitgehend ab, das astrologische c. 5, zwei
Spielformen der stoischen Auffassung c. 4 und 7 L Kühn kann
er behaupten, dass die körperfreie Seele ausserhalb der
kosmischen Kausalität stehe. Das Motiv gehört weder Plato an,
der nicht der Hybris eines solchen Anspruches verfällt, noch
dem Stoiker, der sich dem Weltlauf unterwirft. Die späte

1 c. 2, 23 erinnert an das von Poseidonios abhängige Stück Epiktet
1, 14, 6.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 83

Schrift II 3 [52] nimmt gleich am Anfang auf die
Unterscheidung von Anzeige und Wirkung der Sterne in III 1, 5, 40

Bezug. Auf den gnostisierenden Gedanken von c. 9 ist schon
verwiesen worden. Es heisst dort weiter, dass, wer der
höheren Seele bar ist, unter dem Fatum lebt, £7) sv slpap-
fiivv) und da zeigen die Sterne ihm nicht nur an, sondern

er folgt dem All, von dem er Teil ist. DerGnostiker spricht
Exc.exTheodoto 78, 1: psypiToö ßa-xTlapaTo? yj Eip.app.ev7)

aX7)07)<;, psTa 8s toöto ouxsti aX7)0s>jouaiv 01 äcrrpoXoyoV

scrav 8s oö to Xoorpov povov to sXsuOepoöv, äXXa xal 7) yvwcri<;,
tIvs<; •Jjpsv, t'l ysyovapsv usw.

Wir gehen auf andere Motive in der Schrift II 3, die den

Zusammenhang des Alls hervorheben und so bis zu einem

gewissen Grade die Astrologie zu stützen geeignet sind,
nicht mehr ein; etwa auf c. 7, 14 owralpp pla, cnjp7rvoia
pla" Wie in einem Lebewesen steht im All alles in
gegenseitiger Beziehung. Der Gedanke findet sich auch in IV 4 [28]

32, 4 ©etsov (^(pov sv 7uavTa t« Ccpa evTop auToö 7tspisyov
ToSsTOTrav slvai, ^u/7)v plav syov slq rcavTa aoTou pspy)... (die
Neufassung von Lehren des Timaios ist klar);.. crup7ua0sc

87) 7iäv toGto to sv xal ax; ^wov sv xal to 7roppco St] syyop,
weitsp ecp' kvoq twv xa0' sxacrra ovvtq xal xkpxq xal SaxTuXo?

usw. Es ist der poseidonische Sympathiebegriff; vgl. z. B.
auch c. 45, 1 ff., wo auch von der geistigen Berührung
(contagio in Cicero de div. 1, 110, poseidonisch beeinflusst)
die Rede ist. Kapitel 3 9 zeigt den Sinn der ganzen Erörterung;
das Schlechte kann nicht aus dem Willen der Götter kommen,
sondern folgt physischen Notwendigkeiten der Teile in der

Wirkung der Teile auf andere im Leben eines Organismus;
vgl. c. 31, 12.48; c. 35, 16.

Das Theodizeeproblem durchdringt das plotinische Werk,
Befreiung suchend von gnostischen Neigungen. Schon in
der Schrift gegen die Gnostiker II 9, 9 wird ganz stoisch
bemerkt: der (yrrouSaio? hält Reichtum und Macht nicht für
gut. Und es tönt das alte Motiv an, das Ennius im Telamo

7



84 W. THEILER

316 V. aus dem Griechischen übersetzt: ego deum genus esse

semper dixi et dieam caelitum; sed eos non curare opinor, quid

agat humanum genus; nam si curent, bene bonis sit, male malis,

quod nunc abest. Deutlicher ist das auch bei Tacitus ann. 6, 22

angerührte Motiv bei Plotin III 2, 6, 10 zu finden: 0 vöv

oöx saxi. Uber den Reichtum auch II 3, 8, 12. Ebendort
c. 18, 7 darüber, dass auch die Schlechtigkeit das Denken

anregt und nicht in Sorglosigkeit schlafen lässt; vgl. VI 3,

23, 3. Die späte Schrift über die Glückseligkeit I 4 gleicht
ganz einer stoischen Diatribe. Dabei ist auch hier die
Aufmerksamkeit des Plotin nicht so sehr auf das Handeln als

das Leiden gerichtet. Die Unterscheidung von dvayxaia und
aya0d c. 6 Ende ist ähnlich Cicero rep. 1, 27; dort geht
voran, was bei Plotin folgt xi 8'xv et7) xwv dvOpouuvwv piya,
&ax' av fXY) xaTacppov7)0yjvai utcotoü xvxßsßrjxoxoi; aveorepov «

quid porro aut praeclarum putet in rebus humanis qui haec deorum

regna perspexerit usw. (ähnliches Tusc. 4, 37). Bei Plotin folgt:
koaixiuszic, dp^wv xat 1toXeax; aufoö xaTaaxacpTjV yy/jasTai
Tt slvai ueya; (dann das nach Possidius vita Augustini 28

als Wort Augustins während der Belagerung von Hippo
Regius aufgegriffene Wort; Porphyrios und Augustin 2).
Wie von Henry — Schwyzer bemerkt, ähnlich Epictet
1, 28, 14 7roAsjxou<; xotl orderen; xat dKwXeixq toAAwv dv0pd>-

7T(üv xat xaracrxacpdi; ttoAsov; xat ti psya 'iyzt rauxa; Selbst
den stoischen Weg des Freitodes hat sich Plotin offen
gehalten c. 7, 31; auch c. 16, 18; II 9, 8, 43. Ganz senecaisch

klingt c. 8, 24 über den Athleten, der nicht tStcoTtxw? den

Schlägen des Zufalls gegenüber steht.
Mit dem Theodizeeproblem ist engverbunden das der

Providenz; zuerst für uns von Xenophon angerührt mem.
1, 4; 4, 3 grossartig von Plato Gesetze 899h ff. durchgestaltet,

ausgehend von der Meinung des Telamo, dass es

Götter zwar gebe, aber keine Providenz und mit dem Bück
auf die ungerechte Machtverteilung unter den Menschen,
um die Lösung in der gesetzmässigen Relation von Charakter



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 85

des Menschen (to toxov, dem Willen eines Jeden anheimgestellt

904c) und der Einordnung ins Weltganze (Sixyj) zu
finden; eine Lösung, die Plotin oft berührt, z. B. III 2, 4;
IV 4, 45. Dann haben die Stoiker — ganz anders als später
die Gnostiker — 7tp6voia -Zeus der sirrapnev/) gleichgesetzt
(Kleanthes bei Epictet ench. 5 3) oder der <purn? und eigocp-

pivrj vorgeordnet (Poseidonios Doxogr. 324). Kleanthes
erklärt auch die Störung durch den Schlechten, die doch
den Gesamtsinn der Welt nicht stört, Zeushymnus 17 ff.
Sonst sind uns nur spärliche Reste der Providenzlehre
erhalten, bei Cicero nat. deor. 2, 73 ff., Philo de prov.; die
wertvollste antike Schrift zu diesem Thema, die auch viel
Stoisches enthält, ist Plotin III 2 und 3. Die eipiapptivy) ist
III 3, 5, 15.24 auch erst Folgeerscheinung der rcpovoia. Die
stoische elgappiv/) ist die Mutter des modernen Naturgesetzes;

das wird auch aus Plotin deutlich IV 4, 11, 20; das

Wachsen der Hörner, des Bartes und andere unbewusste
Prozesse auch IV 3, 13, 14; der Bartwuchs auch Seneca nat.

quaest. 3, 29, 3 legem barbae in semine; vgl. Marc Aurel
9, 3, 2. Nun wird in der Providenzschrift die Gesetzmässigkeit

vergeistigt, Providenz ist Xoyop" die Weltordnung ist
Xoyop aber auch die einzelne Seele ist ein Teil davon II 3, 12,

10, und auch die Materie hat den Xoyo? zum Grunde III 2,

15, 13: ipxh °^v ^oy°? 7tdcvTa Xoyo«; xou roc yivopieva xkt'
auTov xal auvTaTTopieva' alles Geschehende ist vom Xoyop;

bestimmt. Gewiss xsTw scpe^p, II 3, 16, 2, olov avSpsp

aXXoi 7rdcXai, vüv 8' dcXXot, vgl. Poseidonios bei Seneca 90, 44.
Dazu kommt der stoische Gedanke, dass es auf das Ganze,
nicht auf den Teil ankommt III 2, 3, 10; III 3, 6, 13, und
das platonische Motiv, um die Unvollkommenheit zu
erklären, dass das All aus Geist und Notwendigkeit besteht

(Tim. 47e), die im Streite liegen. Ob die Weltseele dauernd
nacharbeitet, nicht einmal das Ziel festgelegt hat und ein
für allemal die Weltuhr aufgezogen hat (sic, deet oatcd; fiv)Xa_
vYjaajiivT) (vgl. Phyllobolia für P. Von der Mühll, 46 ff.),



86 W. THEILER

fragte sich Plotin. Das wird als absurd bezeichnet II 3, 16, 33.
In den Xoyot ist inbegriffen auch Verderben und Wirken
der Schlechtigkeit, vgl. III 3, 1, 1 und III 3, 6 Ende. Gott
lässt im Libretto (Xoyo<;) des Weltdramas keine leeren Stellen,
die etwa der Mensch, der Schauspieler, ausfüllt, damit Gott
entlastet wird, III 2, 18; vgl. IV 3, 16, 19; IV 4, 39, 8. Der
allgemeine Zusammenklang, auvcod;!,?, wird hier, auch c. 38

Ende, hervorgehoben und besonders III 3,1, 9: ex yap svoc

Two? opfi.7)0svTa 7ravTa sie; ev auvepyexat tptiaeax; ävayxv),
tocTE xal Stacpopa sxcpuvra xal evav-da yevogeva tw ei; evoc;

etvat auveXxerat ögwt; sie, auvra^iv piav 1.

Bezeichnend III 3, 2, 5 ff. die aupixvoia von Stratege und
beigeordneten Soldaten und die Ttpovota cnrpaTTjyixY), die
auch die Massregeln des Gegners einkalkuliert; vgl. II 3 [52]

x3, 29. Die Gedanken erinnern an Ilepl xoergou 398 bc ff., 399a
35 ff. (Plotin IV 8, 2, 30 w Ilepl xoo-gou 397b 22). Es ist
eine echt griechische Konzeption, vielleicht von Poseidonios

formuliert, dass Ordnung und Geist zusammenfallen. Stoa

und Plato reichen sich hier die Hände.

1 Nachher als Gegenweg der Einung die platonische Stalpeat?' ähnlich

VI 7 [38] 14, 19 (gefordert I 3 [20] 4, 12); vgl. Philo heres 143 ff.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 87

DISCUSSION

P. Henry: Si Plotin se situe « entre le platonisme et la Stoa»,

nous avons cette situation paradoxale qu'aux premiers siecles

avant et apres Jesus-Christ, les penseurs marquants qui portent
officiellement le nom de platoniciens, comme Antiochus, sont en

r^alite plus stoiciens que platoniciens et inversdment, un Posi-

donius, que nous avons vu de nouveau ressusciter, tout en s'ap-

pelant stoicien, est de fait tres platonicien, ce qui permettrait
plus facilement de soutenir qu'il a £t6 une des sources les plus

importantes, directes ou indirectes, de Plotin.

J'ai ete frappe par les silences de Plotin qu'a releves M. Theiler:

son silence par rapport ä toute une partie de Platon, dont il
ignorerait le caractere socratique, les problemes proprement ethi-

ques et politiques, son silence aussi par rapport a cette espece
d'emerveillement des Stoiciens devant le monde visible, «le dieu

visible». Un autre point a discuter serait le changement de la

forme des exposes: le dialogue devient monologue et soliloque.
Puis-je cependant rappeler que Brehier a souligne — typographi-
quement meme, dans sa traduction, par des tirets, — le caractere

dialogue des Enneades.

Un des problemes qui m'a paru le plus interessant dans la

conference de M. Theiler est celui du sentiment de la presence
de Dieu; pour l'intelligence de Plotin, c'est un point essentiel et

central. II y aurait une double mystique chez Plotin, une
mystique qui consiste dans l'attouchement — 01 E,iq — d'un Dieu diffus
dans le monde, et d'autre part une mystique qui atteint directe-

ment un Dieu transcendant au monde. Cela, d'apres M. Theiler,
si je le comprends bien, reviendrait egalement ä Posidonius. Une

autre doctrine stoicienne qui aurait exerce une influence sur Plotin

serait, dans la doctrine des passions, celle d'un double mou-
vement en sens contraire: les passions du corps qui influent sur
l'äme, les passions de l'äme qui influent sur le corps. De meme
l'idee des cropocuxal xpacrsi<; (IV 4, 29, 34). Enfin, je voudrais



88 DISCUSSION

interroger M. Theiler sur cette doctrine du 8od[xwv que Plotin
me parait transformer et transpose! en la liant etroitement ä la

doctrine de la hierarchie des etres, chacun etant ce qu'il est par
suite de sa dependance d'un etre qui lui est immediatement

superieur et qui l'inspire.
M. Schwj^er: Herr Theiler hatte die Freundlichkeit, für die

Ähnlichkeiten zwischen Poseidonius und Plotin meinen Artikel
Plotinos in der Realenc. 21, 577-579 zu zitieren. Ich muss dieses

Kompliment zurückgeben; denn wenn ich dort überhaupt etwas
über diese schwierige Frage schreiben konnte, so verdanke ich
dies in erster Linie dem weitgreifenden Buche Die Vorbereitung
des Neuplatonismus, das Herr Theiler 1930 herausgebracht hat.

Dazu ist noch der gleichzeitig erschienene Aufsatz von R. E. Witt,
Class. Quart. 24, 1930, 198-207, zu nehmen, der sich darauf
beschränkt, die Ähnlichkeit zwischen den beiden Denkern
herauszuarbeiten, die Frage der Abhängigkeit Plotins von Poseidonios
aber offen lässt. Ob Plotin je Originalschriften des Poseidonios

in Händen gehabt habe, erscheint auch Herrn Theiler unerweislich;

mir scheint es darüber hinaus fraglich, ob überhaupt irgend
etwas im Plotin auch bloss indirekt auf den Stoiker zurückgeführt
werden kann. Bei aller Bewunderung für die staunenswerte Fülle

von Ähnlichkeiten, die Herr Theiler vor uns ausgebreitet hat,
möchte ich doch glauben, es handle sich hier um loci paralkli,
nicht um pontes. Bei einer Stelle kann man dies, so scheint mir,
noch eindeutig nachweisen. Die Ausdrücke XeovtwSe«; und ttoiki-
agv 0v)piov, mit denen Plotin in I 1, 7, 20-21 den niederen
Menschen bedacht hat, brauchen doch nicht durch Poseidonios
vermittelt zu sein, sondern können auf eigene Piatonlektüre (Resp.

590a und 588c) Plotins zurückgehen. An der Stelle VI 9, 7, 28

wird mit cpvjciw gewiss ein wörtliches Zitat eingeführt; aber hier
Poseidonios einzusetzen, scheint mir verwegen. Epikur ist der

Letzte, den Plotin namentlich erwähnt (II 9, 15, 8). Das Wörtchen
<p7)afv ohne Namensangabe bezeichnet fast immer Piaton. Nur
zweimal (I 1, 4, 26 und IV 4, 15, 19) ist Aristoteles gemeint, einmal

(I 6, 8, 18) Homer, einmal (IV 7, 8 2, 12) ein stoischer Gegner,



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 89

und einmal wird ein noch nicht identifiziertes Dichterzitat mit
cpTjotv eingeführt (II 9, 9, 22). Die Piatonzitate werden stets aus

dem Gedächtnis und daher oft ganz ungenau zitiert. Manchmal
bereitet ihre Identifikation Schwierigkeiten; selbst ein Kenner wie
Brehier hat nicht alles herausgebracht. Mir ist es einmal gelungen,

die Quelle für V1,10,10 olov Xeyei llXa.TC.jv röv el'tro) av0pco-

7tov herauszubringen, nämlich Resp. 589a o svto? av0pco7to^. Ich
könnte mir daher denken, dass auch für diese Stelle jemand einen

wenn auch noch so ungenau zitierten Platon-Satz finden wird.
Und vielleicht wird die noch nicht geglückte Identifizierung des

Zitates in VI 7, 11, 44, wo Piatons Name steht, auch noch geraten.
Sehr glücklich fand ich Herrn Theilers Ausdruck Plato dimi-

diatus. In der Tat ist Plotins Piaton ein Piaton ohne Politik, und
das ist ein Piaton ohne Frühschriften. (Dass der Charmides

möglicherweise benutzt wurde, hoffe ich, in meinem eigenen Referat

glaublich zu machen.) Aber auch die Nomoi werden selten

herangezogen; wörtliche Fragmente fehlen sogar ganz. Dass mit
dem berühmten Satz des Porphyrios in der Vita 14, 5, man finde
bei Plotin ZTwcxa Xav0avovToc Soypocxa, nicht die Stoikerkritik
gemeint sein kann, darin gehe ich mit Herrn Theiler einig.
Dagegen scheint es mir unwahrscheinlich, dass dieser Satz auf die

Piatoninterpretation zielt, sondern Porphyrios denkt dort wohl
an Schriften wie I 4 oder III 2-3, wo die ethischen Probleme im
Vordergrund stehen. Dass der Platoniker Plotin seine

Piatoninterpretation gerade einem Manne entnehmen soll, der trotz
seinen platonisierenden Zügen stets als Stoiker bezeichnet wird,
will mir nicht in den Kopf hinein. Ich glaube vielmehr, dass

wir hier mit einer reichen, für uns fast ganz verlorenen
platonischen Schultradition rechnen müssen, die sowohl Poseidonios

wie Plotin vorlag.
M. Harder: Ich bin Herrn Theiler dankbar, dass er uns seine

Schatzkammer geöffnet hat und uns zahlreiche Stellen aus

Gebieten geboten hat, wo er allein wohnt. Ob diese Stellen Parallelstellen

oder Quellen sind, ist eine Frage für sich. « Quelle»
halte ich für einen mythologischen Begriff; ich werde in meinem



9° DISCUSSION

Vortrag noch darauf zu sprechen kommen. Wichtig scheint mir,
dass Herr Theiler immer wieder jenen Text herangezogen hat,

wo Poseidonios wörtlich zu finden ist, nämlich Galens Buch de

placitis Hippocratis et Piatonis. Auf Porphyrios' Bemerkung über
die 2tohx<x XavOavovva Soypaxa in der Vita 14, 5 brauchen wir
nicht abzustellen; denn wir besitzen ja den Plotintext. Und da

können wir sehen, dass Plotin die gesamte Schultradition
zusammenfasse zu der damals bis zu einem gewissen Grade auch

die Stoa gehörte. Bloss Epikur ist von vornherein ausgeschlossen.
Es lässt sich also von vornherein garnicht sagen, dass eine

Übereinstimmung von Stoikern und Piatonikern unwahrscheinlich

wäre; sondern es enspricht vielmehr unserem Bild angesichts der

gemeinsamen Herkunft. Denn diese Dinge kommen ja eigentlich
aus einer Wurzel — nämlich vom späten Piaton oder vom frühen
Aristoteles. So ist es auch von innen her gesehen garnicht erstaunlich,

dass Platonisches und Stoisches nebeneinander wohnen und

vom gleichen Denker nebeneinander verwendet werden.
Sehr instruktiv hat Herr Theiler ausgeführt, welche Seiten

Piatons bei Plotin nicht mehr vorhanden sind. Ich möchte sagen,
das ganze Erbe des frühen Griechentums, das bei Piaton noch

so wirksam war, sei untergegangen. Dazu gehört auch, was

Herr Theiler hervorhob, der Bruch mit dem 7ra1.S1y.6c; epwc, ein

Bruch, der bei Plotin besonders scharf ist. Für das kaiserzeitliche

Lehrertum gehörte dieser pädagogische Eros durchaus zum Stil
des Lebens und Lehrens, und so ist es nicht weiter erstaunlich,
dass in der Schule ein Mann auftrat — der Diophanes, vgl. Vita
Plot. 15 — der diesen Eros zwischen Lehrer und Schüler forderte.
Und nun erinnern Sie sich, wie Plotin ständig dazwischen redete

und mit dem homerischen ßdXX' outco? dazu aufforderte, noch
schärfer gegen diesen Gegner vorzugehen. Nun hat wohl
niemand den Griechen ihren 7ta1.8t.x6c; eoojc mehr übelgenommen
als die Römer. Die römische Polemik ist immer voll von
Vorwürfen gegen diese Seite griechischer Lebensführung, und ich

glaube, dass Plotin im Lebensstil und auch in seiner ganzen
Lebensart in Rom durchaus römisch orientiert war.



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 91

Die Vita Plotini ist überhaupt noch nicht genügend
ausgeschöpft. Es gilt dort, durch die Missverständnisse des Porphyrios
zum wirklichen Geschehen vorzustossen. Erstens können wir
sehen, wie stark er in seiner wirtschaftlichen Existenz gesteuert,
und wie seine philosophische Existenz nur möglich gemacht
wird durch die Hilfe mächtiger Frauen. Zweitens ist das Faktum
zu nennen, das Porphyrios völlig missverstanden hat: Leute von
Rang und Stand, ja Senatoren setzen Plotin von Todes wegen
als Betreuer ihrer Kinder ein; das heisst: die Kinder siedeln in
sein Haus über. Plotin führte nämlich ein grosses Haus; er war
keineswegs, wie Wilamowitz schrieb, ein armer Schlucker. Die
ihm durch Testament anvertrauten Kinder siedeln also zu ihm
über; Plotin betreut sie — und das geht so weit, dass er dem

einen dieser Schützlinge die Schularbeiten nachsieht. Aber vor
allem betreut er ihr Vermögen. Denn es handelt sich dabei um
eine echte tutela nach dem römischen Recht: das Vermögen
bleibt bei den Mündeln, und der tutor, der Vormund hat nur
die Verwaltung. Wie Plotin sich über diese seine Aufgabe äusserte,

teilt Porphyrios in Ausdrücken mit, die wörtlich aus den Formeln
des römischen Rechtes stammen x. Freilich hätte er dabei das

römische tutor nicht mit cpüXac; übersetzen dürfen (er sentimenta-

lisiert es gar 9, 9 mit dem Ausdruck hpö tivi y.c/1 0slw (püXaxt).
Dies ein kleiner Beweis, dass Porphyrios den Sinn jener Aufgabe
nicht erfasst hatte (einzig Itzitookoc, wäre der angemessene
Ausdruck für tutor gewesen); umso mehr erkennt man, dass Plotin
diese Vormundschaft nicht als Vermögenszuwachs, sondern als

sittliche Ehrenpflicht auffasste.

Dies Faktum, dass Plotin im römischen Gesellschaftsleben

eine geachtete Stellung hatte, und nicht nur das: dass er Rechte

ausübte, die nur dem Bürger zukamen — dies Faktum zeigt,
welch hohe Stellung dieser östliche Fremde in führenden Kreisen

(und zwar sind es Senats-Kreise) eingenommen hat.

1 Asycov... zyzoo aüfotlx; Seiv tcc; xttjcjek; xal tocc, 7tpoa68ou<; ävETtäcpoui;

xal aco^opivot?, So Vita Plot. 9, 15. Das entspricht genau der im
Vormundschaftsrecht gültigen Formel rem pupillis salvam fore.



92 DISCUSSION

Zugleich zeigt sich: Plotin hat ein sehr feines Verständnis

für die Eigenart des römischen Familienlebens und des römischen
Rechtes — was Porphyrios ganz abgeht. Eng damit möchte ich
auch diesen Zug zusammen bringen: sein Verhalten gegenüber
der jungen Generation ist durchaus römisch; es ist ein väterliches

Verhalten, und das Lehrertum ist sozusagen hergeleitet aus der

Vaterschaft. Das Verhalten des griechischen Lehrers zu seinem

Zögling, das auf der cpi/ioc basiert, ist da ganz anders.

In dieselbe Richtung weist der Bericht über Porphyrios
schwere Depression {Vita Plot, n, n). Da bewirkt Plotin eine

Lösung, die für Porphyrios völliges Scheitern bedeutet: er muss
diesen Kreis verlassen, in dem er sich mit Mühe an die erste

Stelle emporgerungen hat; er muss gar seinen Lehrer, der sein

entscheidendes Erlebnis ist, fahren lassen. Die Szene, in der

Plotin zu ihm tritt und diesen Entschluss in ihm vorbereitet, ist
zunächst eine ärztliche Szene — aber sie hat zugleich auch etwas

ausgesprochen Väterliches, wie Plotin da seinem bedeutendsten

Schüler die Not anmerkt und ihm einen Weg weist.

In diesen Beobachtungen kommt etwas von dem Motiv zum
Ausdruck, das es dem Plotin unmöglich macht, den 7rat.Six6?

spco? am Leben zu erhalten — hier spricht aber auch viel von
dem mit, was zum Wegfall des ganzen altgriechischen Gehaltes

in Plotins Werk führt.
Was nun die späten Schriften Plotins betrifft, besonders 7tepl

eüSaipovLap I 4 (46) und Ttepi. 7rpovola<; III 2-3 (47-8), die man

gerne stoisch nennt oder gar auf die sogenannte stoische Diatribe
zurückführt, so möchte ich bemerken, dass « Diatribe» auch zu
den Begriffen gehört, die mir verdächtig sind.

Zu meiner grossen Freude gingen Sie zum Schluss auf die

Nomoi ein — auch ich glaube, dass die späte Plotin-Periode

(ganz gleichgültig, ob wörtliche Zitate aus den Nomoi vorliegen)

ganz wesentlich aus einem erneuten Studium der Nomoi zu
verstehen ist. Hier haben wir auch den eigentlichen Grundgedanken
der in jenen Spätschriften häufigen Topik, nämlich dass der
Mensch ein Schauspieler ist. Deswegen eben ist das Weltgeschehen



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 93

entworfen, weil der Mensch vom 7toty]TY)<; eine Rolle zugewiesen
erhalten hat (bewundernswert schön ist diese Gleichung von
Dichter und Schöpfer Dieser häufig variierte Gedanke wird
nun von Plotin, gerade in der Schrift 7tepl 7tpovota<; besonders

ausgestaltet: etwa dadurch, dass ein Schauspieler nur dann

abgesetzt wird, wenn er schlecht wird — denn dann müssen ihn
Regisseur oder Dichter durch einen besseren ersetzen.

Neben das Brettspiel, das heute schon erwähnt wurde,
gehört als eine andere Reminiszenz an die Nomoi das Marionettenspiel.

Die Menschen sind Puppen in der Hand der Gottheit, und
die Drähte, an denen der Spielende zieht, sind die 7ra07] — und
mit diesen Drähten werden die Puppen bewegt. Wie verbreitet
diese Vorstellung war, beweist der Begriff der Person. Schon in
dem Wort persona, das ja bekanntlich 7rp6a-oo7tov heisst, liegt die

Grundvorstellung vor, dass die Welt ein Theaterspiel ist, und
dass der Mensch eine Rolle darin zu spielen hat. Bei Cicero ist
das noch ganz lebendig. An diesen ersten Fällen, da Wort und

Begriff persona auf europäischem Boden erscheinen, zeigt sich,
dass der Sprachgebrauch nicht nur speziell platonisch gewesen
ist, aber auch nicht speziell stoisch gewesen sein kann. Er muss

allgemein gewesen sein

Gestatten Sie mir noch ein Wort zur Verteidigung von Plo-
tins Interpretation des platonischen Phaidros. Herr Theiler hat

gezeigt, dass der Phaidros-Mythos von Plotin wörtlich genommen

wird; da liegt offenbar die Auffassung zu Grunde, dass er
nicht wörtlich genommen werden sollte. Plato sagt aber
ausdrücklich: «Es muss gewagt sein, die Wahrheit zu sagen»
(Phaidr. 247c). Wenn wir den Phaidros-Mythos nicht wörtlich
nehmen können, so müssen wir ihn wenigstens sehr ernst nehmen,
und das hat Plotin im Gegensatz zu modernen Interpreten getan.
Und hier möchte ich gleich noch ein zweites anschliessen.

Herr Theiler hat Plotins Deutung des sttsxelvo. irfi ouotap
zurückgewiesen. Plotin hat demnach eine Fehlinterpretation zur
Grundlage seines Weltstufenaufbaus gemacht. Ich bezweifle, ob
das so sicher ist; jedenfalls wäre es mir sehr peinlich.



94 DISCUSSION

M. Dodds: I feel that if we start on the interpretation of
Plato we shall discuss it for the rest of the week. I should like

to return to the question raised by Mr. Schwyzer, how Plotinus
who calls himself a Platonist can draw on Posidonius who is

known to everybody as a Stoic. Is not the answer to this that

anything is Platonist which can be defended by quoting a text
of Plato Plotinus saw himself as the interpreter of Plato's

philosophy; but in interpreting it he can draw on every kind of
source, hardly ever quoting his source verbatim, but absorbing
it and re-using it as a part of his reconstruction of Platonism.

What, like Schwyzer, I cannot believe, is that he used the word

cpyjctL to quote Posidonius; I think he believed himself to be

quoting Plato, however loosely. And I suppose that in general

we must look very carefully in the works of Plato before we

say too easily «Posidonius». There are indeed things in
Plotinus which are attested as Posidonian and are not attested for
anybody before Posidonius. But my impression is that the

Platonic tradition remains central, and that the Posidonian
elements come in by way of completing an interpretation of
Plato.

In connection with Mr. Theiler's Plato dimidiatus I think the

teaching curriculum in the Platonic School at various periods
would repay study. Porphyry has omitted to tell us what
Platonic dialogues were read in Plotinus' seminar and in what

order; but we have some information in Albinus (Isag. 4 and 5)

and Proclus (Platonic Theology 1, 5), and Iamblichus' curriculum
is preserved in the Prolegomena in Platonis philosophiam (c. 26).

From this it seems that the « Socratic» Plato was not entirely
neglected. For example, the course that Olympiodorus gave at
Alexandria in the sixth century began with the Alcibiades I (which
every one accepted as genuine); thence one went on to the

Gorgias, next to the Phaedo, and only then to the great
metaphysical dialogues. Everything culminated, however, in the

study of the two works which for Proclus contained the central

mystery of Platonism, Timaios and Parmenides. And already in



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 95

Plotinus I suppose it would be true to say that these two are
the dominating centres of Platonic thought.

M. Armstrong: It is very difficult to add anything to
Mr. Theiler's most superbly rich and fascinating survey, and

especially to what he said about providence; but there is one
curious little argument which Plotinus throws out in passing at
the end of the late treatise on the action of the stars (II 3 [52])
which perhaps is, I think, worth remarking, as I don't think
Mr. Theiler mentioned it. This is what might be called the
aesthetic argument to justify the presence of moral evil in the
universe. It comes in II 3, 18, 5-7. Plotinus begins with a

common-place enough statement about the usefulness of such

things as poisonous animals, very much in the Stoic manner, and

continues eTtei xal ty)v xaxlav ou>ty)v s^eiv 7toXXd %pY)cn.p.a xal
7ToXXmV 7tOtY)TI,XY)V XOcXmV oloV XOtXXoU^ TS^V7]T0U TCaVTO?. That
seems to me an extremely interesting line of thought; it is simply
thrown out in passing that xaxla, which seems to be here

specifically moral evil, is at the root of all artistic beauty and that
that justifies its presence in the universe. It rather strikingly,
when one thinks about it, confirms Mr. Theiler's remarks about
the omission in Plotinus of the ethical and political emphasis.
Plato would banish art, to whose beauty he was keenly sensitive,

from his state, from his ideal city, because it represented
xocxla and might introduce xaxla. Plotinus here justifies the

presence of evil in the universe because it is productive of
7toXXmv xaXcov, particularly the beauties of art. It's a complete
reversal of standpoint. One should not build too much on it,
because it is a remark thrown out in passing, but it seems to me

interesting.
M. Dodds: Had he not got in mind there a passage in III 2 [47]

where he says someone might blame a work of art by saying
that «here indeed is a bright and beautiful colour, that the

painter has put, but in this other part of the picture the colouring
is rather dull, uninteresting », and Plotinus replies: «the dull
colours are necessary for contrast with the bright ones and they



96 DISCUSSION

are essential for the beauty of the work of art ». Is it not in
that sense that xaxioc is productive of xaXAoc;

M. Armstrong: Yes, but if you look at the passages as a whole,
he seems to be passing from physical to moral evil. He starts
off with the physical evils and then passes on to xocxla; it rather
looks as if it was meant to mean moral evil there particularly,
as it often does, of course.

M. Dodds: But in what sense is moral evil productive of
xaAAo?

M. Armstrong: I think that perhaps Plato provides the answer
there: moral evil is the normal subject of tragedy, a very
important form of art. It is very difficult to produce a great tragic
work of art without some xcoda in it, somewhere. That was
how I interpreted it.

P. Cilento: E' stato detto che tutta la storia del pensiero e

un eterno dialogo tra Piatone e Aristotele; ma, forse, non sarebbe

errato mutare uno dei due termini, eliminare cioe Aristotele, un
Aristotele conciliato a Piatone, e porre come poli opposti Platone

e lo Stoicismo si che non Plotino solo — come vuole Herr Theiler

— ma proprio l'anima umana stia «zwischen Plato und Stoa»,

oscillante come la canna pensante di Pascal ha lo spirito e il
senso, tra il cielo e la terra, tra la trascendenza e l'immanenza.

Ma quali che siano, per Plotino come per ogni altro vero
filosofo, le fonti e la stessa sorgente del filosofare, certo e che

sempre ogni pensiero antico, per la stessa legge storica della

contemporaneitä del passato al presente, entra nell'attuale, per
l'intermedio di un altro pensiero.

La parola di Platone, non meno che quella di Posidonio, si

muta profondamente sol che passi, dinamica e non statica, nel-
l'anima di Plotino; perche ogni sentenza filosofica se e, in se

stessa, degna di trapassare in chi e degno di receverla, vi trapassa
solo per vie di pensiero: cosl, l'intermedio della mente fa cadere

quanto di empirico e di contingente v'era prima abbarbicato. Di
mano in mano, cioe da mente a mente, il pensiero si purifica:
cade il volto del tempo e si rivela quello dell'eterno. E questa



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 97

e la vita dello spirito: far cadere le alghe e le conchiglie dalla

statua di Glauco.
Se Plotino, per esempio, prende a prestito, dalla Stoa, il

concetto e il termine cuii.Tcd.0si«, ecco che ci troviamo di fronte a

qualcosa di nuovo. La « simpatia» di Plotino non e piu la « sim-

patia» stoica; il « vivente totale» di Posidonio non e la « totalitä
della vita» di Plotino. ft lo spirito ch'e diverso; e diversi sono
i presupposti filosofici dell'uno e degli altri. Quanto a « simpatia»

— Plotino sente il bisogno di ricorrere a un altro termine,
piü suo, anche se usato una volta dal lontanissimo Crisippo,
cuuttvol« (che ricorre spesso in forma verbale oupTcveco): anzi —
ecco Plotino — aüpTtvoi« pi« «spirito comune unico». E un
accento nuovo in questa unicitä di respiro spirituale del mondo.
Non panteismo, ma panenteismo. Unitä assoluta. Plotino ha un
senso esasperato dell'unitä: di qui muovono, come da vera,
unica fonte, le correnti del suo filosofare. Ma la Unitä metafisica
s'e spezzata: Plotino sente l'affanno, l'angoscia di questo spez-
zarsi dell'uno nella dualitä dello spirito, nella pluralitä delle idee,
nell'infinitudine dell'anima; Plotino sa che questo processo di
discesa verso la persona e dovuto al xoXpa (ecco un'altra fonte

pitagorica, trasposta e trasformata), all'audacia, alia smania della

coscienza. Allora se l'unita s'e spezzata, bisogna ricostituirla:
ecco il valore della simpatia. In definitiva, per me, la parola sarä

pure stoica, ma il senso e schiettamente plotiniano. I pensieri
quando sono veramente vivi e vitali, tagliano il cordone ombeli-
cale materno e vivon di vita propria.

Solo quanto alia forma letteraria delle Enneadi, vi riconosco,

con Brehier, il tipo della diatriba cinico-stoica.
Per tutto questo, la grande ammirazione per i classici studi

del Theiler non m'impedira di porgli la domanda: Plotino e un
dimidiatus Plato o non piuttosto un renopatus Plato

M. Puech: J'ai l'impression que la notion de Logos, evoquee

par M. Theiler, embarrasse Plotin et qu'il serait plus enclin ä la

critiquer qu'ä en faire grand usage. Cette sorte de reserve irait
dans le sens d'une tendance de l'epoque, sensible egalement, me



98 DISCUSSION

semble-t-il, chez Origene. Doit-on y voir une reaction ä l'egard
du stoicisme II y aurait la une bonne pierre de touche, per-
mettant d'eprouver et d'apprecier sur un point essentiel l'influence

que le stoicisme a pu exercer sur Plotin et l'attitude observee ä

son egard par celui-ci.

Je sais bien que le Logos intervient chez Plotin au niveau

cosmique et biologique, mais y a-t-il place chez lui pour le Logos
comme Verbe-Raison

M. Dodds: I suppose one answer is that he places the Logos
on every level. In the treatise Ttepi cpüo-eco? (Ill 8) you have the

conception of Nature which is the lowest level of soul, but is

already a kind of Logos or a shadow of Logos which can express
itself only by creating a physical form. But nature is the child
of another Logos, and this higher Logos is the child of a still
higher one. Logos, in other words, is not a hypostasis-, is that

right
P. Henry: M. Dodds nous a donne, me semble-t-il, la ligne

generale de la reponse. Je suis de son avis: le Logos est chaque
fois un reflet de l'hypostase precedente. Un texte assez clair est

V I [10], 3, 8 sqq., oü Plotin dit qu'une hypostase est le Aoycx;

de l'autre.
M. Puech: Oui, c'est toujours le principe de l'epanouissement.
P. Henry: L'epanouissement aussi du raisonnement par

rapport ä l'intuition, d'une dispersion toujours plus grande par
rapport ä l'unite precedente, plus serree.

M. Puech: Sans doute. II n'y a pas toutefois chez Plotin,
comme chez les Stoiciens, une tendance a tout bloquer, a centrer
sa speculation, sur la notion de Logos comme entite, comme
Verbe-Raison. Sa position differe, par exemple, de celle des apo-
logistes chretiens du ne siecle, pour qui la notion de Verbe est,

au contraire, essentielle.

P. Henry: Mais ä un niveau determine, pas comme chez

Plotin, ä presque tous les niveaux.

M. Puech: Origene, en revanche, n'admet pas une theologie
ou une christologie uniquement ou principalement fondee sur la



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA 99

notion de Verbe: il prefere speculer sur le «Fils». II ne saurait

etre qualifie de Theologien du Logos, considere comme un
alexandrin prolongeant la tradition theologique du ne siecle.

Certes, les reserves d'Origene sont differentes de Celles de Plotin.
Pour lui, le Logos reste, comme la parole, quelque chose d'im-
personnel, voire d'inconsistant, n'assure pas ä la deuxieme hypo-
stase trinitaire la personnalite qu'affirme, au contraire, le nom
de «Fils». (Cf., par ex., in Job. I 24 [23] §§ 151-152; I, 38-39 [42]
§§ 280-288.) Plotin, evidemment, ne connait pas ces raisons de

theologien et d'exegete chretien. II n'en reste pas moins qu'il a,

me semble-t-il, lui aussi, tendance ä laisser de cote le Logos
comme notion speculative fondamentale.

M. Schwj^er: Darf ich noch darauf hinweisen, dass Xoyo? in
den beiden zusammengehörigen Schriften III 2-3 [47-48] in einem
besondern Sinne verwendet wird Sonst spricht Plotin allenfalls

von den stoischen Aoyot oTTEppaTixol, hier aber bezeichnet Xoyo?

etwa den Weltplan. Er kann mit dem voö<; verglichen werden,
aber eher noch mit der Weltseele, aber er ist weder das eine

noch das andere. Auch dass er III 3, 2,13 dem peyap Tjyspdjv des

platonischen Phaidros 246c gleichgesetzt wird, hilft uns nicht
weiter. Denn dieser Xoyop widersetzt sich einer Einordnung in
die Hypostasentrias. Auf diese Schwierigkeiten hat schon Brehier
in seiner Notice zu III 2-3 hingewiesen, ebenso R. E. Witt in
seinem Aufsatz The Plotinian Logos and its Stoic Basis, Class. Quart.
25, 1931, 103-111, und neuerdings ist eine Münchner Dissertation
Der Logos-Begriff bei Plotin von Edgar Früchtel (1955) herausgekommen,

leider schwer zugänglich, da nur in Maschinenschrift
vorhanden.

M. Theiler: Ja, das ist an sich richtig, nur was Herr Dodds

sagt, hat tatsächlich auch Berechtigung: es gibt Fälle, wo es

heisst « die Seele ist der Logos des vou<;»; es gibt, wenn ich mich
nicht sehr täusche, sogar eine Stelle mit dem Sinn « der voü«; ist
der Logos des ev» (V 1 [10] 6, 45), also damit ist gesagt, dass

wirklich auf jedem Niveau der Niveauunterschied ausgedrückt
wird durch Logos; das ist eine der Grundkonzeptionen. Herr

8



100 DISCUSSION

Schwyzer sagt andererseits richtig, dass in der Providentiaschrift
der Logos auch als die räsonnable Grundkraft der Welt erscheint,
in Umsetzung stoischer Ansichten.

M. Dörrie: Erlauben Sie mir, zu der Frage der Zitationen
Plotins eine Kleinigkeit hinzuzufügen: es ist sehr auffällig, dass

die Autoren vor Plotin, sowohl die eigentlichen Schul-Platoniker
wie die am Rande Stehenden, z. B. Philon und Klemens, im
Grossen und Ganzen alle den gleichen Kreis von Piaton-Zitaten
beherrschen. Eine ganz wichtige Erweiterung freilich hat Plotin
hinzugefügt: er hat den platonischen Parmenides in die Erklärung
mit einbezogen; und im Zusammenhang damit begegnen
Zitationen aus dem Parmenides in nennenswertem Mass erst bei

Plotin.
Im Ganzen aber verfügt man über einen annähernd

gleichbleibenden Schatz von geflügelten Worten aus Piaton; nicht
selten behandelt man sie so, als wenn sie Xoyta aus Piaton wären.
Zunächst ist auf die technische Schwierigkeit hinzuweisen, die

es machen musste, wenn man Piaton exakt aus dem Text zitieren
wollte. Solange man Piaton in Rollen las, musste man jedesmal
das ganze Volumen bis zur gesuchten Stelle aufrollen, — sicher
eine mühsame Arbeit. Um sie sich zu sparen, verliess man sich

viel mehr, als wir das heutzutage tun, auf sein Gedächtnis —
woraus sich die zahlreichen Ungenauigkeiten im Zitieren
erklären.

Wer nun aber viel mit Platon-Zitaten operierte, kam so nicht

aus; ich habe den Eindruck gewonnen, dass diejenigen, die viel
aus Piaton zu zitieren hatten, sich Exzerpt-Sammlungen anlegten
und daraus zitierten. Das Werk des Albinos z. B. ist auf weite
Strecken ein Cento aus Platon-Zitaten — womit implicite
bewiesen wird, dass Piaton an allen Stellen dasselbe meint. Nun
schlich sich aber garnicht so selten in solche Sammlungen ein
Satz ein, der garnicht aus Piaton stammt. Einen hübschen Beleg
bietet Athenaios XI 116; 50yd; was dort aus Dioskurides als

Dogma Piatons vorgetragen wird, steht gar nicht bei Piaton;
dennoch ist das Wort von der Ruhmsucht als dem ecryocvoc; Trfi



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA IOI

XtT^lV a^s genuin platonisch in die Tradition eingegangen;

vgl. Olympiodor in Phaed. 34, 13 und 106, 22 Norvin; Simplikios
zu Epiktet I 25, 21. Möglicherweise wird daher die Suche nach

der platonischen Bezeugung jenes mit cp-yjaiv eingeleiteten Satzes

ergebnislos bleiben. Dabei hat Plotin jenes cp7]crtv gewiss mit der

Überzeugung hingeschrieben, es handle sich um Plato.
P. Henry: Je crois quand meme qu'il faut se representee un

Plotin lisant des dialogues entiers de Piaton directement dans le

texte. Comme nous le savons aujourd'hui, la question materielle
des rouleaux de papyrus n'est plus aussi importante. II n'est pas
exclu que dans l'^cole de Plotin on ait dispose de codices. Sans

doute il est possible qu'il y ait eu en usage dans les ecoles des

recueils de testimonia de Piaton, mais je pense que nous sommes

tous d'accord pour admettre que Plotin a eu aussi une connais-

sance directe de Piaton et, comme je le montrerai dans mon
travail, je crois qu'ä l'occasion il faisait lire directement en classe

un passage d'Aristote. Les dernieres decouvertes de papyrus ont

prouve que les codices existaient ä cette epoque.
M. Theiler: Nun darf ich noch einmal, nachdem ich Sie zu

lange schon in Anspruch genommen habe, einige Worte
beifügen. Es hat gewiss etwas Schockierendes, das empfindet Herr
Schwyzer richtig, wenn ein Neuplatoniker in dem starken Masse,

wie ich es glaube nachweisen zu können, auf einen Stoiker

zurückgreifen soll. Freilich wie bei Marc Aurel, wo sich ebenfalls
die poseidonische Grundfarbe dem geübten Auge aufdrängt, ist
die Annahme der Kenntnis des originalen Poseidonios nicht
nötig. Es gab Doxographien, die teils mit Namen, teils ohne
solche die Älteren anführten. Wir haben einige solche Schriften
erhalten oder können sie rekonstruiren; ihre Fülle können wir
nicht überschätzen. Es ist auch das ganz richtig, was Herr Dörrie
sagte, dass bei einer solchen Zusammenstellung gelegentlich einmal

die Grenze von Zitaten nicht ganz klar gehalten wurde. Es

ist also durchaus möglich, dass das cpvjaiv eine Stelle meinte, die

in einem solchen Sammelzusammenhang Plato erweiterte,
ergänzte, ohne Plato selber zu sein. Jedenfalls findet sich das <p7]cnv-



I02 DISCUSSION

Zitat nicht bei Plato, und es kann auch nicht eine vage
Reminiszenz decken; wo Plotin vage Plato zitiert, sagt er natürlich
nicht cpYjtrl. Herr Schwyzer möchte Plotin I 8 und 10 direkt mit
Plato Staat 588c ff. zusammenbringen, und ich hätte stärker
betonen sollen, dass Poseidonios e^TjyotSfievo?ttjv IIXarMvcx; 7toXi-

tslav, (um Sextus Emp. adv. math. 7, 9 zu variieren) seine

psychologische Lehre ausgeführt hatte. Pater Henry hat die doppelte
hervorgehoben, ohne dass ich es in so betonter Weise

zum Ausdruck gebracht habe. Ich glaube, da ist etwas Richtiges
getroffen; es gibt dieses stoische EcpobtTeaOat., Oiyyavetv, Lukas

sagt tJ/7]Xacpäv; das ist noch ganz unekstatisch gemeint, während

an andern Stellen, und dort ist die Vaterschaft des Phaidros zu

erkennen, die 01 E,iq gesteigert und spiritualisiert und zusammen
mit andern auf spätere Mystiker wirkenden Ausdrücken
vorkommt.

Es ist manches andere noch angemerkt worden; die Herren
Dodds und Armstrong machten auf die schwierige Stelle II 3, 18

aufmerksam. Vielleicht ist an die xaxla der Künstler aus dem

niederen Volk gedacht; von ihm hat Plotin keine übermässig
hohe Meinung, obwohl er doch fähig ist, xocXXiarx reyy^TX zu
schaffen. Herr Harder ist zu Worte gekommen mit höchst
interessanten Ausführungen über das Römische bei Plotin, mehr auf
Lebensstil und ganze Umgebung als auf die Lehre zielend. Ich
weiss nicht ob Pater Cilento einen Augenblick darauf weisen

wollte, sich auch auf diesem Wege die Benützung der Stoa zu
erklären. Der Römer hielt die Schulgrenzen nie für so wichtig
wie der Grieche. Und Cicero zeigt gelegendich die Neigung, die

verschiedenen Vorlagen in einheitlichem Sinne zu verstehen.

Den platonischen Geist konnte jedenfalls Plotin in den Excerpten,
die er irgendwie aus Poseidonios zu sehen bekam, spüren und mit
einer gewissen Grosszügigkeit dann benutzen. Das Wichtigste
bleibt gewiss das Persönliche und Eigene. Aber bei der
wissenschaftlichen Arbeit würde man ohne die Anregung von aussen,
ohne gewisse Schemata, die einem vorgelegt sind und die man
dann ausfüllt, zur eigenen Entdeckung nicht gelangen. Was die



PLOTIN ZWISCHEN PLATO UND STOA IO3

Frage über die Auffassung des Mythos bei Plato angeht, müssen

wir, glaube ich, im Augenblick resignieren; denn das gäbe einen

Stoff zu einer neuen Tagung. Beim 'Ayoc0ov finde ich nichts
Peinliches, wenn wir Plotin auf einer Fehlinterpretation ertappen, die

er nun einmal von einer ihm teilweise von anderer Seite
gegebenen Vorbereitung der Hypostasenlehre aus fast selbstverständlich

vollziehen musste. Sehr schön hat Pater Cilento auf den

innersten Lebensgrund, die Sehnsucht nach Einheit, auf das

schmerzliche Empfinden der Getrenntheit im Neuplatonismus
hingewiesen, die ihn dann die Lehre von der Einheit und
Sympathie aufgreifen liess, nicht ohne sie zu verwandeln. Herr Puech

hat die Logoslehre aufgegriffen. Das Thema ist nicht endgültig
erledigt. Unter Logos versteht Plotin auch die 7tpovoi.a aTpaTij-
yixY) von der er III 3, 2, 6 spricht. Der Stratege weiss schon,
wie der Feind etwa reagieren wird, und schliesst dann in seinen

eigenen Kriegsplan die Eventualität mit ein; auch die

Handlungen der Gegner Gottes sind vom Weltplan umschlossen.



g: '* 'VUX-:

"37 X- =j> ^ jto&Vb't*«
- m?/ iji,-1..' ' -.^FB*k=" ^.^,.-r~M. '31 _- —:- w'iiT1,W-

";Vi i -!l.';y :'f : ""?, » -js'-^fiV;
jÄ; T>äjv i^F' > .'# "JS. itfS^26&j5*d(fr#ir«pss^p^p-

'

* /"'iW-*^"1^ '. -: -" 7 ^1 -"I jT.F j'-F"

rjjg ;yc '??-,. tip ^; ' -'"*3,^. ". »Vt,~i'1 w'V iFshi,

: i{1
_
i^pbjcl <i?Oj ^F,^n> -J&_ yFyf.-gjjcpy^,,

•/< sfei£) ..TTÜ

^.y^b<-^ ^ry/:.^hV ji^V -*e-'£-i

4-"^5 ^gjT 7i -^^TT- ^''i* J3z.*rtßt^ xf&k

&:l<Sr- -;I'&jf ^_-..&,,7-7^":&? «£#*»_.

f-wft»,<» ©^-'r^Jgc-, *fl !*> ££«$*» >i5^u5P£"•&$ sj»?_
^s»i ~"

•' =' " - - jS>*^ *iT -
Fgif] O I' - 0
/ä^^Sj r_ "

1^;/
* " ^ " v JLibss^ =i A.

^._C3 lt-T.]


	Plotin zwischen Plato und Stoa

