
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 4 (1958)

Artikel: Zur Problematik der älteren römischen Geschichtsschreibung

Autor: Hanell, Krister

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

KRISTER HANELL
Zur Problematik der älteren

römischen Geschichtsschreibung





ZUR PROBLEMATIK DER ÄLTEREN
RÖMISCHEN GESCHICHTSSCHREIBUNG

Die Anfänge der römischen Geschichtsschreibung fallen
bekanntlich in die 2. Hälfte des 3. vorchristlichen
Jahrhunderts, in eine Epoche also, die für ein derartiges
geistesgeschichtliches Ereignis den geeigneten Hintergrund lieferte,
sowohl literarisch als politisch. Nicht nur war die allgemeine
Situation günstig, es gab auch spezielle, schwerwiegende
Gründe, die die Römer geradezu herausforderten, sich auf
dem Gebiete der Geschichtsschreibung zu betätigen. Rom
war aus dem ersten Punischen Krieg als Herrin von Sizilien,
Beherrscherin der See und Weltmacht ersten Ranges
hervorgegangen, und die römische Historiographie ist eben eine
direkte Folge dieses gewaltigen Kampfes, der nicht nur eine

Auseinandersetzung mit Karthago war, sondern auch und
nicht zum Geringsten mit dem sizilianischen Griechentum.
Aus der Reaktion der sizilischen Griechen Rom gegenüber
im ersten Punischen Krieg ist römische Geschichte als

literarisches Phänomen hervorgegangen.
Vor diesem Krieg gab es in Rom selbst zwar ein Ansammeln

von geschichtlichem Material in den Archiven der
Behörden, der priesterlichen Kollegien, der Tempel und
der führenden Familien, es gab aber keine Geschichtsschreibung

L Und was die Griechen betrifft, so hatten sie

seit ein paar Jahrhunderten über die Ursprünge Roms
Fabeln gedichtet, aber obwohl verhältnismässig gute Kennt-

1 Natürlich gab es eine Jahrliste, d.h. ein Verzeichnis der seit der
Einweihung des Kapitolinischen Tempels verflossenen Jahre, die mit
Hilfe der eponymen Beamten auseinandergehalten wurden (vgl. mein
Das altrömische eponyme Amt, Acta Inst. Rom. Regni Sueciae, Ser. in 8°,
II, 1946, S. 95 ff.), es gab wohl auch Magistratsverzeichnisse, libri
magistratmm, und eine Art Chronik (vgl. F. Bomer, Naevius und Fabius,
Symbolae Osloenses, 29, 1952, 34 ff.). Geschichtsschreibung im eigentlichen

Sinne des Wortes ist dies aber nicht.



XJO KRISTER HANELL

nisse über Rom und römische Verhältnisse schon früh bei
den italischen und sizilischen Griechen vorauszusetzen sind,
scheint sich die Historiographie vor dem Zusammenstoss
mit Pyrrhos kaum oder nur oberflächlich um Rom gekümmert

zu haben 1. Wer aber die Taten des Pyrrhos beschreiben

wollte, konnte ja an Rom nicht vorbeigehen, und in
Zusammenhang mit seiner Darstellung des italischen
Unternehmens des Königs hat Hieronymos von Kardia auch die
ältere Geschichte Roms gestreift. Nach dem Zeugnis des

Dionysios von Halikarnassos2 ist Hieronymos der erste

griechische Historiker, der dies getan hat.
Das siegreiche Ubergreifen Roms auf Sizilien bedeutete

für die griechische Historiographie einen entscheidenden

Wendepunkt in ihrer Einstellung den Römern gegenüber.
Damals lebte noch Timaios von Tauromenion, der letzte
und grösste von den westgriechischen Historikern, und auf
ihn hat der Ausbruch des ersten Punischen Krieges einen
solchen Eindruck gemacht, dass er sich veranlasst fand,
seine schriftstellerische Tätigkeit fortzusetzen und dabei der

neuen Weltmacht besondere Aufmerksamkeit zu widmen.
Er hatte, sagt Dionysios, die Ursprünge Roms in anderem

Zusammenhang behandelt, und hat dann in einem besonderen

Werk die Kriege gegen Pyrrhos beschrieben 3.

Diesen Pyrrhosbüchern gehört natürlich, wie Laqueur 4

und Jacoby 5 hervorgehoben haben, der bekannte Synchronismus

(814 v. Chr.) der Gründungsdaten von Rom und
Karthago an, denn so eine radikale und singuläre Neuerung

1 Für das Wissen der Griechen vor 300 über Rom verweise ich auf die

gute Abhandlung von E. Wiken, Die Kunde der Hellenen von dem Lande
und den Völkern der Appeninenhalbinsel bis 300 v. Chr., Diss., Lund, 1937.
2 Dion. Hal. I 6, 1: rpörou [rev, oax xiirr eiSsvai, xr]v 'P(o|j.a'.x7|v apyaio-
Xovtav i-iBpaixovTo; cIspa>vu;j.ou tou Kap$iavoo auYYptf?^1* sv xrj ^spi xtov

'ErciYOVwv rcpafpiaTsi'a. 3 Dion. Hal. I 6, I: Tcucuou too EixsXtcoxou ta
ij.£v apyaia t<ov iaxopttov sv rat? xoivai? taxopcat; acpriYYlcratrsvou, xouc Ss Tvpo?

Iluppov tov 'H^stpiüTYjv KoXspiou? si? iStav xaxaycopicavTO? TipaYf-axeiav.
4 RE, z. Reihe, VI: i, 1077. 5 FGrHist, III B, Kommentar, 536.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG I J I

den früheren trojanischen Ansätzen gegenüber ist nur als

Projektion aus der Zeit nach 264 verständlich \ Dann hat
aber Timaios in dem neuen Werk nicht nur die Pyrrhos-
kriege behandelt, sondern auch die Gründungsgeschichte
von Neuem aufgegriffen. Und dass Episoden aus der
Zwischenzeit, d.h. aus der Geschichte der älteren Republik,
mit einbezogen worden sind, ist immerhin wahrscheinlich.
Wir hören nämlich bei Gellius XI, 1, von seinen historiis,

quas oratione Graeca de rebus populi Romani composuit, und
damit kann doch nur das Werk über die Pyrrhoskriege
gemeint sein. Timaios wird also von Gellius oder richtiger
von seinem Gewährsmann Varro geradezu als römischer
Historiker charakterisiert, und das bedeutet mehr als dass

er die Pyrrhoskriege im römerfreundlichen Geist beurteilt
hat. Er muss auch römische Verhältnisse in einer Weise
beschrieben und gewürdigt haben, die den Römern gefiel. Ob er
die Gallerkatastrophe in den Pyrrhosbüchern oder in einem
anderen Zusammenhang erwähnt hat, bleibt natürlich
unsicher, dass aber der Synchronismus mit dem Antalki-
dasfrieden und der Belagerung von Rhegion von ihm
stammt, dürfte sicher sein. Laqueur hat2 die Vermutung
geäussert, dass der ganze Abschnitt über den grossen
Keltensturm bei Diodor XIV 113 ff. auf Timaios
zurückzuführen sei. Das ist sehr ansprechend aber unbeweisbar.

Timaios war selbstverständlich nicht der einzige Grieche,
der die Zeichen der Zeit verstand. König Hieron hat es in
vollem Ausmasse getan, der alexandrinische Dichter Lyko-
phron auch. Auf die Frage, ob Lykophron aus Timaios
geschöpft hat oder nicht, gehe ich hier nicht ein, bemerke

nur, dass Lykophron als Adoptivsohn eines Westgriechen,
des Rheginers Lykos, gewisse Voraussetzungen hatte, die

Entwicklung im Westen selbständig zu beurteilen.

1 Dion. Hal., I, 74, I: TijJiasos p-sv 0 Sr/.sXitotr)? oux 0I8' otco xavovi ^prjaa-
pisvo; aaa Kapyjrj&dvi xn^ouivrj ysvsaOat orjaiv oyBo'cp xat Tpiaxoano 7CpOT£oov

eTEt Tüpörcrj*; oXupjaaSoc. 2 RE, 2. Reihe, VI: 1, 1148.



152 KRISTER HANELL

Leider haben wir keine Möglichkeiten, uns von den
Geschichten, die Timaios de rebus populi Romani composuit,
einen klaren Begriff zu machen. Wir wissen nur, dass er
von den Römern hoch geschätzt war \ und sein Einfluss
auf die römische Geschichtsschreibung der Folgezeit,
sowohl in griechischer wie in lateinischer Sprache, darf nicht
unterschätzt werden. Kronzeuge für seine Bedeutung ist
Polybios, der ihn eben wegen seiner grossen Autorität so

heftig kritisiert und sich doch trotz seiner Kritik an ihn
anschliesst. Wieviel Polybios ihm an Ideen und Gesichtspunkten

verdankt, wissen wir nicht, es dürfte aber bedeutend

mehr sein, als Polybios selbst glaubhaft machen will.
Noch schwieriger ist natürlich die Frage, in welchem
Verhältnis Fabius, Naevius, Ennius, Cato u.s.w. zu Timaios
stehen. Dass eine Abhängigkeit vorliegt, lässt sich leicht

sagen und ist nie bestritten worden, in Einzelheiten dürfte
man aber schwerlich über mehr oder weniger plausible
Hypothesen hinauskommen können. Ein römischer Historiker

im eigentlichen Sinne des Wortes war Timaios nicht.
Er ist aber der erste, der römische Geschichte geschrieben
hat und ist dadurch der Urvater der römischen Historiographie.

Und nicht nur Polybios ist sein Nachfolger, auch
die nationalrömische Geschichtsschreibung ist von ihm
angeregt worden.

Der erste Punische Krieg, dessen erste Phase für Timaios
so bedeutsam gewesen ist, hat nach seinem Abschluss drei
Geschichtswerke hervorgerufen. Zwei von ihnen, das Epos
Bellum Poenicum des Naevius und die Annalen des Fabius

Pictor, leiten die nationalrömische Historiographie ein.
Das dritte, das dem Namen nach unbekannte Werk des

Philinos von Akragas, hat den Krieg von karthagischem
Standpunkt aus geschildert und beurteilt, gehört jedoch zu
den Fundamenten der römischen Geschichtsschreibung, nicht

1 Vgl. z.B. Cic., De oratore, II, 58.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG X 5 3

nur weil es für Polybios eine der Hauptquellen zum ersten
Punischen Krieg war, sondern weil es dadurch, dass Phi-
linos so entschieden gegen die Römer Stellung genommen
hat, auch für die beiden Römer, wie ich meine, von
ausschlaggebender Bedeutung gewesen ist.

Das Beste, das in den letzteren Jahren über Philinos
geschrieben worden ist, ist die feine Studie von F.W.
Walbank: Polybios, Philinos and the First Punic War, Classical

Quarterly, 1945, und ich schliesse mich im Wesentlichen
seinen Ausführungen gerne an. Dass Philinos' Werk eine
bedeutende Leistung gewesen ist, sagt Polybios direkt
(1,14,1), und wir dürfen ihm Glauben schenken. Auf seiner

Darstellung des Krieges im ersten Buch baut auch beinahe
alles, was wir zur Charakterisierung des Agrigentiners
sagen können 1. Aber das Philinosgut aus dem Polybiostext
herauszuarbeiten ist gewiss keine leichte Sache, denn eine
mechanische Zusammenstellung von Notizen aus Philinos
und Fabius 2 hat Polybios eben nicht gemacht 3. Die
Forschung ist jedoch seit langem bemüht gewesen, die Angaben
des Polybios auf seine beiden Hauptquellen zu verteilen,
und hinreichend viele Ergebnisse sind erzielt worden, um
eine Vorstellung von Philinos und seinem Werk zu ermöglichen.

Philinos hat eine monographische Darstellung des

Krieges gegeben, in der die Ereignisse nach Kriegsjahren
geordnet waren. Er hat, wie Walbank hervorhebt, in dem

«tragischen » hellenistischen Stil geschrieben und auf
TrapaSo^a und unerwartete Willkürlichkeiten des Schick-

1 Es kommen einige Abschnitte aus dem Geschichtswerk des Diodoros
hinzu, FGrHist, II B, 897 ff. 2 Jacoby, FGrHist, II, Kommentar,
598. 3 Vgl. auch F. Bömer, Symb. Osl., 29, 1952, 36. Nur nebenbei
möchte ich bemerken, dass P. Pedoch in einer Studie, «Sur les

sources de Polybe: Polybe et Philinos», Rev. et. anc., 1952, 246 ff., mit
Plilfe eines Vergleiches zwischen Polybios und Diodoros hat darlegen
wollen, dass Philinos nicht als unmittelbare Quelle für die Darstellung
des Polybios gedient hat.

II



154 KRISTER HANELL

sals besonderen Nachdruck gelegt. Von dem Umfang und
der Ökonomie des Werkes wissen wir nur, dass die eigentliche

Darstellung mit dem zweiten Buch angefangen hat
(Pol. I, 15,1). Dass er den ganzen Krieg behandelt hat,
steht ausser Frage, umstritten ist nur, ob er anschliessend
auch den grossen Söldneraufstand und die damit
zusammenhängenden Ereignisse geschildert hat. Meines Erachtens
hat er es wahrscheinlich getan. Ich komme später auf diese

Frage zurück.
Wann die Geschichte des Philinos veröffentlicht worden

ist, ob vor oder nach dem Ausbruch des zweiten Punischen

Krieges, können wir nicht sagen. Die Anschaulichkeit seines

Berichtes, sein starkes gefühlsmässiges Engagement und
anderes mehr macht es jedoch, wie auch einstimmig
angenommen wird, ziemlich sicher, dass er als reifer Mann den

Krieg aus nächster Nähe erlebt hat, und dann kann schwerlich

allzu lange Zeit zwischen dem Kriegsschluss und der

Veröffentlichung verflossen sein.
Gewiss ist Philinos ein guter Vertreter der

hellenistischen Geschichtsschreibung gewesen, der einen neuen,
interessanten Stoff in einer Form dargeboten hat, die den

Forderungen der herrschenden Mode entsprach. Das Wichtige

an seinem Werk ist aber nicht seine Stellung innerhalb
der hellenistischen Historiographie, sondern seine Tendenz.
Philinos war, sagt Polybios, sehr karthagerfreundlich und
fand, dass die Karthager im Gegensatz zu den Römern in
Allem klug, richtig und wahrhaft männlich handelten 1.

Man führt im Allgemeinem den Römerhass des Philinos,

der nach Walbanks ansprechender Vermutung der
demokratischen Partei in Akragas angehörte, darauf zurück,
dass die Römer nach dem Fall der Stadt die Bevölkerung
grösstenteils versklavten, und das mag richtig sein. Man hat

1 Pol., I, 14, 3 : Sta yap tyjv al'peatv xal xrjv SXrjv sovotav $tXi'vco p.sv 7:avxa
Boxoucrtv ot Kapyjr)8ovioi 7U£7:pay_0at «povi'ixcos, xaXcug, av8pw8cos, 01 8s 'Pco-

piatot tavavria.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG T 5 5

auch angenommen, Philinos sei möglicherweise im
karthagischen Dienst gewesen. Wie dem auch sei, mit seiner
Geschichte hat er sich in den Dienst der karthagischen
Propaganda gestellt. Polybios sagt, III 26, dass Philinos im
zweiten Buch, also zu Anfang seiner eigentlichen Darstellung,

ausdrücklich behauptet hat, die Römer hätten bei dem

Ubergang nach Sizilien die mit Karthago bestehenden

Verträge und Eide gebrochen 1. Richtig oder nicht, war diese

Behauptung eine schwere Anklage gegen die Römer, womit
Philinos seinen Lesern hat einprägen wollen, dass die Römer
den Krieg mit Unrecht begonnen und mit Unrecht geführt
hatten. Hier führt, meines Erachtens, nicht der erbitterte
Bürger von Agrigent das Wort, sondern das Sprachrohr
der karthagischen Regierung. So etwas ist für einen
griechischen Historiker, zumal einen sizilischen, recht
bemerkenswert. Aber die Zeitverhältnisse hatten sich seit den

Tagen des Timaios geändert. Für Timaios war Karthago der
Erbfeind und die Römer ein junges Heldenvolk aus dem

Norden, die es gewagt hatten, sich gegen den ersten Condot-
tiere der Zeit zu stellen und es sogar vollbracht hatten, ihn
aus dem Lande zu jagen. Zwar hatten ja die Römer die
italischen Griechenstädte zwangsweise zu ihren socii gemacht,
aber ihre foedera waren meistens sehr günstig. Neapolis z.B.

war durchaus römerfreundlich gesinnt. Und Sizilien hatten
die Römer von der Herrschaft des Pyrrhos gerettet.

Nach dem ersten Punischen Krieg sah es anders aus.

Die Insel war Untertanenland geworden, nicht dem
italischen Bunde angegliedert, der König von Syrakus römischer

Vasall, Akragas, die Vaterstadt des Philinos, versklavt,
Karthago geschlagen und Rom gegenüber machtlos. So

konnte Philinos ein Bild der Römer entwerfen, das einen

ganz anderen Eindruck machte, als die von den Römern

1 Pol., III, 26: Stern u7repsßatvov 'Ptouiatot ta; auvö^xa; xal tou<; öpxou;,
S7C&1 ETtotrJaavco ty)v zptoxYiv et; XtxeXtav Staßaaiv... tauta yap ev T7j Ssutspa

Xryst ßußXto Stapp7)Sy]v (sc. Philinos).



X56 KRISTER HANELL

selbst mit Freude akzeptierte Zeichnung des Timaios. Ihre
kriegerischen Leistungen hat er bestimmt nicht geleugnet
— er hat nicht absichtlich gelogen, sagt Polybios (I 14) —
und die Ereignisse des Krieges hat er gründlich berichtet.
Aber die wirkungsvolle Einleitung, der Treu- und
Eidesbruch, hat die ganze Darstellung gestempelt. Es war kein
bellum iustum. Vielleicht hat er sogar dem ersten Eidesbruch
zu Anfang des Krieges eine zweite Rechtskränkung am
Ende desselben zur Seite gestellt, den Raub Sardiniens,
den sogar Polybios als solchen anerkennt1 und als
Hauptursache des Römerhasses der Karthager anführt (III 10).

Laqueur hat2 die Meinung geäussert, Philinos habe im
Anschluss an den grossen Krieg auch den Söldneraufstand
geschildert und sei für den betreffenden Abschnitt Polybios'
Quelle gewesen. Ich finde diese Hypothese sehr ansprechend,
und das grosse Gewicht, das Polybios der Rechtswidrigkeit

der Annexion von Sardinien beilegt, deutet meines
Erachtens bestimmt auf eine überzeugende, karthagisch
eingestellte Quelle, die die karthagische Sache als gerecht
hingestellt und das Benehmen der Römer als Rechtskränkung

gebrandmarkt hatte.
Ich finde hier die aipecn? und suvota des Philinos wieder.

Laqueur bemerkt übrigens sehr richtig, dass wir keinen
anderen Schriftsteller kennen, der diesen Abschnitt behandelt

haben könnte. Und eine anonyme Sonderschrift eigens

zu diesem Zwecke zu erfinden 3, scheint mir recht
überflüssig zu sein, besonders da die Tendenz so ausgezeichnet
zu Philinos passt.

1 Pol., III, 10: cPfo;j.ai'(ov 8s p.sra to xaTaXuaaaÖat Kapyj]8ov'ou<; tt)v
7CpostpY)(jtsv7iv xapayrjv (den Söldneraufstand) a~ayYstXavTtov <xutoi; tzoXsulov,

to p.sv 7tptoT0v st; 7cav auyxaTsßatvov, OroXaaßavovTS? auTOu; vtX7jastv toi;
Stzouot;... rcXrjv oux svTpsrcopivcov tcov cPtop.ai'tov si£avTs; Trj ^spcsraasi xal
ßapuvo'p.svot piv, oux s^ovts; 8s Ttotstv ou8sv s;syojprj<jav Sap8ovo;, III, 28:
6p.oXoyoup.evto; tou; Kapyr|8ovtou; rjvayxaap.svou; Tcapa xravTa Ta 8txata 81a

tÖv xatpov exytop9j<jat SapSo'vo;, 8 RE> XIX, 2190. 3 Jacoby, FGrHist,
II, Komm. 598.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG I 57

An der letztgenannten Stelle hat also Polybios den

karthagischen Standpunkt akzeptiert, die Evidenz war
einfach zu überwältigend, aber an der ersten Stelle hat er die

Anklage des Philinos mit Entrüstung — unter Hinweis
auf römische Autoritäten — zurückgewiesen. Und gewiss
nicht nur er. Die Anklage traf die Römer an einem äusserst

empfindlichen Punkt. Dass ihre Kriege immer gerecht
waren, gehörte bekanntlich zu den grundlegenden
Voraussetzungen ihrer ganzen politischen Gedankenwelt, und die

Behauptung, dass gerade dieser Krieg, der grösste, den sie

je geführt hatten und der ihnen unermessliche Opfer an
Menschen und Material gekostet hatte, kein bellum pium ac

iustum gewesen sei, konnte einfach nicht stillschweigend
hingenommen werden. Ausserdem hatte Philinos mit seiner

Anklage grossen Erfolg. Polybios sagt, dass sich viele in
dieser Sache geirrt hatten, weil sie von der Schrift des

Philinos überzeugt worden waren 1. Eine Antwort musste
von römischer Seite gegeben werden und sie wurde gegeben,
in zweifacher Form, durch den Dichter Cn. Naevius und
durch den Senator und Geschichtsschreiber Q. Fabius
Pictor.

Weder von dem Epos noch von dem Geschichtswerk
kennen wir die Entstehungszeit. Meistens wird angenommen,
dass Naevius' Gedicht älter ist als die Geschichte des Fabius,
aber in seiner Literaturgeschichte hat Leo die Meinung zu
unterbauen versucht, dass Naevius den Fabius als Quelle
benutzt hata. Mit vollem Recht bemerkt Leo, dass die
ausführliche Darstellung des Dichters eine literarische Vorlage

gehabt haben muss, und meint, diese Vorlage sei eben
die Geschichte des Fabius gewesen. Chronologische
Schwierigkeiten bestehen nicht, denn Bellum Poenicum war ein
Alterswerk des Dichters, das kann man aus den Worten
Ciceros, de senectute XIV, herauslesen, und vor 204 ist

1 Pol., III, 26, 5 : nxsi'ous tyJ; aAYjösixg sv tojto 5, juurrsuaavTas
T'?j (InXc'vou ypcGprj. 2 F. Leo, Geschichte der röm. Literatur (1913), 80 ff.



15 8 KRISTER HANELL

Naevius jedenfalls nicht gestorben. Und was Fabius betrifft,
so ist die allgemeine Auffassung, er habe den ganzen zweiten
Punischen Krieg geschildert und infolgedessen seine
Geschichte erst nach dem Abschluss desselben veröffentlicht,
eine unbeweisbare Annahme. Fabius kann natürlich auch,
wie Leo andeutet, die ersten Teile seines Werkes für sich
veröffentlicht haben. Besonders wahrscheinlich ist aber das

von Leo behauptete Abhängigkeitsverhältnis nicht. Gewiss
dürfte Naevius eine literarische Vorlage gehabt haben, ich
glaube aber, wie schon v. Scala 1, dass die Geschichte des

Agrigentiners als solche gedient hat.
Für diese Auffassung können, meine ich, einige Argumente

beigebracht werden. Die Geschichte des Philinos war,
wie wir sahen, allem Anschein nach eine monographische
Darstellung des ersten Punischen Krieges, Bellum Poenicum

war das auch. Nun hatte Naevius bekanntlich auch die
mythische Vorgeschichte Roms, d.h. die Irrfahrten des

Aeneas und die Gründung der Stadt durch dessen Enkel
Romulus dargestellt, entweder als Einleitung zur eigentlichen

Kriegsgeschichte oder als Einlage 2. Und dass Naevius
seine Urgeschichte jedenfalls nicht dem Fabius verdankt,
darüber ist sich auch Leo völlig im Klaren. Aus welcher
Quelle er sie geholt hat, lässt sich nicht ermitteln; es standen
mehrere zur Verfügung. Aber auch Philinos hatte mehr
behandelt als den eigentlichen Krieg. Er hatte eine Einleitung,

die das ganze erste Buch füllte; wir wissen nur nicht,
was darin gestanden haben kann.

Es wäre doch recht merkwürdig gewesen, wenn Naevius
die Geschichte des Fabius als Vorlage für die Geschichte
des Krieges benutzt und dabei die mythische Vorgeschichte
aus einer ganz anderen Quelle geholt hätte. Und andererseits

1 R. v. Scala, Festgruss an die 42. Philologenversammlung in Wien (1893),
128. 2 L. Strzelecki, De Naeviano Belli Punici carmine quaestiones
selectae, Krakow, 1935. Vgl. S. Mariotti, II Bellum Poenicum e Parte
di Nevio (1955), 18.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG I 5 9

könnte die Tatsache, dass Naevius ebenso wie Philinos eine

Monographie des Krieges geschrieben hat, darauf hindeuten,
dass die Geschichte des Agrigentiners dem römischen
Dichter als Vorlage gedient hat. Nur hat dann Naevius die

karthagische Propagandaschrift in ein römisches Heldenepos
verwandelt h

Naevius hatte den Krieg als Soldat mitgemacht, und
aus den von Gellius XVII 21 wiedergegebenen Ausführungen

Varros geht hervor, dass der Dichter selbst mit Nachdruck

betont hat, dass er seinen Stoff als Augenzeuge
behandelt hat. Wie ich eben sagte, deuten die aus dem
Werk des Philinos stammenden Abschnitte bei späteren
Historikern darauf hin, dass auch er persönlich an den

Ereignissen beteiligt gewesen ist, und ich meine, dass gerade
dies Naevius veranlasst haben kann, seine Autopsie besonders

hervorzuheben. So konnte er mit der gleichen Autorität

wie Philinos sprechen und konnte den wahren
Sachverhalt den für die Römer entehrenden Verdrehungen des

Agrigentiners entgegenstellen.
Gehen wir dann zu den Fragmenten des historischen

Teils, die Cichorius 2 in glänzender Weise interpretiert hat,
so finden wir, dass das erste von Cichorius behandelte

Fragment (Diehl i9=Mariotti 33).

scopas atque verbenas sagmina sumpserunt

sich nach Cichorius' evident richtiger Deutung auf das

Holen der heiligen Reise und Kräuter vom Capitol, d.h.
auf den Ritus der von den Fetialen vorgenommenen
Kriegserklärung beziehen. Naevius hat offenbar das feier-

1 Hiermit soll natürlich nicht behauptet werden, dass ich das Epos
des Naevius ausschliesslich als ein politisches Programmgedicht auf-
gefasst haben möchte. Das würde fürwahr heissen, den Dichter zu
verkennen. Die dichterische Grosstat wird dadurch keineswegs
verringert, dass der Dichter eventuell sowohl den Anstoss zu seinem
Werk als den sachlichen Stoff von der Geschichte des Agrigentiners
bekommen hat. 3 C. Cichorius, Römische Studien, 1922, 24 ff.



i6o KRISTER HANELL

liehe Ritual mit allen Einzelheiten vor der Abreise der
Fetialen ausführlich geschildert, und das hat er getan um
zu zeigen, dass der Krieg allen Forderungen des römischen
Gewissens entsprach, ein bellum pium ac iustum war. Und
eben dies hatte Philinos geleugnet. So wie ich die Sache

sehe, hat Naevius dadurch, dass er zu Anfang der eigentlichen

Kriegsschilderung einen ausführlichen Bericht über
die rituellen Handlungen eingelegt hat, mit voller Absicht
zu der Anklage des Philinos Stellung genommen x.

Natürlich lässt sich kein zwingender Beweis führen,
dafür sind die Fragmente, sowohl die des Naevius als die
des Philinos, zu unsicher, aber die Wahrscheinlichkeit eines

direkten Zusammenhangs ist meines Erachtens vorhanden.
Das Epos des Naevius, das bis auf winzige Bruchstücke

verloren gegangen ist, spielt als Quelle zum ersten Punischen

Krieg für uns keine Rolle mehr, d.h. wir können seine
Rolle nicht beurteilen, weil Polybios darauf keine Rücksicht

genommen hat. Das will aber keineswegs heissen, dass es

ohne Bedeutung gewesen ist. Im Gegenteil, seine Wirkung
muss als ungeheuer gross betrachtet werden. War es doch
das erste historische Werk, das Rom selbst hervorgebracht
hat. Für Fabius dürfte es eine Hauptquelle gewesen sein,
und dass Ennius es benutzt hat, ist sicher. Ennius ist als

Dichter eines historischen Epos ein direkter Nachfolger
von Naevius, aber als Verfasser einer römischen Geschichte
ein Nachfolger von Fabius Pictor. Denn was Ennius seinen
Landsleuten schenkte, war nicht wie das Epos des Naevius
eine monographische Darstellung eines historischen
Abschnittes, sondern Annales, d.h. eine fortlaufende Schilderung
der gesamten Geschichte Roms nach Art des Fabius Pictor.

1 Auch bei der Behandlung der Fragmente Diehl 28.34.31.29 Ma-
riotti 25.38.27.29) hat Cichorius (a.a.O. 39f.42f.45.50) an einen
Zusammenhang mit Philinos gedacht. Mit Recht bemerkt er übrigens
(a.a.O. 40), dass Naevius die Vorgänge auf der karthagischen Seite
auffallend häufig zu berücksichtigen scheint.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG l6l

Dieser Q. Fabius Pictor, der Schöpfer der eigentlichen
nationalrömischen Historiographie, TraXatoTaro? ävvjp twv ta
'Pcofia'ixa auvxa^apevoiv wie ihn Dionys v. Halikarnass (VII
71,3) nennt, ist auch für uns neben Cato der einzige von den
älteren römischen Geschichtsschreibern, der mehr ist als eine
nebelhafte Schattengestalt. Das Interesse, das ihm die moderne

Forschung gewidmet hat, entspricht seiner Bedeutung. Es
ist auch eine triviale Selbstverständlichkeit, dass es zu den

dringendsten Aufgaben der römischen Geschichtsforschung
gehört, eine so vollständige Klarheit über sein Werk zu
erstreben, wie sie die Quellen ermöglichen.

Fabius hat seine Geschichte in griechischer Sprache
veröffentlicht, und er leitete hiemit eine Tradition ein, die
bis zum Postumius Albinus, dem Konsul von 151,
herabreichte. Dieser Albinus bekam bekanntlich wegen seiner
Koketterie mit der griechischen Sprache eine scharfe Rüge
von Cato, und damit war die Mode, dass römische Senatoren

griechische Annalen verfassten, zu Ende. Es existierte aber

von den Annalen des Fabius neben der griechischen auch
eine lateinische Fassung, ebenso wie von den griechisch
abgefassten Geschichten des Acilius und des Albinus. Es

liegt nämlich, soviel ich sehe, kein Grund vor, die lateinische

Fassung dem jüngeren Fabius Pictor zuzuschreiben, der

allerdings wahrscheinlich das unter dem Namen Fabius
Pictor manchmal erwähnte Werk über Pontifikalrecht ver-
fasst hat1.

Argumente für die Identität der griechischen und der
lateinischen Annalen des Fabius Pictor haben z.B. Beloch
in seiner Römischen Geschichte und R. Zimmermann in
einem Aufsatz: Zu Fabius Pictor, Klio 1933, der übrigens
einige Merkwürdigkeiten enthält, vorgelegt, und ich brauche
sie nicht zu wiederholen. Persönlich kann ich nicht verstehen,

1 Über die verschiedenen Träger des Namens Fabius Pictor vgl.
Münzer, RE, VI, 1835 ff. und H. Peter, Historicorum Romanorum

Reliquiae, I, (1914), lxix ff., crxxiv ff., 5 ff., 112 ff.



I 62 KRISTER HANELL

warum Cicero, wenn er von einem Historiker Fabius spricht,
an verschiedenen Stellen verschiedene Persönlichkeiten
meinen sollte und dabei meistens den berühmten Verfasser
der griechischen Annalen nicht berücksichtigt. Ausserdem

gibt es eine Tatsache, der ich grosses Gewicht beilegen
möchte, nämlich die Übereinstimmung in der Chronologie.

Wir lesen im Frg. 6 der lateinischen Fassung (Gellius
V 4, 3): Ostendebat grammaticus ita scriptum in libro quarto:
Quapropter tum primum ex plebe alter consul factus est duovice-

simo anno postquam Roman Galli ceperunt. Das Zitat soll das

merkwürdige Wort duovicesimo illustrieren. Sachlich handelt
die Stelle von der licinisch-sextischen Reform, die also

22 Jahre nach dem Gallersturm angesetzt wird. Da nun die
ältesten römischen Annalen, zu denen auch der lateinische
Fabius gerechnet werden muss, die sogenannten
Diktatorenjahre nicht kennen, so gehören bei Fabius Latinus die

ersten Konsuln nach der neuen Ordnung zum Jahre 362

v. Chr. Das ergibt für die Gallerkatastrophe das Jahr 384.
Kontrolliert man jetzt die Chronologie der Kelteneinfälle,
die Polybios in seiner Übersicht II 18-23 bringt, so ergibt
sich für den grossen ersten Angriff der Galler auf Rom
ebenfalls das Jahr 384. Beloch hat sich die Mühe gemacht,
eine solche Kontrolle vorzunehmen, und man kann das

Ergebnis in seiner Römischen Geschichte, 132 ff. nachlesen.

Nun ist man allgemein der Ansicht, dass Polybios den
betreffenden Abschnitt aus Fabius übernommen hat, und
ich meine, dass die auffallende Übereinstimmung in der

Chronologie zwischen Polybios und dem lateinischen Fabius
einerseits bestätigt, dass Polybios seine Übersicht über die

Keltenkriege von Fabius hat, andererseits aber auch, dass

der lateinische Fabius Pictor mit dem Verfasser der griechischen

Annalen identisch ist. Ob dann die lateinische Fassung
als Übersetzung aus dem Griechischen zu betrachten ist,
oder ob wir es vielleicht mit dem Originaltext zu tun haben,

mag dahingestellt bleiben. Es ist auf alle Fälle anzunehmen,



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 163

dass der Senator die sprachliche Ausformung seiner griechischen

Annalen einem griechischen Sekretär überlassen hat.
Uber die Zeit der Entstehung des Werkes ist, wie gesagt,

nichts Näheres bekannt. Wir wissen, dass Fabius Pictor nach
Cannae als Gesandter nach Delphi gegangen ist und dass

er diese Gesandschaft in seinem Werke geschildert hat h
Das ergibt einen terminus post quem. Aber wie weit er dann
seine Darstellung geführt hat, darüber schweigen unsere
Quellen. Fabius wird als eine der Hauptquellen für den ersten
Punischen Krieg und für den Anfang des zweiten Krieges
von späteren Historikern zitiert, aber dass er auch für den

späteren Teil des zweiten Krieges herangezogen worden
ist, wird auf alle Fälle niemals gesagt, und dass sein Werk den

ganzen Krieg umfasst haben soll, ist eine Hypothese, die
sich nicht beweisen lässt. Es bleibt die Möglichkeit bestehen,
dass die Annalen des Fabius während des zweiten Krieges
entstanden sind.

Dass Fabius Pictor seine römische Geschichte in
griechischer Sprache veröffentlich hat, ist kein Problem. Das

ergab sich von selbst aus der Situation. Denn das Epos
des Naevius konnte zwar für die Römer und für die
italischen Bundesgenossen eine hinreichende Antwort auf die

Beschuldigungen des Philinos liefern, aber nicht für die
Welt. Es war unbedingt nötig, dass auch die hellenistische
Welt Aufklärung über die römischen Gesichtspunkte
erhielt, und diese Aufgabe hat Fabius gelöst oder zu lösen

gesucht. Er und Naevius sind also gewissermassen parallele
Erscheinungen, und wenn auch Naevius der ältere war, so
dürfte doch der Zeitunterschied zwischen den beiden
Werken nicht allzu gross gewesen sein. Sie verfolgten
ähnliche Ziele. Für beide ist es eine Hauptangelegenheit

gewesen, den ersten Punischen Krieg in ein für Rom
günstiges Licht zu rücken, aber ebenso wie ihre persönlichen

1 Liv. XXII, 57, 5; XXIII, 11, 1-6. Den ausführlichen Bericht über
diese Gesandschaft dürfte I.ivius aus Fabius selbst geholt haben.



164 KRISTER HANELL

Hintergründe verschieden waren, Naevius Campaner,
Plebejer, Dichter, Fabius Pictor Mitglied des ersten patrizischen
Adelshauses in Rom, Senator, Diplomat, so wandten sie

sich an verschiedene Kreise in verschiedener Form.
Es ist nicht nötig, auf die npocäpsaiq des fabischen Werkes

näher einzugehen. In zwei Aufsätzen, « Römische Politik
bei Fabius Pictor » (Hermes 1933) und «Der Anfang
römischer Geschichtsschreibung » (Hermes 1934) hat Matthias

Geizer die politischen Ziele und die politische Bedeutung

des Fabius in sehr aufschlussreicher Weise behandelt1.
Fabius verfolgte denselben Zweck der Aufklärung wie die

Gesandschaften, die nach der ersten illyrischen Expedition
nach Griechenland gingen, nur in grösserem Masstab und
in anderer Form. Wenn aber Geizer (Anfang 49) sagt,
Fabius sei bestrebt gewesen, der hellenistischen Welt ein
Bild vom Werden und Wachsen der römischen Macht zu
geben, daneben auch (Rom. Pol. 132) für griechische Politiker

und Magistrate, die es mit den Griechen zu tun hatten,
als Informationsquelle über römische Einrichtungen zu
dienen, so muss man sich doch fragen, ob wirklich Polybios
sein ganzes Programm den Annalen des Fabius entnommen
hat.

Ich glaube nicht, dass Fabius Pictor sich so grossartige
Ziele gesteckt hat. Er hat Aufklärung über römische Politik
geben wollen, oder richtiger, er hat Propaganda getrieben,
und diese Propaganda hat sich vor allem in seiner Behandlung

der Auseinandersetzungen mit Karthago wirksam
gemacht. Für den ersten Punischen Krieg hat Polybios ihn
als Gewährsmann der römischen Seite herangezogen, und
er ist nach Polybios ebenso parteiisch wie Philinos gewesen.
Polybios charakterisiert (I 14, 3) beide mit denselben Worten,
nur mit geänderten Vorzeichen, und man bekommt beim
Lesen den deutlichen Eindruck, Fabius habe systematisch

1 F. Bömer, Historia, 1953, 189 ff., hat mich nicht überzeugen können.
Vgl. auch Gelzer, Hermes, 1954, 342 ff.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 165

den Vorgänger widerlegen wollen. Es ist somit Philinos

gewesen, der ihn wie Naevius auf den Plan gerufen hat,
und er hat sich bemüht, eine Darstellung des ersten Punischen
Krieges zu geben, die geeignet war, der gebildeten
hellenistischen Welt eine nach römischer Auffassung richtige
Meinung von diesem Kriege einzuprägen. Für ein derartiges
Unternehmen war es aber nicht mehr hinreichend, eine

Monographie des Krieges zu schreiben. Inzwischen war ein
neuer Krieg mit Karthago ausgebrochen, und auch dieser

Krieg hatte eine Klarlegung der Ursachen, um nicht zu
sagen, eine Verteidigung von römischer Seite, dringend
nötig. Fabius hat also vor einer bedeutend grösseren Aufgabe
gestanden als Naevius, und daher hat er die Form der
Monographie verlassen und auf Timaios zurückgegriffen.

Timaios hatte ja römische Geschichte geschrieben und
zwar wahrscheinlich so, dass er nach den Gründungssagen
die ältere Zeit kurz und episodisch, die spätere dagegen
ausführlich behandelte. Es war dies ein ganz geläufiges
Schema, wahrscheinlich waren die Ortshistorien der
einzelnen griechischen Städte alle so aufgebaut. Fabius reiht
sich dieser Gattung an. Er hat die Gründungsgeschichte
ausführlich, die ältere Republik kurz und die eigene Gegenwart

breit geschildert.1 Auch in der ganzen Art der
Darstellung hat sich Fabius, wie Walbank in seinem von mir
früher zitierten Aufsatz über Philinos fein dargelegt hat,
dem yevoc, xpayucov der hellenistischen Historiographie
angeschlossen, das auch von Timaios — und Philinos — vertreten
war.

Inwieweit Fabius Einzelheiten seiner Schilderung der
älteren Zeit der Geschichte des Timaios verdankt, ist eine

Frage, die wir gern beantwortet haben möchten. Was die

Urgeschichte betrifft, weicht er bekanntlich von Timaios
ab. Ein neuer Faktor spielt in das Problem hinein, Diokles

1 Dion. Hal., I, 6.



i66 KRISTER HANELL

von Peparethos; über sein Verhältnis zu Fabius überlasse
ich aber lieber Herrn Professor Momigliano das Wort.
Dass Fabius den Synchronismus mit der Gründung Karthagos

verworfen hat, ist kein Wunder; insofern ist er aber
doch mit Timaios einig, dass er geraume Zeit zwischen der
Landung der Trojaner und der Gründung Roms verfliessen
lässt. Die Gründung Roms verlegt er ins i. Jahr der 8.

Olympiade (Dion. Hal. I 74,1), d.h. in das Jahr 748/7 v. Chr.,
und das Datum dürfte er durch Zurückzählung gewonnen
haben. Hat er 240 Jahre, 60 Olympiaden für die Königszeit
berechnet, so würde dies für die ersten Konsuln das 1. Jahr
der 68. Olympiade, d.h. 508/7 ergeben, und eben in dies

Jahr wird der Anfang der Republik von Polybios an der
berühmten Stelle III 22, 1 gesetzt, 18 Jahre vor dem Zuge
des Xerxes.

Hier dürfte irgendwie ein Zusammenhang mit Fabius

vorliegen, und dass Polybios die zeitliche Festlegung der
ersten Konsuln mit Hilfe der Perserkriege ihm entnommen
hat, wie z.B. Beloch (RG 100) annimmt, ist natürlich sehr

möglich. Aber wie ist dann Fabius zu diesem Synchronismus
gekommen Allerdings scheint Fabius derartige vergleichende

Zeitangaben öfter gebracht zu haben, wir haben in
der Zusammenstellung des Gallersturms mit dem ersten
plebejischen Konsulat ein sicheres Beispiel dafür gesehen.
Aber den Gedanken, solche chronologische Vergleiche
vorzulegen, dürfte ihm die Geschichte des Timaios eingegeben
haben h Es ist auch anzunehmen, dass er einige von den

1 Timaios scheint eine ausgesprochene Vorliebe für Synchronismen
gehabt zu haben. Er hat die Gründungsdaten von Karthago und Rom
zusammengestellt (frg. 60); Euripides ist am Tag der Schlacht bei
Salamis geboren und am Geburtstag des älteren Dionysios gestorben
(frg. 105); die Karthager haben den Apollon von Gela an demselben
Tag geplündert, an dem Alexander Tyros einnahm (frg. 106); aus
Timaios stammt sicher auch die Angabe, Diod., XI, 24, 1, dass die
Schlacht bei Himera am Tag der Niederlage in den Thermopylen
gewonnen wurde; vgl. auch frg. 125-126 und vor allem frg. 71.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 167

Synchronismen des Timaios in sein Werk aufgenommen hat,
z.B. den, der die Zeit des Gallersturms festlegt, denn ohne
dies Datum chronologisch fixiert zu haben, konnte Fabius
es nicht als Hilfsmittel für andere Daten verwenden.

Den gallischen Synchronismus lesen wir in sehr elabo-
rierter Form bei Polybios I 6,1. Interessant ist, dass hier der
Gallersturm nicht mit dem Antalkidasfrieden und der

Belagerung von Rhegion zusammengestellt wird, sondern
dass auch die Schlachten bei Aigospotamoi und Leuktra
herangezogen werden, also dieselbe vergleichende Methode
verwendet wird wie bei der Fixierung des Anfangs der
Republik. Die Methode ist die des Timaios x, und dann
könnte auch die Festlegung der kapitolinischen Tempelweihe
und des Anfangs der römischen Eponymenliste mit Hilfe
des Xerxeszuges von Timaios herrühren.

Nun stimmt ja, was den Gallersturm betrifft, Fabius mit
dem Synchronismus bei Polybios nicht überein. Fabius

setzt den Angriff auf Rom 384, nicht 387. Aber hat wirklich
Timaios die Eroberung Roms ins Jahr 387 verlegt Ich
glaube das nicht, denn in dem Abschnitt über die Kelten bei
Diodor XIV 113, wo auch die Belagerung von Rhegion
zur zeitlichen Festlegung dient und also Timaios als Quelle
vorauszusetzen ist, gilt der Synchronismus nicht der Eroberung

Roms, sondern dem Ubergang der Kelten über die

Alpen und der Eroberung des Polandes. Polybios oder
seine Quelle hat statt dessen die Einnahme Roms gesetzt,
die Timaios natürlich erwähnt, aber nicht unbedingt in
dasselbe Jahr datiert hat. Wahrscheinlich hat Polybios selbst
die Verkürzung gemacht, und der Synchronismus ist von
ihm direkt aus Timaios herübergenommen worden. Der

1 Dass Timaios Ereignisse im Westen mit Hilfe von bekannten Daten
aus der Geschichte des Mutterlandes chronologisch bestimmt, zeigt
die Art, wie er die Gründung von Massalia festlegt, frg. 71 Ps.-

Skymnos, Perieg., 209 ff.: (Rhone) MaucraXi'o 8' ear' eyouevr),/ ev xJj

AiYuarntfj 8e raurrjv üxriarav / r.pö rrjs [rayris r% iv Satauuvt yevopdvir]? /
ersatv ^porepov, ab cpaaiv, exarov sl'xoac. / THaio; oGra>; laropei 8s t^v xn'atv.



168 KRISTER HANELL

Annalist, dem Polybios in seiner Übersicht über die Gallerkriege

II 18 ff. folgt, kann es nämlich nicht gewesen sein,
denn hier heisst es, dass die Galler einige Zeit nach der
Eroberung der Poebene (usto. 8s -uva ypovov) die Römer
besiegten. Dies passt aber ausgezeichnet zu Fabius, der
für die Einnahme Roms das Jahr 384 angegeben hat, obwohl
ihm natürlich der Synchronismus des Timaios vorgelegen
hat. Dass einige Jahre zwischen dem Alpenübergang der
Kelten und der Eroberung Roms lagen, ist übrigens auch
anderswo als römische Tradition belegt. Plinius, H.n. III 125
hat nämlich eine Notiz aus Cornelius Nepos bewahrt, dass

die Stadt Melpum in Oberitalien von den Kelten an dem

Tage zerstört wurde, an dem die Römer Veji eroberten.
Was die Anordnung des Stoffes betrifft, hatte Geizer in

seinen oben (S. 164) erwähnten Aufsätzen geltend machen

wollen, dass die Geschichte des Fabius keine Annalen

gewesen sei, sondern pragmatische Geschichte. In diesem
Punkte war aber Geizer unbedingt zu weit gegangen und
hat später (Hermes, 1954» 34^) selbst zugegeben, dass die

Frage Annalistik oder Pragmatik ?" nicht gestellt zu
werden braucht. Das eine schliesst ja das andere nicht aus.

Polybios selbst hat seine Darstellung nach attischen Jahren
geordnet, Philinos seine nach Kriegsjahren wie z.B. schon

Thukydides. Für den römischen Senator war eine Disposition
nach Konsularsjahren natürlich und von seinem römischen
Aktenmaterial gegeben, und man darf nicht vergessen, dass

Fabius nicht nur für Griechen schrieb.
Interessanter ist die Frage, ob Fabius eine vollständige

Eponymenliste von dem Einweihungsjähr des kapitolinischen

Tempels geliefert hat oder nicht. Eine sichere

Antwort kann nicht gegeben werden, ich glaube aber nicht,
dass er es getan hat. Natürlich hat er eine gekannt, aber das

ist eine andere Sache. Die Angaben von Intervallen, z.B.
zwischen dem Gallerbrand und der Amtsreform, beweisen,
dass er eine Jahrliste gehabt hat, deuten aber auch daraufhin,



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 169

dass er die leeren Jahre nicht alle aufgezählt hat. Ein weiteres

Argument für diese Annahme liefert Livius. In der ersten
Dekade finden sich an einigen Stellen Bemerkungen über
Kontroversen in der Folge der Eponymen, aber an keiner
Stelle wird Fabius als Autorität herangezogen. Seine Anna-
len konnten wohl in solchen Fragen keine Auskunft geben.

Annalen in dem Sinne wie die Werke der jüngeren Annalis

tik es waren, sind demnach die Annalen des Fabius nicht
gewesen. Insofern hat also Geizer Recht. Ebenso dürfte er
darin Recht haben, dass die vollständigen Jahrbücher, in
denen für jedes Jahr von Brutus an die Eponymen vermerkt
waren, mit Piso und seinen Zeitgenossen angefangen haben.
Fabius ist darin dem Beispiel des Timaios gefolgt, dass er aus
der älteren Geschichte Episoden zur Darstellung gebracht
hat, die geschilderten Episoden hat er aber chronologisch
fixiert und durch Angabe von Zeitintervallen mit einander
verbunden. Für die Geschichte seiner eigenen Zeit hat er
dagegen ein annalistisches Schema angewendet, aber von
welchem Zeitpunkt an er dies getan hat, lässt sich nicht
ermitteln.

Die Geschichte des Q. Fabius Pictor und damit die
älteste römische Geschichtsschreibung ist also, um jetzt zum
Schluss auf die Hauptsache zurückzukommen, dadurch
entstanden, dass römische politische Propaganda die Formen
der hellenistischen Historiographie angenommen hat.

Ausgangspunkt war das Bedürfnis, den grossen Konflikt mit
Karthago in das vom römischen Senat gewünschte Licht
zu rücken, zu zeigen, dass nicht Rom, wie Philinos
behauptete, sondern Karthago die Verträge und Eide gebrochen

hatte und dass Roms Kriege bella pia ac iusta waren.
Mit dieser Feststellung ist natürlich der Charakter des

fabischen Werkes lange nicht erschöpft. Fabius hat ja

nicht nur den grossen Konflikt mit Karthago dargestellt,
er hat auch römische Institutionen und wichtige Abschnitte
aus der inneren Geschichte Roms, z.B. den Anfang der

12



KRISTER HANELL

Republik und die ücinisch-sextische Amtsreform, behandelt.
Auf diesem Gebiete sind die Annalen des Fabius von
grundlegender Bedeutung gewesen, denn er hat zum ersten
Mal der kanonischen Auffassung von der Entstehung des

römischen Staatswesens Ausdruck gegeben, nämlich der

Auffassung der zu seiner Zeit herrschenden patrizisch-
plebejischen Nobilität. Und es sind die echtrömischen
Teile seines Werkes, in denen er ohne von griechischen
Vorlagen abhängig zu sein, geschichtliche Notizen aus dem
einheimischen Aktenmaterial und Traditionen der
senatorischen Häuser mitteilte, deren Verlust wir am meisten
bedauern.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 17I

DISCUSSION

M. Sjme: We can count ourselves fortunate in having a paper
on the earliest historians of Rome from one who himself has tried
to reconstruct the earliest history of the city. I refer to that
penetrating and excellent book from which I have learned so

much, « Das altrömische eponyme Amt». Professor Hanell has

dealt with the Greek historians and, of course, with the first
Roman historian. In our Greek discourses we have been able

to observe the impact of war and politics on the origins and

writing of history. With the writers of Rome it is the impact
of the First Punic War and the beginning of the Second. That
history of Fabius Pictor seems indeed to come in its season.

One might wonder why an earlier struggle, the war with Pyrrhus,
had not evoked anything. The Romans were not yet ready

to write prose or verse on historical themes. Fabius Pictor
writes in Greek, perhaps with the aid of a Greek secretary, as

Professor Hanell suggests. But there was no Latin prose yet.
Fabius was a cultivated person, he used Greek, for that was the

only thing to do, whatever his design may have been, whether
it was, as some have emphasized a little too strongly, that of
propaganda, or whether, as Professor Hanell and I would believe,
he had more objects than one in writing history. But I must

say no more for I am sure that there are others who have their
comments.

M. Latte: Um mit einer Kleinigkeit anzufangen, möchte ich
über das Verhältnis des griechischen Fabius Pictor zum
lateinischen ein Wort sagen. Ich glaube, dass die lateinische Ausgabe
mit Sicherheit später ist. In dem einen Satz, den Sie wörtlich
daraus zitiert haben, steht quapropter als Einleitung in einen

Kausalsatz. Diese Verwendung gibt es bei Plautus noch nicht,
wohl aber seit der Mitte des z. Jh. bei Terenz z.B. In der Folgezeit
mit Cicero hört diese Verwendung als satzeinleitende Konjunktion
auf. Natürlich soll man nicht soviel an der Sprachstatistik eines



I72 DISCUSSION

einzelnen Wortes aufhängen, aber angesichts der paar Fragmente,
die wir haben, führt es doch darauf, dass jemand, nachdem einmal
das lateinische Werk des Cato vorlag, in der Mitte des z. Jh.
das Buch des Fabius ins Lateinische übersetzt hat, wenn Sie

wollen im Auftrage des fabischen Hauses.

M. Haneil: Es ist vielleicht hier auch zu bemerken, dass

Cicero, wenn er die archaischen Historiker aufzählt, Cato, Pictor
und Piso in dieser Reihenfolge erwähnt. Er meint wohl dann die

lateinisch schreibenden Historiker.
M. Latte: Der Anspruch Catos, der erste lateinische Geschichtsschreiber

zu sein, ist nicht blosses Selbstlob, wie so viel bei
ihm. Es ist Tatsache, und es ist auch ganz natürlich, dass man
zunächst die gebundenen Formen überträgt und erst danach

zu einer ausgebildeten Prosa kommt. Dass Fabius Pictor griechisch
schreibt, Hegt auch daran, dass man in einer völlig unausgebildeten
Sprache, in dem Stil, in dem Livius Andronikus seine Verse

gemacht hat, nicht ein Geschichtswerk schreiben kann. All
das führt in die gleiche Richtung.

M. Haneil: Sie haben natürüch recht. Ich habe eigentlich
nur die beiden MögHchkeiten erwähnt, weil von anderer Seite

behauptet worden ist, die lateinische Fassung sei der Originaltext
gewesen. Man kann ja nicht leugnen, dass Cicero den Pictor, das

heisst die lateinische Version, nach Cato nennt und also ins

2. Jahrhundert datiert. Aber ich freue mich, dass auch Sie meinen,
dass es sich um eine Übersetzung des griechischen Textes des

alten Fabius handelt und es also nur einen Historiker Fabius

Pictor gegeben hat.

M. Syme: Yes, we could easily come to an agreement on that

point, I think.
M. Momigliano: E evidente che la storiografia latina comincia

dawero con la seconda guerra punica per ragioni polemiche.

Qui credo che Hanell ha detto tutto quello che e necessario.

Ma e anche importante non dimenticare il generale movimento
della cultura ellenistica, che e quello di avere per popoli come

l'egiziano o il babilonese degli indigeni che scrivono in greco



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG I73

delle storie, per rendersi indipendenti dalle storie scritte dai

greci. £ un generale movimento, e sappiamo che Manetone non
soltanto ha scritto una storia egiziana, ma anche ha composto
un libro di polemica contro Erodoto. Fin' a un certo punto la

storiografia latina rientra in questo generale fenomeno, che e

nello stesso tempo di scrivere in greco e di redimersi dalle storie
scritte dai greci. Naturalmente nel caso di Fabius Pictor giä
preesisteva qualche tradizione romana, per quanto Geizer abbia

cercato di ridurre l'importanza degli Annali. Tre sono dunque i fat-
tori: una reazione contro la politica ellenistica, un movimento

piü generale di cultura ed una certa influenza della tradizione

romana; e questi due ultimi elementi vanno ugualmente consi-
derati. Inoltre volevo domandare al professore Hanell ed anche

al professore Latte se essi credono che l'autore del nuovo fram-
mento Rylands sulle trattative per la fine della seconda guerra
punica, che e cosi importante, sia identificabile. Perche questo
e l'unico caso in cui abbiamo un testo greco senza dubbio del
secondo secolo che da una versione differente da quella di Polibio.
E il nome di Philinos assolutamente escluso per la seconda guerra
punica Fu Philinos solo storico della prima

M. Latte: Ich bin misstrauisch gegen die Identifikation von
anonymen Papyri; ich weiss im Augenblick nicht genau, wann
ist der Papyrus geschrieben

M. Momigliano: Credo nel secondo secolo avanti Cristo. Se

e un papiro del secondo secolo avanti Cristo, non c'e molta
scelta per la seconda guerra punica.

M. Latte : Sie sagen: « non c'e molta scelta », aber doch nur,
weil wir nur die Namen kennen, die noch später zitiert werden.

Ausser Philinos kennen wir für den Hannibalkrieg noch Sosylos
und Silenos, die im Lager Hannibals waren. Ein paar andere

Namen tauchen gelegentlich bei Polybios auf. Das bleibt alles

schattenhaft, und dass wir einmal so viel Fragmente haben,
dass sich der Stil beurteilen lässt, ist eine Ausnahme. Bei den

Hannibalhistorikern ist es nirgends der Fall, das Würzburger
Fragment des Sosylos ist durch die Unterschrift gesichert.



174 DISCUSSION

Normalerweise haben wir inhaltliche Zitate, was die Identifizierung

ungeheuer schwer macht. Es ist ein Glücksfall, wenn
ein Fragment gerade zufällig an den neuen Fund anschliesst,

wie jetzt bei Ktesias. Man sollte nicht vergessen, dass die
politische Publizistik wie sie Flerr Hanell geschildert hat,

weitergegangen ist. In der griechischen Welt steht man zunächst auf

karthagischer Seite. Timaios mit dem Ressentiment gegen die

syrakusanischen Tyrannen, das er als Emigrant hat, steht wohl
besonders, auch in der Neigung, die Römer zu bewundern.
Vermutlich sieht et auch nicht die ganze Gefahr. Sobald den

Griechen klar wurde, dass diese Leute in Italien eine Bedrohung
waren, spätestens seit den illyrischen Kämpfen, wurde natürlich
die allgemeine Stimmung antirömisch, und die Publizistik hat
dem sicher in viel weiterem Umfang Rechnung getragen, als wir
heute kontrollieren können. Es ist schon sehr erfreulich, dass

man so ein Fragment hat. Aber nun zu sagen: das muss Philinus
sein, denn wir kennen keinen anderen, scheint mir ein bedenklicher

Schluss zu sein, solange man keine anderen Anhaltspunkte
hat.

M. Hanell: Ich bin hier mit Herrn Prof. Latte völlig einig.
Das Fragment in Frage ist sehr interessant, aber meines Erachtens

liegt kein hinreichender Grund vor, die Geschichte, aus der es

stammt, unserem Philinos zuzuschreiben. Erstens handelt es

sich um den zweiten Punischen Krieg, und über diesen hat

es gewiss eine ziemlich umfangreiche Literatur gegeben. Prof.
Latte hat mit Recht hervorgehoben, dass die politische Publizistik

weitergegangen ist, und ich halte es gar nicht für
ausgeschlossen, dass man noch andere Reste von dieser Publizistik
finden könnte, die vielleicht eine dritte Version geben. Zweitens

will ich mir erlauben, ein argumentum ex silentio heranzuziehen,
obwohl solche Argumente natürlich immer gefährlich sind.

Für Polybios hat Philinos eine enrscheidende Rolle bei der

Behandlung des ersten Punischen Krieges gespielt, aber im
Zusammenhang mit dem zweiten Krieg wird sein Namen nie

genannt. Und doch hat Polybios die Anfänge des zweiten Puni-



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 17 5

sehen Krieges und auch die Diskussionen, die geführt worden
sind, recht ausführlich behandelt. — Sehr interessant und wichtig
ist, was Prof. Momigliano über den weiteren Zusammenhang

sagte, in den man Fabius Pictor einordnen kann. Wie Ägypter
und Babylonier gehörten auch die Römer zu den Völkern, die

in die hellenistische Kulturwelt hineingezogen worden waren
und die ein Interesse daran hatten, ihre nationale Geschichte der

gebildeten Welt vorzulegen, gelegentlich auch gegen die
griechische Historiographie zu polemisieren. Diese Situation verbindet
sich bei Fabius sehr klar mit dem Wunsch, die Konflikte mit
Karthago in einem ganz besonderem Lichte darzustellen. Aber
die ersten Teile des Fabischen Werkes, in denen er über die

Mythen, die Könige und die alten Geschichten aus der Frühzeit
der Republik berichtete, wie z.B. über Coriolan und über den

alten Postumius, der das Latinerfest gründete, die hatten einen

ganz anderen Sinn. Fabius hat wohl da die Gelegenheit ergriffen,
römische Institutionen wie Feste und dergleichen zu erklären.

Aber Propaganda ist das nicht.
M. Syme: We must remember his sacerdotal interests. He

went on a mission to Delphi in 216 B.C.—and he surely held

one of the Roman priesthoods.
M. Durry: Je me demande ä propos de cette excellente

communication si le professeur Hanell a eu l'occasion de se

servir de la bibliographie franqaise recente qui touche ä ces

questions; je pense en particulier ä deux contributions qui me
semblent fort importantes. A propos de la tradition annalistique,
je me demande s'il n'y aurait pas beaucoup ä apprendre dans les

prefaces et appendices extremement riches, dont Jean Bayet
a enrichi son edition Bude de Tite-Live. Vous savez que les

editions Bude ont ete conges d'abord comme comportant seule-

ment texte et traduction. Mais peu ä peu les editeurs ont fourni
autour de leur texte un tel travail que nous avons tous beaucoup

regrette que cet effort füt en grande partie perdu, e'est-a-dire

que les editions Bude ne fussent pas accompagnees de commen-
taires qui sont dejä faits au moment oü l'edition parait et qui sont



176 DISCUSSION

en realite perdus pour tout le monde. C'est ainsi que peu ä peu,
comme vous l'avez vu, on est arrive ä faire une place ä des notes

complementaires souvent importantes, ä des prefaces, ä des

complements. M. Bayet dans les differents volumes de son Tite-Live
avec beaucoup de vigueur et de densite a naturellement parld de

rannalistique. Je suis persuade que ces etudes de M. Bayet vous
auraient interesse au plus haut point. Les connaissez-vous

M. Hanell: Ich muss leider bekennen, dass ich diese

Einleitungen und Appendices nicht studiert habe.

M. Durrj: C'est pourquoi je me permets de vous les signaler;
on sait qu'il y a une edition Bude de Tite-Live, mais on ne sait

pas qu'autour de cette edition il y a des adjonctions d'une grande
richesse. Sur un second point, celui que M. Momigüano soulevait

tout ä l'heure, ä savoir l'influence de la tradition grecque, je
souhaite vous rappeler le livre novateur de Pierre Grimal:
«Le Siecle des Scipions, Rome et l'Hellenisme au temps des

guerres puniques». Vous savez quelle est la these de M. Grimal.
On parle de «l'introduction de l'hellenisme» ä Rome, alors que
l'hellenisme est sous-jacent sans arret ä l'histoire de Rome;
l'epoque que l'on considere comme caracterisee par l'introduction
de l'hellenisme est en realite caracterisee par une sorte de renaissance

de l'hellenisme. Tout cela rejoint ce que nous expliquait
M. Hanell. Permettez une question: sur le premier livre de

Philinos, n'y a-t-il aucun indice
M. Latte: Ich möchte noch etwas fragen. Sie neigen dazu,

das Erscheinen von Fabius' Geschichtswerk noch in den puni-
schen Krieg hineinzuziehen. Das passt gut, weil die Tendenz,

Belehrung der griechischen Welt über Rom mit Einschluss der
älteren Zeit, damals noch nötig ist. Mit dem Auftreten des

Flamininus ändert sich die Haltung wenigstens eines Teils der
Griechen gegenüber Rom. Man wird römerfreundlich, was man
im 3. Jh. nicht gewesen war. So ist das Buch im 3. Jh. aktueller,
während im 2. Jh. nicht mehr nötig war, diese Aufklärung in
die griechische Welt hineinzutragen. Auch das Werk von Manetho,
das den Griechen, d.h. der Kulturwelt über das eigene Volk



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 177

berichten will, gehört noch ins 3. Jh. So passt Fabius gut in diese

Zeit hinein.
M. Hanell: Ich bin da mit Ihnen völlig einig. Ich neige ganz

bestimmt dazu, das Werk des Fabius in den zweiten Punischen

Krieg hinein zu verlegen. Es ist recht viel hierüber gesagt worden.
Zu den Argumenten, die für eine spätere Datierung des Werkes

angeführt worden sind, gehört auch, dass man kein Beispiel
dafür kennt, dass die Geschichte eines Krieges während desselben

veröffentlicht worden wäre. Man vergisst aber dabei, dass Fabius

Pictor nicht Historiker des 2. Punischen Krieges ist. Er
schreibt die Geschichte Roms. Zwar hat er den Anfang des

2. Punischen Krieges behandelt, und Livius sagt, dass er« aequalis

temporibus huiusce belli» war, aber als Historiker dieses Krieges
im eigentlichen Sinne wird er nie genannt. Wir wissen überhaupt
nicht, wie lange er gelebt hat. Nach seiner Rückkehr aus Delphi
verschwindet er aus unseren Quellen. Es ist und bleibt doch
eine recht auffallende Tatsache, dass kein Fragment aus seiner

Geschichte eine spätere Zeit behandelt als eben die Gesandschaft

nach Delphi. Livius zitiert ihn doch einige Male, wir haben
6 sichere Zitate aus Fabius im Livianischen Werk. Eins ist
unsicher, denn wenn wir z.B. in Münzers Artikel in der RE lesen,
dass Fabius auch in der Epitome des 20. Buches erwähnt ist,
so ist dies eine Konjektur. Von den 6. sicheren Zitaten beziehen

sich zwei auf die Zeit der Samniterkriege und eines auf den

2. Punischen Krieg, nämlich auf die Schlacht am Trasumenersee.

M. Latte: Bei Cato sieht es ebenso aus. Er fängt an Origines
zu schreiben, d.h. er hatte damals die Absicht, die Anfänge der

Geschichte der italischen Städte zu behandeln. Aber unter den

Händen wächst ihm das Buch zu einer Rechtfertigung seiner

eigenen politischen Tätigkeit aus. Ebenso konnte Fabius, als

der zweite punische Krieg anfing ruhig fortschreiben. Ein
antikes Buch ist nie in dem Sinne abgeschlossen, wie bei uns,

wo der Druck einen Einschnitt macht. Mme de Romilly hat das

bereits gesagt. In der Antike arbeiten die Leute noch an ihren
Büchern weiter, während ein Teil schon in den Händen von



i78 DISCUSSION

Freunden oder des Publikums ist. Damit muss man immer
rechnen. Das Ganze hängt also an der Frage, wielange Fabius

Pictor noch gelebt hat. Konnte er den Schluss des 2. punischen
Krieges noch behandeln Das letzte feste Datum ist die delphische
Gesandschaft.

M. Syme: We do not know. He fought in the Gallic War 225.
But it might not have been a young diplomat but an old man
with experience of religious antiquities who went to Delphi.

M. Hanell: Zu dem, was Prof. Latte gesagt hat, kann man
auch hinzufügen, dass das Werk des Polybios sich in der gleichen
Lage befindet. Er hat auch weitergearbeitet. Ich meine, dass sehr

viele Erwägungen zusammen das Ergebnis bringen, dass die

Geschichte des Fabius doch wahrscheinlich nicht den ganzen
zweiten Punischen Krieg umfasst hat, sondern irgendwann nach

215 aufgehört hat.

M. Syme: It could have terminated about the time when the

war was turning to the advantage of Rome — and when we still
had Fabius Maximus Cunctator.

M. Hanell: Perhaps he has made Fabius Cunctator his hero
in the latest chapters. He likes to make his own gentiles the
heroes of his wars. The passage in Livy VIII on the alleged
victories of Rullianus is a good example of that tendency. Here

perhaps his aim was to counterbalance the following Roman
misfortunes.

M. von FritEine Frage, die mich noch interessiert, ist
die folgende: Wir haben jetzt allgemein angenommen, dass das

Werk des Fabius Pictor, soweit es sich auf den ersten Punischen

Krieg und seine Anfänge bezieht, vor allem eine Rechtfertigung
der Römer nach der rechtlichen Seite hin enthalten hat.
Tatsächlich scheint ja auch das Naeviusfragment dafür zu sprechen,
dass etwas Derartiges vorgelegen hat. Aber dann ist es seltsam,
dass wir bei Polybius in seiner Vorgeschichte des zweiten
Punischen Krieges auch von den fadenscheinigsten Gründen hören,
welche die Römer zu ihrer Rechtfertigung, z.B. der Okkupation
von Sardinien vorgebracht haben, aber nichts dergleichen in



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG I79

Bezug auf die Vorgeschichte des ersten Punischen Krieges,
obwohl Polybius zu Anfang seiner Darstellung den Römern im
Übrigen durchaus günstig gesinnt erscheint.

Hier sagt Polybius vielmehr über das Verhalten der Römer

gegenüber den Campanern in Rhegion und den Mamertinern in
Messina folgendes: In Rhegion haben die Römer ihre eigenen
Bundesgenossen auf das schwerste bestraft, weil sie die Einwohner
der Stadt wider jedes Recht und Treu und Glauben teils
niedergemetzelt teils vertrieben hatten. Aber den Mamertinern gegenüber,

die sich in Messina nicht anders verhalten hatten, wussten
sie nicht, was sie tun sollten: Aus Angst vor Karthago entschlossen
sie sich jedoch schliesslich, sie sogar zu unterstützen, obwohl der-
Senat sich gegen diesen Schritt lange sträubte, länger als das Volk.
Von Rechtfertigung aus rechtlichen Gründen ist also hier nicht
mit einem Wort die Rede, höchstens kann man von einer Entschuldigung

reden aus ihrer wirklichen oder vermeintlichen Notlage.
Hat also Fabius Pictor hier keine Rechtsgründe zu Gunsten der
Römer vorgebracht, wie doch angenommen wurde, oder hat

Polybius diese nicht übernommen Da er es beim zweiten
Punischen Kriege offenbar getan hat, wäre das doch seltsam.

Man könnte sich auch denken, dass Fabius Pictor zwar versucht

hat, in der griechischen Welt Verständnis für den römischen

Standpunkt zu erwecken, dass aber die unübertroffene Kunst,
welche die Römer später entwickelten, auch die schlechtesten

Gründe so zu formulieren, dass der nicht gewitzte Leser dadurch

überzeugt werden konnte, zur Zeit des Fabius noch nicht
entwickelt war und dass er sich deshalb im Falle der Mamertiner
mit einer Entschuldigung anstatt einer rechtlichen Rechtfertigung
benügte. Aber ich kann mir nicht anmassen, in dieser Frage eine

Lösung zu geben. Ich möchte nur auf das Problem aufmerksam
machen.

M. Hanell: Natürlich ist die Darstellung des Polybios über
die Anfänge des ersten Punischen Krieges etwas merkwürdig.
Er hat sich aber hier programmatisch geäussert. Er stellt Philinos
und Fabius gegen einander auf und sagt: « Philinos ist so kar-



DISCUSSION

thago-freundlich, dass man bei ihm die Wahrheit nicht finden

kann, und Fabius ist so römer-freundüch, dass man auch bei
ihm nicht die Wahrheit finden kann. Also werde ich versuchen,

aus den mir vorliegenden Angaben selbst die Wahrheit zu
finden.» Und das ist genau, was Polybios im ersten Buch gemacht
hat. Er versucht wirklich, aus den sich widersprechenden
Angaben der verschiedenen Quellen einen Weg zu finden. Dies
ist ihm nicht gelungen. Die Darstellung, die er gibt, ist mindestens

schwer verständlich, das muss man zugeben. Es ist ganz richtig,
dass er keine Rechtsgründe für die Römer zitiert, aber das

brauchte er auch nicht zu tun. Wenn er wirklich die Absicht
hatte, die Wahrheit über die Geschehnisse zu berichten, dann
hatte er es nicht nötig, auf die verschiedenen Rechtsgründe
einzugehen, die vielleicht Fabius Pictor vorgebracht hatte.

M. von Frit£: Was Sie ausführen, scheint mir eine durchaus

mögliche Erklärung. Doch bleibt der Darstellung der
Vorgeschichte des zweiten Punischen Krieges gegenüber der
Unterschied, dass Polybius zwar auch hier gerade hinsichtlich der
sardinischen Affäre durchaus nicht die von Pictor vorgebrachten
Rechtsgründe für stichhaltig hält, dass er sie aber trotzdem
anführt, was er bei der Mamertiner-Affäre — wenn er solche

vorfand, was eben fraglich ist — nicht tut.
M. Hanell: Konsequent ist er nicht.
Mme de Romilly: Mon ignorance en ce domaine rend impossible

pour moi de discuter le detail des theses qui paraissent avoir ete

si bien etablies par M. Hanell. Mais voici ce qui me frappe. Le
resultat de ces diverses demonstrations semble avoir ete, dans

presque chaque cas, d'etablir un rapprochement plus etroit
encore entre ces premiers historiens de Rome et les modeles

grecs qu'ils ont pu utiliser. En revanche, ce qui apparait comme
1'element nouveau est un souci que l'on peut appeler de propa-
gande — en tout cas un souci patriotique. II me semble que ceci

fait une difference interessante avec nos discussions des trois
dernieres seances. Quand il s'agissait des Grecs, on avait affaire
ä des problemes d'ordre philosophique; on se reportait ä des



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG l8l

doctrines, ä 1'evolution d'un genre. Or, des aujourd'hui, dös que
nous touchons aux Romains, un souci d'action pratique se fait
jour et l'on est amene ä prendre les questions sous un angle
different. Est-ce que M. Haneil accepterait cette difference au

compte des Romains

M. Haneil: Certainement.
Mme de Romilly: C'est evidemment une evolution du genre:

celui-ci va maintenant s'enrichir par d'autres procedes; mais

il me semble que la difference, l'espece de seuil franchi ä ce

moment-lä ressort de fagon tres nette de l'expose que nous
avons entendu aujourd'hui.

M. Durry: II y a aussi le point de vue moral. En effet, la question

de la responsabilite de la guerre avait aux yeux des Anciens
la plus grande importance. Vous vous rappelez le recent memoire
de M. Carcopino sur l'Ebre. Done, il y a un fait, les Romains
dans l'histoire ont une philosophie, mais une philosophie morale.

M. Haneil: Es ist die Idee des bellum pium atque iustum, die ins

Zentrum gestellt wird. Das ist die Hauptsache, um die es sich

handelt. Für das ganze römische Denken musste der Krieg
ein bellum pium atque ittstum sein.

M»>e de Romilly: Mais peut-on savoir si les autres peuples

qui, ä ce moment-lä, s'affranchissent eux aussi, en se donnant
leur propre histoire, sont egalement animes par un souci pratique
et national

M. Latte: Über die Kultur der sog. Barbarenvölker in
hellenistischer Zeit ist nicht viel zu sagen. Wenn sie sich auf
ihre Vergangenheit besinnen und davon in der allgemein
zugänglichen Weltsprache berichten, so ist das wohl ein Teil der

Reaktion gegen die Hellenisierung durch Alexander und seine

Nachfolger.
M. Haneil: Es ist also: Rom spricht und bringt seine eigenen

politischen Gedanken da hervor.
M. Syme: Yes. It begins with politics and the State. Whereas

in Greece history has much more to do with geography and

with scientific inquiry into human behaviour.



l8z DISCUSSION

M. von Frit%: Wenn man von den Barbaren redet — die

freilich keine «Barbaren» waren — d.h. also den Babyloniern,
Ägyptern usw. und ihre Reaktion gegen die griechische
Kultur mit derjenigen der Römer vergleicht, so muss man sich
doch auch dessen bewusst sein, dass es sich um sehr verschiedene
Situationen handelt. Die Ägypter und Babylonier hatten schon
seit langem unter fremder Oberherrschaft gestanden, zuerst
persischer, dann griechischer. Wenn sie sich also gegen die

griechische Theorie wehren, so wehren sie sich gleichzeitig auch

gegen ihre griechischen Oberherrn. Sie wollen sich
zurückbesinnen auf ihre eigene nationale Überlieferung, die doch schon

zum grossen Teil von fremden Einflüssen überdeckt ist. Bei den

Römern ist es ganz anders. Zwar der Einfluss der griechischen
Kultur ist sehr stark. Aber man kann doch nicht in gleichem
Masse sagen, dass er das Römische überdeckt, obwohl dies nicht
sehr viel später in beträchtlichem Masse der Fall zu sein begann.
Vor allem aber stehen die Römer nicht unter griechischer
Herrschaft. Sie führen vielmehr eine kräftige expansive Politik, zu
deren Rechtfertigung in einer von griechischer Kultur beherrschten

Welt sie griechischer Waffen bedürfen. Trotzdem ist das,

was Herr Momigliano gesagt hat, nicht unrichtig, wenn er auf
die allgemeine hellenistische Bewegung, sich mit griechischen
Waffen gegen griechische Kultur zu wehren, hinwies. Es gibt
auch in gewisser Hinsicht Vorbilder. Nur dass die Situation der
Römer von derjenigen der gleichzeitigen Orientalen im
griechischen Kulturkreis sehr verschieden ist.

M. Latte: In Ägypten kommt das nationalistische Moment
mit der Schlacht bei Raphia und der Königskrönung eines

Ptolemaeers nach ägyptischem Ritus zur Geltung. Das ist genau
die Zeit des 2. punischen Krieges.

M. Haneil: Für eine etwas spätere Zeit darf man vielleicht an
die jüdische Überlieferung denken, in der ein nationales und

apologetisches Rechtfertigungselement sehr stark ist, und die
sich auf eigenen Traditionen stützt, die weit zurückgehender
sind als die römischen.



ÄLTERE RÖMISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG I 8 3

M. Latte: Nur liegt da schon die Zerstörung Jerusalems
dazwischen. Der Kampf, in dem eine von den Makkabäern
herlaufende Linie gipfelt, bedeutet eine Steigerung des Nationalismus,

die in dieser Form wohl bei keiner anderen orientalischen
Nation im Hellenismus eine Parallele hat.

M. Momigliano: Naturalmente c'era prima giä Giasone, la

fönte del secondo libro dei Maccabei. Ma la domanda che io
volevo fare, un dubbio che io esprimo con grande esitazione, e

circa il sincronismo della fondazione di Roma e Cartagine in
Timeo. £ perfettamente possibile che sia posteriore al 264 a.C.,

ma io mi sono domandato se non sia anche possibile che esso

fosse non l'espressione della rivalitä tra Roma e Cartagine, ma

l'espressione invece del momento di grande amicizia tra Roma

e Cartagine nel periodo della guerra di Pirro. Non vedo perche
il sincronismo debba essere necessariamente posteriore all'inizio
della guerra.

M. Haneil: Non e assolutamente necessario, e vero. Es muss
aber doch mit einem besonderen Ereignis zusammenhängen, bei

dem Rom und Karthago in ein Verhältnis zu einander gekommen

sind, das auf einen auswärtigen Betrachter einen sehr starken

Eindruck gemacht hat. Und ein solches Ereignis war das

römisch-karthagische Bündnis zur Zeit des Pyrrhos-krieges doch
kaum. Der damalige Vertrag war eine Fortsetzung einer alten

Tradition. Es hatte schon mehrere Verträge zwischen Rom und

Karthago gegeben.

M. Momigliano: Adesso dal nostro punto di vista chiamiamo

questo momento relativamente non importante, ma in certo

senso Cartagine ha salvato Roma durante la guerra di Pirro.
M. Haneil: Es ist vielleicht überspitzt, den Synchronismus

mit dem Ausbruch des grossen Krieges zusammenzustellen, das

gebe ich gerne zu. Die Hauptsache bleibt doch, dass Timaios
der erste ist, der seine Aufmerksamkeit auf die römische
Geschichte gelenkt hat und im Zusammenhang mit einer Darstellung

der Zeitgeschichte irgendwie auch die ältere Geschichte

gestreift hat. Und er hat ein Werk geschaffen, das von den



184 DISCUSSION

Romern als «Histona de rebus populi Romani» bezeichnet
werden konnte. Es wird dramatischer, wenn man dies Werk in
die Zeit nach 264 verlegt, ich gebe aber zu, dass es keinen
wirklich zwingenden Grund gibt.

M. Momtgliano: Perche Lei mi ha gentilmente citato, credo
che l'unica cosa da dire su Diocles sia ancora che l'articolo di
E. Schwartz nel Pauly-Wissowa e imprudente sulla questione.
N01 abbiamo soltanto due testimomanze, quella dl Plutarco che

dice Diocles anteriore a Fabio e quella d'Ateneo che dice che

Diocles era citato da Demetno dl Scepsis, cioe prima del 150.

Quello che si sa da Plutarco e che c'era questa narrazione dl
Diocles e che era anteriore e simile a quella dl Fabio, ma non
credo che sia necessario ntenere che Fabio abbia utilizzato
Diocles.

D'altra parte nemmeno e sicuro che Plutarco abbia utilizzato
Diocles. Ogm deduzione cosi precisa come quella dl una tras-
formazione del racconto dl Fabio in Plutarco attraverso Diocles
cade.

M. Haneil: Bei Plutarch steht ja auch der Name Fabius.

M. Momighano: Non e affatto sicuro che Plutarco abbia

utilizzato Diocles direttamente, che e ll presupposto del ragio-
namento dl Schwartz.

M. Haneil: Nun ist ja eben die Romulusbiographie ein

Musterbeispiel fur die enorme Gelehrsamkeit des Plutarch. Er
hat hier eine Menge Hinweise auf verschiedene Quellen gegeben,

auch recht viele Namen zitiert, aber wie sein Verhältnis zu
den von ihm mit Namen genannten Autoren in Wirklichkeit

war, durfte wohl alles andere als klar sein.

M. Syme: Are there any more comments? If not, let me

terminate by thanking Professor Hanell for his paper, for its

own great value and because it has called forth a discussion

both animated and instructive.


	Zur Problematik der älteren römischen Geschichtsschreibung

