
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 4 (1958)

Artikel: Die Bedeutung des Aristoteles für die Geschichtsschreibung

Autor: Fritz, Kurt von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

KURT VON FRITZ
Die Bedeutung des Aristoteles
für die Geschichtsschreibung





DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES FÜR

DIE GESCHICHTSCHREIBUNG

In meiner Rezension des ersten Bandes der Entretiens
im Gnomon habe ich von zwei der darin veröffentlichten
Vorträge gesagt, sie seien etwas diffus ausgefallen, aber

hinzugefügt, dass dies bei der Weite des gestellten Themas
kaum zu vermeiden gewesen sei. Offenbar in Folge einer
Art Nemesis — ich weiss nicht, ob einer absichtlichen oder
unabsichtlichen — ist mir bei der diesmaligen Tagung ein
Thema zugewiesen worden, bei dem es schwer, wenn nicht
unmöglich ist, denselben Fehler zu vermeiden. Denn die

Geschichtschreibung der hellenistischen Zeit bietet ein Bild
so ausserordentlicher Mannigfaltigkeit, dass es unmöglich
ist, innerhalb einer Stunde etwas Befriedigendes darüber
zu sagen. Aber selbst ein spezielleres Thema, das doch
nicht zu eingeschränkt ist, um für die Epoche in irgend
einer Weise repräsentativ zu sein und das sich in einer
Stunde behandeln lässt, ist nicht leicht zu finden.

Wenn ich die Bedeutung des Aristoteles für die
Geschichtschreibung gewählt habe, so hat zwar auch dieses Thema

mannigfache Aspekte, deren Zusammenhang miteinander
nicht ohne Weiteres zu sehen ist. Es schien mir aber deshalb
besonders geeignet, weil es eine Reihe ganz wesentlicher
Probleme der Geschichtschreibung überhaupt berührt,
freilich so, dass bei Weitem nicht alles, was Aristoteles
angefangen oder angeregt hat, in der hellenistischen
Geschichtschreibung zur vollen Entfaltung gekommen ist.
In mancher Hinsicht führt daher das Thema auch wieder
über die hellenistische Epoche hinaus, obwohl die Anfänge
und ersten Ansätze in dieser zu finden sind.

Überhaupt ist das Verhältnis des Aristoteles zu den

mannigfachen Einzeldisziplinen, mit denen er sich beschäftigt

und für die er Anregungen gegeben hat, ein sehr eigen-



86 KURT VON FRITZ

tümliches; und es ist für ein Verständnis seiner Bedeutung
für die Geschichtschreibung vielleicht nicht ganz unnütz,
sich sein Verhältnis zu einigen der am nächsten liegenden
Nachbardisziplinen zu vergegenwärtigen. Es sind dies die
exakten Wissenschaften, insofern die Geschichte, wenn dies
auch gelegentlich bestritten wird, doch auch eine Art
Wissenschaft ist; die Dichtung, gegen welche die Historie
von Aristoteles abgesetzt wird, so jedoch, dass diese Absetzung

und Abgrenzung deshalb notwendig wird, weil doch
auch Gemeinsamkeiten bestehen; und endlich, sofern die
Geschichte es wesentlich und vor allem mit dem Politischen
zu tun hat, die Wissenschaft von der Politik.

Nun gilt für alle drei Gebiete, dass die Wirkung, welche
Aristoteles über den engeren Kreis des Peripatos hinaus

gehabt hat, für längere Zeit eine indirekte geblieben ist.
Denn ob nun die Manuskripte der Pragmateiai wirklich in
einem Keller in Assos verschwunden waren, was im Altertum
behauptet wurde, aber in diesem Ausmass nicht richtig sein

kann, oder ob andere Exemplare noch in Athen aufbewahrt
wurden, so viel lässt sich mit Sicherheit nachweisen, dass

sie bis zum ersten Jahrhundert v. Chr. nicht allgemein
verbreitet waren und dass weder die Mathematiker, wie
Euklid oder Archimedes, die Analytica, noch die Theoretiker
der Politik ausserhalb des Peripatos, wie z. B. Polybius, die
Politica gelesen haben. Indirekt dagegen, d. h. durch das,

was von der Diskussion der Probleme durch Aristoteles
in dieser oder jener Weise durch Vermittlung seiner Schüler
in die Öffentlichkeit drang, haben sie von Anfang an einen
nicht unbeträchtlichen Einfluss ausgeübt.

Abgesehen von dieser Gemeinsamkeit in dem äusseren
Schicksal der theoretischen Schriften des Aristoteles, haben
die Anregungen, welche auf den genannten Gebieten von
Aristoteles ausgegangen sind, jedoch ein sehr verschiedenes
Schicksal gehabt. Um mit dem zuletzt genannten Gebiet
zu beginnen, so haben die politischen Theorien des Aris-



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 87

toteles indirekt, d. h. vor allem durch seinen Schüler Dikai-
arch x, sofort, später aber auch direkt durch seine inzwischen
weiter bekannt gewordenen Schriften, einen nicht
unbeträchtlichen Einfluss auf die weitere Entwicklung der

politischen Theorien ausgeübt. Was aber die praktische
Wirkung angeht, so hat E. Kapp einmal gesagt, Piaton habe
den Staat, den Staatsmann und die Gesetze geschrieben, um
auf eine Reform des politischen Lebens hinzuwirken,
Aristoteles dagegen seine Politica, um eine bessere Theorie
zu machen; mit anderen Worten, er habe an eine mögliche
praktische Wirkung gar nicht mehr gedacht. Aber wie
immer es sich damit auch verhalten mag, die praktische
Wirkung seiner politischen Theorie ist auf Jahrhunderte hinaus
bald völlig nichtexistent, bald ganz schwach und indirekt
gewesen, bis sie nebst anderen auf die Antike
zurückgehenden Theorien durch die Väter der amerikanischen

Verfassung, die, wie die Federalist Papers zeigen, in ihren
Ideen ausserordentlich stark von antiken Theorien bestimmt
worden sind, nach mehr als 2000 Jahren zu einer ungeahnten
praktischen Bedeutung gelangte. Obwohl es heute, nicht
ganz 200 Jahre später, kaum mehr ratsam wäre, sich selbst

in Verfassungsfragen Politikern gegenüber auf Aristoteles
zu berufen, dauert diese praktische Wirkung seiner
politischen Lehren, wenn auch anonym, bis auf den heutigen Tag
in gar nicht unbeträchtlichem Grade immer noch fort.

Mit seiner Theorie der Poetik hat Aristoteles in der
Antike ebenfalls nur geringe, in der neueren Zeit dagegen,
und zwar schon lange vor der Zeit der Schöpfung der
amerikanischen Verfassung, eine ungeheure Wirkung
ausgeübt, so dass sein Werk vor allem in Frankreich, aber auch

in Deutschland und Italien, eine Zeitlang geradezu
kanonische Bedeutung erlangte, freilich in einer in vieler Hinsicht
missverständlichen Interpretation. Dann wurden die Miss-

1 Vgl. F. Wehrli, Die Schuh des Aristoteles. I: Dikaiarchos, Basel, 1944,
28 ff. und 64 ff.



88 KURT VON FRITZ

Verständnisse, vor allem durch Lessing, zu einem sehr

grossen Teil beseitigt. Aber ein Jahrhundert nach Lessing
begann man, die allgemeinen Kunstregeln, welche Aristoteles

aus der Beobachtung und Analyse der ihm vorliegenden
griechischen Dichtung abgeleitet hatte, durch relativierende
historische Betrachtungen zu ersetzen: nicht immer, wie mir
scheint, zum Vorteil der literarischen Kritik im Allgemeinen,
und ganz gewiss nicht zum Vorteil eines wahren Verständnisses

der antiken Dichtung, vor allem der griechischen
Tragödie. Eine ganze Reihe von modernen Theorien
sowohl über das Gemeinsame zwischen antiker und moderner
Tragödie wie über den Unterschied zwischen beiden,
wären gar nicht möglich1, wenn man auf Aristoteles
geachtet hätte, dem doch die ganze griechische Tragödie
vorgelegen hat.

Sehr eigentümlich, und wie sich zeigen wird, für unser
Problem nicht unwichtig ist das Verhältnis des Aristoteles
zu den exakten Wissenschaften, vornehmlich also zur
Mathematik. In der Wissenschaftslehre der zweiten Analytika
hat Aristoteles den damaligen Stand der Mathematik und
bis zu einem gewissen Grade der Astronomie, zum Ausgangspunkt

genommen für seine Bemühungen um eine logische
Grundlegung der Wissenschaft überhaupt. Vom systematischen

Standpunkt aus ist dies eine grosse und unver-
1 So z. B. die heute vor allem unter deutschen Philologen weit
verbreitete Theorie, die grossen antiken Tragikern hätten nur nach
grosster Bühnenwirksamkeit der einzelnen Szenen ihrer Dramen
gestrebt, auf die Einheit der Handlung dagegen nur geringen Wert
gelegt, während doch Aristoteles (Poetik, 9, 1451 b, 33 ff.) ausdrücklich
sagt, die schlechtesten dramatischen Handlungen seien die, in welchen
die einzelnen Szenen keinen notwendigen Zusammenhang miteinander
haben, die Verletzung der Einheit der Handlung also, wie dies bekanntlich

auch von Lessing mit Recht aufs schärfste hervorgehoben wird,
als den grössten Fehler bezeichnet hat, den ein Dramatiker begehen
kann. Er kann also gewiss nicht der Meinung gewesen sein, dass die
grössten Tragiker diesen Fehler in ihren Tragödien sozusagen
gewohnheitsmässig begingen und ihn gar nicht als einen Fehler
betrachteten.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 89

gängliche Leistung, was immer auch die moderne logische
oder logistische Theorie gegen manche Aspekte seiner
Wissenschaftslehre einzuwenden haben mag. Zu gleicher
Zeit hat Aristoteles jedoch unter den Prinzipien der Wissenschaft

und speziell der Mathematik gewisse Unterscheidungen

getroffen, die dem damaligen Stand der Mathematik
entsprachen, sich aber schon bald danach mit dem
Fortschreiten der Axiomatik nicht mehr konsequent aufrecht
erhalten Hessen h Obwohl sich zeigen lässt, dass Euklid
die Analytika nicht gelesen haben kann, hat er doch diese

Einteilungen, die ihm durch den Peripatos bekannt geworden
sein müssen, übernommen, und dies, obwohl sie ihm
Schwierigkeiten gemacht haben müssen. Im weiteren Verlauf
der Entwicklung der antiken Mathematik und der Theorie
und Philosophie der Mathematik sind dann immer neue
Versuche unternommen worden, die Schwierigkeit zu
beseitigen. Aber bis zum Ausgang des Altertums ist eine

wirkliche Lösung, die einen Bruch mit Vorstellungen,
welche Aristoteles sich auf Grund des unvollkommenen
Standes der Mathematik seiner Zeit gebildet hatte, erfordert
hätte, nicht gefunden worden.

Ich habe diesen Überblick über die Bedeutung des

Aristoteles für Nachbargebiete der Geschichte vorausgeschickt,

weil manches an dem Verhältnis des Aristoteles zur
Geschichtschreibung und seine Bedeutung für diese sich
besser verstehen und richtiger einschätzen lässt, wenn man
sie in diesem allgemeineren Rahmen betrachtet. Tatsächlich
finden sich in dem Verhältnis des Aristoteles zu verschiedenen

Zweigen und Aspekten der Geschichtsforschung und
Geschichtschreibung Analogien zu allen den mannigfachen
späteren Schicksalen seiner Beiträge und Bemühungen auf
den erwähnten Nachgebieten.

1 Vgl. darüber ausführlich Archiv für Begriffsgeschichte, I (1955), 25 ff.

2



9° KURT VON FRITZ

Es ist vielleicht zweckmässig, mit demjenigen Gebiet
zu beginnen, auf dem die Bedeutung des Aristoteles für die
Geschichte am wenigsten unmittelbar sichtbar ist. Wenn
man die Archäologie des Thukydides ansieht, so ist es

erstaunlich, wie hier schon fast alle die von uns heute
verwendeten Mittel und Methoden zur Erforschung einer
entfernten Vergangenheit, über die es keine direkte
historische Uberlieferung gibt, im Keime angedeutet sind: die

Benutzung eines Dichtwerkes, wie der Ibas, nicht zur
Rekonstruktion der darin erwähnten Ereignisse im
Einzelnen, wohl aber allgemeiner vergangener Zustände, die
sich darin unbewusst widerspiegeln; die Rekonstruktion

vergangener Zustände aus ihren Survivals in zurückgebliebenen

Stämmen oder Gegenden; Rückschlüsse aus der

Bevölkerungsverteilung im Verein mit der Beobachtung
geographischer und wirtschaftsgeographischer Eigentümlichkeiten

des Landes und mit der Analyse volkstümlicher
Überlieferungen; die Benutzung archäologischen Materials
wie bei den Ergebnissen der im Zusammenhang mit einer

religiösen Reinigung der Insel auf Delos vorgenommenen
« Ausgrabungen »; kritische Überlegungen in Bezug auf den
historischen Wert und die Tragweite gewisser möglicher
Rückschlüsse aus archäologischem Material, die sich manche
moderne Historiker zu Herzen nehmen könnten; und vieles
andere. Es ist kaum begreiflich, dass ein mit Historiographie
so vertrauter Gelehrter wie F. Jacoby 1 diesen grossartigen
Versuch, die allgemeinen Zustände und Entwicklungsstufen
einer entfernteren Vergangenheit aus solchen «Tekmeria »

zu rekonstruieren, mehr oder minder auf eine Stufe stellen
konnte mit der primitiven Art, mit welcher gewisse Atthido-
graphen alte Legenden, wie z. B. die über den Amazonenkrieg,

durch oberflächliche Rationalisierung in Geschichte
zu verwandeln versuchten. Wenn die Bemühungen des

1 F. Jacoby, Atthis, The local Chronicles of ancient Athens, Oxford, 1949,
S. 137 f.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 91

Thukydides in dieser Hinsicht trotzdem weit hinter seinem
Ziel zurückgeblieben sind, so ist der Grund, abgesehen von
den Unvollkommenheiten, die jedem ersten Versuch
unvermeidlich anhaften, vor allem darin zu suchen, dass diese

Methoden, um zu wirklich gesicherten Ergebnissen zu
führen, einer systematischen Zusammenarbeit vieler
Forscher bedürfen und von einem Einzelnen schlechterdings
nicht mit vollem Erfolg angewendet werden können. Das
Verdienst, sie in solcher Fülle und nahezu Vollständigkeit
als erster erfunden zu haben, ist darum nicht weniger
gross.

Hier ist es nun jedoch von grösster Bedeutung, dass

Aristoteles der erste gewesen ist, der wissenschaftliche
Zusammenarbeit auf den verschiedensten Gebieten, soweit
dies für einen Privatmann, dem nur seine Schule, d. h. die
Gemeinschaft seiner persönlichen Schüler, zu Gebote
stand, möglich war, im Grossen zu organisieren
unternommen hat. Freilich ist diese Zusammenarbeit der

Geschichtschreibung im engeren Sinne, d. h. der politischen
Geschichte, nur in ganz indirekter Weise zu Gute gekommen,

worauf noch zurückzukommen sein wird. Wohl aber
ist sie von grösster Bedeutung gewesen für die Ausdehnung
geschichtlicher Betrachtung auf ganz neue Gebiete; und
dies ist nun überhaupt die zweite Richtung, in der Aristoteles
für die Geschichtschreibung von der grössten Bedeutung
gewesen ist.

Aristoteles selbst ist offenbar durch das Interesse an den

philosophischen Meinungen seiner Vorgänger in diese

Richtung geführt worden. Obwohl schon manche von
diesen selbst, darunter vor allem sein grosser Lehrer Piaton,
ganz bewusst an frühere Philosophen angeknüpft hatten,
indem sie deren Philosophie entweder weiter zu entwickeln
suchten, wie die späteren Eleaten im Verhältnis zu Par-

menides, oder Piaton im Verhältnis zu Sokrates, oder
Schwierigkeiten zu lösen versuchten, die in dem System



92 KURT VON FRITZ

eines Vorgängers übrig geblieben waren, wie Leukipp,
Empedokles und Anaxagoras im Verhältnis zu Parmenides,
oder sich polemisch mit ihnen auseinandersetzten, wie viele
der alten Philosophen, ist Aristoteles doch der erste, der
sich selbst historisch als Glied in einer Entwicklung gesehen
hat. Freilich tut er dabei seinen Vorgängern vielfach Gewalt
an, indem er überall von seinen eigenen Problemstellungen
ausgeht und die Resultate der früheren Philosophen als wenn
auch unvollkommene Antworten auf seine eigenen Fragen
betrachtet \ auch da wo eine unbefangene Betrachtung der
erhaltenen Fragmente oder Schriften dieser Vorgänger
zeigt, dass sie in Wirklichkeit etwas ganz anderes im Sinne
hatten.

Trotzdem ist diese Ausdehnung geschichtlicher
Betrachtungsweise auf ganz neue Gebiete ein sehr bedeutsamer

neuer Ansatz, und dies umso mehr als Aristoteles eben hier
die Organisation wissenschaftlicher Arbeit unter seinen
Schülern dazu benutzt hat, solche Betrachtungsweise
systematisch auf verschiedene Gebiete auszudehnen. So hat sein
Schüler Theophrast es unternommen, die Meinungen
früherer Philosophen nach Problemen und Problemgruppen
geordnet in ihrer geschichtlichen Abfolge und in ihrem
problemgeschichtlichen Zusammenhang in 10 Büchern
systematisch zu behandeln. Freilich ist die Gewaltsamkeit,
mit der die « Meinungen » der alten Philosophen hier in ein

entwicklungsgeschichtliches Schema mit der Richtung auf
Aristoteles gepresst werden, nicht weniger gross als in den

problemgeschichtlichen Einleitungen, welche der Meister
selbst einigen seiner philosophischen Werke und speziellen
Abschnitten derselben vorangeschickt hat. Doch ist das

Unternehmen als solches darum nicht weniger interessant,
nicht zuletzt auch deshalb, weil es die Gefahren solcher

1 Vgl. H. Cherniss, Aristotle's criticism of presocratic philosophy,
Baltimore, 1935 und Aristotle's criticism of Plato and the academy, Baltimore,
1944.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 93

Konstruktionen, per analogiam daher auch die Gefahren
der im Einzelnen vielfach andersartigen, in unserer Zeit so
verbreiteten und beliebten geistesgeschichtlichen Konstruktionen

zeigt.
Der Versuch solcher geschichtlicher Betrachtungen blieb

im Peripatos jedoch nicht auf die Philosophiegeschichte
beschränkt. Von dem Aristotelesschüler Menon wurde sie

auf die Medizin, von Eudem von Rhodos auf die Mathematik

und Astronomie ausgedehnt. Von der Medizingeschichte

des Menon ist leider zu wenig erhalten als dass

man sich noch ein einigermassen ausreichendes Bild davon
machen könnte, wie das Entwicklungsgeschichtliche hier
behandelt wurde. Aber die leider ebenfalls nur allzuspärlichen

Fragmente der Mathematikgeschichte des Eudem
lassen den Verlust dieses wohl bedeutendsten Werkes der
Gruppe um so mehr bedauern als sie zeigen, dass Eudem
nicht nur oder nicht einmal vornehmlich an der Aufeinanderfolge

der positiven Einzelleistungen, sondern vor allem an
der Entwicklung mathematischer Methoden, an der
Entwicklung der Mathematik zu immer grösserer Abstraktheit
sowie den Bemühungen um eine immer sicherere Befestigung

ihrer theoretischen Grundlegung interessiert gewesen
ist1.

Alle diese neuen Zweige geschichtlicher Betrachtung, die
aus der Schule des Aristoteles hervorgegangen sind, liegen
freilich weit ab von der politischen Geschichte und sind mit
ihr im Altertum kaum in grösserem Masse in Verbindung
getreten. Auch sind sie selbst im Altertum nach ganz kurzer
Zeit wieder verkümmert und dann abgestorben und erst in
neuerer Zeit zu neuem Wachstum gelangt, nun allerdings
zu einem schnellen Wachstum weit über die peripatetischen
Ansätze hinaus. Aber der Gedanke selbst, der von einigen
modernen Gelehrten, wie z. B. von Professor Butterfield

1 Vgl. den Auszug bei Proclus, in Primum Euclidis elementorum librum
commentarius, ed. G. Friedlein, Leipzig, 1873, p. 65 ff.



94 KURT VON FRITZ

in London, mit Nachdruck vertreten wird, dass die
Geschichte der Wissenschaften und ihrer praktischen
Anwendungen mit der politischen Geschichte zusammengehöre,

weil die Entwicklung der Wissenschaft auf das

gesamte menschliche Leben und damit auch auf das
gesellschaftliche und politische, einen tiefgreifenden, wenn auch

an der Oberfläche nicht immer unmittelbar sichtbaren
Einfluss ausübe, ist doch auch schon im Peripatos
aufgetaucht.

Auf der andern Seite hat Aristoteles die Organisation
der wissenschaftlichen Zusammenarbeit doch auch noch
auf Gebiete ausgedehnt, die der politischen Geschichte sehr

viel näher stehen. Zu den gemeinsamen Unternehmungen
dieser Art gehört vor allem die grossartige Sammlung von
Verfassungen oder Staatsordnungen, die Aristoteles von
seinen Schülern hat anlegen lassen und an der er sich selbst

beteiligt hat. Auch die speziellere Sammlung von Gesetzen,
an der seine Schüler Theophrast und Demetrios von
Phaleron mitgearbeitet haben, gehört in diesen
Zusammenhang.

Die Sammlung der Staatsverfassungen wurde angelegt,
um Aristoteles' Theorie der Politik als empirische und
historische Grundlage zu dienen, vor allem jenem Teil, in
welchem er sich zu untersuchen vorgesetzt hatte, welche
Faktoren zur Stabilität einer bestehenden Ordnung beitragen,
welche anderen eine bestehende Ordnung zu gefährden
geeignet sind, was unter verschiedenen Umständen zu
erwarten ist, wenn eine bestehende Ordnung dieser oder
jener Art solchen Gefahren unterliegt und entweder friedlich
beseitigt oder gewaltsam umgestürzt wird. Es ist nicht
schwer zu sehen, dass ein solches Unternehmen, wenn es

auch unmittelbar der politischen Theorie zu dienen bestimmt

war, doch auch für die politische Geschichtschreibung eine
nicht geringe Bedeutung in Anspruch nehmen kann, und
zwar sowohl durch die systematische Erforschung und



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 95

Bereitstellung eines historisch bedeutsamen Materials als

auch durch die ihm inhärente Blickrichtung auf gewisse

wichtige Formen historischer Kausalität. Auch hier findet
sich wieder dieselbe Erscheinung, dass die direkte Wirkung
des Aristoteles auf die politische Geschichtschreibung der
unmittelbar folgenden Zeit verhältnismässig gering gewesen
ist. Selbst von dem an staatstheoretischen Fragen besonders
stark interessierten Historiker Polybius lässt sich nachweisen,

dass er die Politika des Aristoteles nicht gelesen haben

kann1; und ob er der aristotelischen Sammlung von
Staatsverfassungen eine eingehendere Beachtung geschenkt hat,
ist trotz seiner Analyse einiger ausgewählter
Staatsverfassungen griechischer und nichtgriechischer Staaten im
6. Buch seines Geschichtswerkes zum mindesten sehr
zweifelhaft. Aber daran kann kein Zweifel sein, dass er durch
die im Peripatos über diese Dinge gepflogene und von hier
aus in weitere Kreise getragene Diskussion sehr stark
beeinflusst worden ist, möglicherweise auch durch ein von
dem Aristotelesschüler Dikaiarch verfasstes staatstheoretisches

Werk, wenn auch die verbreitete Ansicht, dass

Polybius seine politischen Grundüberzeugungen unmittelbar
aus diesem Werk übernommen habe, sich kaum aufrecht
erhalten lässt 2. Zur vollen Entfaltung gekommen sind die

von Aristoteles gepflanzten Keime auch auf diesem Gebiet
erst nahezu zweitausend Tahre nach seinem Tode in neuerer
Zeit.

Die wissenschaftliche Zusammenarbeit in der Sammlung
von Staatsverfassungen und Gesetzen im Peripatos schliesst

zugleich noch eine weitere bedeutsame Neuerung in sich:
die systematische Sammlung und Erforschung von Urkunden.

Urkunden waren freilich auch schon von früheren
Historikern gelegentlich herangezogen worden. Das berühmteste

Beispiel ist der Friedensvertrag zwischen Athen und

1 Vgl. K. v. Fritz, The Theory of the mixed constitution, New York, 1954,
412 and 422. 2 Vgl. ibidem, 82.



96 KURT VON FRITZ

Sparta nach dem Archidamischen Krieg bei Thukydides b
Aber die Heranziehung solcher vereinzelter und öffentlich
zugänglicher Urkunden ist doch sehr verschieden von der
systematischen Erforschung von Urkunden in Archiven,
wie sie von Aristoteles betrieben und angeregt worden ist,
der in seiner athenischen Verfassungsgeschichte sogar den

genauen Wortlaut einer Verfassung mitteilt, die niemals
in Kraft getreten ist2. Auch die Tatsache, dass Aristoteles
und seine Schule den offiziellen Auftrag erhielten, die in den
Archiven der athenischen Archonten aufbewahrten Urkunden

dramatischer Aufführungen zu sammeln3, nach
bestimmten Prinzipien zu ordnen und verschiedenartige
Auszüge davon anzufertigen und für eine inschriftliche
Publikation von Staats wegen vorzubereiten, zeigt, wie
systematisch derartige Forschungen von der Schule des

Aristoteles betrieben worden sein müssen.
Die inschriftliche Veröffentlichung der von Aristoteles

und seinen Schülern gesammelten und geordneten
theatergeschichtlichen Urkunden diente dem Ruhm der Stadt.
Aber Aristoteles benützte die durch diese Urkunden gegebene

Chronologie für eine Untersuchung der Entwicklung
der Kunstgattung der Tragoedie. Darin steckt ein weiteres
Element geschichtlicher Betrachtung, das in der bisherigen
Darstellung gelegentlich schon am Rande erwähnt worden
ist, nun aber noch einer genaueren Betrachtung unterzogen
werden muss: dies ist eben der Gedanke der Entwicklung.

1 Thukydides, V, 18/19. Vgl. Carl Meyer, «Die Urkunden im
Geschichtswerk des Thukydides», Zetemata, Heft 10, München, 1955,
wo auch die übrigen von Thukydides benutzten Urkunden eingehend
diskutiert werden. 2 Aristoteles, A0HNAIUN I10AITE1A, 30/31.
Zur Widerlegung der seit Ferguson (Cambridge Ancient History, V,
329 ff.) vielfach verbreiteten Annahme, die dort von Aristoteles
mitgeteilte « Verfassung für die Zukunft» sei eine Zeit lang wirklich in
Kraft gewesen vgl. K. von Fritz und E. Kapp, Aristotle's Constitution
ofAthens and related texts, translated with introduction and notes, p. 26 und
Anmerkung, 117, pp. 181 ff. 3 Vgl. Diog. Laert., V, 26 und Adolf
Wilhelm, Urkunden dramatischer Aufführungen in Athen, Wien, 1906.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 97

Der aristotelische Entwicklungsbegriff ist allerdings durchaus

verschieden von jenem modernen Entwicklungsbegriff,
der in den Werken Herbert Spencers seine systematischste
Verarbeitung gefunden hat und der auch heute noch im
allgemeinen Bewusstsein eine dominierende Rolle spielt:
dem Begriff einer Entwicklung, die in einer ungeheuer fernen
Vergangenheit beginnt und sich in eine unbestimmte, aber
ebenfalls ungeheuer weite Zukunft fortsetzt, dabei aber
immer kompliziertere und differenziertere und zugleich
in gewisser Weise vollkommenere Formen hervorbringt.
Demgegenüber ist der aristotelische Entwicklungsbegriff
primär an der Biologie, bezw. an dem Wachstum und
Vergehen von individuellen Lebewesen orientiert. Es ist der

Begriff einer Entwicklung, die aus primitiven Anfängen
allmählich zu einem relativen Endzustand entwickelter
Form führt, der dann einige Zeit erhalten bleibt, bis das

Individuum allmählich wieder von diesem Höhepunkt der

Formentwicklung herabzusinken beginnt und schliesslich

vergeht.
Diesen Entwicklungsbegriff hat Aristoteles aus der

Biologie auch auf andere Erscheinungen, vor allem kulturelle
Erscheinungen, übertragen. Sehr deutlich ist dies eben in
seiner Darstellung der Entwicklung der griechischen
Tragoedie, die er mit der Feststellung schliesst1, dass sie

(die Tragoedie) noXXa? psTocßoXa? fxsTocßaXoüaa £7ioaiaaTO

znzi 'zg-/z ttjv eauTrj? cpuatv, dass sie also, nachdem sie

viele Veränderungen durchlaufen hatte, aufhörte (sich zu
verändern), da sie « ihre Natur » (die ihr angemessene natürliche

Form) erreicht hatte. Im Wesentlichen derselbe

Entwicklungsbegriff scheint auch von denjenigen Schülern des

Aristoteles übernommen worden zu sein, die sich der

Wissenschaftsgeschichte widmeten, wenn dies sich auch
bei dem Medizinhistoriker Menon kaum mehr, wohl aber

1 Aristoteles, Poetik, 4, 14493, 14 f.



98 KURT VON FRITZ

wenigstens andeutungsweise bei dem Mathematikhistoriker
Eudem von Rhodos erkennen lässt. Vor allem wichtig ist
jedoch, dass er von dem Aristotelesschüler Dikaiarch von
Messene in grossem Stil in seinem Bio? 'EXXaSo? angewendet
worden ist, der schon in seinem Titel die Anknüpfung an
den biologischen EntwicklungsbegrifF zeigt.

Es war dies der grossangelegte Versuch einer
Rekonstruktion der Geschichte der menschlichen Kultur, von der
Kultur der Sammler, die von dem leben, was die Erde
freiwillig spendet, über die Kultur der Hirten und Jäger
zu der der Ackerbauer und von da zu immer mannigfaltiger
und komplizierter werdenden Formen der Kultur, die sich
auch nach verschiedenen Völkern weiter differenzieren:
ein Schema, das bis in die neueste Zeit in immer neuen
Abwandlungen eine grosse Rolle gespielt hat. Allerdings
durchkreuzt sich hier bei Dikaiarch der Gedanke der
Entwicklung vom ungestalteten Primitiven zu immer
differenzierteren Gestalten mit der Vorstellung von einer goldenen
Vergangenheit, die viel besser gewesen ist als die Gegenwart,

so dass die Kindheit der Menschheit als ihr goldenes
Zeitalter erscheint, eine Vorstellung, die natürlich auf
uralte Zeiten zurückgeht. Auch sonst ist das Schema nicht
durchweg einheitlich durchgeführt, indem einerseits die
Weisheit der Orientalen über die der Griechen gestellt, auf
der anderen Seite die einer jüngeren Kultur zugehörige
griechische Einfachheit dem orientalischen Luxus als das

bessere gegenübergestellt wird. Mit anderen Worten: es

scheinen sich bei ihm zwei entgegengesetzte Auffassungen
der Kultur, nämlich als einer höheren Form des Lebens, zu
dem sich der Mensch aus einem primitiveren Zustand
entwickelt, und als einer Entfremdung von einem ursprünglichen

glücklicheren Naturzustand und also in gewisser
Weise einer Degenerationserscheinung von Anfang an,
miteinander zu vermischen, ohne dass die spärlichen
Fragmente es noch erlaubten zu erkennen, wie sich das in der



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 99

Darstellung im Einzelnen ausgewirkt hat h So lässt sich
auch nicht mit Sicherheit feststellen, ob Dikaiarch an einen
natürlichen Tod von Kulturen, sozusagen aus Altersschwäche,
geglaubt hat. Als Aristoteliker, der von der Ewigkeit der
Welt überzeugt ist, konnte er natürlich nicht glauben, dass

irgend eine menschliche Kultur sich ewig weiter entwickeln
könne, da sonst in der unendlichen verflossenen Zeit
entweder schon ein unendlich differenzierter Zustand erreicht
oder seit Ewigkeit ein Zustand der Stagnation eingetreten
sein müsste. Aber er scheint dieses Problem, soweit die

Fragmente erkennen lassen, eher durch die Annahme mehr
oder minder regelmässig eintretender kulturvernichtender
Katastrophen als durch die Annahme eines natürlichen
Todes der Kulturen an Altersschwäche gelöst zu haben.
So tritt der aristotelische Entwicklungsgedanke in seiner

biologischen Form bei ihm nicht mehr rein in Erscheinung,
sondern ist mit anderen Elementen vermischt. Aber der
Gedanke der Entwicklung, wenn auch in einer etwas anderen
und komplizierteren Form, steht auch bei ihm überall im
Hintergrund.

Es ist nun eben in solchen Vermischungen mit andersartigen

Entwicklungsvorstellungen, dass der aristotelische
spezifisch biologische Entwicklungsbegriff später
weitergewirkt hat. So hat Aristoteles oder vielmehr seine

Auffassung von natürlicher Entwicklung zweifellos Polybius
bis zu einem gewissen Grad beeinflusst, wenn dieser zwar
den Kreislauf der einfachen Verfassungen nach mehr oder
minder mechanischen Prinzipien konstruiert, dann aber in
Bezug auf die für ihn besonders wichtige römische Ver-

1 Vgl. Wehrli, Dikaiarch, frgt. 47-66 (pp. 22 ff.) nebst Kommentar.
In den Fragmenten ist der allmähliche Abstieg von den glücklichen
Zuständen der Urzeit viel stärker betont als die Entwicklung zur Reife.
Aber das Entwicklungsschema scheint doch uberall hindurch, vor
allem auch darin, dass hervorgehoben wird, dass die einmal erworbenen
Errungenschaften in spateren Stadien nicht verschwinden, sondern als
Teil der späteren Kultur erhalten bleiben (vgl. vor allem frgt. 48).



IOO KURT VON FRITZ

fassung betont, dass diese ganz auf natürliche Weise gewachsen

sei, eben deshalb aber auch erwartet werden müsse,
dass sie, nachdem sie ein Stadium der Reife erlangt habe,
auf dem sie sich lange erhalten habe, doch endlich auch
einem natürlichen Prozess des allmählichen Verfallens
unterliegen werde h Doch blieb auch hier die Wirkung
des Aristoteles auf die Geschichte im engeren Sinne im
Altertum verhältnismässig schwach und vereinzelt; und es

ist auch hier der neuesten Zeit vorbehalten geblieben, die

Betrachtung von Kulturen als Lebewesen, die einen Prozess
des Reifens, des Alterns, und, wenn sie nicht durch äussere

Einwirkungen eines gewaltsamen Todes sterben, des natürlichen

Absterbens aus Altersschwäche durchmachen, im
Einzelnen und zugleich im Grossen konsequent
durchzuführen.

Mit allen den so weit erwähnten Neuerungen hat Aristoteles

Anregungen und Anstösse gegeben, die eine Zeit lang
im Peripatos weitergewirkt haben und teilweise in ihrer
Wirkung auch schon im Altertum über den Peripatos
hinausgedrungen sind, dann aber, bald etwas früher, bald
etwas später, wieder verebbten und erst in neuerer Zeit, die
einen etwas früher, die anderen etwas später, immer aber
viele Jahrhunderte nach Aristoteles, zu einer ungeahnten
Bedeutung gelangt sind. Das ist vielleicht auch ganz natürlich,

weil eben in allen diesen Fällen das, was Aristoteles

angeregt hat, etwas ganz Neues gewesen ist, der Boden
dafür daher noch nicht vorbereitet sein konnte.

Das Gegenstück dazu ist es denn auch, dass auf zwei
anderen Gebieten der Einfluss des Aristoteles und seiner
Schule zeitlich ein sehr viel unmittelbarerer gewesen ist,
gleichzeitig aber sich sehr viel weniger leicht feststellen lässt,
wieviel davon rein aristotelisch war oder wieviel davon
etwa schon vor Aristoteles angefangen hatte und nur von
1 Polybius, VI, 9; vgl. auch K. von Fritz, The Theory of the mixed
Constitution, New York, 1954, pp. 87 ff. und Anmerkung, 73 (p. 419 ff.).



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES IOI

ihm weiterentwickelt oder in eine andere Richtung gelenkt
worden ist. Das eine davon ist die Biographie. Ansätze zu
biographischer Darstellung gibt es schon vor Aristoteles A
in einigen sokratischen Dialogen, vor allem Piatons Apologie,

die starke biographische Elemente enthält, aber auch

einigen sokratischen Schriften Xenophons, ferner in der

Enkomienliteratur, vor allem Xenophons Agesilaos und bis

zu einem gewissen Grade in Isokrates' Euagoras. Auch die

pseudobiographischen Erziehungsromane des 4. Jahrhunderts,

wie die Kyrupaedie Xenophons oder der Diogenesroman

des Eubulides, gehören in gewisser Weise hierher.
Später enthält die noch zu Aristoteles' Lebzeiten
beginnende, nach seinem Tode aber sich zunächst weitgehend
unabhängig von Aristoteles und seiner Schule entwickelnde,
Alexanderbiographie naturgemäss nicht unbeträchtliche
biographische Elemente, da hier die grosse Geschichte in
hohem Grade durch die Person des Königs und damit
durch Ereignisse, selbst mehr oder minder privater Natur,
seines persönlichen Lebens bestimmt wird. Abgesehen
davon ist jedoch in der älteren griechischen Historiographie
das biographische Element nur wenig entwickelt.

Auf diesem Gebiet nun kann an dem sehr beträchtlichen
Einfluss des Peripatos auf die Entwicklung innerhalb des

Altertums gar kein Zweifel bestehen, obwohl weder Aristoteles

selbst Biographien verfasst hat noch irgend welche
Anzeichen dafür vorliegen, dass er etwa zur Abfassung von
Lebensbeschreibungen im eigentlichen Sinne unmittelbar
die Anregung gegeben hätte. Sein unmittelbares Interesse

war vielmehr gerichtet auf die verschiedenen Typen des

menschlichen Lebens: des aktiven Lebens, des Lebens

theoretischer Forschung, des Genusslebens, etc., wie sie

von ihm in der Nikomachischen Ethik diskutiert worden
sind 2: ferner auch, wenn dies auch in seinen erhaltenen

1 Vgl. A. Dihle, Studien %ur griechischen Biographie, Göttingen, 1956.
2 Aristoteles, Nik. Ethik, X, 6 ff.



102 KURT VON FRITZ

Schriften weniger unmittelbar zum Ausdruck kommt, die
verschiedenen Lebensideale der Philosophen und ihre
Verwirklichung im praktischen Leben. Daraus sind die Schriften
mehrerer unmittelbarer Schüler des Aristoteles, des Theo-
phrast, Dikaiarch, Klearchos von Soloi, hervorgegangen,
wobei Dikaiarch die verschiedenen Lebenstypen an der

Lebensführung und den Handlungen von Einzelpersönlichkeiten

illustriert1, Klearchos von Soloi den ßto<; dbraAau-

GTixog, das Genussleben, dessen Beschreibung er sich vor
allem gewidmet zu haben scheint, an dem Beispiel
verschiedener, einem solchen Leben in verschiedenem Grade
verfallener Völker in seinen Folgen erläuterte 2. Aber auch
die Schrift des Aristoxenos über den ßio<; IfuGayopixo?, d. h.
das Leben « nach » Pythagoras 3, d. h. nach den pythagoreischen

Idealen und den darauf gegründeten Vorschriften,
gehört hierher.

Es ist leicht zu sehen, wie sich daraus eine Tendenz zu
biographischer Darstellung entwickeln musste, da sich doch
die Lebensweise und ebenso das Lebensideal, wenn der
Versuch gemacht wird, es in die Wirklichkeit umzusetzen,
in den Handlungen von Individuen ausdrücken muss. So

hat denn auch Aristoxenos neben seinem pythagoreischen
Leben oder Leben nach dem Ideal des Pythagoras auch ein
Leben des Pythagoras und seiner Jünger in chronologischer
Folge geschrieben und ausserdem ein Leben des Sokrates
und Piatons verfasst4. Auch Dikaiarch scheint neben
einem geschichtlichen Werk über die pythagoreische Schule

Philosophenbiographien geschrieben zu haben5. Für die

Geschichtschreibung wichtig ist, dass hiervon ein starker
Anstoss dazu ausgegangen ist, das Leben bedeutender

1 Vgl. Wehrli, Dikaiarchos, Frgt. 25-46. 2 Vgl. Wehrli, Die Schule
des Aristoteles: Klearchos, 1948, Frgt. 37-62 und Kommentar. 3 Vgl.
Wehrli, Die Schule des Aristoteles: Aristoxenos, 1945, Frgt. 26-32.
4 Ibidem, Frgt. n-41. 5 Vgl. über diese Frage F. Wehrli, Dikaiarchos,

p. 50.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES IO3

Männer als eine Einheit zu fassen und darzustellen, freilich
in der Mehrzahl der Fälle nicht so, dass dabei die chronologische

Folge der Ereignisse immer streng gewahrt worden
wäre. Weniger wichtig vom Standpunkt der
Geschichtschreibung aus ist dagegen eine zweite Form biographischer
Darstellung, die aus den literargeschichtlichen Bestrebungen
des Peripatos hervorgegangen ist und die es sich zum Ziel
gesetzt hatte, die literarischen Werke von Dichtern oder
anderen Autoren durch Daten aus ihrem Leben zu erläutern.
Diese Form ist später vor allem von den alexandrinischen
Gelehrten übernommen, gepflegt, und weiter ausgebildet
worden. Sie dient jedoch vor allem den Zwecken der
literarischen Interpretation und steht mit der Geschichte
und selbst der Kulturgeschichte und der Literaturgeschichte,
sofern sie eine Form der Geschichte sein will, nur in einer sehr
entfernten Beziehung.

Es ist im Rahmen eines kurzen Vortrages nicht möglich,
im Einzelnen zu erörtern, wie die zuerst genannte Form
der peripatetischen Biographie, die Biographie, welche der
Illustration der verschiedenen Lebensweisen, darunter auch
des Lebens politischer Aktivität dient, mit der reichen
Literatur von Biographien bedeutender Männer, vor allem
auch Staatsmänner, zusammenhängt, die sich in hellenistischer

Zeit seit dem dritten Jahrhundert entwickelt.
Doch ist unverkennbar in dieser Literatur der Einfluss

des Aristoteles noch in einer weiteren Weise zu spüren.
Nach dem, was über die Entwicklungstheorie des Aristoteles

und ihre Einwirkung auf manche Zweige der
Geschichtschreibung gesagt worden ist, liegt die Annahme nahe, dass

sie auch und vor allem die Biographie beeinflusst haben

müsste, indem etwa auch das Leben des einzelnen Individuums

aufgefasst worden wäre als «geprägte Form, die
lebend sich entwickelt ». Dies ist jedoch in der unmittelbar
von Aristoteles oder vom Peripatos beeinflussten Biographie,
soweit sie erhalten ist, nirgends zu beobachten. Soweit



KURT VON FRITZ

Derartiges in der antiken Literatur überhaupt vorkommt,
ist es vielmehr eher in den Fragmenten des Geschichtswerkes
des Poseidonios zu finden h Dies liegt daran, dass Aristoteles
selbst seinen biologischen Entwicklungsbegriff zwar auf
mancherlei Formen und Produkte der menschlichen Tätigkeit

ausgedehnt hat, ihn aber andererseits auf das menschliche
Individuum selbst nur insofern anwendet als es ein Exemplar

seiner Gattung ist, nicht dagegen auf das Individuum
als ein von allen anderen Individuen verschiedenes Einzelwesen.

Mit anderen Worten: die Vorstellung einer inneren
Gesetzlichkeit, nach der sich das Individuum als Individuum
anders als alle anderen Individuen derselben Gattung
entwickelt, ist Aristoteles fremd. Er lässt vielmehr in der
Nikomacheischen Ethik2 das Ethos des einzelnen Menschen
—ein Begriff des individuellen Charakters, der, ob dies nun
etymologisch richtig ist oder nicht, für das griechische
Sprachgefühl mit dem Begriff des s0oder Gewohnheit,
zusammenhängt — nicht so sehr aus seiner Naturanlage,
seiner cpücnc, hervorgehen als aus seinen auf freien
Entscheidungen oder TzpoaipsaeiQ beruhenden Entschlüssen.
Gehen die ersten Entscheidungen in der Richtung der aperf),
so wird es zunehmend immer leichter, auch in Zukunft
Entscheidungen der selben Art zu treffen und es entsteht
das 7)0oi; eines Menschen, der dcpsTY) hat, gehen die ersten
Entscheidungen in der entgegengesetzten Richtung, so wird
es zunehmend immer schwerer, nicht in derselben Richtung
weiterzugehen und am Ende steht die Tzovqpiix.

Dies bedeutet nicht, dass die Naturanlagen des Menschen,
wie etwa seine spezifische intellektuelle oder sonstige Begabung

oder die ihm angeborenen Neigungen oder sein
individuelles Temperament, für seine Entwicklung keine Bedeutung

hätten. Schon in den voraristotelischen Ansätzen zu
biographischer Darstellung wird häufig gleich zu Anfang
1 Vgl. Gnomon, XXVIII (1956), p. 330 und K. Reinhardt in Pauly-
Wissowa, XXII, 635 ff. 2 Aristoteles, Nik. Ethik, II, 1 ff.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES IO5

von der cpüar? des Helden gesprochen1 und diese dargestellt;
und in der nacharistotelischen Biographie ist dies nicht
anders. Aber die Naturanlagen werden nicht als ein Keim
betrachtet, der sich entwickeln muss, sondern sie werden
unter das 7r<*0o? gerechnet, unter das, was dem Menschen

von aussen widerfährt — da ja auch die Naturanlagen und
angeborenen Neigungen des Menschen etwas sind, das er
weder machen noch sich wählen kann — und dieses 7ra0ot;

wird allgemein sozusagen als das Material angesehen, an
welchem sich die 7rpoaipe<rei<; des Einzelnen vollziehen.
Aber es sind diese Tzpoa.ipscsE.ic, und nicht das tuocOoq selbst,
wodurch das des Menschen hervorgebracht wird.
Hierbei erscheint es dann allerdings, unbeschadet der
allgemeinen Feststellung einer natürlichen Perseveranz in der
einmal eingeschlagenen Richtung, als durchaus möglich,
dass äussere Ereignisse oder Umstände, die einer latent
immer vorhandenen Naturanlage oder Neigung des

Individuums, z. B. seiner Ruhmsucht oder seiner Neigung zur
Überhebung oder zum Luxus, besonders entgegenkommen
— wir würden vielleicht sagen: die eine besonders grosse
Versuchung für ihn darstellen, ein Ausdrück, den Aristoteles
freilich nicht kennt — eine Änderung in der Richtung
seiner 7Tpoocipsaei<; bewirken und so auch eine allmähliche

Veränderung seines -ijOo? zum Guten oder zum Schlechten
veranlassen 2.

Dies ist ein Schema der Betrachtung, das in der antiken

Biographie seit dem dritten Jahrhundert v. Chr. bis ins

späte Altertum hinein eine ausserordentlich grosse Rolle

spielt und auch in den Lebensbeschreibungen Plutarchs,
soweit sie nicht von Poseidonios beeinflusst sind, überall
hervortritt. Diese Lebensbeschreibungen aber stehen

bekanntlich in der Mitte zwischen der Biographie im engeren
Sinne und der Geschichtschreibung, da sie sich nicht nur
1 Vgl. z. B. Xenophon, Kyrupaedie, I, 2, 1/2. 2 Vgl. darüber A. Dihle,
op. laud, pp. 60 ff.

8



io6 KURT VON FRITZ

alle mit Persönlichkeiten beschäftigen, die in der politischen
Geschichte eine führende Rolle gespielt haben, sondern
auch eben dieses geschichtliche Wirken in den Mittelpunkt
der biographischen Darstellung stellen. Die Verbindung mit
der Geschichtschreibung im engeren Sinne ist hier aber auch
deshalb eine ganz enge, weil nicht wenige Historiker —
man braucht nur an Polybios oder Cornelius Nepos zu
erinnern — sowohl Lebensbeschreibungen von historisch
bedeutenden Persönlichkeiten geschrieben als auch
Geschichtswerke verfasst haben und offenbar nicht ganz selten

etwas aus dem einen Genos in das andere hinübernahmen.
Die Biographie historisch bedeutender Männer ist nun

aber auch eine Form der historischen Darstellung, die es

leichter als andere Formen macht, eine in sich geschlossene
Darstellung eines historischen Gegenstandes zu geben.
Damit hängt in gewisser Weise das letzte Problem zusammen,

das noch zu behandeln ist, und das sowohl in Bezug
auf die unmittelbare wie auf die mittelbare Bedeutung
des Aristoteles für die Geschichtschreibung vielleicht das

wichtigste, jedenfalls aber das schwierigste ist.
Der Begriff der peripatetischen Geschichtschreibung ist

wohl von E. Schwartz geschaffen worden. Was damit
gemeint ist, ist wohl am deutlichsten ausgesprochen in
zwei Abschnitten in seinen Pauly-Wissowa-Artikeln über
Duris von Samos 1 und über Diodor2. Er geht aus von einem

Fragment aus der Vorrede des Duris zu seinem Geschichtswerk,

in welchem Duris die beiden Isokratesschüler

Ephoros und Theopomp angreift, weil sie weit hinter der
Wirklichkeit des Geschehenen in ihrer Darstellung
zurückgeblieben seien, da sie weder prtpLYjcrtt; noch yjSovt] Iv xm

«ppaaai hätten, sondern sich nur um das ypatpsw gekümmert
hätten. Nach der Meinung von E. Schwartz bedeutet dieser

Vorwurf nichts anderes als eine Übertragung der aristote-

1 Pauly-Wissowa, V, 1855. 2 Ibidem, V, 687.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES I07

lischen Stillehre von der Dichtung auf die Geschichtschreibung.

Die Geschichte solle nach dieser Auffassung (des

Duris) das Menschendasein (ßlop) schildern wie die Tra-
goedie, und wie die Tragoedie das -iQoq des Hörers erregen.
Der epideiktische Stil (der Isokrateer Theopomp und
Ephoros) sei gerade der, welcher am wenigsten geeignet
sei zu rühren oder zu erschüttern. In seinem Diodorartikel
hat E. Schwartz dies nach einer anderen Richtung hin weiter
ausgeführt, indem er darauf hinweist, dass die Darstellung
der Geschichte des Agathokles im zwanzigsten Buch der
Bibliothek Diodors eine Reihe von besonders lebendigen
und brilliant erzählten Szenen enthalte sowie ein fein
motivierendes oder stimmungsvolles Raisonnement. Das weise
auf eine Vorlage von hoch entwickelter historischer Kunst,
der es auf Nachnahmung des Lebens und Erregung des

7rd0o? angekommen sei. Er identifiziert diese Vorlage mit
Duris von Samos, dem Schüler und Freund des Peripatetikers
Theophrast, und bezeichnet deren Prinzip der historischen

Darstellung als dasjenige der peripatetischen
Geschichtschreibung grossen Stils.

Schon etwas früher hatte E. Schwartz diese Art der

Geschichtschreibung in einem Artikel über Sallust1, ohne
auf die erwähnten direkten Zeugnisse näher einzugehen,
im Ganzen charakterisiert, indem er schrieb: « Versucht man
nun, Sallusts Darstellung auf die wirkenden und bedingenden
künstlerischen Prinzipien zurückzuführen, so ergibt sich,
dass er in scharfem Gegensatz zu der Richtung der
Geschichtschreibung steht, welche die hellenistische Literatur
von Kallisthenes bis Poseidonios beherrscht. Das ist die

peripatetische Historiographie, wie sie praktisch von
Kallisthenes und Duris, theoretisch, wie man wenigstens
vermuten darf, in Theophrasts und Praxiphanes' Schriften
Tcepl iaxopi<x.q ausgebildet war. Sie ist hervorgegangen aus

1 E. Schwartz, « Die Berichte über die catilinarische Verschwörung »,
Hermes, 32 (1897), p. 560 ff. Vgl. Ges. Schriften, II, p. 282 f.



io8 KURT VON FRITZ

dem Kampf gegen den monotonen Formalismus der Iso-
krateer einerseits und den pseudopoetischen Stil der in
Alexanders Zeit wiederbelebten ionischen Historiographie
andererseits, schliesst aber mit nichten an Thukydides an
und ist auch wohl zu unterscheiden von der das Sachliche

gegenüber dem Künstlerischen vordrängenden
Geschichtschreibung der Militärs und Politiker, des Königs Ptole-

maeus, des Kardianers Hieronymus und vor allem des

Polybius. Aristoteles selbst hat diese Geschichtschreibung
nicht geschaffen; er sah in der historischen Darstellung nur
ein Mittel, nicht den Selbstzweck. Aber das harte Urteil, das

er über die Geschichtschreibung als Kunstgattung fällte,
brachte das Bedürfnis des gebildeten Publikums, künstlerisch
komponierte und geschriebene Geschichtswerke zu lesen,
nicht aus der Welt; und es hätte wunderbar zugehen müssen,
wenn die aristotelische Lehre von den ästhetischen Wirkungen,

wenn die von ihm entdeckten Prinzipien des Stils,
diesem Bedürfnis nicht angepasst worden wären. Das
Resultat dieser schnell, zum guten Teil noch zu Aristoteles'
Lebzeiten, vollzogenen Adaption ist eben jene peripatetische
Geschichtschreibung, welche mit der Tragoedie, wie Aristoteles

sie fasste, rivalisiert und zugleich dem Sammelgeist
der alles Wissen umspannenden Schule dadurch Rechnung
trägt, dass sie das, was einst die Ionier icrxopLT) genannt
hatten, in sich aufnimmt, wie der Meister Demokrit in sich

aufgenommen hatte. »

Nach dieser Theorie hat es also in hellenistischer Zeit
eine weit verbreitete, wenn auch nicht überall herrschende,
Art der Geschichtschreibung gegeben, welche diejenigen
Stil- (und auch vielleicht Kompositions-) prinzipien, welche
Aristoteles für die Dichtung und speziell für die Tragödie
im Gegensatz zur Geschichtschreibung aufgestellt hatte, nun
gerade auf die Geschichtschreibung anzuwenden suchte.
Diese Theorie wurde, gleich nachdem E. Schwartz sie

öffentlich ausgesprochen hatte, von F. Leo in seinem



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES IO9

bekannten Buch über die griechisch-römische Biographie 1

positiv aufgenommen und fand zunächst fast allgemeine
Annahme, wenn auch in den folgenden Jahren von verschiedenen

Seiten kleinere Modifikationen an Schwartz'
Interpretation des vorliegenden Materials vorgenommen wurden.
Von besonderer Bedeutung unter den Versuchen dieser Art
ist die sehr beachtenswerte Dissertation des Wilcken- und
Heinzeschülers Paul Scheller de hellenistica historiae conscri-
bendae arte2, welche einerseits Schwartz' Theorie im Einzelnen

weiter ausführte und auf die innerhalb des hellenistischen
Zeitalters auftretenden Kontroversen über die wahre oder
beste Art, Geschichte zu schreiben, näher einging, andererseits

die von Schwartz gegebene Interpretation des

entscheidenden Durisfragments in zwei wichtigen Punkten
verbesserte, bezw. präzisierte. Während E. Schwartz nur die

Forderung der auf die Gesamtanlage und Komposition,

die Forderung der tjSovy) dagegen ausschliesslich
auf den Stil bezogen hatte, machte Scheller mit Recht darauf
aufmerksam, dass mit tjSovt) nur diejenige vjSovf) gemeint
sein könne, welche nach Aristoteles die natürliche Folge
der (iipY)ait; ist, so dass fiipijcuc; und tjSovy) nicht
voneinander getrennt werden können und beide sich auf die

ganze Darstellung beziehen müssen. Aufs engste damit
zusammen hängt die Interpretation der zusätzlichen

Bemerkung des Duris, dass Theopomp und Ephoros sich

nur um das Schreiben gekümmert hätten, was z. B. von
Blass so verstanden worden war als ob Duris hätte sagen
wollen, die Isokrateer seien nur bestrebt gewesen, die Dinge
irgendwie aufzuschreiben, ohne dem Stil irgendwelche
Beachtung zu schenken, während Scheller mit Recht nach
dem Vorgang von Müller bemerkt, dass es im Gegenteil
besagt, dass sie zu sehr nur auf den reinen Sprachstil achteten

1 F. Leo, Die griechisch-römische Biographie, Leipzig, 1901, p. 110.
2 Paul Scheller, De hellenistica historiae conscrihendae arte, Diss., Leipzig,
1901.



I IO KURT VON FRITZ

und darüber andere und nach Meinung des Duris wichtigere
Mittel der Darstellung vernachlässigten.

Mit diesen und einigen anderen Modifikationen durch
Reitzenstein 4, Laqueur2, und Jacoby3 blieb Schwartz'
Theorie lange Zeit die herrschende, bis in neuerer Zeit
von verschiedener Seite schwerwiegende Bedenken dagegen
angemeldet wurden. Der Reigen wird eröffnet durch einen
Aufsatz von B. L. Ullman mit dem Titel History and Tragedy

4. In diesem Aufsatz suchte Ullman zu zeigen, dass die

Anwendung von Stil- oder Kompositionsprinzipien der
tragischen Dichtung auf die Geschichtschreibung unmöglich
von Aristoteles angeregt worden sein könne, da Aristoteles
ja vielmehr gerade den Unterschied zwischen Tragoedien-
dichtung und Geschichtschreibung betont habe. In Wirklichkeit

gehe die Vermischung des historischen und des dichterischen,

ja selbst des tragischen, Stiles gerade auf die Isokrateer
zurück. Zwar sei es nicht ausgeschlossen, dass Theophrast
oder ein anderes Mitglied des Peripatos von den Auffassungen

des Meisters abgewichen sei. Aber der Beweis dafür
fehle vollständig; und wenn es einen solchen Peripatetiker
gegeben haben sollte, dann sei er eben ein Deserteur der
Schule gewesen und man müsse annehmen, dass er ins Lager
der Isokrateer übergegangen gewesen sei.

Etwas anders stehe es freilich mit Kallisthenes und Duris
von Samos. Wenn Kallisthenes verlange, dass der Geschichtschreiber

in den eingelegten Reden (oder auch in seiner

Darstellung der Ereignisse?) den Charakter der Personen
und Gegenstände nicht verfehle, sondern der Stil seiner

Darstellung diesen angepasst sein müsse, so folge er zwar
in der Wahl seiner Ausdrücke dem, was Aristoteles in der

1 R. Reitzenstein, Hellenistische Wunderercfihlungen, Leipzig, 1906,

p. 84 ff. 2 In Hermes, 46 (1911), 347 ff. 3 F. Jacoby, Die Fragmente

der griechischen Historiker, IIc, p. 117 (76 F 1, Kommentar).
4 B. L. Ullman, « History and Tragedy», Transactions of the American
Philological Association, 73 (1942), pp. 25 ff.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES III
Poetik über die vom tragischen Dichter zu befolgenden
Regeln der Darstellung gesagt habe. Aber die Übertragung
der Prinzipien des tragischen Stiles auf die Geschichtschrei-

bung sei darum doch völlig antiaristotelisch und stamme
tatsächlich von den alten Rhetoren, wie sowohl durch den

auctor rap! uIjou^ bestätigt werde, der jKallisthenes mit
Gorgias zusammenstellt, wie durch Cicero, der in de oratore
von Kallisthenes sage, er habe fast nach Art der Rhetoren
Geschichte geschrieben, wie Ephoros und Theopomp (was
freilich von Cicero in dieser Form nicht gesagt wird, obwohl
Ephopros und Theopomp kurz vorher von ihm als

Geschichtschreiber, die von der Rhetorik herkommen, erwähnt
worden sind)1. Dasselbe gelte letzterdings auch für Duris,
der sich zwar den Worten nach gegen die Isokrateer Ephoros
und Theopomp wende, aber sie nicht von aristotelischen
Prinzipien aus kritisiere, sondern vielmehr deshalb, weil sie

seiner Meinung nach die isokrateische Verbindung von
Tragoedie und Geschichtschreibung nicht weit genug
getrieben hätten. Die tragische Geschichtschreibung der
hellenistischen Zeit, als deren hervorragendste Vertreter
schon immer Duris und Phylarch gegolten hatten, sei also
alles andere eher als peripatetisch. Sie sei vielmehr
hervorgegangen aus einer übertriebenen Fortbildung von Prinzipien,

die von den alten Rhetoren aufgestellt und daher sehr
viel älter seien als Aristoteles. Viel eher könne man sagen,
dass die heftige Kritik, welche Polybios gelegentlich an der

Tragisierung der Geschichte durch andere Historiker, vor
allem Phylarch, übe, echt aristotelisch-peripatetisch sei, da
sie der Meinung des Aristoteles von dem fundamentalen

1 Die ganze Stelle bei Cicero, de oratore, II, 57/58 lautet wie folgt:
« Postea vero ex clarissima quasi rhetorum officina duo praestantes
ingenio, Theopompus et Ephorus, ab Isocrate magistro impulsi se ad
historiam contulerunt; causas omnino nunquam attigerunt. Denique
etiam a philosophia profectus princeps Xenophon, Socraticus ille, post
ab Aristotele Callisthenes, comes Alexandri, scripsit historiam, et is

quidem rhetorico paene more, etc. »



112 KURT VON FRITZ

Unterschied zwischen Dichtung und Geschichtschreibung,
der in deren Wesen begründet sei, entspreche. Freilich sei

Polybios selbst, z. B. in seiner Geschichte Philipps V,
gelegentlich unvermerkt und unter dem Einfluss seiner

Zeitgenossen, in das tragische Genre verfallen.
Gegen Ende seines Aufsatzes 1 hat Ullman noch eine

weitere Theorie aufgenommen, die für die Beurteilung und
das Verständnis des Ganzen nicht ohne Bedeutung ist.
Er knüpft dabei an Untersuchungen Reitzensteins 2 an, der
die Frage aufgeworfen hatte, ob Cicero, wenn er an den
Historiker Lucceius mit der Aufforderung herantrat, die
Geschichte seines Konsulats so darzustellen, dasse seine

(Ciceros) Verdienste, selbst über die strikte historische
Wahrheit hinaus, erhöht erschienen, nicht durch die allgemein

anerkannten Usancen einer damals weit verbreiteten
Art der Geschichtschreibung gerechtfertigt gewesen sei.

Er kommt zu dem Resultat, dass mindestens seit Kallisthenes,
aber bis zu einem gewissen Grad schon seit den Isokrateern,
sich eine Konvention gebildet hatte, nach der es als

angemessen und erlaubt angesehen wurde, in Spezialgeschichten
und historischen Monographien, im Gegensatz zu
Universalgeschichten, sich dem tragischen Stil anzunähern, Peri-
patien einzuführen, und ganz allgemein die nüchterne Wahrheit

zu erhöhen und zu verschönern. Selbst Historiker wie
Polybios, die im Allgemeinen der tragischen
Geschichtschreibung abgeneigt waren, hätten in monographischen
Werken, wie der Biographie des Philopoimen oder der
Geschichte des numantinischen Krieges, oder in
monographischen Teilen ihres Geschichtswerks, wie der
Darstellung des Ausgangs Philipps V, dieser Tendenz Konzessionen

gemacht. Aber auch darin, so schliesst Ullman
seine Betrachtungen, seien diese Historiker keineswegs durch
Aristoteles bestimmt gewesen. Wenn es nach Aristoteles

1 Op. coli, (oben Anm. 34), p. 44 ff. 2 Wundsrer^ählungen, 84 ff.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 11 3

gegangen wäre, wäre die Geschichte vielmehr eine reine
Tatsachenwissenschaft geworden — höchstens mit der

Einschränkung, dass auch Aristoteles nicht alle dem Historiker

bekannten Fakten hätte als gleichwertig betrachten
können. Aber Geschichtschreibung als Kunst, die den Leser
erheben und in ihm eine eigene vjSovf) hervorbringen solle,
sei nicht aristotelisch, ja widerspreche geradezu den von dem

Philosophen für die Geschichtschreibung aufgestellten
Regeln. Dass eine Geschichtschreibung dieser Art in der
hellenistischen Epoche eine so grosse Rolle gespielt habe,
sei ein Triumph des Isokrates über Aristoteles.

Ullmans Ergebnis ist also das genaue Gegenteil der so

lange Zeit fast allgemein angenommenen These von
E. Schwartz. Die Theorie und Praxis der tragischen
Geschichtschreibung, an deren Existenz als solcher ja nicht
zu zweifeln ist, ist danach nicht entstanden als eine
Gegenbewegung gegen die Praxis der Isokrateer und angeregt
durch eine wenn auch vielleicht nicht ganz folgerichtig
interpretierte Meinungsäusserung des Aristoteles, wie
Schwartz angenommen hatte, sondern ist ganz im Gegenteil
gerade eine steigernde Fortführung der Theorie und Praxis
der Isokrateer und steht im schärfsten Gegensatz zu der
Theorie des Aristoteles und daher aller Wahrscheinlichkeit
nach zu der Theorie der Peripatetiker allgemein.

Seit diesem Aufsatz von Ullman ist von einer ganzen
Reihe von Gelehrten, darunter Laistner *, F. Wehrli2, und

1 M. Laistner, The greater Roman historians, Berkeley, 1947, pp. 14 ff.
2 F. Wehrli, «Die Geschichtschreibung im Lichte der antiken
Theorie» in Eumusia, Festgabe für Ernst Howald zum sechzigsten
Geburtstag, pp. 54 ff. Wehrli sucht nachzuweisen, dass Theophrast
«den guten historiographischen Stil als Überwindung chronikaler
Nüchternheit in der Mitte zwischen dieser und epideiktischem
Gepränge » suchte. Das ist wohl richtig. Es zeigt, dass die Frage der
Stellungnahme der Aristotelesschüler in der Frage der richtigen Art
Geschichte zu schreiben, komplizierter ist als sie sich E. Schwartz
dargestellt hatte, ist aber mit der in dem oben abgedruckten Vortrag
gegebenen Interpretation der Auffassung des Duris wohl vereinbar,



114 KURT VON FRITZ

Giovannini1, der Versuch gemacht worden, den Begriff
der tragischen Geschichtschreibung etwas zu klären,
verschiedene Arten dessen, was zu verschiedenen Zeiten als

tragische Geschichtschreibung bezeichnet worden ist, zu
unterscheiden, und die tragische Geschichtschreibung
allgemein von der rhetorischen zu trennen und zu differenzieren.

Die letzte Arbeit dieser Art, die mir bekannt geworden
ist, ist ein Aufsatz von F. W. Walbank mit dem Titel Tragic
History. A. Reconsideration 2. Dieser kommt zu dem Ergebnis,

dass Ullman die Herkunft der tragischen
Geschichtschreibung von den Isokrateern ebensowenig bewiesen habe
wie E. Schwartz ihre Herkunft von Aristoteles oder dem

Peripatos, und dass es daher besser sei, ganz unabhängig
von der Herkunftsfrage die tragischen oder tragödienhaften
Elemente in der griechischen Historiographie von Herodot
an auf ihre Verschiedenheiten und Zusammenhänge zu
untersuchen.

Das ist gewiss in vieler Hinsicht ein ausgezeichneter Rat.
Wenn ich hier doch den anderen Weg gehe, so nicht nur,
weil zu einer Untersuchung der Bedeutung des Aristoteles
für die Geschichtschreibung der Versuch der Beantwortung
der Frage nach seinem positiven oder negativen Einfluss
auf das Emporkommen oder die Verbreitung der sogenannten

tragischen Geschichtschreibung in der hellenistischen

Epoche nun einmal notwendig hinzugehört, sondern auch
weil ich der Meinung bin, dass man durch eine etwas
eingehendere Betrachtung der Äusserungen des Aristoteles
etwas Wesentliches zu ihrer Lösung beitragen kann.

Um nun gleich den Stier bei den Hörnern zu packen,
ist es wohl am besten, den scheinbar unlöslichen Wider-

wie auch Wehrli selbst (p. 63) betont, dass Duris durchaus nicht
die Tradition der «rhetorischen» Geschichtschreibung fortsetzt.
1 G. Giovannini, « Tragedy and History in ancient literature »,
Philological Quarterly, 1943, pp. 308-14. 2 F. Walbank, « Tragic History,
A Reconsideration », Bulletin of the Institute of Classical Studies of the

University of London, 1955, p. 4 ff.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 115

Spruch, den E. Schwartz und B. L. Ullman in entgegengesetzter

Weise zu lösen unternommen haben, in seiner

ganzen Schärfe herauszustellen. Da steht nun auf der einen
Seite die Tatsache, dass Duris von Samos, der von allen

Beteiligten als einer der hervorstechendsten Vertreter der

tragischen Geschichtschreibung anerkannt wird, seine Theorie

und Praxis denjenigen der Isokrateer entgegenstellt und
dass er dabei einen Ausdruck gebraucht, der in Aristoteles'
Poetik an zentraler Stelle steht, von den Isokrateern und von
Isokrates selbst dagegen nirgends auf die Geschichte
angewandt wird. Auf der andern Seite steht die ebensowenig zu
leugnende Tatsache, dass Aristoteles in der Poetik den
Ausdruck [dfATjcm; von der Tragödie und der Dichtung
allgemein, nicht dagegen von der Geschichtschreibung
gebraucht, und was mehr ist, dass er die Historie der Dichtung

ausdrücklich als etwas wesensmässig anderes

entgegensetzt. Dies ist der Widerspruch, dem man nicht dadurch
aus dem Wege gehen kann, dass man bei der Interpretation
des Durisfragments entweder die negative Beziehung auf
das Verfahren der Isokrateer allgemein oder die positive
Beziehung auf Aristotelea einfach ignoriert. Denn beide

Beziehungen sind ja offenkundig.
Da nun der Satz des Duris kurz ist und sein volles

Verständnis aus dem kurzen Fragment schwer zu gewinnen,
empfiehlt es sich wohl, mit Aristoteles zu beginnen, der bei
aller Kürze doch ausführlich genug ist, um der Interpretation
einen festen Ausgangspunkt zu geben. Dazu kommt, dass

in den erhaltenen Tragödien ein gutes Stück des Materials

vorliegt, aus dem Aristoteles seine Theorie abgeleitet hat.
Dabei ist nun sogleich zu bemerken, dass Aristoteles in der
Poetik gar nicht von der Geschichte und ihren Stil- oder
Kompositionsgesetzen handelt, sondern dass sie ihm nur
als eine Folie dient, um die Dichtung und speziell die

Tragödie dagegen abzusetzen. Um das Wesen der
Tragödie, nicht um das der Geschichte, genauer zu bestimmen,



KURT VON FRITZ

sagt Aristoteles, die Dichtung sei philosophischer als

die Historie, weil sie gocXXov xoc0oXou sei, die Geschichte

dagegen göcXXov xa0' Ixoccttov, wobei gar kein Zweifel daran
bestehen kann, dass dem Zusammenhang nach das piocXXov

ebenso zu xaO'exacrTov wie zu xa66Xoo gehört. Aristoteles

sagt also nicht, dass die Geschichte ganz und gar nur das

xaO'exaffTov zum Gegenstand habe, ebensowenig wie er

sagt, dass die Tragödie ganz und gar nur das xaöoXou

darstelle. Es ist ja auch aus der Sache selbst klar, dass er
weder das eine noch das andere meinen kann. Denn was
immer auch die Tragödie an Allgemeinem enthalten mag,
so stellt sie doch offenkundig keine allgemeinen Sätze auf
wie eine theoretische Abhandlung, sondern führt den
Zuschauern im Theater ein individuelles Geschehen vor
Augen. Und was die Geschichte auch immer an unwieder-
holbarem Individuellem enthalten mag, so wäre sie doch
für uns sowohl unverständlich wie ohne Interesse, wenn
durch dieses ganz Individuelle nicht auch ein Allgemeineres
hindurchleuchtete. Auch hätte, wenn es anders wäre, der
berühmte Satz des Thukydides 1 von dem xxTjga ep äsi und
den gsXXovTa tcote a50i.<; xaxa to öcv0pd)7uvov TouxijTa xal
7rapaTcXf]cn.a EaecrOaL keinerlei Gültigkeit.

Das erkennt in gewisser Weise auch Ullman an, wenn
er sagt, auch Aristoteles habe nicht die Absicht haben

können, die Geschichte zu einer reinen Faktenwissenschaft

zu machen, in der ein Faktum jedem anderen Faktum
gleichwertig sei. Wenn dies aber so ist, dann kann aus der
sachlichen Feststellung des Aristoteles, dass die
Geschichtschreibung mehr an das Faktische, das Einzelne, das

Individuelle, gebunden ist als die Dichtung, nicht ohne weiteres
der Schluss gezogen werden, dass seiner Meinung nach
die Geschichtschreibung umso besser ist, je mehr sie sich
dem xa0'2xaffTov zuneigt oder sich darauf beschränkt. Da

1 Thukydides, I, 22, 4.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES "7
Aristoteles die Dichtung philosophischer nennt als die
Geschichte, weil sie wesensmässig mehr xaöoAou sei, und
da dies im Munde eines Philosophen zweifellos eine

Höherwertung bedeutet, besteht durchaus die Möglichkeit, daraus
den Schluss zu ziehen, dass die Geschichte zwar niemals so

philosophisch werden kann wie die Dichtung, dass sie aber
doch danach streben soll, der Dichtung darin soweit nahe

zu kommen als ihr dies ohne Verletzung der ihr
innewohnenden Eigengesetze möglich ist. Ob ein solcher Schluss

richtig ist oder ob er von Aristoteles gebilligt worden wäre,
ist eine andere Frage. Unmöglich ist eine solche Folgerung
aus den Ausführungen des Aristoteles jedoch keineswegs.
Die Vermutung von E. Schwartz, dass einige Aristotelesschüler

eine solche Folgerung gezogen haben und dass diese
dann von Duris und anderen in die Praxis umgesetzt worden
ist, kann also nicht als durch Ullman's Argumente widerlegt
betrachtet werden.

Es genügt jedoch nicht, einfach zu Schwartz
zurückzukehren. Denn es bleiben sehr beträchtliche Schwierigkeiten.

In Aristoteles' Vergleich zwischen Dichtung und
Historie ist von dem xaöoAou und dem xaö'exaarov die
Rede, in dem Durisfragment dagegen von der pigvjcup.
Was haben diese miteinander gemein? Und was ist es für
ein xaöo/.ou, das sich der (j.tuTjrnc; bedient und eine eigenartige

7]8ovy) hervorruft?
Was Aristoteles über das xaOoAou der Tragödie zu sagen

hat, ist sehr eigentümlich h Zuerst bezeichnet er es als

ola av yevotTO xal xa Suvaxoc xocxa to eiy.cx; 7) to dcvayxatov.
Dann definiert er es durch rä tioIo) t<x tzoloc öctt« cruiißaivst.

Xsyst,v rj TtpocTTew xaxa tö eix.bq r) to ävayxodov. Dann

sagt er 2, in der Tragödie bevorzuge man schon bekannte
Namen (d. h. von Figuren, deren Schicksale schon bekannt

seien); denn das Suvaxov sei t'.ttov: « toc 8s yevogsvot cpavepov

1 Aristoteles, Poetik, 9, 14510,37/38 und 1451&, 8/9. 2 Ibidem, 1451 b,

15 ff. und 29 ff.



n8 KURT VON FRITZ

oTi Suvaxa. ou yap av lysvsTo e'l •fjv äSüvaxa ». Endlich am
Schluss fügt er hinzu: «xav apa cTupißv) yevogeva mneiv oü§£v

^ttov tcoitjty]? scttiv. t«v yap ysvoptsvcov evia oüSsv XCüAÖEI

TtnaÜTa slvai, ola av stxcx; ysvscrOai. xal Suvaxa ysvea0ai
xa0'o exsivcx; aüxcov ecttlv. »

Dies alles ist auf den ersten Blick sehr seltsam. Das

Allgemeine ist das « was wohl geschehen dürfte » und « das

Mögliche gemäss der Wahrscheinlichkeit und der
Notwendigkeit ». Dann heisst es, die Tragödie bediene sich
solcher Figuren, deren Schicksale bekannt sind, um dadurch
die Glaubwürdigkeit zu erhöhen. Denn das was wirklich
geschehen sei, müsse auch möglich sein. Hier scheint also

vorausgesetzt zu sein, dass das « Allgemeine » in der Tra
gödie in seiner Möglichkeit, Wahrscheinlichkeit, und
Notwendigkeit keineswegs so unmittelbar einleuchtend in
Erscheinung tritt, dass es, um Glaubwürdigkeit zu besitzen,
nicht einer besonderen Stütze bedürfte. Diese Stütze abet

wird seltsamerweise eben gerade aus dem Faktischen, der
Tatsache, das dies wirklich einmal geschehen ist oder sein

soll, hergenommen, also gerade aus dem, was doch eigentlich
für den Gegenstand der Geschichte im Gegensatz zur
Tragödie charakteristisch erschien. Aber dann wird auch
wieder gesagt, wenn einer in der Tragödie sich auch

historischer Gegenstände bediene, so könne er doch ein
wirklicher Dichter sein, denn es stehe nichts im Wege, dass

einige von den Dingen, die wirklich geschehen sind, so sind,
wie sie der Wahrscheinlichkeit nach geschehen würden,
oder möglich in Bezug auf das, «in Bezug worauf der
Dichter (wenn er sie dichterisch darstellt) ihr Dichter ist ».

Wie ist das alles zu verstehen?
Dasselbe Paradox, das in den Ausführungen des Aristoteles

über das Allgemeine, das Wahrscheinliche, und das

Mögliche in der tragischen Dichtung und im faktischen
Geschehen zu liegen scheint, tritt noch deutlicher hervor,
wenn man das von Aristoteles Gesagte auf den tatsächlichen



«

DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES II9
Inhalt der Geschichte und der Tragoedie anwendet. Wenn bei

Thukydides 1 Alkibiades den Tissaphernes dazu überreden
kann, seine Unterstützung der Spartaner einzustellen, aber
nicht dazu, die Athener positiv zu unterstützen, so ist dies,

wenn Tissaphernes sich auf seinen, bezw. den persischen,
Vorteil verstand, der Lage nach zum mindesten y.oui to
elxo<z, wenn nicht xocva to ävayxaiov. Auchist es einxaOoXou

zum mindesten insofern als unter ähnlichen Umständen
mutatis mutandis wohl immer wieder Ähnliches geschehen
wird. Es gehört offensichtlich zu den ptiXXovTa -tcote a50i<;

x«Ta to äv0pcc>7uvov TotauTa xal 7rapa7tXy|CTLa easoSai des

Thukydides. Dass dagegen ein Mann aus Unkenntnis seinen
Vater erschlägt und seine Mutter heiratet, gehört nicht gerade
zu den wahrscheinlichsten Dingen, jedenfalls doch wohl zu
denen, die sehr viel seltener und ungewöhnlicher sind als das,

was Alkibiades mit Tissaphernes widerfahren ist. Darauf
bezieht es sich offensichtlich auch, wenn Aristoteles sagt,
die Tragödie bediene sich bekannter Figuren, um das

dargestellte Geschehen glaubwürdiger zu machen. Nun soll
das xoc0oXou in der Tragödie nach Aristoteles freilich auch

darin bestehen darzustellen tö tttolw t<x tcoi« <5cttoc cmpißalvEi

Xeyeiv \ 7tp<*TTsiv. Aber auch das gilt ja bis zu einem

gewissen Grade ganz natürlicherweise auch von der
Geschichte. Ein Alkibiades wird nicht so reden und handeln
wie ein Nikias, und als Folge davon wird ihnen auch gewiss
nicht dasselbe widerfahren und zwar xava to slxot; xal xari
to ävayxaiov. Umgekehrt ist es zwar richtig, dass einer
Ismene nicht dasselbe widerfahren wird wie einer Antigone,
weil sie nicht so reden und handeln wird wie diese. Aber
auf der andern Seite gilt doch gerade für die antike Tragödie,
dass das Geschehen weitgehend von aussen kommt2, dass

es durchaus nicht im Charakter der Antigone liegt, dass

sie unter allen Umständen untergehen muss, auch wenn sie

1 Thukydides, VIII, 45 ff. 2 Vgl. darüber ausfuhrlicher Studium Generale,

VIII (1955), p. 200 ff.



120 KURT VON FRITZ

nicht durch äussere, in keiner Weise von ihr abhängige,
Umstände gerade in die Situation gestellt würde, in die sie

gestellt wird. Eine Tragoedie, in der das Geschehen seinem
Wesen nach sich rein aus dem Charakter des Helden
entwickelt, ist erst von Shakespeare geschaffen worden. Auch
könnte man geltend machen, dass das Seltene und
Unwahrscheinliche der Voraussetzungen des Geschehens in so vielen
Tragödien gegenüber der verhältnismässigen Alltäglichkeit
eines nicht geringen Teiles des historischen Geschehens
das xaöoXou der ersteren beeinträchtigt. Was ist also das

spezifische xocöoXou der Dichtung und speziell der Tragödie,
und inwiefern kann Aristoteles trotz allem hier Vorgebrachten

doch mit Recht sagen, dass die Tragödie <piXo<ro<pix<oTepov

sei als die Geschichte
Der Grundbegriff, von dem Aristoteles in seiner Analyse

der Dichtung ausgeht, ist der der und die ffffiYjcn?
in der Tragödie ist nach Aristoteles eine solche, welche
im Zuschauer <poßo<; und eXsoq, Schrecken und Jammer,
erregt. Das ist bei der Oedipustragödie allerdings im
höchsten Grade der Fall. Was ist dies nun für eine [ffjxYjcm;

Es ist schon oft, und zuletzt besonders gut und eindringlich
noch einmal von Gomme in seinem schönen Buch Poetry and

History1 darauf hingewiesen worden, dass filmen? bei
Aristoteles nicht im gewöhnlichen Sinne Nachahmung bedeutet,
d. h. nicht Nachahmung von etwas Einzelnem, das in jedem
einzelnen Zug nachgebildet wird, sondern Darstellung,
Ausdruck, und zwar in dem Sinne, dass sie ein konzentrierterer
Ausdruck, eine konzentriertere Darstellung ist von etwas,
das in der Wirklichkeit in viel unkonzentrierterer Form zu
finden ist. Das ist ja auch das Wesen jeder Darstellung
auf der Bühne. Denn wenn sie nur das Leben darstellte,
wie es wirklich ist mit allen seinen unendlichen kleinen
Zufälligkeiten, brauchte niemand ins Theater zu gehen.

1 A. W. Gomme, The Greek Attitude to Poetry and History, University
of California Press, I954> PP- 53 &



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 121

Das alles verstellt sich ja eigentlich von selbst. Aber man
muss es sich gegenwärtig halten, wenn man das, was Aristoteles

über Dichtung und Geschichtschreibung sagt, richtig
verstehen will. Viele immer wiederholte Irrtümer sowie
alte und neue Missinterpretationen wären nicht möglich,
wenn jedermann sich jederzeit diese einfachen und
grundlegenden Dinge vor Augen halten würde. Das gilt, wie sich

gleich zeigen wird, auch für die Ullman'sche Interpretation
des Duris und des Aristoteles.

Das xa0oXoo der Dichtung allgemein liegt in der Konzentration.

Aber die Art der Konzentration ist in den
verschiedenen Dichtungsarten eine verschiedene. Die speziell
tragische Form der Konzentration ist die Darstellung des

extremen Falls, der eben als solcher im höchsten Grade
cpoßoc; und eXsoi; erregt. Das der Tragödie eigentümliche
xa06Xou liegt also nicht darin, dass etwas der Art, wie es in
der Tragödie dargestellt wird, jederzeit oder häufig so
oder ähnlich geschieht, sondern darin, dass es als extreme
Möglichkeit hinter jedem Leben steht und in weniger
extremen Formen wohl auch in jedem Leben gelegentlich
Wirklichkeit wird.

Daraus erklären sich die auf den ersten Blick einander

widersprechenden Sätze in Aristoteles' Poetik, dass einerseits

das in der Tragödie Dargestellte der Bestätigung durch
einen schon bekannten Fall bedarf, um glaubwürdig zu sein,
jedes Wirkliche als solches aber auch möglich ist, andererseits,

dass nichts im Wege stehe, dass einiges geschichtlich
wirklich geschehene auch möglich sei in dem Sinne, in dem
der Dichter es gebraucht. Denn das Extreme kann wohl
der Bestätigung durch das wirklich Geschehene zu bedürfen
scheinen, um glaubwürdig zu sein. Es ist aber auch richtig,
dass dies Extreme in der geschichtlichen Wirklichkeit
vorkommen kann und dann dem tragischen Dichter einen Stoff
bietet, der nur seiner Bearbeitung harrt.

Damit ist also von Aristoteles unmissverständlich gesagt,

9



122 KURT VON FRITZ

dass in dem wirklichen historischen Geschehen Elemente
enthalten sind, die einer tragischen Behandlung zugänglich
sind. Was Aristoteles über das Verhältnis des Suvaxov zum
yevogevov sagt, zeigt deutlich, dass seiner Meinung nach
auch das wirkliche Geschehen ein xoc0oXou enthält, wie dies

ja auch daraus hervorgeht, dass es dem Tragiker einen
Stoff bieten kann. Aristoteles war also nicht der Meinung,
dass das wirkliche Geschehen, das der Gegenstand der
Historie ist, nur aus xa.0'exacjT<x besteht. Er sagt auch nirgends,
dass eine historische Darstellung umso besser ist je mehr
sie das xaÖ'exacrTov gegenüber dem xot0oXou betont, wie dies

Ullman als die Meinung des Aristoteles zu betrachten scheint.
Auf der anderen Seite sagt Aristoteles ebensowenig, dass der
Historiker die Geschichte soweit als möglich wie ein
tragischer Dichter behandeln solle; und dem Zusammenhang
nach ist es äusserst unwahrscheinlich, dass dies die Meinung
des Aristoteles gewesen ist. Darin hat Ullman vollständig
recht.

Aber die Frage nach dem richtigen Verhältnis zwischen
dem xa0oXou und dem xoc0Txaarov in der Historiographie
bleibt bei Aristoteles unbeantwortet, aus dem sehr einfachen

Grunde, dass er sich überhaupt in der Poetik nicht mit den
inneren Gesetzen der Geschichtschreibung beschäftigt,
sondern ihm diese nur als Folie dient für seine Analyse der

Dichtung. Das einzige was er darüber ausdrücklich sagt,
ist, dass die Geschichte es wesensmässig mehr mit dem
xa0'exacrTov zu tun hat als die Dichtung, womit er recht hat.
Aber er sagt weder, dass der Historiker sich um das xa0oXou,
das zur Geschichte auch gehört, nicht kümmern soll, noch,
dass er, innerhalb der Möglichkeiten der Historie, sich
besonders darum bemühen soll, und er sagt ganz und gar
nichts darüber, in welcher Weise dies, wenn überhaupt, in
der Geschichtschreibung am besten zu geschehen habe.

Dagegen sagt Aristoteles ausdrücklich, dass die Dichtung
philosophischer sei als die Geschichte, weil sie mehr xa0oXou



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES I23

sei, und in seinem Munde drückt dies ohne Zweifel eine

Höherwertung aus. Es ist daher keineswegs unbegreiflich,
dass unter manchen seiner Schüler die Meinung entstand,
dass die Historie, soweit es ihren Eigengesets^en nach möglich ist,
sich um das xa0oXou bemühen müsse, und da die einzige
Art, dies in der Darstellung eines Geschehens zu tun, die von
Aristoteles überhaupt diskutiert worden war, die dichterische

ist, dass die Historie versuchen müsse, sich soweit als

möglich, während sie doch Historie bleibt, der Dichtung
anzunähern. Dass aber Duris dieser Meinung war, geht
unzweifelhaft aus seiner Forderung der pi|XY]cn? und der ihr
zugehörigen yjSovf) hervor im Verein mit seiner tatsächlichen
Art, Geschichte zu schreiben, wie sie sich in den direkten
und indirekten Fragmenten überall aufweisen lässt. Es muss
jedoch nun zur grösseren Präzisierung etwas Weiteres

hinzugefügt werden. Die [Ajxyjctk; ist bei Aristoteles die

Grundlage aller Dichtung, nicht nur der tragischen. Auch
sagt Aristoteles, dass die Dichtung generell, nicht nur die

tragische, philosophischer sei als die Historie. Das Gleiche

gilt natürlich für die grössere Rolle des xaOoXou. Auf der
anderen Seite exemplifiziert Aristoteles im Folgenden vor
allem mit der Tragödie, die er überhaupt bei Weitem am
ausführlichsten behandelt. Dem entspricht es in gewisser
Weise, dass Duris in dem entscheidenden Fragment von

allgemein, nicht von tragischer Darstellung, spricht,
später aber, schon im Altertum und noch mehr in der neueren
Zeit, seine Art Geschichte zu schreiben eine tragisierende
genannt worden ist. Endlich zeigen die Fragmente des

Duris und des Phylarch vielfach eine Tendenz auf dramatisch

zugespitzte Darstellung der Ereignisse und eine Vorliebe
für die Schilderung von Extremen im Leiden und Handeln.
Trotzdem muss die Frage gestellt werden, ob die aiiiriaic,
bei Duris ganz ausschliesslich die dramatisch-tragische
jjLL[xYjar(.<5 bedeutet. Sie zu beantworten erfordert freilich eine

genaue Analyse der direkten und indirekten Uberreste der



124 KURT VON FRITZ

poetisierenden hellenistischen Historiographie, wie sie in
einem kurzen Vortrag nicht gegeben werden kann.

Jedenfalls aber wird der Gegensatz des Duris zu den
Isokrateern auf Grund dieser Beobachtungen und
Interpretationen völlig begreiflich. Was Dionys von Halikarnass
in seinem Brief an Pompeius 1 als das Charakteristische an
Theopomp hervorhebt, sind zwei Dinge. Das erste ist die
rtoXupopcpEoc seiner Geschichte, die Einfügung aller möglichen
Informationen über Städtegründungen, über das Leben der

Könige, über die Lebensweisen und Sitten der Völker, und
über alles Wunderbare und Seltsame, das die Erde hervorbringt.

Hier fügt Dionys ausdrücklich hinzu, man solle
nicht glauben, dies sei nur um der (JjuyayeiyEa willen eingefügt.

Vielmehr sei es dabei ganz auf den Nutzen (d. h. dem

Zusammenhang nach wohl: die Belehrung) des Lesers

abgesehen. Das zweite ist die Prüfung der Motive der
Personen und die Aufdeckung der Geheimnisse der scheinbaren

Tugend und der verborgenen und unbekannten
xaxtou. Indem der Historiker auf Grund solcher Erkenntnisse

die Grossen tadele, übe er die Funktion eines Chirurgen
aus, der die verborgenen Geschwüre der Seele aufdecke und
ausschneide oder ausbrenne.

Dies ist gar keine schlechte Charakterisierung der

Geschichtschreibung Theopomps. Tatsächlich werden die
Laster der Grossen bei Theopomp vielfach mit den
lebhaftesten Farben geschildert; und die Art, wie er bestrebt
ist, ihre geheimsten Motive, Neigungen, und Leidenschaften

zu enthüllen, mag an manche Aspekte des Dramas oder der
dramatischen Erzählung erinnern. Es ist daher nicht ganz
unverständlich, dass Ullman versuchte, die dramatisierende

Geschichtschreibung von diesem Ursprung herzuleiten. Und
doch handelt es sich hier um etwas völlig anderes als bei der

1 Dionysius von Halikarnass, Epist. adPompeium, 6, 783-86 (pp. 122-24,
ed. Roberts, Cambridge, 1901); cf. Jacoby, Frgt. griech. Hist., II,
115, T 20.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 125

von Duris angestrebten Bei Theopomp steht alles

im Dienste einer moralischen Beurteilung der geschichtlichen
Personen und Ereignisse sowie der Propaganda für sein
Ideal einer aristokratischen Staats- und Gesellschaftsordnung,

wie sie seinem Glauben nach in den guten alten Zeiten
bestanden hatte h Wie mit seinen Berichten von fremden
Völkern und Sitten, der sachlichen, so will Theopomp mit
diesen Abschnitten seines Geschichtswerkes der
moralischpolitischen Belehrung des Lesers dienen, wie Dionys von
Halikarnass sehr richtig hervorgehoben hat.

Noch viel stärker tritt diese belehrende Tendenz bekanntlich

bei Ephoros, dem andern Isokrateer unter den Historikern,

hervor, der ja bekanntlich in den Prooemien zu den
einzelnen Büchern seines GeschichtsWerkes 2 jeweils
ausdrücklich darauf hingewiesen hat, welche allgemein
formulierbaren Lehren man aus der Geschichte des von ihm im
Folgenden darzustellenden Zeitabschnittes ziehen könne.
Das ist nun freilich auch ein xaOoXou, aber ein ganz anderes
als dasjenige, das Aristoteles in der Tragödie gefunden hat.
Was aber Theopomp angeht, so gibt es zwar eine
Tendenzdramatik, die moralisch belehren will, und ist sogar ein so

grosser wirklicher Dramatiker wie Corneille der Meinung
gewesen, dass jede Tragödie etwas enthalten müsse «sur
quoi nous pouvons nous corriger »3, also etwas, das zu
unserer moralischen Besserung dienen kann. Aber auch

abgesehen davon, dass gerade die antiken Tragödien keine
Tendenzdramen sind, muss selbst das ausgesprochenste
Tendenzdrama, wenn es überhaupt noch Dichtung sein will,
die moralische Belehrung auf eine sehr viel indirektere Art
erreichen als durch das unmittelbare Schelten und Poltern
Theopomps.

1 Vgl. American Historical Review, 1940/41, pp. 765 ff. 2 Vgl.
R. Laqueur, « Ephoros, die Prooemien» in Hermes, 46 (1911), 347 ff.
8 P. Corneille, Sur la tragedie et sur les moyens de la traiter selon le vrai-
semblable ou le necessaire-, vgl. Studium Generale, VIII, 212.



iz6 KURT VON FRITZ

Gerade in dieser Hinsicht ist also Theopomps
Geschichtschreibung der Art, wie das xaOoÄou — sei es nun ein
moralisches oder ein in gewisser Weise jenseits des
Moralischen liegendes — in echter Dichtung durch das Individuelle
hindurch sichtbar gemacht wird, ganz entgegengesetzt;
von der Art, wie Ephoros versucht hat, die Lehren der
Geschichte auf Flaschen zu ziehen, ganz zu schweigen. Von
hier aus führt kein gerader Weg zu der «tragisierenden »

oder « poetisierenden » Geschichtschreibung, wie sie Duris
und Phylarch, bis zu einem gewissen Grade vielleicht schon
Kallisthenes, verstanden haben.

Es ist daher sehr begreiflich, dass Duris von seinem

fUfi,i)<Tii;-Begriff aus die Geschichtschreibung der Isokrateer
trotz ihrer Bemühung um einen klaren und bei Theopomp
auch lebhaften und anschaulich-ausdrucksvollen Stil
unbefriedigend gefunden hat: wesentlich aus dem selben Grunde,
aus dem Aristoteles sagt, eine theoretische Abhandlung in
Versen sei kein Gedicht. Auch ist es nun sehr leicht zu
verstehen, dass sich in der hellenistischen Zeit mit dem
Bestreben, die Historie der Dichtung, soweit dies mit ihrer
Bindung an konkrete Fakten vereinbar ist, anzunähern,
eine Tendenz auf in sich geschlossene monographische
Darstellungen von Ab- und Ausschnitten der Geschichte
herausbildete, da nur so die dramatische Konzentration auf
Höhepunkte und Peripatien hin erreicht werden konnte.
Ebensowenig ist es zu verwundern, dass auch ohne aristotelische

Theorie aus dem natürlichen Bedürfnis des Historikers
als eines Künstlers ähnliche Tendenzen schon früher hie
und da hervorgetreten sind, wenn auch gerade nicht bei den
Isokrateern Ephoros und Theopomp.

Stellt man nun aber die Frage, welche der beiden Arten
Geschichte zu schreiben, die der Isokrateer oder die von
Duris befürwortete, dem Gegenstand der Geschichtschreibung

angemessener ist, so muss man wohl antworten, dass

keine von beiden ihm ganz adaequat ist. Aristoteles hatte



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 127

zweifellos recht, wenn er sagte oder implizierte, dass das

xaOoAou, welches auch in der Geschichtsdarstellung zu
finden sein muss, dem xoc0'exaurov näher stehen muss als

das abstrakte xaöoXou der Isokrateer oder das dramatisch
konzentrierende der tragischen Historiographie. Trotzdem
hatten auch die Aristotelesschüler nicht ganz Unrecht, die
der Meinung waren, dass auch der Historiker danach streben

müsse, durch das xaSTxauxov hindurch ein xaOoXou zur
Erscheinung kommen zu lassen. Selbst darin hatte Duris
wohl nicht ganz Unrecht, dass dies nicht durch ein abstraktes
Herausziehen der Lehren der Geschichte zu geschehen habe,
wie bei den Isokrateern, sondern indirekt durch die Art der

Darstellung der Ereignisse. Nur darin haben er und seine

Anhänger Aristoteles missverstanden, dass sie glaubten, es

geschehe am besten durch eine Annäherung an die (dramatische)

Dichtung.
Wie aber das xaOoAou in der Geschichte durch das

xaO'exauTov hindurch am besten sichtbar zu machen sei, ist
im Grunde das Grundproblem der Historiographie, und jede
Geschichte der Geschichtschreibung wird es als eine ihre
Hauptaufgaben ansehen müssen, zu zeigen, auf welche Weise
die verschiedenen Historiker dieses Problem zu lösen
versucht haben, wie weit es ihnen gelungen oder misslungen
ist, und warum. So ist es auch kein Zufall, das ohne jede
Verabredung dieses Problem auch in den beiden ersten

Vorträgen unseres Symposions eine grosse Rolle gespielt
hat.

Um jedoch am Ende noch einmal zu der Gesamtbedeutung

des Aristoteles für die Geschichtschreibung und für
benachbarte Gebiete zurückzukommen, so kann man
vielleicht zu dem etwas melancholischen Schlüsse kommen, dass

Aristoteles mit den beiden am uneingeschränktesten
positiven Beiträgen, die er dazu geleistet hat, der Organisation
wissenschaftlicher Forschungsarbeit und der Ausdehnung
einer geschichtlichen und vor allem entwicklungsgeschicht-



128 KURT VON FRITZ

liehen Betrachtungsweise auf Gebiete ausserhalb der
politischen Geschichte unmittelbar die am wenigsten nachhaltige
Wirkung gehabt hat. Als aber in neuerer Zeit beides sich
in ungeahnter Weise zu entwickeln begann, da war Aristoteles

in den Augen der Initiatoren dieser Bewegungen zu
einem starren Dogmatiker geworden, von dessen Einfluss
man sich zu befreien suchte, so dass es ihnen gar nicht zum
Bewusstsein kam, dass er in Wirklichkeit ihr einziger grosser
Vorgänger gewesen war: auch in der Bereitschaft, frühere
vermeintliche Erkenntnisse auf Grund neuer Forschungsergebnisse

aufzugeben.
Dagegen hat Aristoteles die unmittelbar nachhaltigste

und intensivste Wirkung ausgeübt mit zwei Theorien, die

ganz am Rande seiner eigentlichen Untersuchungen standen:
in der Wissenschaftslehre mit einer Einteilung der ersten

Prinzipien aller Wissenschaften, vor allem der Mathematik,
die sich bei einem fortgeschritteneren Stand der Mathematik
in dieser Weise nicht aufrecht erhalten liess, die aber die
antike Mathematik bis ans Ende des Altertums geplagt hat,
weil sie sich nicht ganz davon frei machen konnte, und mit
einer Bemerkung über die Geschichtschreibung, die
überhaupt nur einer Analyse der Tragödie als Folie dienen

sollte, die aber dann, einseitig aufgenommen und bis zu
einem gewissen Grade missverstanden, einen beträchtlichen
Sektor der hellenistischen Geschichtschreibung nicht unbedingt

günstig beeinflusst hat.
Vielleicht ist diese letzte Beobachtung, wenn auch nicht

ein Beitrag zur Geschichte oder Theorie der
Geschichtschreibung, so doch zur philosophischen Betrachtung des

Gangs der Geschichte.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES I29

DISCUSSION

M. Hanell: Ich erlaube mir 2uerst, an Herrn von Fritz den

Dank aller Anwesenden für den inhaltsreichen Vortrag zu
überbringen, den er uns über die Bedeutung des Aristoteles für
die griechische Geschichtsschreibung gehalten hat. Er hat über
die ungeheure Wirkung dieses grossen Forschers gesprochen
und seine Stellung innerhalb der Geschichte der Wissenschaft
beleuchtet. Er hat hervorgehoben, wie Aristoteles der erste

gewesen ist, der sich bewusst historisch als Glied einer

Entwicklungskette empfunden hat, und wie er bestrebt gewesen
ist, das Gebiet der Wissenschaft auszudehnen und mit Hilfe
wissenschaftlicher Zusammenarbeit weiterzukommen. Herr von
Fritz hat uns aber auch gezeigt, wie die Wirkung des Aristoteles
in manchen Fällen erst in unserer Zeit, nach zwei Jahrtausenden,
zu voller Entfaltung gekommen ist. Besonders danken wir ihm
für seinen neuen Beitrag zur Diskussion über das Tpayixov in
der hellenistischen Geschichtsschreibung, für die feine Art, wie
er die Meinungsverschiedenheit zwischen Schwartz und Ulimann
geklärt hat, und für die neue Interpretation einer wichtigen
Aristotelesstelle, womit er die Forschung bereichert hat. Ich
denke, dass gerade in diesem Punkte die Diskussion jetzt
weitergeführt werden wird, und ich bitte die Anwesenden, ihre Meinungen

darzulegen.
M. Latte: Eigentlich möchte ich einen ganz anderen Gesichtspunkt

herausgreifen. Herr von Fritz hat uns sehr schön

dargelegt, wie die sogenannte peripatetische oder «tragische»
Geschichtsschreibung in Andeutungen in der aristotelischen

Poetik angelegt ist. Ich möchte die Frage aufwerfen, wie weit
diese Form der Geschichtsschreibung, die gewiss in der aristotelischen

Lehre angelegt ist, auch durch den Wandel bedingt ist,
der sich vom 4. zum 3. Jh. in der Auffassung der Persönlichkeit
vollzieht. Die Bewunderung für die grosse, in ihren Leidenschaften,

unter Umständen auch in ihren Verbrechen masslose Per-



130 DISCUSSION

sönlichkeit, die damals herrschend ist, tritt in Gegensatz zu den

kleinen Verhältnissen der Polis mit ihren bürgerlichen Typen.
Es ist der Gegensatz zwischen den Menschen der menandrischen
Komödie und denen an den Diadochenhöfen. Die Haltung der
Öffentlichkeit hat sich geändert. Das sollte man, glaube ich,
hervorheben, wenn man fragt, wie Leute wie Duris oder Phylarch
dazu kamen, aus der aristotelischen Theorie für ihre Geschichtsschreibung

diese praktischen Folgerungen zu ziehen. Mit dem

Bilde, das man von Alexander zeichnet, setzt dieser Wandel
ein, gewiss nicht bei Ptolemaios, aber bei Kleitarchos, und das

geht dann weiter. Die Methoden, nach denen z.B. am Seleukiden-

hof regiert wird, fordern das geradezu heraus. Glauben Sie nicht,
dass man diese Luft, in der Duris und Phylarch leben, in Anschlag
bringen muss

M. von FritWas Sie sagen, ist gewiss richtig. Aber es zeigt

nur, dass wie bei allen historischen Erscheinungen viele Ursachen

zusammenkommen mussten, um ein geschichtliches Phänomen

hervorzubringen. Gerade Kallisthenes, auf den Sie mit Recht

hingewiesen haben, ist in dieser Hinsicht ausserordentlich
interessant. Denn es ist nicht nur unsicher, sondern äusserst

unwahrscheinlich, dass Kallisthenes von der Aristotelischen Theorie
des Unterschieds von Dichtung und Geschichte beeinflusst
worden ist. Er hat ja schon vor Alexander angefangen Geschichte

zu schreiben. Er war ein ausgewachsener Historiker, als er
Alexander auf seinem Zug begleitet hat. Aristoteles' Poetik kann
damals noch nicht geschrieben gewesen sein und es ist fraglich,
wie weit Aristoteles seine Meinung über diese Dinge damals

überhaupt schon zum Ausdruck gebracht hatte. Nun weiss man
aber von Kallisthenes, dass er sich als den Homer des Achilles
Alexander betrachtet hat. Damit knüpft er an die Dichtung an,
aber nicht an die Tragödie, welche im Mittelpunkt der Erörterung
in Aristoteles' Poetik steht und die spätere Theorie grundlegend
beeinflusst hat, sondern an das Epos. Es erhebt sich damit die
weitere Frage, wie weit epische Dichtung und Geschichtsschreibung

miteinander in Beziehung stehen, und wie es später zu



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 131

der Zuspitzung auf die Tragödie und das Tragische gekommen

ist.

Ich freue mich, durch die Erwähnung des Kallisthenes
durch Herrn Latte Gelegenheit zu bekommen, auf etwas

einzugehen, das mich schon früher beschäftigt hatte, das ich aber

in meinem Vortrag nicht erwähnen konnte, da es nicht möglich
war, auf alles einzugehen. Ich würde also fragen, ob nicht gegenüber

einer schon vorhandenen Tendenz, die Geschichte sei es

zu rhetorisieren, sei es zu poetisieren, durch die Tragödientheorie
noch ein weiteres neues Element hineingetragen worden ist:
also zusätzlich zu einer nicht tragisierenden Poetisierung der

Geschichte, wie sie schon bei Kallisthenes zu beobachten ist.
Diese nicht tragische Poetisierung hängt zweifellos, wie

Sie hervorgehoben haben, zusammen mit der neuen Auffassung
der Persönlichkeit. Nun hat die Persönlichkeit Alexanders auf
seine Zeitgenossen einen ungeheuren Eindruck gemacht, und
der Eindruck von Einzelpersönlichkeiten ist auch schon vor
Alexander bei den Historikern nach Thukydides, vor allem bei

Theopomp, deutlich zu spüren. Aber wie gross ist der Unterschied

zwischen dem Verhältnis des Theopomp zu Philipp, für
den er so grosse Bewunderung hegte, dass er sein Hauptgeschichts-
werk, in dem von vielen Dingen gehandelt wurde, mit denen

Philipp nicht im Entferntesten etwas zu tun hatte, Philippika
nannte, und dem Verhältnis des Kallisthenes zu Alexander. In
gewisser Weise ist auch Philipp für Theopomp ein Ideal gewesen.
Aber wie wenig von dem Poetischen, das sich in Kallisthenes'
Verhältnis zu Alexander findet, lässt sich in Theopomps Verhältnis

zu Philipp entdecken. Darin zeigt sich auch wieder der

fundamentale Unterschied zwischen den Isokrateern und der

« tragischen » oder vielmehr schon der nichttragischen poetischen

Geschichtsschreibung. Darin hat Ullman, scheint mir, ganz
Unrecht, wenn man auch sehen kann, wie er zu seiner Ansicht

gekommen ist.
M. Latte: Aristoteles sieht in der Tragödie die höchste Form

der Poesie, und er hat es zu verantworten, dass diese Anschauung



132 DISCUSSION

in der Theorie der andken Poetik bis auf Horaz herunter
herrschend blieb. Die lebendige Entwicklung ging andere Wege;
sie führte zu einer Erneuerung des Epos. Leider kommen wir da

auf eine leere Stelle, von den zahlreichen historischen Epen
haben wir nichts, aber es hat eine Literatur zum Preise der Diado-
chen in epischer Form gegeben. Direkt erhalten ist nur das

kleine Fragment, das Wilamowitz in den Berk Klassikertexten
ediert hat. Dort wird einem König der Einfall der Kelten
gemeldet, und das ist so pathetisch, dass man sieht, diese Epik ist

ganz andere Wege gegangen, als die kallimacheische. Von den
Messeniaca des Rhianos haben wir wenigstens eine Inhaltsangabe.

Eine Episode, wie die der Gefangennahme und Befreiung
des Aristomenes, mit dem voraufgehenden Traum, ist eine

Episode, die ebensogut bei Phylarch stehen könnte. Die Erzählung

des Myron von Priene über den ersten messenischen Krieg
in Prosa ist davon im Stil nicht wesentlich verschieden. Die
Nachbildung dieser Dichtung bei Ennius zeigt die gleichen
Charakteristika. Mir scheint diese Linie umso wichtiger, als

Geschichtsschreibung im Altertum nun einmal zunächst als

Literatur angesehen wird, nicht als Wissenschaft.

M. Syme: Latte's observations tend to depreciate the influence
of theory on the writing of history in that age, possibly in all

ages; and von Fritz would say (would he not that, as emerges
from his own paper, the direct influence of Aristotle on the

writing of history was not very great, in spite of the fact that he

lectured on politics and supervised the collection of 15 o constitutions.

Perhaps his activity is more important in the organizing
of research, of scientific research, and the general energizing
given by him to all kinds of study.

M. von FritIch wollte eigentlich zwei ganz verschiedene

Dinge in meinem Vortrag vereinen, aber doch so, dass mir
eine wichtige sachliche Verbindung zwischen beiden vorhanden
zu sein schien. Das eine war zu zeigen, wie ein ganz grosser Genius
wie Aristoteles eine ungeheure Menge von Dingen anfängt,
die in seiner unmittelbaren Umgebung weiterwirken, dann aber



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 133

wieder vergehen, weil die Zeit für sie noch nicht reif ist. Gerade
diese Dinge, die unmittelbar nicht oder nur für kurze Zeit
weiterwirkten, gehörten aber zu seinen wichtigsten und positivsten

Beiträgen zur Sache selbst.

Auf der anderen Seite kann man, glaube ich, zeigen, dass

seine Theorie des Tragischen und der Geschichte einen nicht
unbeträchtlichen Einfluss auf die antike Geschichtsschreibung
der Folgezeit ausgeübt hat: freilich nicht unmittelbar, sondern
durch Missverständnisse seiner Schüler. Auch wenn man die
zweifellos schon vorher vorhandenen Ansätze zu einer mehr
epischen Poetisierung der Geschichte voll anerkennt, muss man,
scheint mir, doch zugeben, dass die spezielle Form, welche
die poetisierende Geschichtsschreibung bei Duris von Samos,

Phylarch, und einigen anderen angenommen hat, mindestens zum
Teil durch Missverständnisse der Theorie des Aristoteles durch
seine Schüler bedingt gewesen ist.

Es ist eben das Eigentümliche, dass Aristoteles unmittelbar
durch seine Unvollkommenheiten stärkere Wirkungen ausgeübt
hat als mit dem, was ganz einwandfrei gewesen ist. Deshalb
habe ich auch die Parallele in der Wissenschaftsgeschichte betont.
Es ist wirklich seltsam, wie bis ins sechste Jahrhundert n.Chr. die

Mathematiker und ihre Kommentatoren sich mit der
Unterscheidung von Axiomen und Postulaten geplagt haben, welche

auf die von Aristoteles auf Grund eines weniger fortgeschrittenen
Standes der Mathematik gegebenen Definitionen zurückgeht
und welche sich innerhalb einer fortgeschritteneren Mathematik
in dieser Weise einfach nicht durchführen lässt. Sie sind aber

doch nicht davon losgekommen. Der Fall ist, wie immer, von
dem von uns diskutierten etwas verschieden. Es handelt sich

hier nicht um ein Missverständnis des Aristoteles durch seine

Schüler, sondern um eine Unvollkommenheit in einer Theorie
des Aristoteles selbst. Aber es besteht doch eine Analogie.

Das Problem des Einflusses der Aristotelischen Prohairesis-

lehre auf die griechische Biographie hegt wiederum anders.

Es handelt sich hier um eine ethische Theorie des Aristoteles,



134 DISCUSSION

die selbst wieder aus älteren vorphilosophischen griechischen
ethischen Anschauungen entwickelt worden ist. Da diese Theorie
den Charakter oder das vorherrschende Ethos eines Individuums
aus ursprünglichen Wahlakten oder Willensentscheidungen
allmählich entstehen lässt, führt sie hin auf die Darstellung eines

Lebenslaufs als eines Ganzen, das sich im allgemeinen, nach

dem die ersten Entscheidungen getroffen worden sind, in einer

Richtung weiter entwickelt, das aber auch einen Bruch erleiden
kann. Das hat es vorher nicht gegeben. Der Agesilaos des

Xenophon ist in diesem Sinn keine Biographie. Dort wird der

Mensch nach seinen verschiedenen Tugenden abgehandelt, wozu
ein paar chronologische Daten als Dreingabe gegeben werden.

Auf Grund der Prohairesislehre gibt es ein neues Schema. Dies
Schema kann sich aber auch mit anderen Elementen verbinden.
Es kann in ganz nüchterner Weise verfolgt werden, aber es kann
sich auch mit einer episch poetisierenden Darstellung des Individuums

verbinden oder bis zu einem gewissen Grade sogar mit
einer dramatisierenden. Dabei kommen die verschiedensten
Formen heraus, die doch auch wieder etwas Gemeinsames haben.

M. Hanell: Ich möchte mich der Auffassung von Prof. Latte
und Prof. Syme anschliessen, dass Sie hier vielleicht etwas zu
sehr geneigt sind, die Bedeutung der Theorie zu überschätzen.

Es ist zwar klar, dass die Theorien immer eine sehr grosse
Bedeutung gehabt haben, und daher ist es auch möglich, dass eben

ein Missverständnis oder eine überscharfe Interpretation eines

Theoretikers einen guten Vorwand leisten könnte für eine

gewisse Form, sich auszudrücken. Aber man darf nicht übersehen,

was Prof. Latte eben hervorgehoben hat, dass die veränderte Art,
die Menschen und die Handlungen der Menschen zu betrachten,
eine äusserst grosse Rolle gespielt haben muss. Betrachten wir
z.B. einen Augenblick die Diadochen, so finden wir unter ihnen
eine Persönlichkeit, die ganz besonders gut geeignet war, als

Paradigma für eine tragische Auffassung der Geschichte zu

dienen, nämlich Demetrios Poliorketes. Er hat in seinem Leben
das Paradoxale zu fühlen bekommen, und wie hat er die Wand-



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 135

lungen der Tyche erlebt, von den höchsten Höhen bis in die
untersten Tiefen herabgestürzt! Die Aufgabe, seine Persönlichkeit,

seine Geschichte zu schildern, musste doch für denjenigen,
der es vornahm, eine direkte Aufforderung sein, eine Tragödie
zu schreiben. Wir finden auch in den Erzählungen des Hierony-
mos von Kardia, so wie wir sie bei Diodor lesen können, die

Wandlungen der Tyche, das Paradoxale und Unerwartete, stark

hervorgehoben. — Es ist wirklich so gewesen, und dies muss für
die Geschichtsschreibung eine ganz grosse Bedeutung gehabt
haben.

M. von Frit%: Vielleicht darf ich dazu zwei Dinge sagen. Ich
stimme im Ganzen sehr weitgehend mit Ihnen überein. Aber
ich möchte doch eine kleine Modifikation anbringen. Es ist
nicht meine Absicht gewesen zu behaupten, dass irgend eine

Geschichtsschreibung ausschliesslich durch eine Theorie bestimmt
oder geformt worden ist. Die Theorie würde — gerade das habe

ich auch zu zeigen versucht — nie eine Wirkung haben, wenn
ihr nicht etwas in der allgemeinen Bewegung der Zeit entgegenkäme.

Aber man sollte doch auch nicht den Einfluss einer
formulierten Theorie, wenn sie von der Zeitbewegung unterstützt
wird, unterschätzen. Polybius z.B. hat die römische Verfassung
auf Grund von griechischen politischen Theorien zu verstehen

gesucht und dann wiederum auf Grund seiner Analyse die

umstürzendsten historischen Ereignisse seiner Zeit, die Eroberung
der gesamten zivilisierten Welt durch Rom, zu erklären
unternommen. Die griechische Theorie hat ihm geholfen, an der

römischen Verfassung manches (richtig) zu sehen, was die

Römer selbst nicht bemerkt hatten. Aber in vielem hat er der

römischen Verfassung auch wieder durch seine Theorie Gewalt

angetan. Dies nur um zu zeigen, wie grossen Einfluss hier Theorien
auf einen allerdings in diesem Fall eng beschränkten Teil der

Geschichtsschreibung gehabt haben.

Bei der Demetriusbiographie liegen die Dinge natürlich
wieder anders. Es ist sehr richtig, dass das Leben des Demetrius

sozusagen von selbst zu einer dramatischen und dichterischen



136 DISCUSSION

Darstellung auffordert. Man kann es daher aus dem gegebenen

Gegenstand erklären, dass es eine solche auch gefunden hat.

Das Prohairesis-Schema lässt sich mit einer solchen wohl vereinigen.

Trotzdem kann man, glaube ich, zeigen, dass seine Anwendung,

selbst noch in der Brechung des Urbildes bei Plutarch,
über das hinausgeht, was durch die Wirklichkeit unmittelbar
gegeben war. Gewiss spielt der vorhandene Stoff eine grosse
Rolle für die Form, die er dann bekommt, und ebenso allgemeine
nicht zur Theorie krystallisierte Tendenzen, die in einer Epoche
bestehen. Aber ich glaube, dass man gerade bei den Griechen

gelegentlich damit rechnen muss, dass zeitweise die Form auch

durch eine Theorie bestimmt worden ist.
M. Haneil: Sie meinen, dass die Theorie die Form bestimmt,

die Wirklichkeit den stofflichen Inhalt und die Tendenz.

M. von Frit'.£„• Nicht ganz in dieser Weise. Auch der Stoff
und der gegebene Inhalt trägt dazu bei, die Form zu bestimmen:
aber das ist die noch nicht ganz gestaltete Form. Diese letzte

fertige Form, dieser letzte Schliff, den die Dinge bekommen,
scheint mir bei den Griechen manchmal — nicht immer —
durch eine Theorie bestimmt worden zu sein.

M. Syme: I wonder whether one might not strengthen the

negative argument at one point. Let us bear in mind the reading

public. Not many tragedies were being produced, the novel

was in a very rudimentary condition. People in that age, from
the spectacle of history before their eyes, would be well prepared
for dramatic history, and eager for it. A man like Demetrius
is after all a great actor on the stage of the world, and conscious

of it. Such a man might have said at the end «qualis artifex

pereo», as Nero did. « What a show I put on »

Mme de Romilly: Mais ne pensez-vous pas que ce caractere

commence dejä ä apparaitre dans le cas d'un homme comme
Alcibiade Et Alcibiade est justement l'exemple choisi par
Aristote, dans la Poetique, pour illustrer la distinction entre les

deux points de vue du xaGoAou et du xoc6' Ixaatov. Si l'on
admet ce point de depart plus recule, cela suggererait que



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 137

revolution morale et le developpement de l'individualisme jouent
ici le principal role.

J'ajouterai d'ailleurs une remarque: je trouve curieux de voir
que les historiens d'alors se rattachent pour nous ä des doctrines

— que ce soit Celles d'Isocrate ou d'Aristote — qui en realite
n'emanent ni d'historiens ni meme de theoriciens de l'histoire.
L'influence intellectuelle qui a pu s'exercer serait done intervenue
sous une forme tout ä fait generale

M. von Frit£: Der Fall liegt bei Duris deshalb schwierig, weil
man sich seine Theorie und Praxis aus Fragmenten rekonstruiren
muss. Man weiss, dass er ein Schüler des Theophrast gewesen
ist. Man weiss, dass sein Mitschüler Praxiphanes 7tepl iaTopiap,
dass Duris selbst Bücher über die Tragödie und über die Komödie

geschrieben hat. Von allem dem ist nichts erhalten. Aber das

kann man sehen, dass eine Theorie dagewesen ist. Wie diese im
Einzelnen ausgesehen hat, weiss man wieder nicht. Man hat

nur den einleitenden Satz des Duris und die Poetik des Aristoteles;
und dass beide zusammenhängen, scheint mir offenbar. Die

Terminologie ist offenkundig dieselbe. Aber die Anwendung
ist ebenso offenkundig verschieden. Ich glaube deshalb, dass

man nicht sagen kann, es habe keine Theorie gegeben. Sondern

bei Aristoteles gibt es eine Theorie der Dichtung, speziell im
Hinblick auf die Tragödie. Das kann man nicht bestreiten.

Innerhalb dieser Theorie gibt es einen Flinweis auf die Geschichtsschreibung

als etwas andersartiges. Bei Praxiphanes und Duris

muss daraus eine Theorie der Geschichtsschreibung geworden
sein. Wir haben nur ein winziges Stück dieser Theorie. Aber
dass sie dagewesen ist, scheint mit unbezweifelbar.

Vielleicht darf ich noch etwas sagen über das Verhältnis von
Publikum, Theorie und Stoff. Ich stimme ganz mit Herrn Syme

überin, wenn er meint, dass alle zusammengewirkt haben, um
gewisse Formen hervorzubringen. Aber man kann weder eines

der Elemente weglassen, noch eines mit dem andern identifizieren.
Sie stimmen auch gar nicht immer in ihren Wirkungen überein.

Aristoteles sagt — nicht einmal über die Geschichte, sonder sogar

IO



i38 DISCUSSION

über die Tragödie —, dass das T£p«TwSe<;, das Mirakulöse, in
ihr ein unerwünschtes Element sei. Bei der an den Geschmack
des breiten Publikums appellierenden Geschichtsschreibung der
hellenistischen Zeit spielt gerade das TepaTCo&s? eine grosse
Rolle. Das ist keine Einwirkung der dramatischen Theorie auf
die Geschichtsschreibung, sondern ein weiterer davon verschiedener

Einfluss, wenn auch in modernen Erörterungen leider
allzu viel die verschiedensten Dinge, das Rhetorische, das Dichterische,

das Dramatische und das Mirakulöse zusammengeworfen
werden. Es kommt darauf an, diese Dinge von einander zu
unterscheiden, wie sie in der antiken Theorie ganz richtig unterschieden

worden sind, wenn sie auch in der Praxis mannigfache

Verbindungen miteinander eingehen.
M. Latte: Ich frage mich, wie weit die Theorie einer

Kunstgattung mit Ausnahme vielleicht der Rhetorik, praktischen
Einfluss geübt hat. Aristoteles gibt die Theorie der Tragödie,
als sie auch für sein eigenes Gefühl abgeschlossen ist; nach den

Rezepten, die er gibt, haben die Tragiker nicht gearbeitet. Ähnlich
Hegt es natürhch auch hier. Die Geschichtsschreibung wird immer

nur in beschränktem Masse durch theoretische Vorschriften
bestimmt sein. In sehr viel stärkerem Masse haben einmal die

vorhandenen Vorbilder gewirkt, sodann die künstlerische autonome

Gestaltungskraft des einzelnen, der an den allgemeinen
Stiltendenzen seiner Epoche teilhat. Duris und Phylarch gehören
eben in die frühhellenistische Zeit mit ihrem Tycheglauben
usw. Man liest auch heute, wenn man Geschichte schreiben

will, besser nicht eine Methodik, sondern ein wirklich gutes
Werk. Doch vielleicht ist das verwerflicher Empirismus.

M. von FritWas Sie sagen ist sehr richtig, sowohl in
Bezug auf das Entstehen der Gattungen, wie auch in Bezug
auf die hervorragendsten Werke aller Zeiten. Aber was ich über
die peripatetische Theorie gesagt habe, bezieht sich weder auf
die früheste Geschichtsschreibung noch auf die hervorragendsten
Werke der griechischen Historiographie. Was Sie über die

griechische Tragödie und die aristoteüsche Theorie, die nach



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 139

ihr gemacht ist, gesagt haben, ist in dieser Hinsicht sehr interessant.

Gewiss: die grosse Tragödie des fünften Jahrhunderts ist
nicht nach einer Theorie gemacht, die Tragödie Shakespeares

auch nicht. Aber Schillers Braut von Messina ist nach der Theorie

gemacht, die er sich von dem Wesen einer antiken Schicksalstragödie

gemacht hat, und die Produkte der Müllner oder Zacharias

Werner ebenso. Grillparzer hat einen Aufsatz geschrieben
über die Theorie, nach der seine Ahnfrau gemacht hat. Selbst

die Tragödien des grossen Corneille sind durch eine ihm
persönlich vielleicht gar nicht ganz adäquate Theorie darüber

bestimmt, was für eine Wirkung eine Tragödie auf den Zuschauer
haben soll, von dem Einfluss der Theorie der Einheiten ganz
zu schweigen. Ich glaube nicht, dass man a priori sagen kann,
dass es das nur in moderner Zeit aber nicht im Altertum oder nicht
in Griechenland geben konnte. Man kann nur empirisch
feststellen, ob es der Fall war oder nicht.

Im übrigen stimme ich völlig mit Herrn Latte überein, wenn
er meint, dass die hervorragendsten Werke kaum jemals auf
Grund einer Theorie gemacht worden sind und dass der Einfluss
einer Theorie auf die tatsächliche Gestaltung häufig keineswegs
ein rein positiver ist. Ich würde sagen, dass die Theorie selbst

bei Schiller keineswegs einen rein positiven Einfluss gehabt
hat; und was Müllner und Z. Werner auf Grund der Theorie

produziert haben, ist ziemlich fürchterlich, wesentlich schlechter

sogar, als was der selbe Werner ohne Theorie hervorgebracht
hat.

Vielleicht darf ich aber auch noch einmal auf das

zurückkommen, was Herr Haneil im Anschluss an Herrn Syme gesagt
hat. Es ist ganz richtig, dass die Theorie nur im Zusammenhang
mit den jeweiligen Zeittendenzen eine Wirkung hat. Aber die

Beziehung zwischen beiden kann wieder eine ganz verschiedene

sein. Die Theorie kann den Zeittendenzen entgegenkommen.
Dann wird ihre Wirkung die sein, den Autoren ein gutes Gewissen

bei dem zu geben, was sie tun, und sie vielleicht veranlassen,

darin weiter zu gehen, als sie es ohne die Rechtfertigung durch



140 DISCUSSION

die Theorie getan haben würden. Steht die Theorie dagegen mit
den Zeittendenzen in Widerspruch, so kann sie auch bis zu einem

gewissen Grade einschränkende Wirkung haben.

Dabei können sich die verschiedensten Kombinationen
ergeben. To ~rp TrapaSo^ov z.B., das in der hellenistischen

Epoche eine so grosse Rolle spielt, ist für sich genommen gar
nicht notwendig tragisch oder selbst poetisch, so wenig wie
das TspaTwSe<; dem es oft nahe steht. Unter besonderen
Umständen und Bedingungen kann es jedoch in der Tragödie eine
sehr wichtige Rolle spielen. Gibt es nun eine Theorie, nach der
die Geschichtsschreibung dramatisch oder tragisch sein soll,
so können Historiker, die die Dinge nur oberflächlich sehen, sich
dadurch ermutigt fühlen, dies Element im Übermass zu gebrauchen,

auch wo es gar nicht tragisch ist, während andere, die ein
besseres Verständnis des Tragischen haben, gegen diesen
Missbrauch Einspruch erheben und diesen Fehler als Geschichtsschreiber

vermeiden mögen: beides auf Grund der selben
dramatischen Theorie der Geschichtsschreibung, die selbst wieder
auf einem Missverständnis des Aristoteles beruht. Das ist ein
weites Feld. Man kann hier nicht alles auf einen Nenner bringen,
sondern muss in jedem einzelnen Fall zusehen, wie sich die
Elemente gemischt haben. In dem speziellen Fall, von dem wir
ausgegangen sind, kann man, glaube ich, nur sagen, dass der
Einfluss des (missverstandenen) Aristoteles kein durchaus

positiver gewesen ist. Zum mindesten scheint er einigen Historikern

ein gutes Gewissen gegeben zu haben für Dinge, bei denen

sie kein gutes Gewissen hätten haben sollen.

M. Momigliano: Aristotle certainly provided the terminology
to justify a new form of historiography. But I wonder whether
he did more than that. We do not know, for instance, how
Demochares wrote his history and whether he influenced Duris
and Phylarchus. Athenaeus seems to have noticed some contacts
between Duris and Demochares ä propos of Demetrius Polior-
cetes. The political attitude of these writers may have something
to do with their tragic conception of history.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 141

M. von FritWhat do you mean by the political attitude:
the pro-monarchic views of the majority of the writers of the

early hellenistic age, of whom we mostly spoke so far, or the
anti-monarchic views of Demochares, which were later shared

by Phylarchus
M. Momigliano: Anything like an anti-Macedonian point of

view, but I am not so sure that I know what Duris wanted,
perhaps you do. My question would remain: has the tragic
conception of history something to do with the political (and
moral) experiences of men like Duris and Phylarchus Did they
learn something from Demochares

M. von Frit%: Well, this is a very difficult question; I think,
I should repeat, what, I believe, has already been said by
MM. Latte and Syme, that of course not all pro-monarchic
historians favored the dramatic or tragic type of history, nor
did all the anti-monarchic ones nor were the latter all against it.
Hieronymus was certainly pro-monarchic as was Duris. He also

obviously had a certain understanding of great personalities.
Yet I would not say, that Hieronymus had much to do with what

might be called tragic historiography. Would you
M. Momigliano: I wonder whether the tragic history of the

3rd century B.C. has something to do with the political developments

of that time rather than with the application of philosophic
theories.

M. von Frit%: I am not quite sure whether I have even grasped
the problem yet. If we ask the question of the influence of the
conditions of the time on Historiography, then, I think, we must on
the whole accept what M. Syme said: That there is the influence

of the demands of the reading public, the influence of the fact
that the rule of outstanding individuals has become greater in
comparison to the preceding period, the prevalence of monarchies

of a new type, the influence of new theories, and so on. All these

factors play a role. In some way or other they will all have an
influence on the historiography of the period. But this certainly
does not mean that the whole historiography of the period assumed



142 DISCUSSION

the same new form, much less that all of it was formed according
to or even was influenced by a new theory developed on the basis

(and probably through a misunderstanding) of a section in
Aristotle's poetics. In spite of everything that has been said so far

I still am convinced that Duris, who was connected with the

peripatetic school and well acquainted with Theophrastus and

Praxiphanes was influenced by such a theory. This influence
shows itself in the choice of the expressions he uses in his criticism
ofEphoros and Theopompus, but it shows itself also, it seems to
me, very clearly in the fragments of his historical work. In
other words his practice as a writer of history appears to correspond

to his theory. A similar practice, and therefore, I believe,

probably also the influence of the same theory can also be

discovered in the historical work of Phylarchus. But there are

numerous historians who, as far as I can see, did not undergo
this particular influence. As far as Demochares is concerned

this, I believe, would even follow directly from what we know
about his life. He was born too early to be formed by an Aristotelian

theory that probably belongs to Aristotle's later years and

anyway appears to have been developed into a positive theory
concerning the writing of history only after Aristotle's death.

Apart from this he had no connections with Aristotle or his

school. His political views were opposed to theirs. His way
of writing history, as far as can still be discovered from the

fragments, is violent, passionate, aggressive. But that does not
mean that it is dramatic in the sense in which this can be said

of the works of Duris or Phylarchus.
To come back to the more general question, however, we

may take perhaps Marsyas of Pella as an example. He belongs
to the same generation, it would seem, as, for instance, Kleitarchos.
But he appears to have written in a completely different style
and from a completely different point of view. He appears
not have been influenced by the cult of the great personality
which stands out so conspicuously in the work of Kallisthenes,
who was much older than he. He wrote from the traditional



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 143

Macedonian point of view. To him Alexander seems to have
been the product of the good old Macedonian military education.
Likewise he hardly wrote for a public that wanted entertainment

by dramatic or melodramatic history, but for the Macedonian
circles to which he himself belonged. Thus we have all sorts
of different kinds of historiography right within the same period.
But can this not be observed in other periods also

M. Momigliano: I was not asking the general question. I was

asking the particular question: how did this tragic historiography
develop in relation to other types of historiography, for
instance, that represented by Demochares There is no doubt that
the new terminology is peripatetic, but the particular ethos

which this historiography developed is not what you can deduce

immediately from Aristotle. Something happened, perhaps a

new attitude to life developed. In a historian an attitude to life
normally develops in relation to other historians who write
in a different way. When we come to the historians of the

jrd cent. B.C. the great difficulty is that we know so little about
the historians themselves. We cannot see what happened. We
write history of historiography without having the historians.
Even Duris is so mysterious.

M. von FritI do not believe that it is possible to give a

complete and well substantiated answer to this question. But
I am much interested if you have a different opinion concerning
this possibility. Let me put it this way. What E. Schwartz

pointed out in the work of Diodorus as probably coming from
Duris, in my opinion most probably does come from Duris.
If so, it gives a very good illustradon of the theory to which
Duris appears to give expression in the much discussed fragment.
This much I think can be asserted with at least a very high degree

of probability. Thus here we have a form of historiography
and a theory, expressed by the same man, that agrees with it.

Now when you ask me: how did this man come to hold
this theory and to apply it in practice, I do not think that it is

possible to give a well substantiated answer. All we can do is



144 DISCUSSION

to engage in some speculation about. If we wish to do this

we may perhaps say: Well, Kallisthenes had a very high opinion
of the business of the historian. He placed himself on the same

level with Homer. Maybe Duris had similar aspirations. It
must then not have been pleasant for him to be told that history
was less philosophical than history. Maybe he thought: let

us try whether we cannot make it as philosophical as history by
using certain devices which Aristotle considered as peculiar
to poetry, but still sticking as far as possible to the xaO'cxacfTov
facts and so preserving the character of history. Maybe, at
the same time a dramatic style of writing was natural to him.
So by combining his natural style of writing with his new theory
he evolved the new type of historiography.

This of course is pure fancy. We cannot know what was

in Duris' mind. But I do not think that the rise of the new
form is intrinsically inexplicable though we do not know the
actual explanation. We can of course also try to explain Duris
on the basis of the prevailing tendencies of the time. Well then
there are the great personalities, the «dramatic» course of history
itself, the taste of the public. All this has already been mentioned.
But I think we shall also have to concede that sometimes there

are just new beginnings that can neither be completely explained

on the basis of their antecedents nor on the basis of the assumption
that the style of an epoch is necessarily all pervading. Spengler

says that if Goethe had not written his Faust it would nevertheless
have existed in some mysterious way. I do not think that everything

that Aristotle created would have existed in a mysterious

way if he had not existed in the flesh.

M. Momigliano: The difference is, of course, that Aristotle
did not write history.

M. von Frit%.• What I meant was not the writing of history,
but the fact that Aristotle started many things that were quite
unique at his time and in consequence of this—i.e. in consequence
of the fact that they were not an integral part of the style of the

period—had very little influence in the subsequent period and



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 145

in fact for centuries to come. Others did have a consequence
but not in the sense of Aristotle, but a quite unexpected one.

Perhaps there are in Duris also, though, since he was a less great
man, to a much lesser degree, some things that cannot be entirely
explained either from his antecedents or from the tendencies of
the time. It seems to me that here we come to a point where we
can only speculate but not know.

M. Momigliano: Obviously Duris had a philosophic education
from the beginning. But I do not know whether it is ever possible

to deduce a form of history from a philosophic theory. In this

particular case, I maintain, the difficulty is that we know so little
about individual historians. Perhaps we emphasize too much
what we know in comparison with what we do not know.

Mme de Romilly: Peut-etre la difficulte de conclure sur ce point
tient-elle en partie au role double que joue l'ceuvre d'Aristote
elle-meme. D'une part, il essaie de mettre de l'ordre, de classer

des genres, de reagir contre des confusions; et il fixe ainsi un
langage. Mais, d'autre part, il le fait a un moment oü le monde

subit de profonds changements et oü s'exercent des poussees
nouvelles: celles-ci peuvent expliquer (en dehors meme des

perspectives qu'il ouvre pour un avenir plus lointain) l'existence

d'orientations qui lui seraient communes avec certains contem-
porains et ne coincideraient pas toujours parfaitement avec

l'expose meme oü il tente ce classement et cette mise en ordre.



'

tä **-r

_., „ - :"'T fy1:-

"T-e'. ,'.J * -•;7lcr^i-7*5'l j - V ", • vSf-.-1',

_k E - ;/Ä:' "_l =S_* "

" rA r^ :1 '.l-C -* ^; ;>- -7^*f'" *' IJ

.-.tf .;
_ jj

-*-- iß
s1 ,7_- y (.; >..'* \ - •

y y.>" J=S-'*3ärr .j.Srß^,. '"»^

j--i: i —'»,—' ?b_, faß TjtfeaaS

.5"^i ~$rA

- ^ *_.. *:&££W? "Si^E?srW1^.^Siy' i -._ : -4 ti Tr»\>' : -" JT^ i

*{ " \'t---'"^? lyi"'* if®-: '"> ~'-f °. ; -" JFF

-"„It. -f- .>^=3r%;.' " ' • -H .%:

•r*%

=-,T'^

-3:
J 'E E ^

-,*' ; } ' • ~_ - z-ijl T> J % ^'--<1

'*-_"_"'i*fß=" L>:-Ii'^ß' S'JSry

_
~~

A -T^Ääe ^&sÄi^9^»s'^Äp' ifc^ssAraJ^.^

4 ti-

-.' fil'T "

-5fIV^'v:

DtSg^

- .,.,_ÄT^ -,---^ ?-T7

'•. .7-~^^si?~r,


	Die Bedeutung des Aristoteles für die Geschichtsschreibung

