Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 4 (1958)

Artikel: Die Bedeutung des Aristoteles fur die Geschichtsschreibung
Autor: Fritz, Kurt von
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660625

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II1

KURT VON FRITZ

Die Bedeutung des Aristoteles
fiir die Geschichtsschreibung






DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES FUR
DIE GESCHICHTSCHREIBUNG

In meiner Rezension des ersten Bandes der Entretiens
im Gnomon habe ich von zwei der darin veroffentlichten
Vortrige gesagt, sie seien etwas diffus ausgefallen, aber
hinzugefiigt, dass dies bei der Weite des gestellten Themas
kaum zu vermeiden gewesen sei. Offenbar in Folge einer
Art Nemesis — ich weiss nicht, ob einer absichtlichen oder
unabsichtlichen — ist mir bei der diesmaligen Tagung ein
Thema zugewiesen worden, bei dem es schwer, wenn nicht
unmoglich ist, denselben Fehler zu vermeiden. Denn die
Geschichtschreibung der hellenistischen Zeit bietet ein Bild
so ausserordentlicher Mannigfaltigkeit, dass es unmoglich
ist, innerhalb einer Stunde etwas Befriedigendes dariiber
zu sagen. Aber selbst ein spezielleres Thema, das doch
nicht zu eingeschrinkt ist, um fir die Epoche in irgend
einer Weise reprisentativ zu sein und das sich in einer
Stunde behandeln ldsst, ist nicht leicht zu finden.

Wenn ich die Bedeutung des Aristoteles fiir die Geschicht-
schreibung gewidhlt habe, so hat zwar auch dieses Thema
mannigfache Aspekte, deren Zusammenhang miteinander
nicht ohne Weiteres zu sehen ist. Es schien mir aber deshalb
besonders geeignet, weil es eine Reihe ganz wesentlicher
Probleme der Geschichtschreibung iiberhaupt beriihrt,
freilich so, dass bei Weitem nicht alles, was Aristoteles
angefangen oder angeregt hat, in der hellenistischen
Geschichtschreibung zur vollen Entfaltung gekommen ist.
In mancher Hinsicht fihrt daher das Thema auch wieder
iiber die hellenistische Epoche hinaus, obwohl die Anfinge
und ersten Ansitze in dieser zu finden sind.

Uberhaupt ist das Verhiltnis des Aristoteles zu den
mannigfachen Einzeldisziplinen, mit denen er sich beschif-
tigt und fiir die er Anregungen gegeben hat, ein sehr eigen-



86 KURT VON FRITZ

timliches; und es ist fiir ein Verstindnis seiner Bedeutung
fur die Geschichtschreibung vielleicht nicht ganz unniitz,
sich sein Verhiltnis zu einigen der am nichsten liegenden
Nachbardisziplinen zu vergegenwirtigen. Es sind dies die
exakten Wissenschaften, insofern die Geschichte, wenn dies
auch gelegentlich bestritten wird, doch auch eine Art
Wissenschaft ist; die Dichtung, gegen welche die Historie
von Aristoteles abgesetzt wird, so jedoch, dass diese Abset-
zung und Abgrenzung deshalb notwendig wird, weil doch
auch Gemeinsamkeiten bestehen; und endlich, sofern die
Geschichte es wesentlich und vor allem mit dem Politischen
zu tun hat, die Wissenschaft von der Politik.

Nun gilt fiir alle drei Gebiete, dass die Wirkung, welche
Aristoteles tiber den engeren Kreis des Peripatos hinaus
gehabt hat, fiir lingere Zeit eine indirekte geblieben ist.
Denn ob nun die Manuskripte der Pragmateiai wirklich in
einem Keller in Assos verschwunden waren, was im Altertum
behauptet wurde, aber in diesem Ausmass nicht richtig sein
kann, oder ob andere Exemplare noch in Athen aufbewahrt
wurden, so viel ldsst sich mit Sicherheit nachweisen, dass
sie bis zum ersten Jahrhundert v. Chr. nicht allgemein
verbreitet waren und dass weder die Mathematiker, wie
Euklid oder Archimedes, die Analytica, noch die Theoretiker
der Politik ausserhalb des Peripatos, wie z. B. Polybius, die
Politica gelesen haben. Indirekt dagegen, d.h. durch das,
was von der Diskussion der Probleme durch Aristoteles
in dieser oder jener Weise durch Vermittlung seiner Schiiler
in die Offentlichkeit drang, haben sie von Anfang an einen
nicht unbetrichtlichen Einfluss ausgeiibt.

Abgesehen von dieser Gemeinsamkeit in dem Zdusseren
Schicksal der theoretischen Schriften des Aristoteles, haben
die Anregungen, welche auf den genannten Gebieten von
Aristoteles ausgegangen sind, jedoch ein sehr verschiedenes
Schicksal gehabt. Um mit dem zuletzt genannten Gebiet
zu beginnen, so haben die politischen Theorien des Aris-



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 87

toteles indirekt. d. h. vor allem durch seinen Schiiler Dikai-
arch 1, sofort, spiter aber auch direkt durch seine inzwischen
weiter bekannt gewordenen Schriften, einen nicht unbe-
trichtlichen Einfluss auf die weitere Entwicklung der
politischen Theorien ausgeiibt. Was aber die praktische
Wirkung angeht, so hat E. Kapp einmal gesagt, Platon habe
den Staat, den Staatsmann und die Gesetze geschrieben, um
auf eine Reform des politischen Lebens hinzuwirken,
Aristoteles dagegen seine Politica, um eine bessere Theorie
zu machen; mit anderen Worten, er habe an eine mdogliche
praktische Wirkung gar nicht mehr gedacht. Aber wie
immer es sich damit auch verhalten mag, die praktische Wit-
kung seiner politischen Theorie ist auf Jahrhunderte hinaus
bald vollig nichtexistent, bald ganz schwach und indirekt
gewesen, bis sie nebst anderen auf die Antike zuriick-
gehenden Theorien durch die Viter der amerikanischen
Verfassung, die, wie die Federalist Papers zeigen, in ihren
Ideen ausserordentlich stark von antiken Theorien bestimmt
worden sind, nach mehr als 2000 Jahren zu einer ungeahnten
praktischen Bedeutung gelangte. Obwohl es heute, nicht
ganz 200 Jahre spiter, kaum mehr ratsam wire, sich selbst
in Verfassungsfragen Politikern gegeniiber auf Aristoteles
zu berufen, dauert diese praktische Wirkung seiner poli-
tischen Lehren, wenn auch anonym, bis auf den heutigen Tag
in gar nicht unbetrichtlichem Grade immer noch fort.

Mit seiner Theorie der Poetik hat Aristoteles in der
Antike ebenfalls nur geringe, in der neueren Zeit dagegen,
und zwar schon lange vor der Zeit der Schopfung der
amerikanischen Verfassung, eine ungeheure Wirkung aus-
geiibt, so dass sein Werk vor allem in Frankreich, aber auch
in Deutschland und Italien, eine Zeitlang geradezu kano-
nische Bedeutung erlangte, freilich in einer in vieler Hinsicht
missverstandlichen Interpretation. Dann wurden die Miss-

1 Vel. F. Wenrwr, Die Schule des Aristoteles. I : Dikaiarchos, Basel, 1944,
28 ff. und 64 ff.



88 KURT VON FRITZ

verstindnisse, vor allem durch Lessing, zu einem sehr
grossen Teil beseitigt. Aber ein Jahrhundert nach Lessing
begann man, die allgemeinen Kunstregeln, welche Aristo-
teles aus der Beobachtung und Analyse der thm vorliegenden
griechischen Dichtung abgeleitet hatte, durch relativierende
historische Betrachtungen zu ersetzen: nicht immer, wie mir
scheint, zum Vorteil der literarischen Kritik im Allgemeinen,
und ganz gewiss nicht zum Vorteil eines wahren Verstind-
nisses der antiken Dichtung, vor allem der griechischen
Tragddie. Eine ganze Reihe von modernen Theotien
sowohl tiber das Gemeinsame zwischen antiker und moderner
Tragédie wie iiber den Unterschied zwischen beiden,
wiren gar nicht moglich!l, wenn man auf Aristoteles
geachtet hitte, dem doch die ganze griechische Tragodie
vorgelegen hat.

Sehr eigentlimlich, und wie sich zeigen wird, fiir unser
Problem nicht unwichtig ist das Verhiltnis des Aristoteles
zu den exakten Wissenschaften, vornehmlich also zur
Mathematik. In der Wissenschaftslehre der zweiten Analytika
hat Aristoteles den damaligen Stand der Mathematik und
bis zu einem gewissen Grade der Astronomie, zum Ausgangs-
punkt genommen fiir seine Bemithungen um eine logische
Grundlegung der Wissenschaft i{iberhaupt. Vom systema-
tischen Standpunkt aus ist dies eine grosse und unvet-

1 So z. B. die heute vor allem unter deutschen Philologen weit ver-
breitete Theorie, die grossen antiken Tragikern hitten nur nach
grosster Bithnenwirksamkeit der einzelnen Szenen ihrer Dramen
gestrebt, auf die Einheit der Handlung dagegen nur geringen Wert
gelegt, wihrend doch Aristoteles (Poetik, 9, 14515, 33 fI.) ausdriicklich
sagt, die schlechtesten dramatischen Handlungen seien die, in welchen
die einzelnen Szenen keinen notwendigen Zusammenhang miteinander
haben, die Vetletzung der Einheit der Handlung also, wie dies bekannt-
lich auch von Lessing mit Recht aufs schirfste hervorgehoben wird,
als den grossten Fehler bezeichnet hat, den ein Dramatiker begehen
kann. Er kann also gewiss nicht der Meinung gewesen sein, dass die
grossten Tragiker diesen Fehler in ihren Tragddien sozusagen
gewohnheitsmissig begingen und ihn gar nicht als einen Fehler
betrachteten.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 89

gingliche Leistung, was immer auch die moderne logische
oder logistische Theorie gegen manche Aspekte seiner
Wissenschaftslehre einzuwenden haben mag. Zu gleicher
Zeit hat Aristoteles jedoch unter den Prinzipien der Wissen-
schaft und speziell der Mathematik gewisse Unterscheidun-
gen getroffen, die dem damaligen Stand der Mathematik
entsprachen, sich aber schon bald danach mit dem Fort-
schreiten der Axiomatik nicht mehr konsequent aufrecht
erhalten liessen . Obwohl sich zeigen lisst, dass Euklid
die Analytika nicht gelesen haben kann, hat er doch diese
Einteilungen, die ihm durch den Peripatos bekannt geworden
sein miissen, iibernommen, und dies, obwohl sie ihm
Schwierigkeiten gemacht haben miissen. Im weiteren Verlauf
der Entwicklung der antiken Mathematik und der Theorie
und Philosophie der Mathematik sind dann immer neue
Versuche unternommen worden, die Schwierigkeit zu
beseitigen. Aber bis zum Ausgang des Altertums ist eine
wirkliche Losung, die einen Bruch mit Vorstellungen,
welche Aristoteles sich auf Grund des unvollkommenen
Standes der Mathematik seiner Zeit gebildet hatte, erfordert
hitte, nicht gefunden worden.

Ich habe diesen Uberblick iiber die Bedeutung des
Aristoteles fiir Nachbargebiete der Geschichte vorausge-
schickt, weil manches an dem Verhiltnis des Aristoteles zur
Geschichtschreibung und seine Bedeutung fir diese sich
besser verstehen und richtiger einschitzen ldsst, wenn man
sie in diesem allgemeineren Rahmen betrachtet. Tatséichlich
finden sich in dem Verhiltnis des Aristoteles zu verschie-
denen Zweigen und Aspekten der Geschichtsforschung und
Geschichtschreibung Analogien zu allen den mannigfachen
spiteren Schicksalen seiner Beitrige und Bemiihungen auf
den erwihnten Nachgebieten.

1 Vgl. dariiber ausfithtlich Archiv fiir Begriffsgeschichte, 1 (1955), 25 fI.

7



90 KURT VON FRITZ

Es ist vielleicht zweckmissig, mit demjenigen Gebiet
zu beginnen, auf dem die Bedeutung des Aristoteles fur die
Geschichte am wenigsten unmittelbar sichtbar ist. Wenn
man die Archidologie des Thukydides ansieht, so ist es
erstaunlich, wie hier schon fast alle die von uns heute ver-
wendeten Mittel und Methoden zur Erforschung einer
entfernten Vergangenheit, tiber die es keine direkte histo-
rische Ubetlieferung gibt, im Keime angedeutet sind: die
Benutzung eines Dichtwerkes, wie der Ilias, nicht zur
Rekonstruktion der darin erwihnten Ereignisse im Ein-
zelnen, wohl aber allgemeiner vergangener Zustinde, die
sich darin unbewusst widerspiegeln; die Rekonstruktion
vergangener Zustinde aus ihren Survivals in zuriickge-
bliebenen Stimmen oder Gegenden; Riickschliisse aus der
Bevolkerungsverteilung im Verein mit der Beobachtung
geographischer und wirtschaftsgeographischer Eigentiim-
lichkeiten des Landes und mit der Analyse volkstiimlicher
Uberlieferungen; die Benutzung archiologischen Materials
wie bei den Ergebnissen der im Zusammenhang mit einer
religiosen Reinigung der Insel auf Delos vorgenommenen
« Ausgrabungen »; kritische Uberlegungen in Bezug auf den
historischen Wert und die Tragweite gewisser moglicher
Riickschliisse aus archidologischem Material, die sich manche
moderne Historiker zu Herzen nehmen konnten; und vieles
andere. Es ist kaum begreiflich, dass ein mit Historiographie
so vertrauter Gelehrter wie F. Jacoby 1 diesen grossartigen
Versuch, die allgemeinen Zustinde und Entwicklungsstufen
einer entfernteren Vergangenheit aus solchen « Tekmeria »
zu rekonstruieren, mehr oder minder auf eine Stufe stellen
konnte mit der primitiven Art, mit welcher gewisse Atthido-
graphen alte Legenden, wie z. B. die iiber den Amazonen-
krieg, durch oberflichliche Rationalisierung in Geschichte
zu verwandeln versuchten. Wenn die Bemithungen des

1 F. Jacosy, Atthis, The local Chronicles of ancient Athens, Oxford, 1949,
S 132 K



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES o1

Thukydides in dieser Hinsicht trotzdem weit hinter seinem
Ziel zurtickgeblieben sind, so ist der Grund, abgesehen von
den Unvollkommenheiten, die jedem ersten Versuch unvet-
meidlich anhaften, vor allem darin zu suchen, dass diese
Methoden, um zu wirklich gesicherten Ergebnissen zu
fuhren, einer systematischen Zusammenarbeit vieler Fot-
scher bediirfen und von einem Einzelnen schlechterdings
nicht mit vollem Erfolg angewendet werden konnen. Das
Verdienst, sie in solcher Fiille und nahezu Vollstindigkeit
als erster erfunden zu haben, ist darum nicht weniger
gross.

Hier ist es nun jedoch von grésster Bedeutung, dass
Aristoteles der erste gewesen ist, der wissenschaftliche
Zusammenarbeit auf den verschiedensten Gebieten, soweit
dies fur einen Privatmann, dem nur seine Schule, d. h. die
Gemeinschaft seiner personlichen Schiler, zu Gebote
stand, moglich war, im Grossen zu organisieren untet-
nommen hat. Freilich ist diese Zusammenarbeit der
Geschichtschreibung im engeren Sinne, d. h. der politischen
Geschichte, nur in ganz indirekter Weise zu Gute gekom-
men, worauf noch zuriickzukommen sein wird. Wohl aber
ist sie von grosster Bedeutung gewesen fiir die Ausdehnung
geschichtlicher Betrachtung auf ganz neue Gebiete; und
dies ist nun iiberhaupt die zweite Richtung, in der Aristoteles
fir die Geschichtschreibung von der grossten Bedeutung
gewesen ist.

Aristoteles selbst ist offenbar durch das Interesse an den
philosophischen Meinungen seiner Vorfginger in diese
Richtung gefithrt worden. Obwohl schon manche von
diesen selbst, darunter vor allem sein grosser Lehrer Platon,
ganz bewusst an frithere Philosophen angekniipft hatten,
indem sie deren Philosophie entweder weiter zu entwickeln
suchten, wie die spiteren Eleaten im Verhiltnis zu Par-
menides, oder Platon im Verhiltnis zu Sokrates, odet
Schwierigkeiten zu l6sen versuchten, die in dem System



92 KURT VON FRITZ

eines Vorgingers iibrig geblieben waren, wie Leukipp,
Empedokles und Anaxagoras im Verhiltnis zu Parmenides,
oder sich polemisch mit ihnen auseinandersetzten, wie viele
der alten Philosophen, ist Aristoteles doch detr etste, der
sich selbst historisch als Glied in einer Entwicklung gesehen
hat. Freilich tut er dabei seinen Vorgingern vielfach Gewalt
an, indem er iberall von seinen eigenen Problemstellungen
ausgeht und die Resultate der fritheren Philosophen als wenn
auch unvollkommene Antworten auf seine eigenen Fragen
betrachtet !, auch da wo eine unbefangene Betrachtung der
ethaltenen Fragmente oder Schriften dieser Vorginger
zeigt, dass sie in Wirklichkeit etwas ganz andetes im Sinne
hatten.

Trotzdem ist diese Ausdehnung geschichtlicher Betrach-
tungsweise auf ganz neue Gebiete ein sehr bedeutsamer
neuer Ansatz, und dies umso mehr als Aristoteles eben hier
die Organisation wissenschaftlicher Arbeit unter seinen
Schiilern dazu benutzt hat, solche Betrachtungsweise syste-
matisch auf verschiedene Gebiete auszudehnen. So hat sein
Schiiller Theophrast es unternommen, die Meinungen
fritherer Philosophen nach Problemen und Problemgruppen
geordnet in ihrer geschichtlichen Abfolge und in ihrem
problemgeschichtlichen Zusammenhang in 10 Biichern
systematisch zu behandeln. Freilich ist die Gewaltsamkeit,
mit der die « Meinungen » der alten Philosophen hier in ein
entwicklungsgeschichtliches Schema mit der Richtung auf
Aristoteles gepresst werden, nicht weniger gross als in den
problemgeschichtlichen Einleitungen, welche der Meister
selbst einigen seiner philosophischen Werke und speziellen
Abschnitten derselben vorangeschickt hat. Doch ist das
Unternehmen als solches darum nicht weniger interessant,
nicht zuletzt auch deshalb, weil es die Gefahren solcher

1 Vgl. H. CuernNiss, Aristotle’s criticism of presocratic philosophy, Balti-
mote, 1935 und Aristotle’s criticism of Plato and the academy, Baltimore,

1944



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 93

Konstruktionen, per analogiam daher auch die Gefahten
der im Einzelnen vielfach andersartigen, in unserer Zeit so
verbreiteten und beliebten geistesgeschichtlichen Konstruk-
tionen zeigt.

Der Versuch solcher geschichtlicher Betrachtungen blieb
im Peripatos jedoch nicht auf die Philosophiegeschichte
beschrinkt. Von dem Aristotelesschiiller Menon wurde sie
auf die Medizin, von Eudem von Rhodos auf die Mathe-
matik und Astronomie ausgedehnt. Von der Medizinge-
schichte des Menon ist leider zu wenig erhalten als dass
man sich noch ein einigermassen ausreichendes Bild davon
machen konnte, wie das Entwicklungsgeschichtliche hier
behandelt wurde. Aber die leider ebenfalls nur allzuspit-
lichen Fragmente der Mathematikgeschichte des Eudem
lassen den Verlust dieses wohl bedeutendsten Werkes der
Gruppe um so mehr bedauern als sie zeigen, dass Eudem
nicht nur oder nicht einmal vornehmlich an der Aufeinander-
folge der positiven Einzelleistungen, sondern vor allem an
der Entwicklung mathematischer Methoden, an der Ent-
wicklung der Mathematik zu immer grosserer Abstraktheit
sowie den Bemiithungen um eine immer sicherere Befesti-
gung ihrer theoretischen Grundlegung interessiert gewesen
ist L,

Alle diese neuen Zweige geschichtlicher Betrachtung, die
aus der Schule des Aristoteles hervorgegangen sind, liegen
freilich weit ab von der politischen Geschichte und sind mit
ihr im Altertum kaum in grésserem Masse in Verbindung
getreten. Auch sind sie selbst im Altertum nach ganz kurzer
Zeit wieder verkiimmert und dann abgestorben und erst in
neuerer Zeit zu neuem Wachstum gelangt, nun allerdings
zu einem schnellen Wachstum weit iiber die peripatetischen
Ansitze hinaus. Aber der Gedanke selbst, der von einigen
modernen Gelehrten, wie z. B. von Professor Butterfield

1 Vgl. den Auszug bei Proclus, in Primum Euclidis elementorum librum
commentarius, ed. G. Friedlein, Leipzig, 1873, p. 65 ff.



94 KURT VON FRITZ

in London, mit Nachdruck vertreten wird, dass die
Geschichte der Wissenschaften und ihrer praktischen
Anwendungen mit der politischen Geschichte zusammen-
gehore, weil die Entwicklung der Wissenschaft auf das
gesamte menschliche Leben und damit auch auf das gesell-
schaftliche und politische, einen tiefgreifenden, wenn auch
an der Oberfliche nicht immer unmittelbar sichtbaren
Einfluss ausiibe, ist doch auch schon im Peripatos auf-
getaucht.

Auf der andern Seite hat Aristoteles die Organisation
der wissenschaftlichen Zusammenarbeit doch auch noch
auf Gebiete ausgedehnt, die der politischen Geschichte sehr
viel niher stehen. Zu den gemeinsamen Unternehmungen
dieser Art gehort vor allem die grossartige Sammlung von
Verfassungen oder Staatsordnungen, die Aristoteles von
seinen Schiilern hat anlegen lassen und an der er sich selbst
beteiligt hat. Auch die speziellere Sammlung von Gesetzen,
an der seine Schiiler Theophrast und Demetrios von
Phaleron mitgearbeitet haben, gehdrt in diesen Zusam-
menhang.

Die Sammlung der Staatsverfassungen wurde angelegt,
um Aristoteles” Theorie der Politik als empirische und
historische Grundlage zu dienen, vor allem jenem Teil, in
welchem er sich zu untersuchen vorgesetzt hatte, welche
Faktoren zur Stabilitit einer bestehenden Ordnung beitragen,
welche anderen eine bestehende Ordnung zu gefihrden
geeignet sind, was unter verschiedenen Umstinden zu
erwarten ist, wenn eine bestehende Ordnung dieser oder
jener Art solchen Gefahren unterliegt und entweder friedlich
beseitigt oder gewaltsam umgestiirzt wird. Es ist nicht
schwer zu sehen, dass ein solches Unternehmen, wenn es
auch unmittelbar der politischen Theorie zu dienen bestimmt
war, doch auch fiir die politische Geschichtschreibung eine
nicht geringe Bedeutung in Anspruch nehmen kann, und
zwar sowohl durch die systematische Erforschung und



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 95

Bereitstellung eines historisch bedeutsamen Materials als
auch durch die ihm inhdrente Blickrichtung auf gewisse
wichtige Formen historischer Kausalitdt. Auch hier findet
sich wieder dieselbe Erscheinung, dass die direkte Wirkung
des Aristoteles auf die politische Geschichtschreibung der
unmittelbar folgenden Zeit verhiltnismissig gering gewesen
ist. Selbst von dem an staatstheoretischen Fragen besonders
stark interessierten Historiker Polybius ldsst sich nachwei-
sen, dass er die Politika des Aristoteles nicht gelesen haben
kann!; und ob er der aristotelischen Sammlung von Staats-
verfassungen eine eingehendere Beachtung geschenkt hat,
ist trotz seiner Analyse einiger ausgewihlter Staatsver-
fassungen griechischer und nichtgriechischer Staaten im
6. Buch seines Geschichtswerkes zum mindesten sehr
zweifelhaft. Aber daran kann kein Zweifel sein, dass er durch
die im Peripatos tiber diese Dinge gepflogene und von hier
aus in weitere Kreise getragene Diskussion sehr stark
beeinflusst worden ist, moglicherweise auch durch ein von
dem Aristotelesschiiler Dikaiarch verfasstes staatstheore-
tisches Werk, wenn auch die verbreitete Ansicht, dass
Polybius seine politischen Grundiiberzeugungen unmittelbar
aus diesem Werk iibernommen habe, sich kaum aufrecht
erhalten lidsst 2. Zur vollen Entfaltung gekommen sind die
von Aristoteles gepflanzten Keime auch auf diesem Gebiet
erst nahezu zweitausend Jahre nach seinem Tode in neuerer
Zeit.

Die wissenschaftliche Zusammenarbeit in der Sammlung
von Staatsverfassungen und Gesetzen im Peripatos schliesst
zugleich noch eine weitere bedeutsame Neuerung in sich:
die systematische Sammlung und Erforschung von Urkun-
den. Urkunden waren freilich auch schon von fritheren
Historikern gelegentlich herangezogen worden. Das berithm-
teste Beispiel ist der Friedensvertrag zwischen Athen und

1 Vgl K. v. Fritz, The Theory of the mixed constitution, New York, 1954,
412 and 422. 2 Vgl ibidem, 82.



96 KURT VON FRITZ

Sparta nach dem Archidamischen Krieg bei Thukydides L.
Aber die Heranziehung solcher vereinzelter und offentlich
zuginglicher Urkunden ist doch sehr verschieden von der
systematischen Ertforschung von Urkunden in Archiven,
wie sie von Aristoteles betrieben und angeregt worden ist,
der in seiner athenischen Verfassungsgeschichte sogar den
genauen Wortlaut einer Verfassung mitteilt, die niemals
in Kraft getreten ist 2. Auch die Tatsache, dass Aristoteles
und seine Schule den offiziellen Auftrag erhielten, die in den
Archiven der athenischen Archonten aufbewahrten Urkun-
den dramatischer Auflithrungen zu sammeln 3, nach be-
stimmten Prinzipien zu ordnen und verschiedenartige
Ausziige davon anzufertigen und fur eine inschriftliche
Publikation von Staats wegen vorzubereiten, zeigt, wie
systematisch derartige Forschungen von der Schule des
Aristoteles betrieben worden sein missen.

Die inschriftliche Veroffentlichung der von Aristoteles
und seinen Schiilern gesammelten und geordneten theater-
geschichtlichen Urkunden diente dem Ruhm der Stadt.
Aber Aristoteles beniitzte die durch diese Urkunden gege-
bene Chronologie fiir eine Untersuchung der Entwicklung
der Kunstgattung der Tragoedie. Darin steckt ein weiteres
Element geschichtlicher Betrachtung, das in der bisherigen
Darstellung gelegentlich schon am Rande erwihnt worden
ist, nun aber noch einer genaueren Betrachtung unterzogen
werden muss: dies ist eben der Gedanke der Entwicklung.

1 Thukydides, V, 18/19. Vgl. Carl MevERr, « Die Urkunden im Ge-
schichtswerk des Thukydides », Zefemata, Heft 10, Minchen, 1955,
wo auch die tibrigen von Thukydides benutzten Urkunden eingehend
diskutiert werden. 2 Aristoteles, AOGHNAIQN IIOAITEIA, 30/31.
Zur Widerlegung der seit FErcusoN (Cambridge Ancient History, V,
329 ff.) vielfach verbreiteten Annahme, die dort von Aristoteles mit-
geteilte « Verfassung fir die Zukunft» sei eine Zeit lang wirklich in
Kraft gewesen vgl. K. von Frirz und E. Kave, Aristotle’s Constitution
of Athens and related texis, translated with introduction and notes, p. 26 und
Anmerkung, 117, pp. 181 ff. ¥ Vgl. Diog. Laert., V, 26 und Adolf
WiLHELM, Urkunden dramatischer Auffiibrungen in Athen, Wien, 1906.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 97

Der aristotelische Entwicklungsbegriff ist allerdings durch-
aus verschieden von jenem modernen Entwicklungsbegriff,
der in den Werken Herbert Spencers seine systematischste
Verarbeitung gefunden hat und der auch heute noch im
allgemeinen Bewusstsein eine dominierende Rolle spielt:
dem Begriff einer Entwicklung, die in einer ungeheuer fernen
Vergangenheit beginnt und sich in eine unbestimmte, aber
ebenfalls ungeheuer weite Zukunft fortsetzt, dabei aber
immer kompliziertere und differenziertere und zugleich
in gewisser Weise vollkommenere Formen hervorbringt.
Demgegeniiber ist der aristotelische Entwicklungsbegriff
primir an der Biologie, bezw. an dem Wachstum und Ver-
gehen von individuellen Lebewesen orientiert. Es ist der
Begriff einer Entwicklung, die aus primitiven Anfingen
allmihlich zu einem relativen Endzustand entwickelter
Form fihrt, der dann einige Zeit erhalten bleibt, bis das
Individuum allmihlich wieder von diesem Hohepunkt der
Formentwicklung herabzusinken beginnt und schliesslich
vergeht.

Diesen Entwicklungsbegriff hat Aristoteles aus der
Biologie auch auf andere Erscheinungen, vor allem kulturelle
Erscheinungen, tbertragen. Sehr deutlich ist dies eben in
seiner Darstellung der Entwicklung der griechischen
Tragoedie, die er mit der Feststellung schliesst !, dass sie
(die Tragoedie) moAhdg petafodas petafalobon Eémadoato
émel Eoye THY Eawtic ¢@low, dass sie also, nachdem sie
viele Verdnderungen durchlaufen hatte, aufhorte (sich zu
verindern), da sie « ihre Natur » (die ihr angemessene natiir-
liche Form) erreicht hatte. Im Wesentlichen derselbe Ent-
wicklungsbegriff scheint auch von denjenigen Schiilern des
Aristoteles iibernommen worden zu sein, die sich der
Wissenschaftsgeschichte widmeten, wenn dies sich auch

bei dem Medizinhistoriker Menon kaum mehr, wohl aber

1 Aristoteles, Poetik, 4, 1449a, 14 f.



98 KURT VON FRITZ

wenigstens andeutungsweise bei dem Mathematikhistoriker
Eudem von Rhodos erkennen ldsst. Vor allem wichtig ist
jedoch, dass er von dem Aristotelesschiiler Dikaiarch von
Messene in grossem Stil in seinem Blog ‘EANd30g angewendet
worden ist, der schon in seinem Titel die Ankniipfung an
den biologischen Entwicklungsbegriff zeigt.

Es war dies der grossangelegte Versuch einer Rekon-
struktion der Geschichte der menschlichen Kultur, von det
Kultur der Sammler, die von dem leben, was die Etde
freiwillig spendet, tiber die Kultur der Hirten und Jiger
zu der der Ackerbauer und von da zu immer mannigfaltiger
und komplizierter werdenden Formen der Kultur, die sich
auch nach wverschiedenen Volkern weiter differenzieren:
ein Schema, das bis in die neueste Zeit in immer neuen
Abwandlungen eine grosse Rolle gespielt hat. Allerdings
durchkreuzt sich hier bei Dikaiarch der Gedanke der Ent-
wicklung vom ungestalteten Primitiven zu immer differen-
zierteren Gestalten mit der Vorstellung von einer goldenen
Vergangenheit, die viel besser gewesen ist als die Gegen-
wart, so dass die Kindheit der Menschheit als ihr goldenes
Zeitalter erscheint, eine Vorstellung, die natiirlich auf
uralte Zeiten zuriickgeht. Auch sonst ist das Schema nicht
durchweg einheitlich durchgefithrt, indem einerseits die
Weisheit der Orientalen tiber die der Griechen gestellt, auf
der anderen Seite die einer jingeren Kultur zugehorige
griechische Einfachheit dem orientalischen Luxus als das
bessere gegentibergestellt wird. Mit anderen Worten: es
scheinen sich bei ihm zwei entgegengesetzte Auffassungen
der Kultur, nimlich als einer hoheten Form des Lebens, zu
dem sich der Mensch aus einem primitiveren Zustand ent-
wickelt, und als einer Entfremdung von einem urspriing-
lichen gliicklicheren Naturzustand und also in gewisser
Weise einer Degenerationserscheinung von Anfang an,
miteinander zu vermischen, ohne dass die spirlichen Frag-
mente es noch erlaubten zu erkennen, wie sich das in der



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 99

Darstellung im Einzelnen ausgewirkt hat . So ldsst sich
auch nicht mit Sicherheit feststellen, ob Dikaiarch an einen
natirlichen Tod von Kulturen, sozusagen aus Altersschwiiche,
geglaubt hat. Als Aristoteliker, der von der Ewigkeit der
Welt tiberzeugt ist, konnte er natiirlich nicht glauben, dass
irgend eine menschliche Kultur sich ewig weiter entwickeln
konne, da sonst in der unendlichen verflossenen Zeit ent-
weder schon ein unendlich differenzierter Zustand erreicht
oder seit Ewigkeit ein Zustand der Stagnation eingetreten
sein miisste. Aber er scheint dieses Problem, soweit die
Fragmente erkennen lassen, eher durch die Annahme meht
oder minder regelmissig eintretender kulturvernichtender
Katastrophen als durch die Annahme eines natiirlichen
Todes der Kulturen an Altersschwiche gelost zu haben.
So tritt der aristotelische Entwicklungsgedanke in seiner
biologischen Form bei ihm nicht mehr rein in Erscheinung,
sondern ist mit anderen Elementen vermischt. Aber der
Gedanke der Entwicklung, wenn auch in einer etwas anderen
und komplizierteren Form, steht auch bei ihm iiberall im
Hintergrund.

Es ist nun eben in solchen Vermischungen mit anders-
artigen Entwicklungsvorstellungen, dass der aristotelische
spezifisch biologische Entwicklungsbegriff spiter weiter-
gewirkt hat. So hat Aristoteles oder vielmehr seine Auf-
fassung von natiirlicher Entwicklung zweifellos Polybius
bis zu einem gewissen Grad beeinflusst, wenn dieser zwar
den Kireislauf der einfachen Verfassungen nach mehr oder
minder mechanischen Prinzipien konstruiert, dann aber in
Bezug auf die fiir ihn besonders wichtige romische Vet-

v Vgl. WenrvLi, Dikaiarch, frgt. 47-66 (pp. 22 ff.) nebst Kommentar.
In den Fragmenten ist der allmihliche Abstieg von den gliicklichen
Zustinden der Urzeit viel stirker betont als die Entwicklung zur Reife.
Aber das Entwicklungsschema scheint doch iiberall hindurch, vor
allem auch datin, dass hervorgehoben wird, dass die einmal erworbenen
Errungenschaften in spiteren Stadien nicht verschwinden, sondern als
Teil der spiteren Kultur erhalten bleiben (vgl. vor allem frgt. 48).



I00 KURT VON FRITZ

fassung betont, dass diese ganz auf natiirliche Weise gewach-
sen sei, eben deshalb aber auch erwartet werden miisse,
dass sie, nachdem sie ein Stadium der Reife erlangt habe,
auf dem sie sich lange erhalten habe, doch endlich auch
einem nattirlichen Prozess des allmihlichen Verfallens
unterliegen werde 1. Doch blieb auch hier die Wirkung
des Aristoteles auf die Geschichte im engeren Sinne im
Altertum verhiltnismissig schwach und vereinzelt; und es
ist auch hier der neuesten Zeit vorbehalten geblieben, die
Betrachtung von Kulturen als Lebewesen, die einen Prozess
des Reifens, des Alterns, und, wenn sie nicht durch 4ussere
Einwirkungen eines gewaltsamen Todes sterben, des natiir-
lichen Absterbens aus Altersschwiche durchmachen, im
Einzelnen und zugleich im Grossen konsequent durch-
zufiihren.

Mit allen den so weit erwihnten Neuerungen hat Aristo-
teles Anregungen und Anstdsse gegeben, die eine Zeit lang
im Peripatos weitergewirkt haben und teilweise in ihrer
Wirkung auch schon im Altertum {iber den Peripatos
hinausgedrungen sind, dann aber, bald etwas frither, bald
etwas spiter, wieder verebbten und erst in neuerer Zeit, die
einen etwas frither, die anderen etwas spiter, immer aber
viele Jahrhunderte nach Aristoteles, zu einer ungeahnten
Bedeutung gelangt sind. Das ist vielleicht auch ganz natiir-
lich, weil eben in allen diesen Fillen das, was Aristoteles
angeregt hat, etwas ganz Neues gewesen ist, der Boden
dafiir daher noch nicht vorbereitet sein konnte.

Das Gegenstiick dazu ist es denn auch, dass auf zwei
anderen Gebieten der Einfluss des Aristoteles und seiner
Schule zeitlich ein sehr viel unmittelbarerer gewesen ist,
gleichzeitig aber sich sehr viel weniger leicht feststellen ldsst,
wieviel davon rein aristotelisch war oder wieviel davon
etwa schon vor Aristoteles angefangen hatte und nur von

1 Polybius, VI, 9; vgl. auch K. von Frrrz, The Theory of the mixed Con-
stitution, New York, 1954, pp. 87 ff. und Anmerkung, 73 (p. 419 ff.).



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES IO0I

ihm weiterentwickelt oder in eine andere Richtung gelenkt
worden ist. Das eine davon ist die Biographie. Ansitze zu
biographischer Darstellung gibt es schon vor Aristoteles 1:
in einigen sokratischen Dialogen, vor allem Platons Apolo-
gie, die starke biographische Elemente enthilt, aber auch
einigen sokratischen Schriften Xenophons, ferner in der
Enkomienliteratur, vor allem Xenophons Agesilaos und bis
zu einem gewissen Grade in Isokrates’ Euagoras. Auch die
pseudobiographischen Erziechungsromane des 4. Jahrhun-
derts, wie die Kyrupaedie Xenophons oder der Diogenes-
roman des Eubulides, gehoren in gewisser Weise hiether.
Spiter enthilt die noch zu Aristoteles’ Lebzeiten begin-
nende, nach seinem Tode aber sich zunidchst weitgehend
unabhingig von Aristoteles und seiner Schule entwickelnde,
Alexanderbiographie naturgemiss nicht unbetrichtliche bio-
graphische Elemente, da hier die grosse Geschichte in
hohem Grade durch die Person des Konigs und damit
durch Ereignisse, selbst mehr oder minder privater Natur,
seines personlichen Lebens bestimmt wird. Abgesehen
davon ist jedoch in der dlteren griechischen Historiographie
das biographische Element nur wenig entwickelt.

Auf diesem Gebiet nun kann an dem sehr betrichtlichen
Einfluss des Peripatos auf die Entwicklung innerhalb des
Altertums gar kein Zweifel bestehen, obwohl weder Aristo-
teles selbst Biographien verfasst hat noch irgend welche
Anzeichen dafiir vorliegen, dass er etwa zur Abfassung von
Lebensbeschreibungen im eigentlichen Sinne unmittelbar
die Anregung gegeben hitte. Sein unmittelbares Interesse
war vielmehr gerichtet auf die verschiedenen Typen des
menschlichen Lebens: des aktiven Lebens, des Lebens
theoretischer Forschung, des Genusslebens, etc., wie sie
von ihm in der Nikomachischen Ethik diskutiert worden
sind 2: ferner auch, wenn dies auch in seinen erhaltenen

1 Vgl. A. DruLg, Studien gur griechischen Biographie, Gottingen, 1956.
2 Aristoteles, INik. Ethik, X, 6 fI.



Ia2 KURT VON FRITZ

Schriften weniger unmittelbar zum Ausdruck kommt, die
verschiedenen Lebensideale der Philosophen und ihre Ver-
wirklichung im praktischen Leben. Daraus sind die Schriften
mehrerer unmittelbarer Schiiler des Aristoteles, des Theo-
phrast, Dikaiarch, Klearchos von Soloi, hervorgegangen,
wobei Dikaiarch die verschiedenen Lebenstypen an der
Lebenstuhrung und den Handlungen von Einzelpersonlich-
keiten illustriert!, Klearchos von Soloi den Btog gmoAav-
otxbs, das Genussleben, dessen Beschreibung er sich vor
allem gewidmet zu haben scheint, an dem Beispiel ver-
schiedener, einem solchen Leben in verschiedenem Grade
verfallener Vilker in seinen Folgen erlduterte 2. Aber auch
die Schrift des Aristoxenos iiber den Biog ITuOayopixée, d. h.
das Leben «nach » Pythagoras 3, d. h. nach den pythago-
reischen Idealen und den darauf gegriindeten Vorschriften,
gehort hierher.

Es ist leicht zu sehen, wie sich daraus eine Tendenz zu
biographischer Darstellung entwickeln musste, da sich doch
die Lebensweise und ebenso das Lebensideal, wenn der
Versuch gemacht wird, es in die Wirklichkeit umzusetzen,
in den Handlungen von Individuen ausdriicken muss. So
hat denn auch Aristoxenos neben seinem pythagoreischen
Leben oder Leben nach dem Ideal des Pythagoras auch ein
Leben des Pythagoras und seiner Jiinger in chronologischer
Folge geschrieben und ausserdem ein Leben des Sokrates
und Platons wverfasst4 Auch Dikaiarch scheint neben
einem geschichtlichen Werk tber die pythagoreische Schule
Philosophenbiographien geschrieben zu haben 5. Fiir die
Geschichtschreibung wichtig ist, dass hiervon ein starker
Anstoss dazu ausgegangen ist, das Leben bedeutender

1 Vgl. WenRrvLl, Dikaiarchos, Frgt. 25-46. 2 Vgl. WenrLI, Die Schule
des Aristoteles : Klearchos, 1948, Frgt. 37-62 und Kommentar. 3 Vgl
WenRrLI, Die Schule des Aristoteles : Aristoxenos, 1945, Frgt. 26-32.
4 [bidem, Frgt. 11-41. ® Vgl. tiber diese Frage F. WenrL1, Dikaiar-
chos, p. 5o0.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 103

Minner als eine Einheit zu fassen und darzustellen, freilich
in der Mehtrzahl der Fille nicht so, dass dabei die chronolo-
gische Folge der Ereignisse immer streng gewahrt worden
wire. Weniger wichtig vom Standpunkt der Geschicht-
schreibung aus ist dagegen eine zweite Form biographischer
Darstellung, die aus den literargeschichtlichen Bestrebungen
des Peripatos hervorgegangen ist und die es sich zum Ziel
gesetzt hatte, die literarischen Werke von Dichtern oder
anderen Autoren durch Daten aus ihrem Leben zu erldutern.
Diese Form ist spiter vor allem von den alexandrinischen
Gelehrten iibernommen, gepflegt, und weiter ausgebildet
worden. Sie dient jedoch vor allem den Zwecken der
literarischen Interpretation und steht mit der Geschichte
und selbst der Kulturgeschichte und der Literaturgeschichte,
sofern sie eine Form der Geschichte sein will, nur in einer sehr
entfernten Beziehung.

Es ist im Rahmen eines kurzen Vortrages nicht moglich,
im Einzelnen zu erdrtern, wie die zuerst genannte Form
der peripatetischen Biographie, die Biographie, welche der
Illustration der verschiedenen Lebensweisen, darunter auch
des Lebens politischer Aktivitit dient, mit der reichen
Literatur von Biographien bedeutender Minner, vor allem
auch Staatsminner, zusammenhingt, die sich in hellenis-
tischer Zeit seit dem dritten Jahrhundert entwickelt.

Doch ist unverkennbar in dieser Literatur der Einfluss
des Aristoteles noch in einer weiteren Weise zu spiiren.
Nach dem, was tiber die Entwicklungstheorie des Atisto-
teles und ihre Einwirkung auf manche Zweige der Geschicht-
schreibung gesagt worden ist, liegt die Annahme nahe, dass
sie auch und vor allem die Biographie beeinflusst haben
miisste, indem etwa auch das Leben des einzelnen Indivi-
duums aufgefasst worden wire als «geprigte Form, die
lebend sich entwickelt ». Dies ist jedoch in der unmittelbar
von Aristoteles oder vom Peripatos beeinflussten Biographie,
soweit sie erhalten ist, nirgends zu beobachten. Soweit



104 KURT VON FRITZ

Derartiges in der antiken Literatur tiberhaupt vorkommt,
ist es vielmehr eher in den Fragmenten des Geschichtswerkes
des Poseidonios zu finden . Dies liegt daran, dass Aristoteles
selbst seinen biologischen Entwicklungsbegriff zwar auf
mancherlei Formen und Produkte der menschlichen Titig-
keit ausgedehnt hat, thn aber andererseits auf das menschliche
Individuum selbst nur insofern anwendet als es ein Exem-
plar seiner Gattung ist, nicht dagegen auf das Individuum
als ein von allen anderen Individuen verschiedenes Einzel-
wesen. Mit anderen Worten: die Vorstellung einer inneren
Gesetzlichkeit, nach der sich das Individuum als Individuum
anders als alle anderen Individuen derselben Gattung ent-
wickelt, ist Aristoteles fremd. Er ldsst vielmehr in der
Nikomacheischen Ethik 2 das Etbos des einzelnen Menschen
—ein Begriff des individuellen Charakters, der, ob dies nun
etymologisch richtig ist oder nicht, fir das griechische
Sprachgefithl mit dem Begriff des #0oc, der Gewohnbheit,
zusammenhingt — nicht so sehr aus seiner Naturanlage,
seiner oblolg, hervorgehen als aus seinen auf freien Ent-
scheidungen oder mwpoatpéseig beruhenden Entschlissen.
Gehen die ersten Entscheidungen in der Richtung der épet,
so wird es zunehmend immer leichter, auch in Zukunft
Entscheidungen der selben Art zu treffen und es entsteht
das #0o¢ eines Menschen, der &pet# hat, gehen die ersten
Entscheidungen in der entgegengesetzten Richtung, so wird
es zunehmend immer schwerer, nicht in derselben Richtung
weiterzugehen und am Ende steht die movmplo.

Dies bedeutet nicht, dass die Naturanlagen des Menschen,
wie etwa seine spezifische intellektuelle oder sonstige Bega-
bung oder die ihm angeborenen Neigungen oder sein indi-
viduelles Temperament, fiir seine Entwicklung keine Bedeu-
tung hitten. Schon in den voraristotelischen Ansitzen zu
biographischer Darstellung wird hiufig gleich zu Anfang

1 Vgl. Gnomon, XXVIII (1956), p. 330 und K. REINHARDT in Pauly-
Wissowa, XXI1, 635 fl. 2 Aristoteles, Nik. Ethik, 11, 1 ff.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 10§

von der gboiwg des Helden gesprochen ! und diese dargestellt;
und in der nacharistotelischen Biographie ist dies nicht
anders. Aber die Naturanlagen werden nicht als ein Keim
betrachtet, der sich entwickeln muss, sondern sie werden
unter das wdlog gerechnet, unter das, was dem Menschen
von aussen widerfihrt — da ja auch die Naturanlagen und
angeborenen Neigungen des Menschen etwas sind, das et
weder machen noch sich wihlen kann — und dieses wd0oc
wird allgemein sozusagen als das Material angesehen, an
welchem sich die mwpoaipéosic des Einzelnen wvollziehen.
Aber es sind diese mpoarpéoeis und nicht das wdbOog selbst,
wodurch das %0oc des Menschen hervorgebracht wird.
Hierbei erscheint es dann allerdings, unbeschadet der allge-
meinen Feststellung einer natiitlichen Perseveranz in der
einmal eingeschlagenen Richtung, als durchaus moglich,
dass dussere Ereignisse oder Umstinde, die einer latent
immer vorhandenen Naturanlage oder Neigung des Indivi-
duums, z.B. seiner Ruhmsucht oder seiner Neigung zur
Uberhebung oder zum Luxus, besondets entgegenkommen
— wir wiirden vielleicht sagen: die eine besonders grosse
Versuchung fiir ihn darstellen, ein Ausdriick, den Aristoteles
freilich nicht kennt — eine Anderung in der Richtung
seiner mpoatpéoelg bewirken und so auch eine allmihliche
Verinderung seines #fog zum Guten oder zum Schlechten
veranlassen 2.

Dies ist ein Schema der Betrachtung, das in der antiken
Biographie seit dem dritten Jahrhundert v. Chr. bis ins
spiate Altertum hinein eine ausserordentlich grosse Rolle
spielt und auch in den Lebensbeschreibungen Plutarchs,
soweit sie nicht von Poseidonios beeinflusst sind, iiberall
hervortritt. Diese Lebensbeschreibungen aber stehen
bekanntlich in der Mitte zwischen der Biographie im engeren
Sinne und der Geschichtschreibung, da sie sich nicht nur

1 Vgl. z. B. Xenophon, Kyrupaedie, 1, 2, 1/2. 2 Vgl. dariiber A. DIHLE,
op. laud, pp. Go L.

8



106 KURT VON FRITZ

alle mit Personlichkeiten beschiftigen, die in der politischen
Geschichte eine fithrende Rolle gespielt haben, sondern
auch eben dieses geschichtliche Wirken in den Mittelpunkt
der biographischen Darstellung stellen. Die Verbindung mit
der Geschichtschreibung im engeren Sinne ist hier aber auch
deshalb eine ganz enge, weil nicht wenige Historiker —
man braucht nur an Polybios oder Cornelius Nepos zu
erinnern — sowohl Lebensbeschreibungen von historisch
bedeutenden Personlichkeiten geschrieben als auch Ge-
schichtswerke verfasst haben und offenbar nicht ganz selten
etwas aus dem einen Genos in das andere hiniibernahmen.

Die Biographie historisch bedeutender Minner ist nun
aber auch eine Form der historischen Darstellung, die es
leichter als andere Formen macht, eine in sich geschlossene
Darstellung eines historischen Gegenstandes zu geben.
Damit hingt in gewisser Weise das letzte Problem zusam-
men, das noch zu behandeln ist, und das sowohl in Bezug
auf die unmittelbare wie auf die mittelbare Bedeutung
des Aristoteles fiir die Geschichtschreibung vielleicht das
wichtigste, jedenfalls aber das schwierigste ist.

Der Begriff der peripatetischen Geschichtschreibung ist
wohl von E. Schwartz geschaffen worden. Was damit
gemeint ist, ist wohl am deutlichsten ausgesprochen in
zwei Abschnitten in seinen Pauly-Wissowa-Artikeln iber
Duris von Samos ! und tiber Diodor 2. Exr geht aus von einem
Fragment aus der Vorrede des Duris zu seinem Geschichts-
werk, in welchem Duris die beiden Isokratesschiiler
Ephoros und Theopomp angreift, weil sie weit hinter der
Wirklichkeit des Geschehenen in ihrer Darstellung zuriick-
geblieben seien, da sie weder piunocigc noch 7dovy év 16
ppdoo hitten, sondern sich nur um das ypdeew gekiimmert
hitten. Nach der Meinung von E. Schwartz bedeutet dieser
Vorwurf nichts anderes als eine Ubertragung der aristote-

v Pauly-Wissowa, V, 1855. 2 Ibidem, V, 687.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 107

lischen Stillehre von der Dichtung auf die Geschichtschrei-
bung. Die Geschichte solle nach dieser Auffassung (des
Duris) das Menschendasein ({ioc) schildern wie die Tra-
goedie, und wie die Tragoedie das nwd0og des Horers erregen.
Der epideiktische Stil (der Isokrateer Theopomp und
Ephoros) sei gerade der, welcher am wenigsten geeignet
sei zu rithren oder zu erschiittern. In seinem Diodorartikel
hat E. Schwartz dies nach einer anderen Richtung hin weiter
ausgefihrt, indem er darauf hinweist, dass die Darstellung
der Geschichte des Agathokles im zwanzigsten Buch der
Bibliothek Diodors eine Reihe von besonders lebendigen
und brilliant erzdhlten Szenen enthalte sowie ein fein moti-
vierendes oder stimmungsvolles Raisonnement. Das weise
auf eine Vorlage von hoch entwickelter historischer Kunst,
der es auf Nachnahmung des Lebens und Erregung des
nbog angekommen sei. Er identifiziert diese Vorlage mit
Duris von Samos, dem Schiiler und Freund des Peripatetikers
Theophrast, und bezeichnet deren Prinzip der historischen
Darstellung als dasjenige der peripatetischen Geschicht-
schreibung grossen Stils.

Schon etwas frither hatte E. Schwartz diese Art der
Geschichtschreibung in einem Artikel iber Sallust !, ohne
auf die erwihnten direkten Zeugnisse niher einzugehen,
im Ganzen charakterisiert, indem et schrieb: « Versucht man
nun, Sallusts Darstellung auf die wirkenden und bedingenden
kiinstlerischen Prinzipien zuriickzufiihren, so ergibt sich,
dass er in scharfem Gegensatz zu der Richtung der Ge-
schichtschreibung steht, welche die hellenistische Literatur
von Kallisthenes bis Poseidonios beherrscht. Das ist die
peripatetische Historiographie, wie sie praktisch von
Kallisthenes und Duris, theoretisch, wie man wenigstens
vermuten darf, in Theophrasts und Praxiphanes’ Schriften
mepl iotoplag ausgebildet war. Sie ist hervorgegangen aus

1 E. ScawARrTz, « Die Berichte iiber die catilinarische Verschworung »,
Hermes, 32 (1897), p. 560 fl. Vgl. Ges. Schriften, 11, p. 282 f.



108 KURT VON FRITZ

dem Kampf gegen den monotonen Formalismus der Iso-
krateer einerseits und den pseudopoetischen Stil der in
Alexanders Zeit wiederbelebten ionischen Historiographie
andererseits, schliesst aber mit nichten an Thukydides an
und ist auch wohl zu unterscheiden von der das Sachliche
gegeniiber dem Kiinstlerischen vordringenden Geschicht-
schreibung der Militdrs und Politiker, des Konigs Ptole-
maeus, des Kardianers Hieronymus und vor allem des
Polybius. Aristoteles selbst hat diese Geschichtschreibung
nicht geschaffen; er sah in der historischen Darstellung nur
ein Mittel, nicht den Selbstzweck. Aber das harte Utteil, das
er tber die Geschichtschreibung als Kunstgattung fillte,
brachte das Bedtirfnis des gebildeten Publikums, kiinstlerisch
komponierte und geschriebene Geschichtswerke zu lesen,
nicht aus der Welt; und es hitte wunderbar zugehen miissen,
wenn die aristotelische Lehre von den idsthetischen Wirkun-
gen, wenn die von ihm entdeckten Prinzipien des Stils,
diesem Bediirfnis nicht angepasst worden wiren. Das
Resultat dieser schnell, zum guten Teil noch zu Aristoteles’
Lebzeiten, vollzogenen Adaption ist eben jene peripatetische
Geschichtschreibung, welche mit der Tragoedie, wie Aristo-
teles sie fasste, rivalisiert und zugleich dem Sammelgeist
der alles Wissen umspannenden Schule dadurch Rechnung
tragt, dass sie das, was einst die Ionier ictopin genannt
hatten, in sich aufnimmt, wie der Meister Demokrit in sich
aufgenommen hatte. »

Nach dieser Theorie hat es also in hellenistischer Zeit
eine weit verbreitete, wenn auch nicht iiberall herrschende,
Art der Geschichtschreibung gegeben, welche diejenigen
Stil- (und auch vielleicht Kompositions-) prinzipien, welche
Aristoteles fiir die Dichtung und speziell fur die Tragddie
im Gegensarg zur Geschichtschreibung aufgestellt hatte, nun
gerade auf die Geschichtschreibung anzuwenden suchte.
Diese Theorie wurde, gleich nachdem E. Schwartz sie
offentlich ausgesprochen hatte, von F. Leo in seinem



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 109

bekannten Buch iiber die griechisch-romische Biographie !
positiv aufgenommen und fand zunichst fast allgemeine
Annahme, wenn auch in den folgenden Jahren von verschie-
denen Seiten kleinere Modifikationen an Schwartz” Inter-
pretation des vorliegenden Materials vorgenommen wurden.
Von besonderer Bedeutung unter den Versuchen dieser Art
ist die sehr beachtenswerte Dissertation des Wilcken- und
Heinzeschiilers Paul Scheller de hellenistica historiae conscri-
bendae arte?, welche einerseits Schwartz’ Theorie im Einzel-
nen weiter ausfithrte und auf die innerhalb des hellenistischen
Zeitalters auftretenden Kontroversen tiber die wahre oder
beste Art, Geschichte zu schreiben, niher einging, anderer-
seits die von Schwartz gegebene Interpretation des ent-
scheidenden Durisfragments in zwei wichtigen Punkten
verbesserte, bezw. prizisierte. Wihrend E. Schwartz nur die
Forderung der piunoic auf die Gesamtanlage und Kompo-
sition, die Forderung der %3ov#) dagegen ausschliesslich
auf den Stil bezogen hatte, machte Scheller mit Recht darauf
aufmerksam, dass mit #dovy) nur diejenige Mdovy gemeint
sein konne, welche nach Aristoteles die natiirliche Folge
der piumoig ist, so dass pipmoig und #Hdovy nicht von-
einander getrennt werden konnen und beide sich auf die
ganze Darstellung beziehen miissen. Aufs engste damit
zusammen hingt die Interpretation der zusitzlichen
Bemerkung des Duris, dass Theopomp und Ephoros sich
nur um das Schreiben gekiimmert hitten, was z. B. von
Blass so verstanden worden war als ob Duris hitte sagen
wollen, die Isokrateer seien nur bestrebt gewesen, die Dinge
irgendwie aufzuschreiben, ohne dem Stil irgendwelche
Beachtung zu schenken, wihrend Scheller mit Recht nach
dem Vorgang von Miller bemerkt, dass es im Gegenteil
besagt, dass sie zu sehr nur auf den reinen Sprachstil achteten

V' F. Leo, Die griechisch-romische Biographie, Leipzig, 1901, p. IIO.
2 Paul ScueLLER, De hellenistica historiae conscribendae arte, Diss., Leipzig,
1901,



I10 KURT VON FRITZ

und dariiber andere und nach Meinung des Duris wichtigere
Mittel der Darstellung vernachlissigten.

Mit diesen und einigen anderen Modifikationen durch
Reitzenstein !, Laqueur 2, und Jacoby?® blieb Schwartz’
Theorie lange Zeit die herrschende, bis in neuerer Zeit
von verschiedener Seite schwerwiegende Bedenken dagegen
angemeldet wurden. Der Reigen wird erdffnet durch einen
Aufsatz von B. L. Ullman mit dem Titel History and Tra-
gedy ®. In diesem Aufsatz suchte Ullman zu zeigen, dass die
Anwendung von Stil- oder Kompositionsprinzipien der
tragischen Dichtung auf die Geschichtschreibung unmaoglich
von Aristoteles angeregt worden sein konne, da Aristoteles
ja vielmehr gerade den Unterschied zwischen Tragoedien-
dichtung und Geschichtschreibung betont habe. In Wirklich-
keit gehe die Vermischung des historischen und des dichteri-
schen, ja selbst des tragischen, Stiles gerade auf die Isokrateer
zuriick. Zwar sei es nicht ausgeschlossen, dass Theophrast
oder ein anderes Mitglied des Peripatos von den Auffassun-
gen des Meisters abgewichen sei. Aber der Beweis dafiir
tehle vollstindig; und wenn es einen solchen Peripatetiker
gegeben haben sollte, dann sei er eben ein Deserteur der
Schule gewesen und man miisse annehmen, dass er ins Lager
der Isokrateer iibergegangen gewesen sei.

Etwas anders stehe es freilich mit Kallisthenes und Duris
von Samos. Wenn Kallisthenes verlange, dass der Geschicht-
schreiber in den eingelegten Reden (oder auch in seiner
Darstellung der Ereignisse?) den Charakter der Personen
und Gegenstinde nicht verfehle, sondern der Stil seiner
Darstellung diesen angepasst sein miisse, so folge et zwar
in der Wahl seiner Ausdriicke dem, was Aristoteles in der

1 R. RErrzenNsteIN, Hellenistische Wunderersihlungen, Leipzig, 1906,
p. 84 ff. 2 In Hermes, 46 (1911), 347 ff. ® F. Jacowy, Die Frag-
mente der griechischen Historiker, 11c, p. 117 (76 F 1, Kommentar).
4 B. L. UrLrmaN, « History and Tragedy », Transactions of the American
Philological Association, 73 (1942), pp. 25 ff.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES EFI1T

Poetik tiber die vom tragischen Dichter zu befolgenden
Regeln der Darstellung gesagt habe. Aber die Ubertragung
der Prinzipien des tragischen Stiles auf die Geschichtschrei-
bung sei darum doch véllig antiaristotelisch und stamme
tatsiachlich von den alten Rhetoren, wie sowohl durch den
auctor mept Gdoug bestitigt werde, der !Kallisthenes mit
Gorgias zusammenstellt, wie durch Cicero, der in de oratore
von Kallisthenes sage, er habe fast nach Art der Rhetoren
Geschichte geschrieben, wie Ephoros und Theopomp (was
freilich von Cicero in dieser Form nicht gesagt wird, obwohl
Ephopros und Theopomp kurz vorher von ihm als Ge-
schichtschreiber, die von der Rhetorik herkommen, erwihnt
worden sind) . Dasselbe gelte letzterdings auch fiir Duris,
der sich zwar den Worten nach gegen die Isokrateer Ephoros
und Theopomp wende, aber sie nicht von aristotelischen
Prinzipien aus kritisiere, sondern vielmehr deshalb, weil sie
seiner Meinung nach die isokrateische Verbindung von
Tragoedie und Geschichtschreibung nicht weit genug
getrieben hitten. Die tragische Geschichtschreibung der
hellenistischen Zeit, als deren hervorragendste Vertreter
schon immer Duris und Phylarch gegolten hatten, sei also
alles andere eher als peripatetisch. Sie sei vielmehr hervor-
gegangen aus einer ibertriebenen Fortbildung von Prinzi-
pien, die von den alten Rhetoren aufgestellt und daher sehr
viel idlter seien als Aristoteles. Viel eher konne man sagen,
dass die heftige Kritik, welche Polybios gelegentlich an der
Tragisierung der Geschichte durch andere Historiker, vor
allem Phylarch, tibe, echt aristotelisch-peripatetisch sei, da
sie der Meinung des Aristoteles von dem fundamentalen

! Die ganze Stelle bei Cicero, de oratore, 11, 57/58 lautet wie folgt:
« Postea vero ex clarissima quasi rhetorum officina duo praestantes
ingenio, Theopompus et Ephotus, ab Isocrate magistro impulsi se ad
historiam contulerunt; causas omnino nunquam attigerunt. Denique
etiam a philosophia profectus princeps Xenophon, Socraticus ille, post
ab Aristotele Callisthenes, comes Alexandri, scripsit historiam, et is
quidem rhetorico paene more, etc.»



112 KURT VON FRITZ

Unterschied zwischen Dichtung und Geschichtschreibung,
der in deren Wesen begriindet sei, entspreche. Freilich sei
Polybios selbst, z. B. in seiner Geschichte Philipps V, gele-
gentlich unvermerkt und unter dem Einfluss seiner Zeit-
genossen, in das tragische Genre verfallen.

Gegen Ende seines Aufsatzes ' hat Ullman noch eine
weitere Theorie aufgenommen, die fiir die Beurteilung und
das Verstindnis des Ganzen nicht ohne Bedeutung ist.
Er kniipft dabei an Untersuchungen Reitzensteins ? an, der
die Frage aufgeworfen hatte, ob Cicero, wenn er an den
Historiker Lucceius mit der Aufforderung herantrat, die
Geschichte seines Konsulats so darzustellen, dasse seine
(Ciceros) Verdienste, selbst tiber die strikte historische
Wahrheit hinaus, erhoht erschienen, nicht durch die allge-
mein anerkannten Usancen einer damals weit verbreiteten
Art der Geschichtschreibung gerechtfertigt gewesen sei.
Er kommt zu dem Resultat, dass mindestens seit Kallisthenes,
aber bis zu einem gewissen Grad schon seit den Isokrateern,
sich eine Konvention gebildet hatte, nach der es als ange-
messen und erlaubt angesehen wurde, in Spezialgeschichten
und historischen Monographien, im Gegensatz zu Univer-
salgeschichten, sich dem tragischen Stil anzunihern, Peri-
patien einzuftihren, und ganz allgemein die niichterne Wahrt-
heit zu erhohen und zu verschonern. Selbst Historiker wie
Polybios, die im Allgemeinen der tragischen Geschicht-
schreibung abgeneigt waren, hitten in monographischen
Werken, wie der Biographie des Philopoimen oder der
Geschichte des numantinischen Krieges, oder in mono-
graphischen Teilen ihres Geschichtswerks, wie der Dar-
stellung des Ausgangs Philipps V, dieser Tendenz Konzes-
sionen gemacht. Aber auch darin, so schliesst Ullman
seine Betrachtungen, seien diese Historiker keineswegs durch
Aristoteles bestimmt gewesen. Wenn es nach Aristoteles

1 Op. coll. (oben Anm. 34), p. 44 ff. 2 Wunderergihlungen, 84 fI.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 113

gegangen wire, wire die Geschichte vielmehr eine reine
Tatsachenwissenschaft geworden — hochstens mit der
Einschrinkung, dass auch Aristoteles nicht alle dem Histo-
riker bekannten Fakten hitte als gleichwertig betrachten
konnen. Aber Geschichtschreibung als Kunst, die den Leser
erheben und in ihm eine eigene %3ov% hervorbringen solle,
sei nicht aristotelisch, ja widerspreche geradezu den von dem
Philosophen fiir die Geschichtschreibung aufgestellten
Regeln. Dass eine Geschichtschreibung dieser Art in der
hellenistischen Epoche eine so grosse Rolle gespielt habe,
sei ein Triumph des Isokrates tiber Aristoteles.

Ullmans Ergebnis ist also das genaue Gegenteil der so
lange Zeit fast allgemein angenommenen These von
E. Schwartz. Die Theorie und Praxis der tragischen Ge-
schichtschreibung, an deren Existenz als solcher ja nicht
zu zweifeln ist, ist danach nicht entstanden als eine Gegen-
bewegung gegen die Praxis der Isokrateer und angeregt
durch eine wenn auch vielleicht nicht ganz folgerichtig
interpretierte Meinungsdusserung des Aristoteles, wie
Schwartz angenommen hatte, sondern ist ganz im Gegenteil
gerade eine steigernde Fortfiihrung der Theorie und Praxis
der Isokrateer und steht im schirfsten Gegensatz zu der
Theorie des Aristoteles und daher aller Wahrscheinlichkeit
nach zu der Theorie der Peripatetiker allgemein.

Seit diesem Aufsatz von Ullman ist von einer ganzen
Reihe von Gelehrten, darunter Laistner 1, F. Wehtli 2, und

1 M. LAISTNER, 7he greater Roman hbistorians, Berkeley, 1947, pp. 14 fl.
2 F. WeHRLI, « Die Geschichtschreibung im Lichte der antiken
Theorie » in Eumusia, Festgabe fiir Ernst Howald zum sechzigsten
Geburtstag, pp. 54 ff. Wehtli sucht nachzuweisen, dass Theophrast
«den guten historiographischen Stil als Uberwindung chronikaler
Nichternheit in der Mitte zwischen dieser und epideiktischem Ge-
pringe » suchte. Das ist wohl richtig. Es zeigt, dass die Frage der
Stellungnahme der Aristotelesschiiler in der Frage der richtigen Art
Geschichte zu schreiben, komplizierter ist als sie sich E. Schwartz
dargestellt hatte, ist aber mit der in dem oben abgedruckten Vortrag
gegebenen Interpretation der Auffassung des Duris wohl vereinbar,



114 KURT VON FRITZ

Giovannini 1, der Versuch gemacht worden, den Begriff
der tragischen Geschichtschreibung etwas zu kldren, ver-
schiedene Arten dessen, was zu verschiedenen Zeiten als
tragische Geschichtschreibung bezeichnet worden ist, zu
unterscheiden, und die tragische Geschichtschreibung all-
gemein von der rhetorischen zu trennen und zu differen-
zieren. Die letzte Arbeit dieser Art, die mir bekannt geworden
ist, ist ein Aufsatz von F. W. Walbank mit dem Titel 77ragic
History. A Reconsideration 2. Dieser kommt zu dem Ergeb-
nis, dass Ullman die Herkunft der tragischen Geschicht-
schreibung von den Isokrateern ebensowenig bewiesen habe
wie E. Schwartz ihre Herkunft von Aristoteles oder dem
Peripatos, und dass es daher besser sei, ganz unabhingig
von der Herkunftsfrage die tragischen oder tragédienhaften
Elemente in der griechischen Historiographie von Herodot
an auf ihre Verschiedenheiten und Zusammenhinge zu
untersuchen.

Das ist gewiss in vieler Hinsicht ein ausgezeichneter Rat.
Wenn ich hier doch den anderen Weg gehe, so nicht nur,
weil zu einer Untersuchung der Bedeutung des Aristoteles
fir die Geschichtschreibung der Versuch der Beantwortung
der Frage nach seinem positiven oder negativen Einfluss
auf das Emporkommen oder die Verbreitung der sogenann-
ten tragischen Geschichtschreibung in der hellenistischen
Epoche nun einmal notwendig hinzugehort, sondern auch
weil ich der Meinung bin, dass man durch eine etwas ein-
gehendere Betrachtung der Ausserungen des Aristoteles
etwas Wesentliches zu ihrer Losung beitragen kann.

Um nun gleich den Stier bei den Hornern zu packen,
ist es wohl am besten, den scheinbar unloslichen Widet-

wie auch Wehtli selbst (p. 63) betont, dass Duris durchaus nicht
die Tradition detr «thetorischen» Geschichtschreibung fortsetzt.
1 G. Grovanning, « Tragedy and History in ancient literature », Phi-
lological Quarterly, 1943, pp. 308-14. 2 F. WaALBANK, « Tragic History,
A Reconsideration», Bulletin of the Institute of Classical Studies of the
University of London, 1955, p. 4 fl.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES I1§

spruch, den E. Schwartz und B. L. Ullman in entgegen-
gesetzter Weise zu l6sen unternommen haben, in seiner
ganzen Schirfe herauszustellen. Da steht nun auf der einen
Seite die Tatsache, dass Duris von Samos, der von allen
Beteiligten als einer der hervorstechendsten Vertreter der
tragischen Geschichtschreibung anerkannt wird, seine Theo-
rie und Praxis denjenigen der Isokrateer entgegenstellt und
dass er dabei einen Ausdruck gebraucht, der in Aristoteles’
Poetik an zentraler Stelle steht, von den Isokrateern und von
Isokrates selbst dagegen nirgends auf die Geschichte ange-
wandt wird. Auf der andern Seite steht die ebensowenig zu
leugnende Tatsache, dass Aristoteles in der Poetik den
Ausdruck pipmowg von der Tragddie und der Dichtung
allgemein, nicht dagegen von der Geschichtschreibung
gebraucht, und was mehr ist, dass er die Historie der Dich-
tung ausdriicklich als etwas wesensmissig anderes entge-
gensetzt. Dies ist der Widerspruch, dem man nicht dadurch
aus dem Wege gehen kann, dass man bei der Interpretation
des Durisfragments entweder die negative Beziehung auf
das Verfahren der Isokrateer allgemein oder die positive
Beziehung auf Aristotelea einfach ignoriert. Denn beide
Beziehungen sind ja offenkundig.

Da nun der Satz des Duris kurz ist und sein volles Ver-
stindnis aus dem kurzen Fragment schwer zu gewinnen,
empfiehlt es sich wohl, mit Aristoteles zu beginnen, der bei
aller Kiirze doch ausfiihrlich genug ist, um der Interpretation
einen festen Ausgangspunkt zu geben. Dazu kommt, dass
in den erhaltenen Tragddien ein gutes Stiick des Materials
vorliegt, aus dem Aristoteles seine Theorie abgeleitet hat.
Dabei ist nun sogleich zu bemerken. dass Aristoteles in der
Poetik gar nicht von der Geschichte und ihren Stil- oder
Kompositionsgesetzen handelt, sondern dass sie ihm nur
als eine Folie dient, um die Dichtung und speziell die
Tragodie dagegen abzusetzen. Um das Wesen der Tra-
gbdie, nicht um das der Geschichte, genauer zu bestimmen,



116 KURT VON FRITZ

sagt Aristoteles, die Dichtung sei philosophischer als
die Historie, weil sie paAlov xabérov sei, die Geschichte
dagegen paihov xal’ Exactov, wobei gar kein Zweifel daran
bestehen kann, dass dem Zusammenhang nach das paiiov
ebenso zu xal’éxactov wie zu xxférov gehort. Aristoteles
sagt also nicht, dass die Geschichte ganz und gar nur das
xa® éxactov zum Gegenstand habe, ebensowenig wie er
sagt, dass die Tragodie ganz und gar nur das xaBérov
darstelle. Es ist ja auch aus der Sache selbst klar, dass er
weder das eine noch das andere meinen kann. Denn was
immer auch die Tragddie an Allgemeinem enthalten mag,
so stellt sie doch offenkundig keine allgemeinen Sitze auf
wie eine theoretische Abhandlung, sondern fithrt den
Zuschauern im Theater ein individuelles Geschehen vor
Augen. Und was die Geschichte auch immer an unwieder-
holbarem Individuellem enthalten mag, so wite sie doch
fiir uns sowohl unverstindlich wie ohne Interesse, wenn
dutch dieses ganz Individuelle nicht auch ein Allgemeineres
hindurchleuchtete. Auch hitte, wenn es anders wite, der
bertihmte Satz des Thukydides ! von dem »tHue é¢ det und
den pélrovtd wote adlic xata T0 dvlpwmivoy TolalTa ot
napanAnore Eoecblar keinerlei Giltigkeit.

Das erkennt in gewisser Weise auch Ullman an, wenn
er sagt, auch Aristoteles habe nicht die Absicht haben
konnen, die Geschichte zu einer reinen Faktenwissenschaft
zu machen, in der ein Faktum jedem anderen Faktum
gleichwertig sei. Wenn dies aber so ist, dann kann aus der
sachlichen Feststellung des Aristoteles, dass die Geschicht-
schreibung mehr an das Faktische, das Einzelne, das Indi-
viduelle, gebunden ist als die Dichtung, nicht ohne weiteres
der Schluss gezogen werden, dass seiner Meinung nach
die Geschichtschreibung umso besser ist, je mehr sie sich
dem x»0’&xactov zuneigt oder sich darauf beschrinkt. Da

1 Thukydides, I, 22, 4.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 117

Aristoteles die Dichtung philosophischer nennt als die
Geschichte, weil sie wesensmissig mehr »aBérov sei, und
da dies im Munde eines Philosophen zweifellos eine Hohet-
wertung bedeutet, besteht durchaus die Moglichkeit, daraus
den Schluss zu ziehen, dass die Geschichte zwar niemals so
philosophisch werden kann wie die Dichtung, dass sie aber
doch danach streben soll, der Dichtung darin soweit nahe
zu kommen als ihr dies ohne Verletzung der ihr inne-
wohnenden Eigengesetze moglich ist. Ob ein solcher Schluss
richtig ist oder ob er von Aristoteles gebilligt worden wire,
ist eine andere Frage. Unmdéglich ist eine solche Folgerung
aus den Ausfithrungen des Aristoteles jedoch keineswegs.
Die Vermutung von E. Schwartz, dass einige Aristoteles-
schiiler eine solche Folgerung gezogen haben und dass diese
dann von Duris und anderen in die Praxis umgesetzt worden
ist, kann also nicht als durch Ullman’s Argumente widerlegt
betrachtet werden.

Es gentigt jedoch nicht, einfach zu Schwartz zuriick-
zukehren. Denn es bleiben sehr betrichtliche Schwierig-
keiten. In Aristoteles’ Vergleich zwischen Dichtung und
Historie ist von dem x«06iov und dem xwl’éxactov die
Rede, in dem Durisfragment dagegen von der pipnouc.
Was haben diese miteinander gemein? Und was ist es fiir
ein xaBbrov, das sich der piunoig bedient und eine eigen-
artige 73ov% hervorruft?

Was Aristoteles iiber das xaf6iov der Tragddie zu sagen
hat, ist sehr eigentiimlich !. Zuerst bezeichnet er es als
otar &v YEVOLTO Xal T SUVATA XATX TO ELXOG 7) TO AVXYX&LOV.
Dann definiert er es durch & molw Ta mwota &tta cvpPatvet
AEyety 3] TWPATTEW xaTX TO &ixd¢ ¥ TO avayxoatov. Dann
sagt er 2, in der Tragodie bevorzuge man schon bekannte
Namen (d. h. von Figuren, deren Schicksale schon bekannt
seien); denn das Suvatév sel moToV: « Ta 8& yevbueva Qavepdy

1 Aristoteles, Poetik, 9, 1451a,37/38 und 14515,8/9. 2 Ibidem, 14515,
15 ff. und 29 fL.



118 KURT VON FRITZ

6Tt duvata. o0 yop &v éyéveto el Hv &dbvata ». Endlich am
Schluss fiigt er hinzu: «xév &pa cup.By) yevépeva molely odddy
NTTOV TOLYTNG E6TY. TAOV YoP YEVOLEVGY &viae 0088V xwAlEL
TotabTa elvat oloe &v eixog yevéslow xal Suvata yevécOat
»o0’0 éxcivog adTdY TOLNTNG EGTLV. »

Dies alles ist auf den ersten Blick sehr seltsam. Das
Allgemeine ist das « was wohl geschehen diirfte » und « das
Mogliche gemiss der Wahrscheinlichkeit und der Not-
wendigkeit ». Dann heisst es, die Tragddie bediene sich
solcher Figuren, deren Schicksale bekannt sind, um dadurch
die Glaubwiirdigkeit zu erhohen. Denn das was wirklich
geschehen sei, miisse auch moglich sein. Hier scheint also
vorausgesetzt zu sein, dass das « Allgemeine » in der Tra
gbdie in seiner Moglichkeit, Wahrscheinlichkeit, und Not-
wendigkeit keineswegs so unmittelbar einleuchtend in
Erscheinung tritt, dass es, um Glaubwirdigkeit zu besitzen,
nicht einer besonderen Stiitze bediirfte. Diese Stiitze abet
wird seltsamerweise eben gerade aus dem Faktischen, der
Tatsache, das dies wirklich einmal geschehen ist oder sein
soll, hergenommen, also gerade aus dem, was doch eigentlich
fur den Gegenstand der Geschichte im Gegensatz zur
Tragodie charakteristisch erschien. Aber dann wird auch
wieder gesagt, wenn einer in der Tragddie sich auch
historischer Gegenstinde bediene, so kénne er doch ein
wirklicher Dichter sein, denn es stehe nichts im Wege, dass
einige von den Dingen, die wirklich geschehen sind, so sind,
wie sie der Wahrscheinlichkeit nach geschehen wiirden,
oder moglich in Bezug auf das, «in Bezug worauf der
Dichter (wenn er sie dichterisch darstellt) ihr Dichter ist ».
Wie ist das alles zu verstehen ?

Dasselbe Paradox, das in den Ausfithrungen des Aristo-
teles iiber das Allgemeine, das Wahrscheinliche, und das
Mogliche in der tragischen Dichtung und im faktischen
Geschehen zu liegen scheint, tritt noch deutlicher hervor,
wenn man das von Aristoteles Gesagte auf den tatsdchlichen



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES I19

Inhalt der Geschichte und der Tragoedie anwendet. Wenn bei
Thukydides* Alkibiades den Tissaphernes dazu iiberreden
kann, seine Unterstiitzung der Spartaner einzustellen, aber
nicht dazu, die Athener positiv zu unterstiitzen, so ist dies,
wenn Tissaphernes sich auf seinen, bezw. den persischen,
Vorteil verstand, der Lage nach zum mindesten xata 7o
elxdg, wenn nicht xata 16 avayratov. Auchist es ein xaféiov
zum mindesten insofern als unter #hnlichen Umstinden
mutatis mutandis wohl immer wieder Ahnliches geschehen
wird. Es gehort offensichtlich zu den péiiovra mwote adbic
xata 10 avlpdmivoy ToralTta xal mwapamAfota Eosclat des
Thukydides. Dass dagegen ein Mann aus Unkenntnis seinen
Vater erschlidgt und seine Mutter heiratet, geh6rt nicht gerade
zu den wahrscheinlichsten Dingen, jedenfalls doch wohl zu
denen, die sehr viel seltener und ungewohnlicher sind als das,
was Alkibiades mit Tissaphernes widerfahren ist. Darauf
bezieht es sich offensichtlich auch, wenn Aristoteles sagt,
die Tragodie bediene sich bekannter Figuren, um das
dargestellte Geschehen glaubwiirdiger zu machen. Nun soll
das x«06rov in der Tragodie nach Aristoteles freilich auch
darin bestehen darzustellen 7@ wolw Ta mola &tTae cup.Botvet
Aéyew %) mpdtrew. Aber auch das gilt ja bis zu einem
gewissen Grade ganz natiirlicherweise auch von der Ge-
schichte. Ein Alkibiades wird nicht so reden und handeln
wie ein Nikias, und als Folge davon wird ihnen auch gewiss
nicht dasselbe widerfahren und zwar xaxta T eindg xal xaTa
T dvayxatov. Umgekehrt ist es zwar richtig, dass einer
Ismene nicht dasselbe widerfahren wird wie einer Antigone,
weil sie nicht so reden und handeln wird wie diese. Aber
auf der andern Seite gilt doch gerade fiir die antike Tragddie,
dass das Geschehen weitgehend von aussen kommt 2, dass
es durchaus nicht im Charakter der Antigone liegt, dass
sie unter allen Umstinden untergehen muss, auch wenn sie

1 Thukydides, VIII, 45 ff. 2 Vgl. dariber ausfihrlicher Studinm Gene-
rale, VIII (1955), p. 200 fL.



120 KURT VON FRITZ

nicht durch dussere, in keiner Weise von ihr abhingige,
Umstinde gerade in die Situation gestellt wiirde, in die sie
gestellt wird. Eine Tragoedie, in der das Geschehen seinem
Wesen nach sich reiz aus dem Charakter des Helden ent-
wickelt, ist erst von Shakespeare geschaffen worden. Auch
konnte man geltend machen, dass das Seltene und Unwaht-
scheinliche der Voraussetzungen des Geschehens in so vielen
Tragodien gegeniiber der verhiltnismissigen Alltdglichkeit
eines nicht geringen Teiles des historischen Geschehens
das xa06hov der ersteren beeintrichtigt. Was ist also das
spezifische xaBé6rov der Dichtung und speziell der Tragddie,
und inwiefern kann Aristoteles trotz allem hier Vorgebrach-
ten doch mit Recht sagen, dass die Tragddie gpiiocooiedtepoy
sei als die Geschichte ?

Der Grundbegriff, von dem Aristoteles in seiner Analyse
der Dichtung ausgeht, ist der der pipmoig und die pipnoie
in der Tragddie ist nach Aristoteles eine solche, welche
im Zuschauer @6fog und #€ieog, Schrecken und Jammer,
erregt. Das ist bei der Oedipustragddie allerdings im
hochsten Grade der Fall. Was ist dies nun fiir eine pipnoug?
Es ist schon oft, und zuletzt besonders gut und eindringlich
noch einmal von Gomme in seinem schénen Buch Poetry and
History ' darauf hingewiesen worden, dass pipmoig bei Aris-
toteles nicht im gewohnlichen Sinne Nachahmung bedeutet,
d. h. nicht Nachahmung von etwas Einzelnem, das in jedem
einzelnen Zug nachgebildet wird, sondern Darstellung, Aus-
druck, und zwar in dem Sinne, dass sie ein konzentrierterer
Ausdruck, eine konzentriertere Darstellung ist von etwas,
das in der Wirklichkeit in viel unkonzentrierterer Form zu
finden ist. Das ist ja auch das Wesen jeder Darstellung
auf der Bithne. Denn wenn sie nur das Leben darstellte,
wie es wirklich ist mit allen seinen unendlichen kleinen
Zufilligkeiten, brauchte niemand ins Theater zu gehen.

L A. W. GomME, The Greek Attitude to Poetry and History, University
of California Press, 1954, pp. 53 ff.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES I21

Das alles versteht sich ja eigentlich von selbst. Aber man
muss es sich gegenwirtig halten, wenn man das, was Aristo-
teles tiber Dichtung und Geschichtschreibung sagt, richtig
verstehen will. Viele immer wiederholte Irrtiimer sowie
alte und neue Missinterpretationen wiren nicht moglich,
wenn jedermann sich jederzeit diese einfachen und grund-
legenden Dinge vor Augen halten wiirde. Das gilt, wie sich
gleich zeigen wird, auch fiir die Ullman’sche Interpretation
des Duris und des Aristoteles.

Das xa06rov der Dichtung allgemein liegt in der Konzen-
tration. Aber die Art der Konzentration ist in den ver-
schiedenen Dichtungsarten eine verschiedene. Die speziell
tragische Form der Konzentration ist die Darstellung des
extremen Falls, der eben als solcher im hochsten Grade
6Bo¢ und Eieog erregt. Das der Tragodie eigentiimliche
xaB62ov liegt also nicht darin, dass etwas der Art, wie es in
der Tragodie dargestellt wird, jederzeit oder hiufig so
oder dhnlich geschieht, sondern darin, dass es als extreme
Moglichkeit hinter jedem Leben steht und in weniger
extremen Formen wohl auch in jedem Leben gelegentlich
Wirklichkeit wird.

Daraus erkldren sich die auf den ersten Blick einander
widersprechenden Sitze in Aristoteles’ Poetik, dass einer-
seits das in der Tragddie Dargestellte der Bestitigung durch
einen schon bekannten Fall bedarf, um glaubwiirdig zu sein,
jedes Wirkliche als solches aber auch méglich ist, anderer-
seits, dass nichts im Wege stehe, dass einiges geschichtlich
wirklich geschehene auch méglich sei in dem Sinne, in dem
der Dichter es gebraucht. Denn das Extreme kann wohl
der Bestitigung durch das wirklich Geschehene zu bediirfen
scheinen, um glaubwiirdig zu sein. Es ist aber auch richtig,
dass dies Extreme in der geschichtlichen Wirklichkeit vor-
kommen kann und dann dem tragischen Dichter einen Stoff
bietet, der nur seiner Bearbeitung harrt.

Damit ist also von Aristoteles unmissverstindlich gesagt,



122 KURT VON FRITZ

dass in dem wirklichen historischen Geschehen Elemente
enthalten sind, die einer tragischen Behandlung zuginglich
sind. Was Aristoteles tiber das Verhiltnis des Suvatéy zum
yevopevov sagt, zeigt deutlich, dass seiner Meinung nach
auch das wirkliche Geschehen ein xa86iov enthilt, wie dies
ja auch daraus hervorgeht, dass es dem Tragiker einen
Stoff bieten kann. Aristoteles war also nicht der Meinung,
dass das wirkliche Geschehen, das der Gegenstand der His-
torie ist, #zu#r aus xa0’éxacta besteht. Er sagt auch nirgends,
dass eine historische Darstellung umso besser ist je mehr
sie das xaf’Exactov gegeniiber dem »ab6rov betont, wie dies
Ullman als die Meinung des Aristoteles zu betrachten scheint.
Auf der anderen Seite sagt Aristoteles ebensowenig, dass der
Historiker die Geschichte soweit als moglich wie ein tra-
gischer Dichter behandeln solle; und dem Zusammenhang
nach ist es dusserst unwahrscheinlich, dass dies die Meinung
des Aristoteles gewesen ist. Darin hat Ullman vollstindig
recht.

Aber die Frage nach dem richtigen Verhiltnis zwischen
dem xaB6rov und dem »ab’€xactov in der Historiographie
bleibt bei Aristoteles unbeantwortet, aus dem seht einfachen
Grunde, dass er sich iiberhaupt in der Poetik nicht mit den
inneren Gesetzen der Geschichtschreibung beschiftigt,
sondern thm diese nur als Folie dient fiir seine Analyse der
Dichtung. Das einzige was er dariiber ausdriicklich sagt,
ist, dass die Geschichte es wesensmaissig mehr mit dem
xa0’éxactov zu tun hat als die Dichtung, womit er recht hat.
Aber er sagt weder, dass der Historiker sich um das xa0é2ov,
das zur Geschichte auch gehort, nicht kiitmmern soll, noch,
dass er, innerhalb der Moglichkeiten der Historie, sich
besonders darum bemiihen soll, und er sagt ganz und gar
nichts dartiber, in welcher Weise dies, wenn tiberhaupt, in
der Geschichtschreibung am besten zu geschehen habe.

Dagegen sagt Aristoteles ausdriicklich, dass die Dichtung
philosophischer sei als die Geschichte, weil sie mehr xa«66Aov



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 123

sei, und in seinem Munde driickt dies ohne Zweifel eine
Hoherwertung aus. Es ist daher keineswegs unbegreiflich,
dass unter manchen seiner Schiiler die Meinung entstand,
dass die Historie, soweit es ihren Eigengesetzen nach maglich ist,
sich um das xaBérov bemithen miisse, und da die einzige
Art, dies in der Darstellung eines Geschebens zu tun, die von
Aristoteles iiberhaupt diskutiert worden war, die dichte-
rische ist, dass die Historie versuchen miisse, sich soweit als
moglich, wihrend sie doch Historie bleibt, der Dichtung
anzunihern. Dass aber Duris dieser Meinung war, geht
unzweifelhaft aus seiner Forderung der piunowg und der ihr
zugehorigen ndovy hervor im Verein mit seiner tatsdchlichen
Art, Geschichte zu schreiben, wie sie sich in den direkten
und indirekten Fragmenten tiberall aufweisen ldsst. Es muss
jedoch nun zur grosseren Prizisierung etwas Weiteres
hinzugefiigt werden. Die pipnowg ist bei Aristoteles die
Grundlage aller Dichtung, nicht nur der tragischen. Auch
sagt Aristoteles, dass die Dichtung generell, nicht nur die
tragische, philosophischer sei als die Historie. Das Gleiche
gilt natiirlich fiir die grossere Rolle des xaOérov. Auf der
anderen Seite exemplifiziert Aristoteles im Folgenden vor
allem mit der Tragodie, die er iiberhaupt bei Weitem am
ausfiihrlichsten behandelt. Dem entspricht es in gewisser
Weise, dass Duris in dem entscheidenden Fragment von
piunotg allgemein, nicht von tragischer Darstellung, spricht,
spiter aber, schon im Altertum und noch mehr in der neueren
Zeit, seine Art Geschichte zu schreiben eine tragisierende
genannt worden ist. Endlich zeigen die Fragmente des
Duris und des Phylarch vielfach eine Tendenz auf dramatisch
zugespitzte Darstellung der Ereignisse und eine Vorliebe
tir die Schilderung von Extremen im Leiden und Handeln.
Trotzdem muss die Frage gestellt werden, ob die pipnoug
bei Duris ganz ausschliesslich die dramatisch-tragische
utpumoig bedeutet. Sie zu beantworten erfordert freilich eine
genaue Analyse der direkten und indirekten Uberreste der



124 KURT VON FRITZ

poetisierenden hellenistischen Historiographie, wie sie in
einem kurzen Vortrag nicht gegeben werden kann.

Jedenfalls aber wird der Gegensatz des Duris zu den
Isokrateern auf Grund dieser Beobachtungen und Intet-
pretationen vollig begreiflich. Was Dionys von Halikarnass
in seinem Brief an Pompeius ! als das Charakteristische an
Theopomp hervorhebt, sind zwei Dinge. Das erste ist die
mohvpopeia seiner Geschichte, die Einfligung aller méglichen
Informationen iiber Stddtegriindungen, tiber das Leben der
Konige, iber die Lebensweisen und Sitten der Vélker, und
iiber alles Wunderbare und Seltsame, das die Erde hervor-
bringt. Hier fiigt Dionys ausdriicklich hinzu, man solle
nicht glauben, dies sei nur um der Juyaywyte willen einge-
fiigt. Vielmehr sei es dabei ganz auf den Nutzen (d. h. dem
Zusammenhang nach wohl: die Belehrung) des Lesers
abgesehen. Das zweite ist die Priifung der Motive der
Personen und die Aufdeckung der Geheimnisse der schein-
baren Tugend und der verborgenen und unbekannten
raxtor. Indem der Historiker auf Grund solcher Erkennt-
nisse die Grossen tadele, iibe er die Funktion eines Chirurgen
aus, der die verborgenen Geschwiire der Seele aufdecke und
ausschneide oder ausbrenne.

Dies ist gar keine schlechte Charakterisierung der
Geschichtschreibung Theopomps. Tatsdchlich werden die
Laster der Grossen bei Theopomp vielfach mit den leb-
haftesten Farben geschildert; und die Art, wie er bestrebt
ist, ihre geheimsten Motive, Neigungen, und Leidenschaften
zu enthiillen, mag an manche Aspekte des Dramas oder der
dramatischen Erzdhlung erinnern. Es ist daher nicht ganz
unverstindlich, dass Ullman versuchte, die dtamatisierende
Geschichtschreibung von diesem Ursprung herzuleiten. Und
doch handelt es sich hier um etwas vollig anderes als bei der

1 Dionysius von Halikarnass, Epist. ad Pompeium, 6, 783-86 (pp. 122-24,
ed. Roberts, Cambridge, 1901); cf. Jacomy, Frgt. griech. Hist., 11,
115, T 20,



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 125

von Duris angestrebten pipnoic. Bei Theopomp steht alles
im Dienste einer moralischen Beurteilung der geschichtlichen
Personen und Ereignisse sowie der Propaganda fiir sein
Ideal einer aristokratischen Staats- und Gesellschaftsord-
nung, wie sie seinem Glauben nach in den guten alten Zeiten
bestanden hatte . Wie mit seinen Berichten von fremden
Volkern und Sitten, der sachlichen, so will Theopomp mit
diesen Abschnitten seines Geschichtswerkes der moralisch-
politischen Belehrung des Lesers dienen, wie Dionys von
Halikarnass sehr richtig hervorgehoben hat.

Noch viel stirker tritt diese belehrende Tendenz bekannt-
lich bei Ephoros, dem andern Isokrateer unter den Histori-
kern, hervor, der ja bekanntlich in den Prooemien zu den
einzelnen Buchern seines Geschichtswetrkes 2 jeweils aus-
driicklich darauf hingewiesen hat, welche allgemein formu-
lierbaren Lehren man aus der Geschichte des von ihm im
Folgenden darzustellenden Zeitabschnittes ziehen konne.
Das ist nun freilich auch ein xaf6rov, aber ein ganz anderes
als dasjenige, das Aristoteles in der Tragddie gefunden hat.
Was aber Theopomp angeht, so gibt es zwar eine Tendenz-
dramatik, die moralisch belehren will, und ist sogar ein so
grosser wirklicher Dramatiker wie Corneille der Meinung
gewesen, dass jede Tragddie etwas enthalten miisse «sur
quoi nous pouvons nous cotrriger »3, also etwas, das zu
unseter moralischen Besserung dienen kann. Aber auch
abgesehen davon, dass gerade die antiken Tragodien keine
Tendenzdramen sind, muss selbst das ausgesprochenste
Tendenzdrama, wenn es tiberhaupt noch Dichtung sein will,
die moralische Belehrung auf eine sehr viel indirektere Art
erreichen als durch das unmittelbare Schelten und Poltern
Theopomps.

1 Vgl. American Historical Review, 1940/41, pp. 765 ff. 2 Vgl
R. LAQUEUR, « Ephoros, die Prooemien » in Hermes, 46 (1911), 347 fl.
8 P. CorRNEILLE, Sur la tragédie et sur les moyens de la traiter selon le vrai-
semblable ou le nécessaire; vgl. Studium Generale, VIII, 212.



126 KURT VON FRITZ

Gerade in dieser Hinsicht ist also Theopomps Geschicht-
schreibung der Art, wie das xaBbhov — sei es nun ein
moralisches oder ein in gewisser Weise jenseits des Mora-
lischen liegendes — in echter Dichtung durch das Individuelle
hindurch sichtbar gemacht wird, ganz entgegengesetzt;
von der Art, wie Ephoros versucht hat, die Lehren der
Geschichte auf Flaschen zu ziehen, ganz zu schweigen. Von
hier aus fithrt kein gerader Weg zu der «tragisietenden »
oder « poetisierenden » Geschichtschreibung, wie sie Duris
und Phylarch, bis zu einem gewissen Grade vielleicht schon
Kallisthenes, verstanden haben.

Es ist daher sehr begreiflich, dass Duris von seinem
piunowg-Begriff aus die Geschichtschreibung der Isokrateer
trotz ihrer Bemiithung um einen klaren und bei Theopomp
auch lebhaften und anschaulich-ausdrucksvollen Stil unbe-
friedigend gefunden hat: wesentlich aus dem selben Grunde,
aus dem Aristoteles sagt, eine theoretische Abhandlung in
Versen sei kein Gedicht. Auch ist es nun sehr leicht zu
verstehen, dass sich in der hellenistischen Zeit mit dem
Bestreben, die Historie der Dichtung, soweit dies mit ihrer
Bindung an konkrete Fakten vereinbar ist, anzunihern,
eine Tendenz auf in sich geschlossene monographische
Darstellungen von Ab- und Ausschnitten der Geschichte
herausbildete, da nur so die dramatische Konzentration auf
Hohepunkte und Peripatien hin erreicht werden konnte.
Ebensowenig ist es zu verwundern, dass auch ohne aristote-
lische Theorie aus dem natiirlichen Bediirfnis des Historikers
als eines Kiinstlers #hnliche Tendenzen schon frither hie
und da hervorgetreten sind, wenn auch gerade nicht bei den
Isokrateern Ephoros und Theopomp.

Stellt man nun aber die Frage, welche der beiden Arten
Geschichte zu schreiben, die der Isokrateer oder die von
Duris befiirwortete, dem Gegenstand der Geschichtschrei-
bung angemessener ist, so muss man wohl antworten, dass
keine von beiden ihm ganz adaequat ist. Aristoteles hatte



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 127

zweifellos recht, wenn er sagte oder implizierte, dass das
xaBérov, welches auch in der Geschichtsdarstellung zu
finden sein muss, dem »«8’€xactov niher stehen muss als
das abstrakte xa06Xov der Isokrateer oder das dramatisch
konzentrierende der tragischen Historiographie. Trotzdem
hatten auch die Aristotelesschiiler nicht ganz Unrecht, die
der Meinung waren, dass auch der Historiker danach streben
miisse, durch das xaf’éxactov hindurch ein xaféiov zur
Erscheinung kommen zu lassen. Selbst darin hatte Duris
wohl nicht ganz Unrecht, dass dies nicht durch ein abstraktes
Herausziehen der Lehren der Geschichte zu geschehen habe,
wie bei den Isokrateern, sondern indirekt durch die Art det
Darstellung der Ereignisse. Nur darin haben er und seine
Anhinger Aristoteles missverstanden, dass sie glaubten, es
geschehe am besten durch eine Annidherung an die (drama-
tische) Dichtung.

Wie aber das xaBérov in der Geschichte durch das
x a0’ éxactov hindurch am besten sichtbar zu machen sei, ist
im Grunde das Grundproblem der Historiographie, und jede
Geschichte der Geschichtschreibung wird es als eine ihre
Hauptaufgaben ansehen miissen, zu zeigen, auf welche Weise
die verschiedenen Historiker dieses Problem zu lG6sen
versucht haben, wie weit es ithnen gelungen oder misslungen
ist, und warum. So ist es auch kein Zufall, das ohne jede
Verabredung dieses Problem auch in den beiden ersten
Vortrigen unseres Symposions eine grosse Rolle gespielt
hat.

Um jedoch am Ende noch einmal zu der Gesamtbedeu-
tung des Aristoteles fiir die Geschichtschreibung und fiir
benachbarte Gebiete zurtickzukommen, so kann man viel-
leicht zu dem etwas melancholischen Schlusse kommen, dass
Aristoteles mit den beiden am uneingeschrinktesten posi-
tiven Beitrdgen, die er dazu geleistet hat, der Organisation
wissenschaftlicher Forschungsarbeit und der Ausdehnung
einer geschichtlichen und vor allem entwicklungsgeschicht-



128 KURT VON FRITZ

lichen Betrachtungsweise auf Gebiete ausserhalb der poli-
tischen Geschichte unmittelbar die am wenigsten nachhaltige
Wirkung gehabt hat. Als aber in neuerer Zeit beides sich
in ungeahnter Weise zu entwickeln begann, da war Aristo-
teles in den Augen der Initiatoren dieser Bewegungen zu
einem starren Dogmatiker geworden, von dessen Einfluss
man sich zu befreien suchte, so dass es ihnen gar nicht zum
Bewusstsein kam, dass er in Wirklichkeit ihr einziger grosser
Vorginger gewesen war: auch in der Bereitschaft, frithere
vermeintliche Erkenntnisse auf Grund neuer Forschungs-
ergebnisse aufzugeben.

Dagegen hat Aristoteles die unmittelbar nachhaltigste
und intensivste Wirkung ausgeiibt mit zwei Theorien, die
ganz am Rande seiner eigentlichen Untersuchungen standen:
in der Wissenschaftslehre mit einer Einteilung der ersten
Prinzipien aller Wissenschaften, vor allem der Mathematik,
die sich bei einem fortgeschritteneren Stand der Mathematik
in dieser Weise nicht aufrecht erhalten liess, die aber die
antike Mathematik bis ans Ende des Altertums geplagt hat,
weil sie sich nicht ganz davon frei machen konnte, und mit
einer Bemerkung iiber die Geschichtschreibung, die iiber-
haupt nur einer Analyse der Tragddie als Folie dienen
sollte, die aber dann, einseitig aufgenommen und bis zu
einem gewissen Grade missverstanden, einen betrichtlichen
Sektor der hellenistischen Geschichtschreibung nicht unbe-
dingt giinstig beeinflusst hat.

Vielleicht ist diese letzte Beobachtung, wenn auch nicht
ein Beitrag zur Geschichte oder Theorie der Geschicht-
schreibung, so doch zur philosophischen Betrachtung des
Gangs der Geschichte.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 129

DISCUSSION

M. Hanell: Ich erlaube mir zuerst, an Herrn von Fritz den
Dank aller Anwesenden fiir den inhaltsreichen Vortrag zu
iberbringen, den er uns iiber die Bedeutung des Aristoteles fiir
die griechische Geschichtsschreibung gehalten hat. Er hat iiber
die ungeheure Wirkung dieses grossen Forschers gesprochen
und seine Stellung innerhalb der Geschichte der Wissenschaft
beleuchtet. Er hat hervorgehoben, wie Aristoteles der erste
gewesen ist, der sich bewusst historisch als Glied einer Ent-
wicklungskette empfunden hat, und wie er bestrebt gewesen
ist, das Gebiet der Wissenschaft auszudehnen und mit Hilfe
wissenschaftlicher Zusammenarbeit weiterzukommen. Herr von
Fritz hat uns aber auch gezeigt, wie die Wirkung des Aristoteles
in manchen Fillen erst in unserer Zeit, nach zwei Jahrtausenden,
zu voller Entfaltung gekommen ist. Besonders danken wir ihm
fiir seinen neuen Beitrag zur Diskussion tiber das tpoymév in
der hellenistischen Geschichtsschreibung, fiir die feine Art, wie
er die Meinungsverschiedenheit zwischen Schwartz und Ullmann
geklirt hat, und fiir die neue Interpretation einer wichtigen
Aristotelesstelle, womit er die Forschung bereichert hat. Ich
denke, dass gerade in diesem Punkte die Diskussion jetzt weiter-
gefithrt werden wird, und ich bitte die Anwesenden, ihre Meinun-
gen darzulegen.

M. Latte : Eigentlich mochte ich einen ganz anderen Gesichts-
punkt herausgreifen. Herr von Fritz hat uns sehr schon dar-
gelegt, wie die sogenannte peripatetische oder « tragische»
Geschichtsschreibung in Andeutungen in der aristotelischen
Poetik angelegt ist. Ich mochte die Frage aufwerfen, wie weit
diese Form det Geschichtsschreibung, die gewiss in der aristote-
lischen Lehre angelegt ist, auch durch den Wandel bedingt ist,
der sich vom 4. zum 3. Jh. in der Auffassung der Personlichkeit
vollzieht. Die Bewunderung fiir die grosse, in ihren Leidenschaf-
ten, unter Umstinden auch in ihren Verbrechen masslose Pet-



I30 DISCUSSION

sonlichkeit, die damals herrschend ist, tritt in Gegensatz zu den
kleinen Verhiltnissen der Polis mit ihren biirgerlichen Typen.
Es ist der Gegensatz zwischen den Menschen der menandrischen
Komddie und denen an den Diadochenhofen. Die Haltung der
Offentlichkeit hat sich geindert. Das sollte man, glaube ich,
hervorheben, wenn man fragt, wie Leute wie Duris oder Phylarch
dazu kamen, aus der aristotelischen Theorie fiir ihre Geschichts-
schreibung diese praktischen Folgerungen zu ziehen. Mit dem
Bilde, das man von Alexander zeichnet, setzt dieser Wandel
ein, gewiss nicht bei Ptolemaios, aber bei Kleitarchos, und das
geht dann weiter. Die Methoden, nach denen z.B. am Seleukiden-
hof regiert wird, fordern das geradezu heraus. Glauben Sie nicht,
dass man diese Luft, in der Duris und Phylarch leben, in Anschlag
bringen muss ?

M. von Fritg: Was Sie sagen, ist gewiss richtig. Aber es zeigt
nur, dass wie bei allen historischen Erscheinungen viele Ursachen
zusammenkommen mussten, um ein geschichtliches Phinomen
hervorzubringen. Gerade Kallisthenes, auf den Sie mit Recht
hingewiesen haben, ist in dieser Hinsicht ausserordentlich inte-
ressant. Denn es ist nicht nur unsicher, sondern Zusserst un-
wahrscheinlich, dass Kallisthenes von der Aristotelischen Theorie
des Unterschieds von Dichtung und Geschichte beeinflusst
worden ist. Er hat ja schon vor Alexander angefangen Geschichte
zu schreiben. Er war ein ausgewachsener Historiker, als er
Alexander auf seinem Zug begleitet hat. Aristoteles’ Poetik kann
damals noch nicht geschrieben gewesen sein und es ist fraglich,
wie weit Aristoteles seine Meinung iiber diese Dinge damals
Uberhaupt schon zum Ausdruck gebracht hatte. Nun weiss man
aber von Kallisthenes, dass er sich als den Homer des Achilles
Alexander betrachtet hat. Damit kniipft er an die Dichtung an,
aber nicht an die Tragodie, welche im Mittelpunkt der Erorterung
in Aristoteles’ Poetik steht und die spitere Theorie grundlegend
beeinflusst hat, sondern an das Epos. Es erhebt sich damit die
weitere Frage, wie weit epische Dichtung und Geschichtsschrei-
bung miteinander in Beziehung stehen, und wie es spiter zu



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 131

der Zuspitzung auf die Tragodie und das Tragische gekom-
men ist.

Ich freue mich, durch die Erwihnung des Kallisthenes
durch Herrn Latte Gelegenheit zu bekommen, auf etwas ein-
zugehen, das mich schon frither beschiftigt hatte, das ich aber
in meinem Vortrag nicht erwihnen konnte, da es nicht méglich
war, auf alles einzugehen. Ich wiirde also fragen, ob nicht gegen-
uiber einer schon vorhandenen Tendenz, die Geschichte sei es
zu rhetorisieren, sei es zu poetisieren, durch die Tragodientheorie
noch ein weiteres neues Element hineingetragen worden ist:
also zusitzlich zu einer nicht tragisierenden Poetisierung der
Geschichte, wie sie schon bei Kallisthenes zu beobachten ist.

Diese nicht tragische Poetisierung hingt zweifellos, wie
Sie hervorgehoben haben, zusammen mit der neuen Auffassung
der Personlichkeit. Nun hat die Personlichkeit Alexanders auf
seine Zeitgenossen einen ungeheuren Eindruck gemacht, und
der Eindruck von Einzelpersonlichkeiten ist auch schon vor
Alexander bei den Historikern nach Thukydides, vor allem bei
Theopomp, deutlich zu spiiren. Aber wie gross ist der Unter-
schied zwischen dem Verhiltnis des Theopomp zu Philipp, fiir
den er so grosse Bewunderung hegte, dass er sein Hauptgeschichts-
werk, in dem von vielen Dingen gehandelt wurde, mit denen
Philipp nicht im Entferntesten etwas zu tun hatte, Philippika
nannte, und dem Verhiltnis des Kallisthenes zu Alexander. In
gewisser Weise ist auch Philipp fiir Theopomp ein Ideal gewesen.
Aber wie wenig von dem Poetischen, das sich in Kallisthenes’
Verhiltnis zu Alexander findet, ldsst sich in Theopomps Verhilt-
nis zu Philipp entdecken. Darin zeigt sich auch wieder der
fundamentale Unterschied zwischen den Isokrateern und der
« tragischen» oder vielmehr schon der nichttragischen poetischen
Geschichtsschreibung. Darin hat Ullman, scheint mir, ganz Un-
recht, wenn man auch sehen kann, wie er zu seiner Ansicht
gekommen ist.

M. Latte: Aristoteles sieht in der Tragddie die héchste Form
der Poesie, und er hat es zu verantworten, dass diese Anschauung



132 DISCUSSION

in der Theorie der antiken Poetik bis auf Horaz herunter herr-
schend blieb. Die lebendige Entwicklung ging andere Wege;
sie fithrte zu einer Erneuerung des Epos. Leider kommen wir da
auf eine leere Stelle, von den zahlreichen historischen Epen
haben wir nichts, aber es hat eine Literatur zum Preise der Diado-
chen in epischer Form gegeben. Direkt erhalten ist nur das
kleine Fragment, das Wilamowitz in den Berl. Klassikertexten
ediert hat. Dort wird einem Konig der Einfall der Kelten ge-
meldet, und das ist so pathetisch, dass man sieht, diese Epik ist
ganz andere Wege gegangen, als die kallimacheische. Von den
Messeniaca des Rhianos haben wir wenigstens eine Inhalts-
angabe. FEine Episode, wie die der Gefangennahme und Befreiung
des Aristomenes, mit dem voraufgehenden Traum, ist eine
Episode, die ebensogut bei Phylarch stehen konnte. Die Erzih-
lung des Myron von Priene iiber den ersten messenischen Krieg
in Prosa ist davon im Stil nicht wesentlich verschieden. Die
Nachbildung dieser Dichtung bei Ennius zeigt die gleichen
Charakteristika, Mir scheint diese Linie umso wichtiger, als
Geschichtsschreibung im Altertum nun einmal zunichst als
Literatur angesehen wird, nicht als Wissenschaft.

M. Syme : Latte’s observations tend to depreciate the influence
of theory on the writing of history in that age, possibly in all
ages; and von Fritz would say (would he not ?) that, as emerges
from his own paper, the direct influence of Aristotle on the
writing of history was not very great, in spite of the fact that he
lectured on politics and supervised the collection of 150 constitu-
tions. Perhaps his activity is more important in the organizing
of research, of scientific research, and the general energizing
given by him to all kinds of study.

M. von Fritz: Ich wollte eigentlich zwei ganz verschiedene
Dinge in meinem Vortrag vereinen, aber doch so, dass mir
eine wichtige sachliche Verbindung zwischen beiden vorhanden
zu sein schien. Das eine war zu zeigen, wie ein ganz grosser Genius
wie Aristoteles eine ungeheure Menge von Dingen anfingt,
die in seiner unmittelbaren Umgebung weiterwirken, dann aber



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 133

wieder vergehen, weil die Zeit fiir sie noch nicht reif ist. Gerade
diese Dinge, die unmittelbar nicht oder nur fiir kurze Zeit
weiterwirkten, gehorten aber zu seinen wichtigsten und positiv-
sten Beitrigen zur Sache selbst.

Auf der anderen Seite kann man, glaube ich, zeigen, dass
seine Theorie des Tragischen und der Geschichte einen nicht
unbetrichtlichen Einfluss auf die antike Geschichtsschreibung
der Folgezeit ausgetibt hat: freilich nicht unmittelbar, sondern
durch Missverstindnisse seiner Schiiler. Auch wenn man die
zweifellos schon vorher vorhandenen Ansitze zu einer mehr
epischen Poetisierung der Geschichte voll anerkennt, muss man,
scheint mir, doch zugeben, dass die spezielle Form, welche
die poetisierende Geschichtsschreibung bei Duris von Samos,
Phylarch, und einigen anderen angenommen hat, mindestens zum
Teil durch Missverstindnisse der Theorie des Atistoteles durch
seine Schiiler bedingt gewesen ist.

Es ist eben das Eigentiimliche, dass Aristoteles unmittelbar
durch seine Unvollkommenheiten stirkere Wirkungen ausgeiibt
hat als mit dem, was ganz einwandfrei gewesen ist. Deshalb
habe ich auch die Parallele in der Wissenschaftsgeschichte betont.
Es ist wirklich seltsam, wie bis ins sechste Jahrhundert n.Chr. die
Mathematiker und ihre Kommentatoren sich mit der Unter-
scheidung von Axiomen und Postulaten geplagt haben, welche
auf die von Aristoteles auf Grund eines weniger fortgeschrittenen
Standes der Mathematik gegebenen Definitionen zuriickgeht
und welche sich innerhalb einer fortgeschritteneren Mathematik
in dieser Weise einfach nicht durchfithren lisst. Sie sind aber
doch nicht davon losgekommen. Der Fall ist, wie immer, von
dem von uns diskutierten etwas verschieden. Es handelt sich
hier nicht um ein Missverstindnis des Aristoteles durch seine
Schiiler, sondern um eine Unvollkommenheit in einer Theorie
des Aristoteles selbst. Aber es besteht doch eine Analogie.

Das Problem des Einflusses der Aristotelischen Prohairesis-
lehre auf die griechische Biographie liegt wiederum anders.
Es handelt sich hier um eine ethische Theorie des Aristoteles,



134 DISCUSSION

die selbst wieder aus ilteren vorphilosophischen griechischen
ethischen Anschauungen entwickelt worden ist. Da diese Theorie
den Charakter oder das vorherrschende Ethos eines Individuums
aus urspriinglichen Wahlakten oder Willensentscheidungen all-
mihlich entstehen lisst, fithrt sie hin auf die Darstellung eines
Lebenslaufs als eines Ganzen, das sich im allgemeinen, nach
dem die ersten Entscheidungen getroffen worden sind, in einer
Richtung weiter entwickelt, das aber auch einen Bruch erleiden
kann. Das hat es vorher nicht gegeben. Der Agesilaos des
Xenophon ist in diesem Sinn keine Biographie. Dort wird der
Mensch nach seinen verschiedenen Tugenden abgehandelt, wozu
ein paar chronologische Daten als Dreingabe gegeben werden.
Auf Grund der Prohairesislehre gibt es ein neues Schema. Dies
Schema kann sich aber auch mit anderen Elementen verbinden.
Es kann in ganz niichterner Weise verfolgt werden, aber es kann
sich auch mit einer episch poetisierenden Darstellung des Indivi-
duums verbinden oder bis zu einem gewissen Grade sogar mit
einer dramatisierenden. Dabei kommen die verschiedensten
Formen heraus, die doch auch wieder etwas Gemeinsames haben.

M. Hanell : Ich mochte mich der Auffassung von Prof. Latte
und Prof. Syme anschliessen, dass Sie hier vielleicht etwas zu
sehr geneigt sind, die Bedeutung der Theorie zu iiberschitzen.
Es ist zwar klar, dass die Theorien immer eine sehr grosse Be-
deutung gehabt haben, und daher ist es auch moglich, dass eben
ein Missverstindnis oder eine iiberscharfe Interpretation eines
Theoretikers einen guten Vorwand leisten konnte fiir eine
gewisse Form, sich auszudriicken. Aber man darf nicht iibersehen,
was Prof. Latte eben hervorgehoben hat, dass die verinderte Art,
die Menschen und die Handlungen der Menschen zu betrachten,
eine dusserst grosse Rolle gespielt haben muss. Betrachten wir
z.B. einen Augenblick die Diadochen, so finden wir unter ihnen
eine Personlichkeit, die ganz besonders gut geeignet war, als
Paradigma fiir eine tragische Auffassung der Geschichte zu
dienen, nimlich Demetrios Poliorketes. Er hat in seinem Leben
das Paradoxale zu fithlen bekommen, und wie hat er die Wand-



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 135

lungen der Tyche erlebt, von den hochsten Hohen bis in die
untersten Tiefen herabgestiirzt | Die Aufgabe, seine Personlich-
keit, seine Geschichte zu schildern, musste doch fiir denjenigen,
der es vornahm, eine direkte Aufforderung sein, eine Tragddie
zu schreiben. Wir finden auch in den Erzihlungen des Hierony-
mos von Kardia, so wie wir sie bei Diodor lesen konnen, die
Wandlungen der Tyche, das Paradoxale und Unerwartete, stark
hervorgehoben. — Es ist wirklich so gewesen, und dies muss fiir
die Geschichtsschreibung eine ganz grosse Bedeutung gehabt
haben.

M. von Fritg: Vielleicht darf ich dazu zwei Dinge sagen. Ich
stimme im Ganzen sehr weitgehend mit Thnen iiberein. Aber
ich mochte doch eine kleine Modifikation anbringen. Es ist
nicht meine Absicht gewesen zu behaupten, dass irgend eine
Geschichtsschreibung ausschliesslich durch eine Theorie bestimmt
oder geformt worden ist. Die Theorie wiirde — gerade das habe
ich auch zu zeigen versucht — nie eine Wirkung haben, wenn
ihr nicht etwas in der allgemeinen Bewegung der Zeit entgegen-
kime. Aber man sollte doch auch nicht den Einfluss einer for-
mulierten Theorie, wenn sie von der Zeitbewegung unterstiitzt
wird, unterschitzen. Polybius z.B. hat die romische Verfassung
auf Grund von griechischen politischen Theorien zu verstehen
gesucht und dann wiederum auf Grund seiner Analyse die
umstiirzendsten historischen Ereignisse seiner Zeit, die Eroberung
der gesamten zivilisierten Welt durch Rom, zu erkliren unter-
nommen. Die griechische Theorie hat ihm geholfen, an der
romischen Verfassung manches (richtig) zu sehen, was die
Romer selbst nicht bemerkt hatten. Aber in vielem hat er der
romischen Verfassung auch wieder durch seine Theorie Gewalt
angetan. Dies nur um zu zeigen, wie grossen Einfluss hier Theorien
auf einen allerdings in diesem Fall eng beschrinkten Teil der
Geschichtsschreibung gehabt haben.

Bei der Demetriusbiographie liegen die Dinge natiirlich
wieder anders. Es ist sehr richtig, dass das Leben des Demetrius
sozusagen von selbst zu einer dramatischen und dichterischen



136 DISCUSSION

Darstellung auffordert. Man kann es daher aus dem gegebenen
Gegenstand erkliren, dass es eine solche auch gefunden hat.
Das Prohairesis-Schema lisst sich mit einer solchen wohl vereini-
gen. Trotzdem kann man, glaube ich, zeigen, dass seine Anwen-
dung, selbst noch in der Brechung des Urbildes bei Plutarch,
iber das hinausgeht, was durch die Wirklichkeit unmittelbar
gegeben war. Gewiss spielt der vorhandene Stoff eine grosse
Rolle fiir die Form, die er dann bekommt, und ebenso allgemeine
nicht zur Theorie krystallisierte Tendenzen, die in einer Epoche
bestehen. Aber ich glaube, dass man gerade bei den Griechen
gelegentlich damit rechnen muss, dass zeitweise die Form auch
durch eine Theorie bestimmt worden ist.

M. Hanell : Sie meinen, dass die Theotie die Form bestimmt,
die Wirklichkeit den stofflichen Inhalt und die Tendenz.

M. von Fritz: Nicht ganz in dieser Weise. Auch der Stoff
und der gegebene Inhalt trigt dazu bei, die Form zu bestimmen:
aber das ist die noch nicht ganz gestaltete Form. Diese letzte
fertige Form, dieser letzte Schliff, den die Dinge bekommen,
scheint mir bei den Griechen manchmal — nicht immer —
durch eine Theorie bestimmt worden zu sein.

M. Syme: 1 wonder whether one might not strengthen the
negative argument at one point. Let us bear in mind the reading
public. Not many tragedies were being produced, the novel
was in a very rudimentary condition. People in that age, from
the spectacle of history before their eyes, would be well prepared
for dramatic history, and eager for it. A man like Demetrius
is after all a great actor on the stage of the world, and conscious
of it.  Such a man might have said at the end «qualis artifex
pereo», as Nero did. « What a show I put on!»

Mme de Romilly: Mais ne pensez-vous pas que ce caractére
commence déja 4 apparaitre dans le cas d’un homme comme
Alcibiade ? Et Alcibiade est justement I’exemple choisi par
Aristote, dans la Poétigue, pour illustrer la distinction entre les
deux points de vue du xaléiov et du xab’ Exacrtov. Si 'on
admet ce point de départ plus reculé, cela suggérerait que



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 137

I'évolution morale et le développement de 'individualisme jouent
ici le principal role.

Jajouterai d’ailleurs une remarque: je trouve cutieux de voir
que les historiens d’alors se rattachent pour nous a des doctrines
— que ce soit celles d’Isocrate ou d’Aristote — qui en réalité
n’émanent ni d’historiens ni méme de théoriciens de I’histoire.
L’influence intellectuelle qui a pu s’exercer serait donc intervenue
sous une forme tout 2 fait générale ?

M. von Fritz : Der Fall liegt bei Duris deshalb schwierig, weil
man sich seine Theorie und Praxis aus Fragmenten rekonstruiren
muss. Man weiss, dass er ein Schiiler des Theophrast gewesen
ist. Man weiss, dass sein Mitschiiler Praxiphanes mepl loToplac,
dass Duris selbst Biicher tiber die Tragtdie und tiber die Komddie
geschrieben hat. Von allem dem ist nichts erhalten. Aber das
kann man sehen, dass eine Theorie dagewesen ist. Wie diese im
Einzelnen ausgesehen hat, weiss man wieder nicht. Man hat
nur den einleitenden Satz des Duris und die Poetik des Aristoteles;
und dass beide zusammenhingen, scheint mir offenbar. Die
Terminologie ist offenkundig dieselbe. Aber die Anwendung
ist ebenso offenkundig verschieden. Ich glaube deshalb, dass
man nicht sagen kann, es habe keine Theorie gegeben. Sondern
bei Atistoteles gibt es eine Theorie der Dichtung, speziell im
Hinblick auf die Tragddie. Das kann man nicht bestreiten.
Innerhalb dieser Theorie gibt es einen Hinweis auf die Geschichts-
schreibung als etwas andersartiges. Bei Praxiphanes und Dutris
muss daraus eine Theorie der Geschichtsschreibung geworden
sein. Wir haben nur ein winziges Stiick dieser Theorie. Aber
dass sie dagewesen ist, scheint mit unbezweifelbar.

Vielleicht darf ich noch etwas sagen iiber das Verhiltnis von
Publikum, Theorie und Stoff. Ich stimme ganz mit Herrn Syme
iiberin, wenn er meint, dass alle zusammengewirkt haben, um
gewisse Formen hervorzubringen. Aber man kann weder eines
der Elemente weglassen, noch eines mit dem andern identifizieren.
Sie stimmen auch gar nicht immer in ihren Wirkungen iiberein.
Aristoteles sagt — nicht einmal iiber die Geschichte, sonder sogar

10



138 DISCUSSION

iiber die Tragodie —, dass das tepat@deg, das Mirakulése, in
ihr ein unerwiinschtes Element sei. Bei der an den Geschmack
des breiten Publikums appellierenden Geschichtsschreibung der
hellenistischen Zeit spielt gerade das tepat@ddeg eine grosse
Rolle. Das ist keine Einwirkung der dramatischen Theotie auf
die Geschichtsschreibung, sondern ein weiterer davon verschie-
dener Finfluss, wenn auch in modernen FErOrterungen leider
allzu viel die verschiedensten Dinge, das Rhetorische, das Dichte-
rische, das Dramatische und das Mirakul6se zusammengewotfen
werden. Es kommt darauf an, diese Dinge von einander zu untet-
scheiden, wie sie in der antiken Theorie ganz richtig unterschie-
den worden sind, wenn sie auch in der Praxis mannigfache
Verbindungen miteinander eingehen.

M. Latte: Ich frage mich, wie weit die Theorie einer Kunst-
gattung mit Ausnahme vielleicht der Rhetorik, praktischen
Einfluss geiibt hat. Aristoteles gibt die Theorie der Tragodie,
als sie auch fiir sein eigenes Gefiihl abgeschlossen ist; nach den
Rezepten, die et gibt, haben die Tragiker nicht gearbeitet. Ahnlich
liegt es natiirlich auch hier. Die Geschichtsschreibung wird immer
nur in beschrinktem Masse durch theoretische Vorschriften
bestimmt sein. In sehr viel stirkerem Masse haben einmal die
vorhandenen Vorbilder gewirkt, sodann die kiinstlerische autono-
me Gestaltungskraft des ecinzelnen, der an den allgemeinen
Stiltendenzen seiner Epoche teilhat. Duris und Phylarch gehoren
eben in die frithhellenistische Zeit mit ihrem Tycheglauben
usw. Man liest auch heute, wenn man Geschichte schreiben
will, besser nicht eine Methodik, sondern ein wirklich gutes
Werk. Doch vielleicht ist das verwerflicher Empirismus.

M. von Fritz: Was Sie sagen ist sehr richtig, sowohl in
Bezug auf das Entstehen der Gattungen, wie auch in Bezug
auf die hervorragendsten Werke aller Zeiten. Aber was ich iiber
die peripatetische Theorie gesagt habe, bezieht sich weder auf
die fritheste Geschichtsschreibung noch auf die hervorragendsten
Werke der griechischen Historiographie. Was Sie tiber die
griechische Tragodie und die aristotelische Theorie, die nach



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 139

ihr gemacht ist, gesagt haben, ist in dieser Hinsicht sehr interes-
sant. Gewiss: die grosse Tragddie des fiinften Jahrhunderts ist
nicht nach einer Theorie gemacht, die Tragddie Shakespeares
auch nicht. Aber Schillers Braut von Messina ist nach der Theorie
gemacht, die er sich von dem Wesen einer antiken Schicksals-
tragodie gemacht hat, und die Produkte der Miillner oder Zacha-
rias Werner ebenso. Grillparzer hat einen Aufsatz geschrieben
iiber die Theorie, nach der seine Ahnfrau gemacht hat. Selbst
die Tragodien des grossen Corneille sind dutrch eine ihm pet-
sonlich vielleicht gar nicht ganz adiquate Theorie dariiber
bestimmt, was fiir eine Wirkung eine Tragoddie auf den Zuschauer
haben soll, von dem Einfluss der Theorie der Einheiten ganz
zu schweigen. Ich glaube nicht, dass man a priori sagen kann,
dass es das nur in moderner Zeit aber nicht im Altertum oder nicht
in Griechenland geben konnte. Man kann nur empirisch fest-
stellen, ob es der Fall war oder nicht.

Im tibrigen stimme ich voéllig mit Herrn Latte iiberein, wenn
er meint, dass die hervorragendsten Werke kaum jemals auf
Grund einer Theorie gemacht worden sind und dass der Einfluss
einer Theorie auf die tatsichliche Gestaltung hiufig keineswegs
ein rein positiver ist. Ich wiirde sagen, dass die Theorie selbst
bei Schiller keineswegs einen rein positiven Einfluss gehabt
hat; und was Millner und Z. Werner auf Grund der Theorie
produziert haben, ist ziemlich fiirchterlich, wesentlich schlechter
sogar, als was der selbe Werner ohne Theorie hervorgebracht
hat.

Vielleicht datf ich aber auch noch einmal auf das zuriick-
kommen, was Herr Hanell im Anschluss an Herrn Syme gesagt
~hat. Es ist ganz richtig, dass die Theorie nur im Zusammenhang
mit den jeweiligen Zeittendenzen eine Wirkung hat. Aber die
Beziehung zwischen beiden kann wieder eine ganz verschiedene
sein. Die Theotie kann den Zeittendenzen entgegenkommen.
Dann wird ihre Wirkung die sein, den Autoren ein gutes Gewissen
bei dem zu geben, was sie tun, und sie vielleicht veranlassen,
darin weiter zu gehen, als sie es ohne die Rechtfertigung durch



140 DISCUSSION

die Theorie getan haben wiirden. Steht die Theorie dagegen mit
den Zeittendenzen in Widerspruch, so kann sie auch bis zu einem
gewissen Grade einschrinkende Wirkung haben.

Dabei konnen sich die verschiedensten Kombinationen
ergeben. To T Tiyne wapddofov z.B., das in der hellenistischen
Epoche eine so grosse Rolle spielt, ist fiir sich genommen gar
nicht notwendig tragisch oder selbst poetisch, so wenig wie
das tepat®ddeg , dem es oft nahe steht. Unter besonderen Um-
stinden und Bedingungen kann es jedoch in der Tragodie eine
sehr wichtige Rolle spielen. Gibt es nun eine Theorie, nach der
die Geschichtsschreibung dramatisch oder tragisch sein soll,
so konnen Historiker, die die Dinge nur oberflichlich sehen, sich
dadurch ermutigt fithlen, dies Element im Ubermass zu gebrau-
chen, auch wo es gar nicht tragisch ist, wihrend andere, die ein
besseres Verstindnis des Tragischen haben, gegen diesen Miss-
brauch FEinspruch erheben und diesen Fehler als Geschichts-
schreiber vermeiden mogen: beides auf Grund der selben dra-
matischen Theorie der Geschichtsschreibung, die selbst wieder
auf einem Missverstindnis des Aristoteles beruht. Das ist ein
weites Feld. Man kann hier nicht alles auf einen Nenner bringen,
sondern muss in jedem einzelnen Fall zusehen, wie sich die Ele-
mente gemischt haben. In dem speziellen Fall, von dem wit
ausgegangen sind, kann man, glaube ich, nur sagen, dass der
Einfluss des (missverstandenen) Aristoteles kein durchaus
positiver gewesen ist. Zum mindesten scheint er einigen Histori-
kern ein gutes Gewissen gegeben zu haben fiir Dinge, bei denen
sie kein gutes Gewissen hitten haben sollen.

M. Momigliano : Aristotle certainly provided the terminology
to justify a new form of historiography. But I wonder whether
he did more than that. We do not know, for instance, how
Demochares wrote his history and whether he influenced Dutis
and Phylarchus. Athenaeus seems to have noticed some contacts
between Duris and Demochates @ propos of Demetrius Polior-
cetes. The political attitude of these writers may have something
to do with their tragic conception of history.



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES I41

M. von Fritz: What do you mean by the political attitude:
the pro-monarchic views of the majority of the writers of the
early hellenistic age, of whom we mostly spoke so far, or the
anti-monarchic views of Demochares, which were later shared
by Phylarchus ?

M. Momigliano : Anything like an anti-Macedonian point of
view, but I am not so sure that I know what Duris wanted,
perthaps you do. My question would remain: has the tragic
conception of history something to do with the political (and
moral) experiences of men like Duris and Phylarchus ? Did they
learn something from Demochares ?

M. von Fritz: Well, this is a very difficult question; I think,
I should repeat, what, I believe, has already been said by
MM. Latte and Syme, that of course not all pro-monarchic
historians favored the dramatic or tragic type of history, nor
did all the anti-monarchic ones nor were the latter all against it.
Hieronymus was certainly pro-monarchic as was Duris. He also
obviously had a certain understanding of great personalities.
Yet I would not say, that Hieronymus had much to do with what
might be called tragic historiography. Would you ?

M. Momigliano: 1 wonder whether the tragic history of the
3rd century B.C. has something to do with the political develop-
ments of that time rather than with the application of philosophic
theories.

M. von Fritz : 1 am not quite sure whether I have even grasped
the problem yet. If we ask the question of the influence of the
conditions of the time on Historiography, then, I think, we must on
the whole accept what M. Syme said: That there is the influence
of the demands of the reading public, the influence of the fact
that the rule of outstanding individuals has become greater in
comparison to the preceding period, the prevalence of monarchies
of a new type, the influence of new theories, and so on. All these
factors play a role. In some way or other they will all have an
influence on the historiography of the period. But this certainly
does not mean that the whole historiography of the period assumed



142 DISCUSSION

the same new form, much less that all of it was formed according
to or even was influenced by a new theory developed on the basis
(and probably through a misunderstanding) of a section in Atis-
totle’s poetics. In spite of everything that has been said so far
I still am convinced that Duris, who was connected with the
peripatetic school and well acquainted with Theophrastus and
Praxiphanes was influenced by such a theory. This influence
shows itself in the choice of the expressions he uses in his criticism
of Ephoros and Theopompus, but it shows itself also, it seems to
me, very clearly in the fragments of his historical work. In
other words his practice as a writer of history appears to corres-
pond to his theory. A similar practice, and therefore, I believe,
probably also the influence of the same theory can also be dis-
covered in the historical work of Phylatchus. But there are
numerous historians who, as far as I can see, did not undergo
this particular influence. As far as Demochares is concerned
this, I believe, would even follow directly from what we know
about his life. He was born too eatly to be formed by an Aristote-
lian theory that probably belongs to Aristotle’s later years and
anyway appeats to have been developed into a positive theory
concerning the writing of history only after Aristotle’s death.
Apart from this he had no connections with Aristotle or his
school. His political views were opposed to theirs. His way
of writing history, as far as can still be discovered from the
fragments, is violent, passionate, aggressive. But that does not
mean that it is dramatic in the sense in which this can be said
of the works of Duris or Phylarchus.

To come back to the more general question, however, we
may take perhaps Marsyas of Pella as an example. He belongs
to the same generation, it would seem, as, for instance, Kleitarchos.
But he appears to have written in a completely different style
and from a completely different point of view. He appeats
not have been influenced by the cult of the great personality
which stands out so conspicuously in the work of Kallisthenes,
who was much older than he. He wrote from the traditional



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 143

Macedonian point of view. To him Alexander seems to have
been the product of the good old Macedonian military education.
Likewise he hardly wrote for a public that wanted entertainment
by dramatic or melodramatic history, but for the Macedonian
circles to which he himself belonged. Thus we have all sorts
of different kinds of historiography right within the same period.
But can this not be observed in other periods also ?

M. Momigliano : 1 was not asking the general question. I was
asking the particular question: how did this tragic historiography
develop in relation to other types of historiography, for ins-
tance, that represented by Demochares ? There is no doubt that
the new terminology is peripatetic, but the particular ethos
which this historiography developed is not what you can deduce
immediately from Aristotle. Something happened, perhaps a
new attitude to life developed. In a historian an attitude to life
normally develops in relation to other historians who write
in a different way. When we come to the historians of the
3rd cent. B.C. the great difficulty is that we know so little about
the historians themselves. We cannot see what happened. We
write history of historiography without having the historians.
Even Duris is so mysterious.

M. von Fritz: 1 do not believe that it is possible to give a
complete and well substantiated answer to this question. But
I am much interested if you have a different opinion concerning
this possibility. Let me put it this way. What E. Schwartz
pointed out in the work of Diodorus as probably coming from
Duris, in my opinion most probably does come from Duris.
If so, it gives a very good illustration of the theory to which
Duris appeats to give expression in the much discussed fragment.
This much I think can be asserted with at least a very high degree
of probability., Thus here we have a form of historiography
and a theory, expressed by the same man, that agrees with it.

Now when you ask me: how did this man come to hold
this theory and to apply it in practice, I do not think that it is
possible to give a well substantiated answer. All we can do is



144 DISCUSSION

to engage in some speculation about. If we wish to do this
we may perhaps say: Well, Kallisthenes had a very high opinion
of the business of the historian. He placed himself on the same
level with Homer. Maybe Duris had similar aspirations. It
must then not have been pleasant for him to be told that history
was less philosophical than history. Maybe he thought: let
us try whether we cannot make it as philosophical as history by
using certain devices which Aristotle considered as peculiar
to poetry, but still sticking as far as possible to the xa0’€xactov
facts and so preserving the character of history. Maybe, at
the same time a dramatic style of writing was natural to him.
So by combining his natural style of writing with his new theory
he evolved the new type of historiography.

This of course is pure fancy. We cannot know what was
in Duris” mind. But I do not think that the rise of the new
form is intrinsically inexplicable though we do not know the
actual explanation. We can of course also try to explain Duris
on the basis of the prevailing tendencies of the time. Well then
there are the great personalities, the «dramatic» course of history
itself, the taste of the public. ~All this has already been mentioned.
But I think we shall also have to concede that sometimes there
are just new beginnings that can neither be completely explained
on the basis of their antecedents nor on the basis of the assumption
that the style of an epoch is necessarily all pervading. Spengler
says that if Goethe had not written his Faust it would nevertheless
have existed in some mysterious way. I do not think that every-
thing that Aristotle created would have existed in a mysterious
way if he had not existed in the flesh.

M. Momigliano: The difference is, of course, that Aristotle
did not write history.

M. von Fritz: What I meant was not the writing of history,
but the fact that Aristotle started many things that were quite
unique at his time and in consequence of this—i.e. in consequence
of the fact that they were not an integral part of the style of the
period—had very little influence in the subsequent period and



DIE BEDEUTUNG DES ARISTOTELES 145

in fact for centuries to come. Others did have a consequence
but not in the sense of Aristotle, but a quite unexpected one.
Perhaps there are in Duris also, though, since he was a less great
man, to a much lesser degree, some things that cannot be entirely
explained either from his antecedents or from the tendencies of
the time. It seems to me that here we come to a point where we
can only speculate but not know.

M. Momigliano : Obviously Duris had a philosophic education
from the beginning. ButIdo not know whether it is ever possible
to deduce a form of history from a philosophic theory. In this
particular case, I maintain, the difficulty is that we know so little
about individual historians. Perhaps we emphasize too much
what we know in comparison with what we do not know.

Mme de Romilly : Peut-étre la difficulté de conclure sur ce point
tient-elle en partie au role double que joue I’ccuvre d’Aristote
elle-méme. D’une part, il essaie de mettre de I'ordre, de classer
des genres, de réagir contre des confusions; et il fixe ainsi un
langage. Mais, d’autre part, il le fait 2 un moment ot le monde
subit de profonds changements et ol s’exercent des poussées
nouvelles: celles-ci peuvent expliquer (en dehors méme des
perspectives qu’il ouvre pour un avenir plus lointain) I’existence
d’orientations qui lui seralent communes avec certains contem-
porains et ne coincideraient pas toujours parfaitement avec
I’exposé méme ou il tente ce classement et cette mise en ordre.






	Die Bedeutung des Aristoteles für die Geschichtsschreibung

