
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 4 (1958)

Artikel: Die Anfänge der griechischen Geschichtsschreibung

Autor: Latte, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

KURT LATTE
Die Anfänge der griechischen

Geschichtsschreibung





DIE ANFÄNGE DER GRIECHISCHEN
GESCHICHTSSCHREIBUNG

Die unbestreitbare Erkenntnis, dass die Griechen eine
Geschichtswissenschaft im modernen Sinne nicht gehabt
haben, droht sich heute dahin zu verschieben, dass man
ihnen das geschichtliche Bewusstsein überhaupt abspricht.
Dagegen pflegt man es den Römern zuzubilligen, obwohl
deren Historiographie doch von Anbeginn unter
griechischem Einfluss steht. In welchem Sinn von einer
Veränderung der Geschichtsauflassung in Rom gesprochen
werden kann, davon wird vielleicht im weiteren Lauf
unserer Gespräche zu reden sein. Hier sollen die Anfänge
behandelt werden.

Bereits die homerische Dichtung setzt bekanntlich die

eigene Gegenwart von der Vergangenheit, von der sie

erzählt, deutlich ab. Diese Vergangenheit ist ihr weithin
« Geschichte », d. h. die Fakten haben sich wirklich
abgespielt, aber niemand, der jetzt lebt, vermag zu leisten, was
einst die Heroen konnten. Im Gegensatz zu der Chronik,
die nur Tatsachen verzeichnet, wird ein Qualitätsunterschied
der Zeiten gesetzt. Das drückt sich in der Bezeichnung der
Heroen als « Halbgötter » aus, die Hesiod (op. 160) für uns
zuerst braucht (Vgl. Wilamowitz dazu. Von der Mühll,
Hypomnema %ur Ilias 204). Aufgenommen ist sie im 12. Buch
der Ilias (23), an einer Stelle, die bereits gedichtet ist, um der

Kritik zu begegnen, dass von dem Schiffslager der Griechen
am Hellespont nichts mehr zu sehn ist (Wilamowitz, Ilias
u. Homer 210). In jenen Zeiten lebten Götter und Menschen

zusammen (Hes. frg. 82), bis Zeus dem ein Ende machte

(Hes. frg. 96, 62 ff.). Hinter all diesen Aussagen steht die

Frage, warum die Vorgänge der Heroenzeit sich in der

Gegenwart nicht in gleicher Weise wiederholen, gerade,
weil sie einstweilen noch als Tatsachen genommen werden.



4 KURT LATTE

Schärfer profiliert ist diese Anschauung in der Geschichte

von den Weltaltern, die Hesiod überkam; aber die Vorstellung

von einer Zweiteilung in Heldenzeit und Gegenwart
war so mächtig, dass er das Geschlecht der Heroen
unorganisch in die Entwickelung einordnete.

Wird hier der Schnitt zwischen den beiden Perioden
betont, so war doch auch das Bewusstsein der Kontinuität,
das zweite Grundelement geschichtlichen Denkens,
vorhanden. Noch Hekataios berühmt sich, dass sein Geschlecht
mit 15 Generationen sich auf einen Gott zurückführt
(Hdt. 2,143). Nur wenig jünger ist eine Inschrift aus Chios

(DGE 690), in der ein Heropythos ebenfalls 15 Generationen
bis zu einem mythischen Ahnherrn Kyprios aufzählt, der
keinen geläufigen Menschennamen mehr führtalso war
wohl ebenso, wie bei Hekataios der 16. ein Gott. Die
Tradition reicht mithin bis in die Zeit hinein, in die man die
ionische Wanderung setzte (Jacoby, F. Gr. Hist. I 317).
Eine entsprechende Uberlieferung bestand für den Stammbaum

der spartanischen Könige (Hdt. 7, 204. 8, 131), nur
ging sie höher hinauf. Wenigstens sind es hier mehr Generationen.

Mit 30 Generationen bis zu Kassandra rechnete
ein zakynthisches Geschlecht im 2. Jh. v. Chr. (Kaibel,
Rh. Mus. 34, 1879, 198). Wohl wandeln sich die Anschauungen

von dem, was Recht und Unrecht ist, von dem, was
der Götter würdig ist, im Laufe der Zeiten. Pindar nimmt
Anstoss an der Geschichte von Demeter, die im Schmerz

selbstvergessen von der Schulter des Pelops isst, an dem
Raub der Rinder des Geryones durch Herakles, aber an
der Tatsache selbst wagt er nicht zu zweifeln. Eine
grundsätzliche Änderung erfolgt erst am Ende des 6. Jh. in
Ionien. Die persönliche Erfahrung, das was man mit
eigenen Augen gesehn hat, wird hier zum Masstab der

1 Der Kyprios IG II2 1672, 49 führt eine Herkunftsbezeichnung
wie sie bei geringen Leuten oft vorkommt, und ist keine Analogie
für einen Adelsstammbaum.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 5

Wirklichkeit; was in ihr nicht vorkommt, ist unglaubwürdig.

Ein extremer Rationalismus übt bei Hekataios an
den alten Sagen subjektive Kritik. «Aegyptos hatte 50 Söhne,
wie Hesiod erfand, wie ich meine, noch nicht einmal 20 »

(Frg. 19 J.); Kerberos war in Wahrheit eine giftige Schlange,
deren Biss tödlich war und die deshalb « Hund des Hades »

genannt wurde (Frg. 27, dazu Comment, in Antimach. S. 83,29
Wyss). Das eigene Urteil setzt sich bewusst gegen die
Tradition: « So spricht Hekataios von Milet: Ich schreibe
hier, wie es mir wahr scheint; denn was die Hellenen erzählen,
ist vielerlei und lächerlich, wie es mir erscheint » (Frg. 1).

Einer solchen Haltung wird die eigene Erfahrung, die

persönliche Erkundung wichtig; sie wird mit dem Wort
IciTopiT] bezeichnet. Bis in den Stil des Hekataios hinein
reicht das Bestreben, soviel von erfahrener Wirklichkeit in
die kurzen Sätze hineinzunehmen, wie möglich ist: «Bei
der Stadt Alazia liegt der Fluss Odrysses; er fliesst durch die

Mygdonische Ebene von Westen aus dem daskylitischen See

und mündet in den Rhyndakos» (Frg. 2171). Jedes
Substantiv bringt eine neue Information und fügt einen neuen
Zug hinzu. Parataktisch stehn die Tatsachen nebeneinander,
Anaphern sorgen dafür, dass der Hörer den Faden nicht
verliert, meist so, dass das Verbum finitum noch einmal als

Partizipium aufgenommen wird. Dabei ist diese Historie
der Welt der Tatsachen in ihrer ganzen Fülle zugewandt;
sie umfasst die äussersten Ränder der bekannten Erde
ebenso, wie die fernste Vergangenheit; sie ist Geographie
und Geschichte zugleich. Wichtig werden zunächst die

Abweichungen von dem Geläufigen: die Sitten fremder
Völker, unbekannte Tiere und Pflanzen, wundersame

1 Jacoby schreibt mit Cobet 'OSpüaar)?, <o?> oiwv. Überliefert ist
81 opup.05 (oppupLo?) petov. Aber es wäre das einzige Beispiel eines
Relativsatzes bei Hekataios, der sonst nur relative Ortsadverbien kennt
(Frg. 234, 255, 287). Daher ist einfach das 81 umzustellen: 'OSptltroti;,
oecov 81. Damit ist die Hekataios eigentümliche Parataxe gewahrt.



6 KURT LATTE

Geschichten der Vergangenheit. Selbst Hekataios hat nicht
verschmäht, die Geschichte von dem Hunde des Orestheus

zu erzählen, der einen Weinstock zur Welt brachte (Frg. 15),

— wenn auf unseren Auszug Verlass ist, ohne dagegen zu
protestieren. In jedem Fall stehn bei ihm Bericht und Urteil
gesondert und unvermittelt nebeneinander.

Auch die eigentliche Geschichtsschreibung wechselt
zwischen chronikartig knappem Bericht und anekdotischen

Episoden. Bei Charon von Lampsakos treffen wir die

Erzählung von der Beteiligung der Athener an der Eroberung

von Sardes (262, 10 Jac.), die weit kürzer ist, als

Herodot, und ausführliche Geschichten, die ihre Berechtigung

in ihrer Merkwürdigkeit tragen, wie die von dem

Siege der Bisalten über die Einwohner von Kardia (frg. 1 J.)
oder den Traum der Mandane (Frg. 14 J.). Selbst bei der

Schilderung des Sturms, der die persische Flotte am Athos
vernichtete, vergisst er nicht zu erwähnen, dass damals

zuerst weisse Tauben in Griechenland erschienen (Frg. 3 J.).
Für Herodot sind zunächst diese Möglichkeiten in ihrer

ganzen Fülle gegeben. Auch für ihn besteht die Kontinuität
bis zu dem göttlichen Ahnherrn hin (6, 53); er legt die

Beziehung aufMythen sogar dem Perserkönig als Begründung
eines Anspruchs in den Mund, wenn er ihn die Peloponne-
sier als seine « Sklaven » bezeichnen lässt, weil Pelops aus

Asien stammt (7, 11, 4). Er übernimmt das schematisch
konstruierte Erdbild des Hekataios und polemisiert dauernd

dagegen wie gegen seine politische Tendenz. Seine Aufgabe
sieht er zunächst darin, den Bereich der Erkenntnis empirisch
zu erweitern. Darum geht er in Ägypten und bei den Skythen
zunächst an die äussersten, ihm erreichbaren Grenzen.
Seine Erkundung gilt den fernen Gegenden und dem Alter
der skythischen Stämme, nicht etwa dem Schauplatz des

Skythenkrieges des Dareios, wie doch bei seinem Thema
nahe gelegen hätte. Es ist die Bereicherung des stofflichen
Wissens, auf die es ihm zuerst ankommt, und so wird



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 7

der Rationalismus immer mehr durch eine rein empirische
Haltung ersetzt, was gelegentliche Kritik nicht ausschliesst

(v. Fritz, Tr. Am. Phil. A 67, 1936, 315 ff.). Nur sehr
allmählich wird das geographisch-ethnographische Interesse
Herodots durch echt historisches ersetzt. Er hat nicht als

Historiker begonnen, sondern er ist es geworden.
Betrachtet man sein Werk unter dem Gesichtspunkt

der Erfordernisse, die wir an eine Geschichtsquelle stellen,
so fallen zunächst einige negative Charakteristika ins Auge.
Die Erzählung bindet sich weder an Raum noch an Zeit.
Wohl übernimmt er Königslisten der Assyrer, Meder und
Lyder, gibt auch von den späteren ägyptischen Königen eine

ungefähr zutreffende Reihe, aber sie sind kein gliederndes
Element der Darstellung. Er kann weit hinter die Zeit
zurückgreifen, von der er gerade spricht oder plötzlich in eine

ganz andere Gegend der Welt Übergehn. Schon die Lyder-
geschichte ist dafür bezeichnend. Er beginnt abrupt mit
Kroisos (I, 6), weil er der erste Lyderkönig war, der mit den
Griechen in Verbindung kam. Aber im nächsten Kapitel
erzählt er zeitlich zurückgreifend, wie das Geschlecht des

Kroisos zu der Königswürde kam. Es wird von Kandaules
und Gyges berichtet. Über Ardys-Sadyattes-Alyattes geht es

zu dessen Kriegen, vor allem zu seinem Kampf gegen Milet.
Damals verrät Periander den Milesiern das Orakel, dass

Alyattes krank ist, weil er den Athenatempel bei Milet
verbrannt hat. Die Milesier benutzen diese Kenntnis zu
einem Theatercoup, der Alyattes veranlasst, Frieden zu
schliessen. Dann fährt er fort: Alyattes erging es im
Kriege gegen die Milesier und Thrasybul so: Periander, der
dem Thrasybul das Orakel verraten hatte, war Sohn des

Kypselos (22,4 f.). Und nun folgt die Ariongeschichte 1.

Kap. 24 kehrt er zu Alyattes zurück, berichtet dessen Tod
und den Regierungsantritt des Kroisos. Von da an bleibt
1 Eine andere Erzählung von Periander steht 3,48 ff., ebenso äusser-
lich angeknüpft.



8 KURT LATTE

Kroisos Hauptfigur, bis I 56-65 aus Anlass der Bündnispläne
des Kroisos eine kurze Geschichte Spartas und der Peisistra-
tiden eingelegt wird, die bis 69 reicht; erst dann kommt das

Bündnis, das ohne jede praktische Folge bleibt. Das gilt
auch von rein historischen Partien. Zwischen die Landung
der Perser in der Ebne von Marathon und die Schlacht
schiebt sich ein Bericht über die Vergangenheit des Mil-
tiades, der weit zurückgreift, von seinem Olympiasieg und
dem Grab des Kimon erzählt (6, 103), so dass die Landung
der Perser zweimal (6,102. 107,1) berichtet wird; ausserdem

tritt die Sendung des Pheidippides nach Sparta dazwischen.
Bei der Erwähnung des Kontingents der Plataeer wird ihr
Kampf gegen Theben und die Beteiligung der Athener
daran eingeschoben (6,108). Anstelle einer rationalen
Kontinuität der Ereignisse tritt eine assoziative. Sobald
das Stichwort fällt, greift der Erzähler zurück, biegt zu
einer Nebenhandlung ab oder verweilt bei unwesentlichen
Einzelheiten. Das Interesse gilt den einzelnen Fakten und
Geschichten, nicht einem gedanklichen Zusammenhang.
Aber bei dieser Fülle des Gegenständlichen wird die
unmittelbare Verbindung mit dem Vorangehenden immer sprachlich

durch ein anaphorisches Pronomen, eine Wiederholung
des Stichworts sorgfältig gewahrt. Der Faden der Erzählung
reisst niemals ab. Diese Form hat Analogien bei Homer,
der auch einen Kampf durch einen Bericht über die Herkunft
einer Waffe unterbrechen kann, oder uns zurückgreifend die

Vergangenheit eines der Kämpfer erzählt. Ausgebildet tritt
sie uns im Orient entgegen, in 1001 Nacht und im Panca-

tantra. Aber der Unterschied ist, dass bei dem Griechen an
die Stelle des Spieles der Phantasie der Wirklichkeitssinn
und die Freude an allem Detail tritt, der Wille zu sehn und
wirklich Geschehenes, Vorhandenes zu berichten. Geschichte
erscheint zunächst aufgelöst in Geschichten, die selbständig
nebeneinander stehn, genau wie die Schilderung eines
Landes oder Volkes sich in Einzelzüge auflöst. Nicht



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 9

Spannung auf den Fortgang wird erstrebt, sondern
Verweilen. Es ist die Haltung eines Menschen, der staunend von
Schritt zu Schritt etwas Neues entdeckt, das wertvoll und
wichtig ist, und sich an der Hand dieser Entdeckungen
immer tiefer in die Geschichte hineinführen lässt. Dabei ist
in der einzelnen Erzählung eine grosse Sachlichkeit, die sich
nicht von dem eingeschlagnen Wege abbringen lässt. Er
bleibt bei den Hauptpersonen. In der Erzählung vom Ring
des Polykrates tauchen das Schiff des Tyrannen, der Fisch,
der Fischer auf und verschwinden wieder, Abschweifungen,
in denen die spätere Rhetorik geschwelgt hätte, wie etwa
eine Beschreibung der Meerfahrt oder der Tafel des Tyrannen,

gibt es nicht. Dafür ist auch hier der Raum ebensowenig
eine feste Kategorie, wie die Zeit; wie diese umkehren kann,
so ist auch die Distanz Ägypten-Samos nicht vorhanden und
wird mit einem kurzen s7re(7TetAs überbrückt.

Dieser Behandlung der Ereignisse entspricht die
Motivierung. Diese Menschen treiben keine Politik als rationalen
Plan mit den entsprechenden Mitteln, sondern sie folgen
Impulsen ganz persönlicher Art, zum Teil aus der

Stimmung des Augenblicks heraus, wie es der Erzähler auch tut,
der aus den möglichen Verknüpfungen willkürlich eine

herausgreift, ohne den Anspruch, damit alle Fäden zu
fassen, die die Ereignisse verbinden. Die einzelne Aktion
wird immer als Ergebnis der Stimmung, der persönlichen
Motive eines einzelnen gesehn. So sind Anlass und Scheitern
des Zuges des Aristagoras und der Perser gegen Naxos auf
die persönlichen Stimmungen und Absichten des mile-
sischen Tyrannen zurückgeführt (5,30 ff.). Ebenso motiviert
er die Beziehungen zwischen Adelsgeschlechtern, wie den
Pisistratiden und Alkmeoniden oder zwischen den Tyrannen
der griechischen Städte. Auch wo er zwischen Vorwand und
wirklichem Grund unterscheidet, bleiben persönliche Motive
die treibende Kraft (6, 133, 1). Die einzige Ausnahme ist
der Wille der Perser, die Griechen zu unterwerfen (4, 167,

2



10 KURT LATTE

3.6, 44, 1). Das gehört mit seiner Auffassung der Perserkriege

zusammen, von der noch zu reden sein wird. Aber
selbst hier spielt der Zorn des Dareios über die Einnahme
von Sardes, oder das Bedürfnis, eine Niederlage
wettzumachen eine bedeutende Rolle. Diese Art, Geschichte zu
sehn, entspricht durchaus dem Denken des 6. und des

frühen 5. Jh. Man mag an die persönlichen Motive des

Harmodios und Aristogeiton bei der Ermordung des

Hipparch denken, die ihrem Ruhm als Tyrannenmörder
keinen Abbruch getan haben. In einer Welt, die eben erst
aus den Machtkämpfen der Adelsgeschlechter mit ihren
wirklich sehr persönlichen Motiven zu einer einheitlichen
Politik der Polis fortschritt, musste eine solche Motivierung
geschichtlicher Ereignisse aus persönlichen Antrieben
einzelner ganz natürlich erscheinen. Aber die innere
Notwendigkeit der Expansionspolitik für das persische Reich
kommt bei dieser Betrachtung nicht zur Geltung; an dem
entscheidenden Punkt löst sie sich in den Widerstreit
persönlicher Meinungen des Königs und einzelner Vornehmer
auf. Man braucht nur die Art zu vergleichen, wie Thu-
kydides Anlass und Grund des peloponnesischen Krieges
gegeneinander absetzt, um den Unterschied zu sehn.

Seltsam ungleich ist die Rolle, die die Kritik am Wunderbaren

bei Herodot spielt. Es gibt stillschweigende Korrekturen,

wie die Beseitigung des magischen Ringes in der

Gygesgeschichte oder die Weglassung des Taubenprodi-
giums bei dem Sturm am Athos (oben 6). Den von Apollo
gesandten Regen, der den Scheiterhaufen des Kroisos löscht,
ersetzt er durch den Ausruf des Königs, der sich an sein

Gespräch mit Solon erinnert. In anderen Fällen gibt er
seinem Zweifel direkt Ausdruck, wie bei der Hilfe, die
Boreas den Athenern vor Artemision geleistet haben soll
(7, 189, 2). Auch den Glauben, dass Poseidon das Erdbeben
sendet, teilt er augenscheinlich nicht (7, 129, 4); offenbar hat

er Kenntnis von den physikalischen Erklärungsversuchen



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 11

der ionischen Philosophie (Aristot. Meteor. 365 b 6 u. s.).
Noch deutlicher ist die Ablehnung bei dem Geleit, das

Phye als Athene dem Peisistratos bei seiner Rückkehr nach
Athen gegeben haben soll; das ist «die naivste Geschichte,
die er je gehört hat » (1,60, 3). Freilich gibt er in diesem Fall
wohl tyrannenfeindliche Tradition wieder. Aber dass kein
Perser in dem Demeterheiligtum bei Plataeae Schutz fand,
weil die Göttin ihnen wegen der Zerstörung von Eleusis
den Eingang verwehrte, erzählt er, wenn auch mit dem
Zusatz: «wenn man über göttliche Dinge eine Meinung
äussern soll » (9, 65, 2). In anderen Fällen berichtet er
Wundergeschichten ohne die geringste Äusserung des

Zweifels, wie bei Epizelos, der erblindet, weil ihm bei
Marathon das Gespenst eines riesigen Kämpfers begegnet
(6, 117, 2) oder bei der vor Salamis unsichtbar durch die
Lüfte ziehenden Mystenprozession, die den Griechen zu
Hilfe kommt (8, 65). Noch ist das Märchenhafte legitimer
Bestandteil der Welt; die Kritik ist erwacht, aber sie bewältigt
das Ganze noch nicht, sondern setzt nur an einzelnen Punkten

an. Auch das «Gesagte » ist des Gedächtnisses und
damit der Aufnahme wert. Er spricht es einmal direkt aus:
«Ich muss sagen, was gesagt ist, aber ich brauche es nicht
überall zu glauben, und dieses Wort soll für meine ganze
Erzählung gelten » (7,152, 3, vgl. 3, 9, 2).

Vielleicht darf man sogar sagen, dass ihm selber die
Grenzen zwischen Wirklichkeit und eigener Erfindung
gelegentlich verschwimmen. Wenn er in dem berühmten
Gespräch zwischen den Persern nach Ermordung des

falschen Smerdies die Verfassungsformen diskutieren lässt

(3, 80 ff.), so könnte man das als Zutat des Historikers im
Sinne der späteren griechischen Geschichtsschreibung
auffassen. Aber er erhebt 6,43 den ausdrücklichen Anspruch
auf Glauben. So ist nicht leicht zu bestimmen, wie weit die
Reden, die er einlegt, als Kunstmittel aus dem Epos
übernommen sind, und wie weit ihm selber die lebhafte Ver-



12 KURT LATTE

gegenwärtigung als Wirklichkeit galt. Vieles wird er schon

vorgefunden haben; die Figur des Warners vor dem König
ist altes Märchenmotiv, Artabanos vor Xerxes braucht nicht
Herodots freie Erfindung zu sein, da die Dareiosvase zeigt,
dass solche Geschichten volkstümlich waren; das Gleiche
dürfte für Solon vor Kroisos gelten, aber bei Demarat ist
die Darstellung des Gegensatzes zwischen dem Griechen
und dem Asiaten so tief in der Themastellung des Geschichtswerks

verwurzelt, dass man sie ihm selber zuschreiben muss.
Denn unter dem Eindruck seines Aufenthalts in Athen

verschob sich ihm das Ziel seiner Darstellung. Hatte er
zunächst Berichtigung und Ergänzung des Hekataios
erstrebt, so ging ihm nun der Sinn des Perserkrieges als einer

Auseinandersetzung zwischen Asien und Griechenland auf.

Mit diesem Gegensatz verbindet sich der politische zwischen
Freiheit und Knechtschaft.

Er beginnt, wie bekannt, mit einer kurzen Ubersicht
über die mythischen Kämpfe zwischen Asiaten und Hellenen,
die den Gegensatz auf den wechselseitigen Raub der Europa,
Helena und Medea zurückführt. Sie ist anorganisch vor die

Behandlung der Lyder geschoben, aber sie war ihm wichtig
genug, um ihretwillen von der Chronologie der lydischen
Königsliste abzuweichen. Als das Buch erschien, wirkte
diese Konstruktion geschichtlicher Vorgänge aus persönlichen

Motiven bereits antiquiert und forderte den Spott
der Komödie heraus (Aristoph. Ach. 523). Wir sahen, dass

sie überall in seinem Werk Parallelen hat und seiner Weise,
Kausalzusammenhänge zu sehn, entspricht. Aber so äusser-

lich diese Einleitung angefügt scheint, so sehr sie durch
eine primitive Form der Motivierung bedingt ist, — im
Fortgang zeigt sich, dass wir es hier mit einem tragenden
Gedanken des Buches zu tun haben. In der bunten
Mannigfaltigkeit seiner Erzählung klingt dieser Ton immer wieder

an, nicht mit aufdringlicher Absicht, sondern weil er nun
gelernt hat, die Wirklichkeit unter diesem Gegensatz zu



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 13

sehn. Er rechnet mit Lesern, die ihn ohne besonderen
Hinweis einfinden, wenn er die Tatsachen durch einen Dialog
oder eine Reflexion leicht hervorhebt. Xerxes lässt die
Leiche des Leonidas verstümmeln, was er mit Befremden

angesichts der sonstigen Achtung der Perser vor Tapferkeit
mit dem Zorn des Königs motiviert (7, 238). Pausanias lehnt
nach Plataeae den Vorschlag ab, der Leiche des Mardonios
das Gleiche anzutun (9, 78 f.). Kein Wort des Rückblicks
auf den früheren Vorgang fällt, wie es die moralisierende
Geschichtsschreibung späterer Zeiten gegeben hätte. Aber
in der ausführlichen Begründung, die Pausanias gibt, sollen
wir den Abscheu des Hellenen gegen solche Handlungen
und die Verurteilung der Tat des Xerxes zugleich empfinden.
Der Bericht über die Seenot, in die Xerxes auf der Rückfahrt
nach Salamis gerät, und aus der er durch die Aufopferung
der persischen Vornehmen, die ins Meer springen, um das

Schiff zu erleichtern, gerettet wird, erfährt eine doppelte
Kritik: er könnte nicht wahr sein, denn Xerxes würde
lieber die Vornehmen auf die Ruderbänke gesetzt haben
und dafür die Ruderer in Wasser geworfen haben. Und
nach der Landung belohnt er den Schiffskapitän, der den
Rat gegeben hatte, mit einem goldenen Kranz und lässt
ihn enthaupten (8, 118 ff.). Das eine zeigt, was Herodot
dem Grosskönig gegen geringe Leute zutraut, das andere,
wie er sich den Vorteil einer Handlung gefallen lässt und
sich von der Verantwortung durch die Bestrafung des

Täters loskauft. Die Tyrannenlaune des Xerxes illustriert
er an der Erzählung von dem Lyder Pythios, der seinen
ältesten Sohn von der Teilnahme an dem Kriegszuge
losbittet. Als Antwort lässt der König ihn in zwei Stücke
schneiden (7, 38 f.). Es wird hier sehr deutlich, wie eine
novellistische Ausmalung den Sinn der Handlung
überwuchert. Denn Herodot berichtet weiter, dass das persische
Heer zwischen den beiden Teilen der Leiche hindurchzog.
Das ist ein auch sonst wohlbekannter Lustrationsritus



14 KURT LATTE

(Nilsson, Griech. Feste 404 ff.). Dieser reale Vorgang war
beobachtet worden, und an ihn hatte sich wohl schon im
mündlichen Bericht die novellistische Motivierung
angeknüpft, die Herodot in seinem Sinne verwendet. Dass seine

Auffassung mit diesen Interpretationen richtig verstanden
ist, zeigen andere Stellen, an denen er deutlicher redet. Als
Sperthias und Bulis, die beiden Spartaner, die sich freiwillig
für den Frevel an den persischen Gesandten zur Sühne

stellen, in Susa bei dem Satrapen zu Gast sind, fragt er,
weshalb die Spartaner nicht « Freunde » des Königs werden
wollen; er wisse zu belohnen. Die Antwort lautet: «Du
weisst vortrefflich Knecht zu sein, von der Freiheit hast du
nichts erfahren, weder ob sie süss ist, oder nicht. Hättest
du darin Erfahrung, so würdest Du uns raten, nicht allein
mit Lanzen dafür zu kämpfen, sondern auch mit Beilen »

(7, 135). Ausführlicher ist die Antwort der Athener bei den

Verhandlungen zwischen Alexander von Makedonien, der
die Versprechungen des Mardonios überbringt, und den
Athenern und Spartanern. Hier wird gesagt, dass der König
dem König in die Hände arbeitet (8, 142, 5), also die

Interessengemeinschaft aller Herrscher gegenüber den freien
Staaten konstatiert. Den Spartanern aber antworten die
Athener: « Schlecht scheint ihr die Gesinnung der Athener
zu kennen, wenn ihr in Sorge seid, denn nirgend auf der
Welt gibt es so viel Gold oder ein Land, das so schön und
fruchtbar ist, dass wir dafür mit dem Perser ein Bündnis
schliessen wollten und Hellas versklaven » (8, 144, 1). Als
Grund erscheint neben der Verpflichtung zur Rache für die

Verwüstung des attischen Landes « das hellenische Wesen,
mit dem uns Blut und Sprache verbindet, gemeinsame
Heiligtümer und Opfer und gleiche Sitten » (8, 144, 2).
Griechische Schlichtheit und barbarischer Prunk werden
kontrastiert, wenn ein Perser staunt, dass der Preis der

olympischen Spiele nur ein Ölzweig ist, dass die Griechen
«nicht um Geld kämpfen, sondern um ape-rf) » (8, 26).



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 15

Am tiefsten sind die gleichen Gedanken in dem Gespräch
zwischen Xerxes und Demarat ausgesprochen, der sich

vergebens bemüht, dem Grosskönig klar zu machen, wie
überlegen spartanische Disziplin dem Kampfwert der
Massen ist, die nur die Furcht vor dem Despoten in die
Schlacht treibt (7, 104). Überall ist in diesen Stellen der

Gegensatz Hellas — Persien nicht äusserlich als territorialer
oder politischer gefasst, sondern als tiefgreifender
Wesensunterschied. Aus dieser Grundanschauung gewinnt er einen
Maasstab, das Verhalten von Barbaren, die er anerkennt,
zu beurteilen; er überträgt ihn auch auf die Beurteilung der

griechischen Verhältnisse. Als er von den ersten Erfolgen
der Athener kurz vor den Perserkriegen spricht, flicht er
eine Reflexion ein: « Das zeigt nicht nur an einem Einzelfall,
sondern allgemein, dass die Freiheit ein vortrefflich Ding ist,
wenn auch die Athener unter den Tyrannen keinem ihrer
Nachbarn überlegen waren, aber der Tyrannen entledigt bei
weitem die ersten wurden. Das zeigt, dass sie in fremder
Gewalt mit Absicht nichts leisteten (eOeXoxocxsov), da

sie für ihren Herrn wirkten; als sie frei wurden, begehrte
jeder für sich zu wirken » (5, 78). In dem Bewusstsein, dass

der Erfolg jedem einzelnen zugute kommt, wenn er für
das ganze wirkt, sieht Herodot das wesentliche Ergebnis
dieser Freiheit, genau wie Demarat vor dem Perserkönig
von « Notwendigkeit und einem hohen Preis, der winkt, »

gesprochen hatte. Das berührt sich mit der negativen
Formulierung Solons: Unheil in der Gemeinde findet den Weg
zum Haus eines jeden (Frg. 4, 27 Bgk.). Es ist attisches

Gedankengut, dem wir hier begegnen. Selbst die Novelle
von Solon und Kroisos ist aus diesen Anschauungen
umgestaltet. Nicht nur der Gegensatz zwischen dem auf seinen
unermesslichen Reichtum stolzen Lyder und dem
griechischen Weisen hat hier seine Wurzeln, auch die ursprüngliche

Tendenz ist zurückgedrängt. Vor den beiden
Jünglingen, deren früher Tod die trübe Weisheit lehrt, dass



i6 KURT LATTE

jung stirbt, wen die Götter lieben, wird Tellos genannt, der
nach einem schlichten, aber erfüllten Leben in siegreichem
Kampfe für sein Vaterland fällt. Das sind zwei völlig
verschiedene Lebensideale, die sich nicht vereinen lassen.

Nicht zufällig stammt Tellos aus Athen. Wenn er vor Kleobis
und Biton gestellt wird, so überwindet hier das tätige
Bürgerideal Athens im 5. Jh. die müde Resignation des

6. Jh. Theoretisch wird diese politische Anschauung in dem
berühmten Gespräch zwischen den persischen Vornehmen
nach der Ermordung des falschen Smerdies begründet;
hier siegt die Monarchie, wie es durch die geschichtlichen
Tatsachen gegeben war, aber es ist nicht zu übersehn, dass

in der Rede des Dareios sich der «Leiter des Volkes »

(7tpoGTcc<; toö Stjpou) unwillkürlich anstelle des
unbeschränkten Königs schiebt, d. h. die Form, in der Perikles
die attische Politik geleitet hat (3, 82, 4). Das deckt sich mit
dem berühmten Urteil des Thukydides (2, 65, 9). Für die
Gefahren der reinen Demokratie ist er durchaus nicht
blind. «Es scheint leichter, viele zu täuschen, als einen,
wenn Aristagoras den Kleomenes, der allein war, nicht zu
täuschen vermochte, aber es bei 30 000 Athenern erreichte »

(J> 97, 2).
Wir haben hier also eine völlig geschlossene Konzeption

von dem Sinn des historischen Geschehns und von den

Werten, um die der geschichtliche Kampf geht. Aber es ist
Herodot noch nicht gelungen, sie in seinem ganzen Werk
durchzuführen. Das liegt zum Teil an der Entstehung des

Buches, das aus verschiedenen einzelnen Logoi zusammengewachsen

ist. Die Erfahrungen, die Herodots geschichtliches

Denken bestimmten, hat er erst in Athen gewonnen,
als ein Teil von ihnen bereits vorlag. Er ist zum wirklichen
Historiker erst langsam herangewachsen. Auf weite Strecken
ist die Freude an der empirisch gegebenen Wirklichkeit zu
lebendig, um ein Gleichgewicht zwischen rationaler Betrachtung

und Erkundung zuzulassen. Dazu kommt, dass sein



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 17

Bemühen, die Motive der Handlungen zu ergründen, sich
mit einer im letzten Grund völlig andersartigen Auffassung
des Geschehns überhaupt kreuzt.

Eine Anschauung vom kausalen Zusammenhang der

Vorgänge ist vorhanden, aber noch kann am Anfang der
Kette ein unaufgelöster Rest stehn. Dann heisst es bei
ihm einfach: dies musste geschehn, damit etwas anderes

eintreten konnte. So musste es mit Kandaules (1, 8, 2)

Miltiades (6, 135, 3) dem Ägypterkönig Psammis (2, 161, 3),
der Artaynte (9, 109, 2) ein schlimmes Ende nehmen,
musste der Zug der Perser gegen Naxos misslingen
(5, 33, 2). Die tatsächliche Wirklichkeit wird hier ohne

jeden Versuch einer Deutung oder Erklärung hingestellt.
Es wird damit, wie Dodds betont hat (The Greeks and the

Irrational 42) ein irrationales Element in die Geschichte

eingeführt. Am Eindringlichsten stehn die beiden
Betrachtungsweisen an dem zentralen Punkt nebeneinander, wo er
die Beratungen am Hof des Xerxes vor dem zweiten Zug
gegen Griechenland erzählt. Zunächst erhalten wir die
üblichen Reden, Vorschlag des Königs, Zustimmung des

Mardonios, Warnung des Artabanos, zornige Antwort des

Königs. Scheinbar ist alles entschieden. Aber dahinter
schiebt sich eine Episode, die für den Fortgang der Handlung

bedeutungslos ist: der Einspruch des Artabanos hat
dem Xerxes doch Eindruck gemacht; er ist willens, den Zug
aufzugeben und trotz eines entgegenstehenden Traumes
unterrichtet er die Perser von seinem Entschluss. Da befiehlt
ihm ein zweites Traumgesicht den Krieg zu beginnen.
Erschreckt zieht er Artabanos zu Rate. Der gibt ihm zunächst
eine ganz rationale Erklärung des Traumes: « Die
Traumgesichte sind am unzuverlässigsten, die sich auf die Gedanken

des Tages beziehen. Wir aber waren in den Tagen
vorher mit diesem Heereszug sehr beschäftigt. Wenn aber
meine Unterscheidung hier nicht zutrifft, sondern dies etwas
mit dem Göttlichen zu tun hat, so mag es auch mir, wie dir,



18 KURT LATTE

erscheinen und mich auffordern »(7, 16, 2). Ein entsprechender

Traum des Artabanos bewirkt dann, dass er seinen

Widerspruch fallen lässt; der Weg für die Niederlagen von
Salamis und Plataeae ist frei. Man könnte hier fast von einer

doppelten Motivierung sprechen: Zunächst wird der
Entschluss aus den Impulsen der Menschen völlig
selbständig begründet, dann aber tritt daneben ein trügerisch
zweideutiges Gesicht, fast eine dotaTY) 0eoü. Jedes von
beiden reichte zur Motivierung aus. Für einen Augenblick
wird an einem entscheidenden Punkte der Handlung eine

zweite Ebene sichtbar, auf der die eigentlichen Entscheidungen

fallen, und die sich menschlicher Berechnung entzieht.
Diese Erkenntnis kann zunächst ebenfalls rein empirisch
formuliert werden, als Erinnerung an den Wechsel der

Dinge, wie in den Brief des Amasis an Polykrates (3, 40, 3)1.

Es bedeutet auch noch nicht viel mehr, wenn er sagt:
« Was ihm begegnet (aupcpopY)), regiert den Menschen, nicht
der Mensch, was ihm begegnet» (7, 49, 3), oder Solon den
Kroisos mahnt, dass der Mensch ganz aujxtpopf) ist, d. h.
das ist, was mit ihm geschieht (1, 32, 4)2. Aber dieser Wechsel
und diese Abhängigkeit des Menschen ist auch Wirklichkeit
und die Historie wird erst dadurch zu ihrem vollen Abbild,
dass sie ihn mitdarstellt. Wie jede Wirkung, deren Ursache
nicht deutlich ist, wird auch diese auf einen persönlichen
Gott zurückgeführt. Wenn man nach einem Grunde für
den Willen des Gottes fragt, so bleiben nur persönliche
Motive, da Herodot, wie wir sahen, eine andere Motivierung
nicht kennt. So kommt es zu dem viel berufenen Wort vom
Neide der Götter (3, 40, 2). Deutlicher sind die Worte des

Artabanos: « Du siehst, wie der Gott die hervorragenden
Wesen mit seinem Blitz trifft und nicht zulässt, dass sie sich

1 Unglück als Ausgleich eines unerwarteten Glücks auch 7, 190.
2 Diese Vorstellung ist der archaischen Zeit geläufig. Hofner {Od., 18,
136) und Archilochos (fr. 70 Bgk, cf. 56, 5) sagen in ihrer Sprache
dasselbe.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 19

brüsten, die kleinen aber reizen ihn nicht. Du siehst, wie in
die grössten Gebäude und Bäume er seine Geschosse richtet.
Denn der Gott pflegt alles Überragende zu verkleinern.
So wird auch ein grosses Heer von einem kleinen vernichtet
auf folgendem Weg: wenn der Gott ihnen Schrecken sendet
oder Donner, wodurch sie ohne eigene Schuld verderben.
Denn der Gott lässt niemand stolz sein ausser ihm selbst »

(7, 10, e). Die Verbindung, in die hier die Vorstellung vom
Neid der Gottheit mit der Mahnung an die Schranken

gebracht wird, die allem Irdischen gesetzt sind, wird noch
deutlicher, wenn es heisst: « Eine allzu wilde Rache wird
den Menschen von den Göttern missgönnt» (4, 205). Man
verkennt den eigentlichen Sinn dieser Äusserungen, wenn
man diesen Zusammenhang übersieht und an der anthropo-
morphen Formulierung Anstoss nimmt, wie schon Piaton

getan hat (Phaedr. 247 a); sie war den Griechen noch
Jahrhunderte später geläufig; selbst Germanicus bedient
sich ihrer (v. Wilamowitz, Sber. Berl. Akad. 1911, 819, 1).
Das 5. Jh. fand darin den Ausdruck für die Spannung
zwischen menschlichem Wollen und Planen und den
unberechenbaren Kräften, die den Erfolg bestimmen. Das

lebendige Gefühl für diese Spannung hat diese Zeit befähigt,
die Tragödie zu schaffen; nicht zufällig finden wir bei
Sophokles Anklänge an Herodot. Für diesen aber schliesst
die Erinnerung an den Neid der Götter die Mahnung ein,
der Unsicherheit aller irdischen Grösse zu gedenken, vor
der der Mensch sich bescheiden muss. Die Rolle des Warners,
so oft sie ihm bereits durch die Novelle gegeben sein mochte,
ist für eine andere Grundlinie seines Werks bedeutsam, die
neben dem früher aufgezeigten Gegensatz zwischen Barbaren
und Hellenen herläuft und sich mit ihm verschlingt. Denn
es sind vorwiegend die Griechen, die bei ihm der Warnung
eingedenk handeln, die Barbaren, die sie vergessen.

Herodots Werk ist unfertig, nicht nur weil ihm äusserlich
der Schluss fehlt, sondern in einem viel tieferen Sinn. Die



20 KURT LATTE

kühne Konzeption, die versucht, die ihm bekannten
geschichtlichen Vorgänge unter den Gegensatz Barbaren-
Hellenen, Despotismus und Bürgerfreiheit zu bringen, wird
immer wieder durch die empirische « Erkundung »

durchbrochen, die alles Wirkliche zu Wort kommen lässt. Neben
einer kausalen Motivierung steht eine teleologische, die in
entgegengesetzter Richtung von der Wirkung auf die
Ursache hin verläuft, genau wie sich die zeitliche Abfolge
seiner Erzählung umkehren kann. Dieser Zwiespalt zeigt,
dass Herodot die neue Erkenntnis, die ihn zum «Vater
der Geschichte » macht, nicht gegeben war, sondern in
eigener geistiger Arbeit erworben werden musste. Für
unsere geschichtliche Betrachtung stellt er den Punkt dar,
in dem sich die archaische Freude an der Fülle der Wirklichkeit

und das klassische Streben, sie beherrschenden Gedanken

unterzuordnen begegnen. Was Literatur und Kunst in
der Mitte des 5. Jh. in Athen erreichten, war diesem Ionier
auf einem Gebiet, das er zuerst urbar machte, noch versagt.
Gerade die Rudimente einer primitiveren Auffassung, die
überall stehn geblieben sind, lassen uns die Grösse seiner

Leistung erst recht würdigen. Denn was hier vorliegt, ist
nichts Geringeres, als ein erster Versuch, die Vergangenheit
aus den Erfahrungen und Erkenntnissen der Gegenwart
geistig zu bewältigen. Er bedeutet wirklich den Beginn
der Geschichtsschreibung.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 21

DISCUSSION

Mme de Romilly: Je suis tres heureuse d'occuper cette place,

qui me permet de remercier tout d'abord le baron Hardt, ä qui
nous aimerions, de minute en minute, pouvoir exprimer notre
juste reconnaissance, et de remercier aussi M. Latte pour le bei

expose qu'il nous a fait. II nous y a montre non seulement les

debuts de l'histoire grecque mais, de fa9on plus precise, les debuts
de cette histoire chez Herodote, et Herodote, si l'on peut dire,
en train de devenir historien. Personnellement, j'ai ete assez
sensible ä un fait: c'est que l'on avait un peu le sentiment de voir
Herodote essayer de devenir Thucydide. L'expose suggerait, en
effet, une progression inachevee et un contraste latent qui fai-
saient irresistiblement penser ä Thucydide. Sans doute se trouvera-
t-il ici quelqu'un pour penser que Thucydide n'est pas l'unique
modele ni l'unique perfection, et que dans l'etat d'equilibre que
representait Herodote il y avait des merites plus grands, ou au
moins differents. Quoi qu'il en soit, je pense que ma täche est

surtout de donner la parole ä ceux qui voudraient faire des

observations ou poser des questions ä M. Latte sur ce sujet. Quelqu'un
desire-t-il le faire

M. von Frit%: Es hat mich ganz besonders interessiert, dass

Sie bei Herodot eine Entwicklung konstatieren, besonders da

Entwicklungstheorien zur Zeit nicht besonders behebt sind. Das

letztere hegt zum Teil vielleicht daran, dass der Versuch, die

sogenannte thukydideische Frage entwicklungsgeschichthch zu
lösen, zu bisher jedenfalls unlösbaren Schwierigkeiten geführt
hat. Man muss aber die Lage des Herodot und des Thukydides
miteinander vergleichen. Was immer die korrekte Lösung der

thukydideischen Frage sein mag, und ob er seine Meinung über
die Ursachen des Krieges geändert hat oder nicht, so viel ist
unbestritten, dass er sich von Anfang an ganz feste Prinzipien
hinsichthch der Auswahl, Prüfung und Verwendung seines

Materials gemacht hat. Er konnte das deshalb, weil er von vorne



22 DISCUSSION

herein etwas hatte, wogegen er sich absetzen konnte: eben

Herodot. Herodot dagegen hatte wesentlich nichts anderes vor
sich als Hekataios. Es lässt sich, glaube ich, beweisen, dass er
damit angefangen hat, sich gegen Hekataios abzusetzen, d.h.
seine eigenen Methoden in der Auseinandersetzung mit ihm zu
entwickeln. Aber was Hekataios geleistet hatte, war nicht
ausreichend, um, sei es in negativer sei es in positiver Anknüpfung
an ihn, umfassende und systematische Prinzipien der Geschichtsschreibung

abstrakt zu entwickeln. Daher musste Herodot, der

trotz Hekataios in eminentem Sinn der erste Geschichtsschreiber

ist, in ganz anderem Ausmass als Thukydides am Stoff lernen.
Da er aber auch ein grosser Historiker ist, bedeutet das, dass er
eine Entwicklung gehabt haben muss. Es scheint mir daher eine

sehr wesentliche Aufgabe zu sein zuzusehen, wie weit sich diese

Entwicklung noch fassen lässt.

Hier möchte ich aus der grossen Anzahl von Problemen, die

damit zusammenhängen, nur zwei kurz andeuten. Vielleicht gibt
sich später Gelegenheit etwas näher darauf einzugehen. Das erste

ist das Verhältnis von Herodots Kritik an Hekataios, von der
auch Herr Latte gesprochen hat, zu seiner Erkundung des Fernen,

Eigentümlichen und Seltsamen. Das zweite ist das Verhältnis
zwischen den beiden Erklärungsprinzipien, von denen Herr
Latte gesprochen hat, und ihre Stellung in der Entwicklung
Flerodots.

Das eine Prinzip ist die Erklärung des historischen Geschehens

aus den persönlichen Launen und Neigungen der handelnden
Personen. Das zweite ist ein — wenigstens scheinbar —- ganz
unpersönliches oder überpersönliches, in gewisser Weise

religiöses oder metaphysisches Erklärungsprinzip, das mit dem

erstgenannten nicht selten in Widerstreit zu geraten scheint. Dies
zweite tritt in der ganzen lydischen Geschichte von Kandaules

bis Gyges sehr stark hervor. Schon gleich zu Anfang wird,
glaube ich, gesagt: yprfj yap KavSauXt) yevectOat xaxwp.

Also: die Götter haben es von Anfang an so bestimmt. Was

immer das Individuum tun mag, der Ausgang steht fest. Selbst die



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 23

Torheiten, welche der Einzelne begeht und durch die er seinen

Untergang heraufbeschwört, sind bis zu einem gewissen Grade

vorausbestimmt. In der Xerxesgeschichte im siebten Buch ist
es anders. Zwar spielen auch hier göttliche Einflüsse durch
Träume und dergleichen eine sehr grosse Rolle. Aber es lässt sich,

glaube ich, zeigen, dass hier die freien Entschlüsse des

Individuums, die am Anfang stehen und bei denen von einer göttlichen
Einwirkung nicht die Rede ist, das Entscheidende sind. Es wäre
vielleicht der Mühe wert zu untersuchen, ob es sich hier um eine

Entwicklung in den historischen Erklärungsprinzipien Herodots
handelt. Im zweiten Fall scheint das Prinzip der rein von Göttern

gelenkten Notwendigkeit — ich würde sie die irrationale, d.h. der

menschlichen Ratio nicht durchschaubare, Notwendigkeit nennen

— mit dem Prinzip einer rationaleren, für uns in menschlichen

Begriffen ohne weiteres verstehbaren Notwendigkeit eine

eigentümliche Verbindung eingegangen zu sein.

M. hatte: Die einzige Frage, die ich dagegen stellen würde,
ist diese: Ist dieses Prinzip nicht immer vorhanden? Es geht ja

um die Spannung zwischen Götterwillen und menschlichem

Streben, also etwas, was schon Homer kennt, was im 6. Jh. viel
stärker da ist. Thukydides und seine Zeit, auch Euripides,
verlieren es. Die Tragödie stirbt daran, dass sie dieses irrationale
Element nicht mehr kennt. Es schwindet, was Mme de Romilly
eben das equilibre bei Herodot genannt hat, was gerade ein
wesentliches Element bei ihm ist. Da kann man von einer

Entwicklung eigentlich nicht recht reden. Ich würde vielmehr
annehmen, dass es sich um etwas handelt, das da ist, zunächst
als Gegebenheit für die ganze Zeit. Reflexion darüber müsste

zu dem Problem der Willensfreiheit und einigen anderen Fragen
führen, mit denen sich das 5. Jh. bezeichnenderweise nie ernsthaft

beschäftigt hat. Man lebt damals noch davon, dass der freie
Wille als Lebensgefühl vorhanden ist, als das Bewusstsein,
handeln zu können und absolut unausgeglichen, wenn Sie

wollen unphilosophisch mit dem Glauben, dass alle Dinge
schliesslich Wirkung der Götter sind, zusammengeht. Die



24 DISCUSSION

logische Unvereinbarkeit macht man sich nicht klar. Es ist
übrigens ein Dilemma, mit dem wir heute genau so schlecht

fertig werden, trotz aller Naturwissenschaft. Aber als Lebensgefühl

ist es für die Leute damals, wie in früheren Zeiten als

Einheit gegeben, und erst die Spaltung, etwa seit 440 bis zur
vollen Entwicklung der Sophistik, reisst diese Dinge auseinander

und bewirkt damit die Zerstörung einer ersten Periode des

Griechentums, in der diese Geschlossenheit vorhanden war. So

etwa würde ich das formulieren.
M. von Frit£: Wenn ich gleich noch einmal darauf antworten

darf, so stimme ich mit dem, was Sie über das Lebensgefühl des

frühen 5. Jahrhunderts gesagt haben, vollkommen überein.
Aber es scheint mir, dass es innerhalb dieses Lebensgefühls, in
dem, wie Sie sagen, Notwendigkeit und freier Wille sich in
eigentümlicher Weise verbinden, doch auch gewisse Nuancen

gibt: Gewichtsverschiebungen nach der einen oder der anderen

Seite; und nicht ganz unbeträchtliche. Vielleicht ist es nicht gut,
gleich von einer Entwicklung zu reden, obwohl ich glaube, dass

eine solche vorliegt. Vielleicht ist es besser, zunächst darauf
aufmerksam zu machen, dass die Dinge an der einen Stelle anders

aussehen als an der anderen, und inwiefern.
In der Kroisosgeschichte täuscht sich Kroisos immer wieder

und wird auch von dem Gott durch zweideutige Orakel getäuscht.
Wenn er sich dann am Ende, nachdem die Katastrophe über ihn
hereingebrochen ist, gegen den Gott auflehnt und sich beklagt,
dann wird ihm gesagt: « Der Gott kann nichts dafür. Du hast

ihn missverstanden. Aber auch Du kannst nichts dafür, dass Du
ihn missverstanden hast. Denn das war vom Schicksal vorausbestimmt,

dass nach fünf Generationen die Strafe erfolgen musste für
das Unrecht, das Dein Vorfahr Gyges an Kandaules getan hat.»
Hier haben wir also gewissermassen einen freien Willen des

Kroisos, der theoretisch auch hätte anders handeln können. Aber
sein Wille war doch nicht wirklich frei. Denn seine Handlungen
waren durch das vorausbestimmte Ende mitbestimmt. Die

Betonung hegt in der ganzen Geschichte auf dieser Unfreiheit.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 25

Die Erklärung ist rein metaphysisch und religiös. Vom Standpunkt

natürlicher Kausalität aus können wir es nicht verstehen.

Die Xerxesgeschichte sieht auf den ersten Blick ganz ähnlich

aus. Aber wenn man sie sich näher ansieht, dann enthüllt sich

hinter den Träumen und göttlichen Eingriffen eine ganz verständliche

natürliche Kausalität. Xerxes verhält sich sehr eigentümlich,
wenn er seine Absicht ankündigt, einen Feldzug gegen Griechenland

zu unternehmen. Zuerst ruft er die Leute zusammen und

sagt ihnen: «ich habe das und das beschlossen und das müsst ihr
tun». Dann fährt er fort: « Damit man aber nicht sagen kann,
dass ich alles nach meinem eigenen Willen tue, frage ich euch um
Rat». In Wirklichkeit will er mit dieser Frage post festum offenbar

keinen Rat haben, sondern eine Bestätigung seiner Meinung.
Daher ist er auch sehr ungehalten, als sein Oheim Artabanos ihm
einen Rat gibt, der seiner vorgefassten Meinung widerspricht.
Aber in der Nacht darauf kommen ihm doch Bedenken und diese

gewinnen eine solche Gewalt über ihn, dass er dem zuerst so
unerwünschten Warner Recht gibt und bereit ist, die ganze
Expedition abzublasen.

Soweit bewegt sich alles in der rein menschlichen Sphäre und

göttliche Mächte werden nicht bemüht. Aber dann kommt der
Traum: von den Göttern gesandt wie bei Kroisos. Dieser Traum
treibt Xerxes — scheinbar wie bei Kroisos — ins Verderben.
Hier scheint die Analogie vollständig hergestellt.

Aber was sagt der Mann im Traum eigentlich zu ihm? Er
sagt: «Wenn du die Expedition, die du gestern angekündigt
hast, heute wieder absagst, dann wirst du in kurzer Zeit so klein
werden wie du vorher gross gewesen bist.» Ist das wie bei

Kroisos eine Täuschung, die ihn ins Verderben treibt Keineswegs.

Vielmehr hat der Mann im Traum ganz einfach recht;
und zwar nach ganz einfacher menschlicher psychologischer
Kausalität. Wenn ein König zuerst ganz despotisch auftritt,
einen Kriegszug beschliesst und eine Generalmobilisierung
anordnet und dann am nächsten Tag wiederkommt und sagt:
«ich habe es mit der Angst bekommen und will doch lieber

3



z6 DISCUSSION

nicht», dann wird ihm aller Wahrscheinlichkeit nach genau das

geschehen, was ihm der Mann im Traum voraussagt. Ein solches

Verfahren wird viel gefährlicher für ihn sein, als wenn er den Zug
unternimmt und geschlagen wird: und dies nach einer sehr

menschlichen Kausalität, für die man keine Götter zu bemühen
braucht. Der Mann im Traum sagt ihm einfach die Wahrheit.
Hier zeigt sich hinter der religiösen Verkleidung also eine ganz
realistische psychologische Geschichtskausalität, die auch für
uns ohne Weiteres verständlich ist. Mag man vielleicht sagen,
dass das dem Autor nicht bewusst war. Aber ich würde gerne
wissen, ob Sie eine solche Erklärung für annehmbar halten.

Mme de Romilly: Est-ce que je pourrais suggerer que peut-etre
cette double motivation se rapproche de ce que l'on trouve dans

Eschyle
M. Latte: Genau das wollte ich eben auch sagen. Gerade bei

der Lektüre des Artabanostraumes, in dem gesagt wird «Du
darfst dich dem nicht entgegenstellen, was geschehen muss»,
musste ich an die Parodos der Perser des Aeschylus denken, wo
von der SoXotppwv <xna.TX 0sou die Rede ist. Das liegt noch durchaus

auf der gleichen Ebene. Ich weiss also nicht — und das ist
immer sehr schwierig, wenn man Gedanken interpretiert, von
denen wir 2000 Jahre getrennt sind, — ob wir in die erste

Formulierung des Artabanos, dass Gedanken, die einen am Tage
viel beschäftigt haben, noch im Traum weiter ausgeführt werden,
nicht eine rationale Erklärung hineinlegen, die Herodot so gar
nicht gemeint hat. Das konnte ihm ja auch als sophistische

Klügelei erscheinen, wie dem Teiresias der Bacchen.

M. von Frit%: Ich würde nicht sagen: hineintragen. Denn ob

nun Herodot es so gesehen hat oder nicht, es bleibt die Tatsache,
dass es da ist. Die Möglichkeit der rationalistischen Erklärung des

zweiten Teiles der Geschichte bleibt selbst dann, wenn man
annimt, dass das törichte Verhalten des Xerxes zu Anfang der

Geschichte Verblendung durch die Götter ist, obwohl Herodot
dies mit keinem Worte sagt. Dagegen sagt Artabanos zu Xerxes:
« Träume sind Schäume. Was uns im Traum erscheint ist nichts



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 27

als die verworrene Nachwirkung dessen, was wir am Tag erlebt
hatten». Das zeigt doch, dass Herodot rationalistische Erklärungen

nicht ganz fern lagen. Freilich; es ist schwer zu sagen, wie
weit die dichterische Tätigkeit — und Herodot ist hier ein

Dichter — ganz bewusst ist. Man mag also zweifeln, ob Herodot
auf Befragen die Dinge genau so auseinandergelegt hätte, wie
ich seine Geschichte interpretiert habe. Aber was ich aus ihr
herausgelesen habe, ist faktisch darin. Man braucht es nicht

hineinzutragen.
M. Momigliano: It is perhaps not irrelevant to stress the point

that Herodotus was writing history of the past and Thucydides
was writing history of the present. I am always interested in
the kind of difficulties an historian must face in collecting his

own facts. In a way any fool can write the history of the Pelo-

ponnesian war, if he is a contemporary. He will write it as a

fool, of course, but he will write it. It is much more difficult
to write a history of anything that happened in the past if you
find yourself in Herodotus' condition, with no source at his

disposal for the particular history he was writing. This is a task

which probably no other ancient historian after Herodotus has

ever faced. This seems to me an aspect of Herodotus worth
examining: how he managed to build up a history of the past
without having written sources. Mme de Romilly has shown well
in her recent book that Thucydides had some sort of approach to
the past, but it was a very different type of approach. He did
not encourage a full narration of the events of the past. It
seems to me that this type of approach to history, as basically

contemporary history, is the type that prevailed throughout
antiquity. Of course, you could write history of the past, but

you would write history of the past in a respectable way only if
you had good contemporary sources. If you were without them

you had to admit, as Livy did, that you could not write a

satisfactory history. In the humanistic period the historians who
learnt their trade from the ancient historians found themselves
faced again by the same problem of how to write history of the



28 DISCUSSION

past without literary sources. But then new approaches to the

past were discovered in the study of inscriptions, of coins, of
other documents. Besides, xvith century historians learnt to
attribute importance to tradition in its many forms (religious
tradition, language, customs). It is interesting to notice that
the study of Herodotus contributed to the formation of this

new historical method in the Renaissance. The Apologia pro
Herodoto by H. Etienne is an eloquent formulation of the new
method.

Mme de Romilly: II est certain que la, en effet, il y a une grande
difference entre la methode qui etait possible pour Herodote et

ce qui etait possible pour Thucydide. Je me demande pourtant
s'il ne faudrait pas tenir compte du fait que les premiers histo-
riens, les predecesseurs d'Herodote, commencent, eux, tres loin
dans le passe. Herodote se trouve, c'est vrai, confronte avec la

difficulte d'enqueter sur le passe; mais c'est un passe qui, pour lui,
se rattache etroitement ä des evenements recents; sa recherche

est centree sur quelque chose de contemporain et orientee en ce

sens. Et je me demande meme si la qualite de son histoire ne

vient pas en partie de ce qu'il a repris l'histoire du passe, comme
cela pouvait se faire alors, mais en lui attachant un interet nouveau,
du au sentiment que le present etait exceptionnel et qu'il fallait
l'expliquer.

M. Momigliano: No doubt, there is some sort of balance in
Herodotus between past and present: he chose a recent past, a

past that can be reached from the present. Mme de Romilly's
remarks seem to me very much to the point.

M. Latte: Ich frage mich, wie gross dieser Unterschied ist.
Ganz gewiss ist er in der Quellenlage gegeben. Aber wie weit
verschwindet er doch unter dem Gesichtspunkt, auf den es mir
ankam Ich wollte den Punkt bestimmen, an dem echte

Geschichtsschreibung im Gegensatz zu anderen Formen des

Berichtes über vergangene Zeiten entsteht. Jede Geschichtsschreibung,

die eben nicht bloss von einem « fool» gemacht ist,
versucht eine Deutung der Vergangenheit resp. des dargestellten



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 29

Zeitraumes, versucht Gesichtspunkte hineinzubringen. Das

kann sehr bewusst geschehen, so tut es Herodot, Thukydides
auch. Es kann völlig unbewusst sein, etwa wenn wir heute

Geschichte der römischen Kaiserzeit schreiben; ich erinnere

daran, was in Rostovtzeffs Wirtschaftsgeschichte der römischen
Kaiserzeit eingegangen ist, von den Erfahrungen der russischen

Revolution von 1917. Man kann gar nicht anders, und ich

glaube, der entscheidende Punkt ist eben der Mut, der gar nicht
selbstverständliche Mut, die Ereignisse der Vergangenheit an
einer Vorstellung von dem Wesen geschichtlicher Vorgänge zu

messen und zu kritisieren, die man wohl oder übel der Gegenwart
im weitesten Sinne, also mit Einschluss der philosophischen Lage,
entnimmt. Ich denke, da liegt der entscheidende Punkt; darauf
wollte ich mit meiner Abgrenzung von Chronik und Geschichte

hinaus. Natürlich hat es im Orient Chroniken und Königslisten
und alles mögliche gegeben. Und wir wissen, dass auch in einem

Teil der Sage umgestaltete historische Überlieferung steckt. Nur
möchte ich das alles zunächst noch nicht als Geschichte bezeichnen.

Geschichte beginnt erst in dem Moment, indem man den

Mut zur Wertung aufbringt, der natürlich auch seine Gefahren
hat. Vorhin haben wir im Gespräch Gibbon genannt; was wäre

Gibbon ohne Voltaire
M. Syme: I wonder therefore, would not M. Latte agree in

putting even more strongly the impact on Herodotus of contemporary

events. Possibly the years round about 460 to 440. It
is a very illuminating view that Herodotus came to history from
geography. I am thinking, of course, of von Fritz's excellent

paper. His argument emphasized Herodotus' scientific interest,
as it were, in geography. One could also speak, I think, of the
effects not just of an interest in geography, but very much of
exile and travel. And, above all, the great war in Hellas which
broke the equilibrium, the war caused by the rise of Athenian

seapower. I am refering to a neglected war, the First Pelopon-
nesian War, and the cessation of warfare between the Hellenes
and the Persians.



3° DISCUSSION

M. Latte: Ich denke, zwischen 460 und 440 liegen die

entscheidenden Jahre für Herodot, nicht in der späteren Zeit, die

für Thukydides und die Politiker des peloponnesischen Krieges
die Anschauungen bestimmten. Der Nationalismus, der Gegensatz

zwischen Persern und Griechen verliert damals seine

Bedeutung. Athener und Spartaner waren damals völlig bereit

persische Hilfe gegeneinander anzunehmen. Das ist eine ganz
andere Haltung, die bei Herodot fehlt. Aber nach 480 war die

Ablehnung der Perser zunächst allgemein; vielleicht war es nicht
die Haltung des Perikles, der vermutlich im Verfolg einer

imperialistischen Ziele sich klar machte, dass er nicht gegen
Persien und Sparta zu gleicher Zeit Krieg führen konnte. So

entschloss er sich den Krieg gegen Sparta zu führen. Der
Generationsunterschied kommt sehr hübsch in den Acharnern des

Aristophanes heraus. Die ältere Generation ist gewohnt, allem,

was aus Persien kommt, mit Misstrauen zu begegnen, die nächste

ist bereit, selbst ganz unrealistische Versprechungen zu akzeptieren.

In diesem Gegensatz liegt vielleicht ein wesentlicher Unterschied

zwischen der Haltung des Thukydides und des Herodot.
M. Sjme: It also will be well to recall what Herodotus says

about the ships that went to take part in the revolt of the Ionians
from the Persians. He refers to what ensued from that action,
namely the three generations of tribulation, that Greeks and

Barbarians had to endure.

M. Momigliano: Still, do you, Professor Latte, find it absolutely

easy to explain Herodotus' attitude to the Ionian rebellion
M. Latte: Darauf ist nicht ganz leicht zu antworten, weil in

all solchen Dingen keine Konsequenz zu verlangen ist. Natürlich

stand Herodot immer zwischen Gedanken, die er als reifer
Mann entwickelt hatte, und anderen, die aus der Zeit seiner

Jugend stammten. Wie hat ein junger Mann, der in Halikarnass,
im persischen Machtbereich, aufwuchs, den ionischen Aufstand

gesehen Überwog dort ein nationales oder politisches Gemeingefühl

mit den Ioniern Kleinasiens oder den dort gebietenden

Tyrannen Oder fügte man sich loyal, sah auch wohl unbeteiligt



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 31

die Aussichten der Erhebung nüchterner, als in Athen und
Eretria In jedem Fall liebte er den Krieg nicht, den er bei dieser

Gelegenheit als ipy/q xocxwv für die Griechen bezeichnet. Das

taten die Griechen überhaupt nicht. Selbst Demarat sagt: exwv
0Ü8' av povopa/Eoopi.. Was Herodot schildert, ist ein Defensivkrieg

zur Verteidigung der eigenen Heimat. Wie er die agressive

Politik beurteilt hat, die die Perser in Kleinasien, in ihrem eigenen
Gebiet angriff, lässt sich schwer sagen. Er schliesst ja vorher.

M. Martin: Mme de Romilly a parle de l'equilibre realise par
Herodote, est-ce que cet equilibre qui est un fait, est un equilibre
constant et volontaire ou bien est-ce que ce n'est pas le fait d'un
homme intelligent qui un certain moment per^oit certaines

categories differentes de causes historiques sans qu'il ait veri-
tablement reflechi ä leurs relations et cherche ä les accorder les

unes avec les autres. D'un cöte les causes rationnelles et de l'autre
les causes faisant appel au surnaturel. Herodote est-il veritable-
ment conscient de la contradiction qui existe entre ces deux

especes disparates de causes. Chez Thucydide on voit qu'il a

reflechi la-dessus, qu'il est parfaitement au clair, qu'il sait ce qu'il
veut faire, qu'il sait quel ordre de causes il accepte, quel ordre il
ecarte, parce qu'il le considere comme irrationnel. Chez Herodote

on a l'impression qu'il ne sait pas encore constituer un ensemble de

regies qu'il appliquera d'une fagon systematique ä sa contemplation

du deroulement historique. Est-ce bien comme ceci que
M. Latte comprenait son attitude

M. hatte: Natürlich wäre das konsequent, aber was will
Konsequenz sagen, selbst heute

M. Martin: II y a un autre point, qui m'interesse enormement,
c'est la transformation qui s'est produite en 460-440. S'agit-il lä

d'une espece de debut de la revolution socratique, d'un recul de

la pensee religieuse et mythologique au profit de la raison, celle-ci

affirmant son pouvoir avec cette consequence que les causes sur-
naturelles cessent d'etre considerees, je ne dirais pas par l'ensemble
de la societe, mais par la partie pensante de la societe, comme
tout ä fait admissibles



32 DISCUSSION

M. Latte: Wir wissen sehr wenig von dieser Zeit. Die
berühmte Diskussion über das Problem der Verantwortlichkeit
in einem Prozess, wo es um die Abgrenzung von Fahrlässigkeit
und Zufall geht, bei Plutarch ist vielleicht ein Anhaltspunkt.
Dazu kommt die Kontroverse zwischen Lampon und Anaxa-

goras über die abnorme Bildung des Gehirns bei einem Widder.
All das steht noch in den Anfängen. Wir haben fast keine Quellen,
nicht einmal Tragödien oder Komödien aus diesen Jahren.
Hinter der Orestie ist eine Lücke. Und anekdotische Tradition
ist unzuverlässig. Da lässt sich kaum etwas sagen. Aber ich denke,

es begann, wie es immer beginnt. Es gibt allezeit im Leben einen

Unterschied zwischen Traditionen, die man liebt, und Vorurteilen,

die einem völlig gleichgiltig sind. Die Kritik wird zuerst
die zweiten angreifen. Und für Vorurteile, die man liebt, dauert

es lange und kostet viel, bis man sie ablegt. Das wird immer so

sein, und war vermutlich auch damals so.

M. von FritZu den zuletzt berührten Problemen möchte
ich sagen, dass ich den Eindruck habe, dass Herodot sowohl in
seiner Geschichtsschreibung wie auch in seiner persönlichen
Gesamtaulfassung des menschlichen Lebens aussergewöhlich
stark von äusseren Einflüssen abhängig gewesen ist: z.B. von der

Tragödie, vom delphischen Orakel, von solonischen Traditionen,
mit denen er in Athen in Berührung kam, und dergleichen mehr.
Zu gleicher Zeit war er aber auch ein Mann, der eine ungeheure
Fähigkeit besass, scheinbar unvereinbare Dinge in einem grossen
Bild zusammenzufassen, so dass dieses Bild eben dadurch einen

Reichtum und eine Tiefe erhält, die es nicht gehabt hätte, wenn er

konsequenter gewesen wäre. Das ist auch in der Kroisosgeschichte
so. Hier liegt der Kleobis- und Biton-Geschichte eine wohl aus

Ionien kommende pessimistische Auffassung zu Grunde, der

Tellosgeschichte eine aus solonischen Traditionen stammende

optimistische. Die Solon-Kroisosgeschichte wäre nicht so

unerschöpflich reich, wenn nicht diese in gewisser Weise unvereinbaren

Lebensauffassungen und noch vieles andere an manig-
fachen Lebensanschauungen darin verarbeitet wären. Wie soll



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 33

man sagen, wie weit das bewusst oder unbewusst geschehen ist
Dasselbe gilt von der Xerxesgeschichte. Aber es bleibt doch

bedeutsam, dass das, was in der einen verarbeitet ist, ganz anders

ist als das, was in die andere eingegangen ist.
Wenn ich nun noch etwas über das von Herrn Momigliano

angeschnittene Problem sagen darf, so glaube ich, dass man auch

m Hinsicht auf Herodots Erforschung der Vergangenheit
Verschiedenheiten in den verschiedenen Teilen seines Werkes
nachweisen kann. Die Geschichten, die er aus Ägypten mitgebracht
hat, sind mit der einen sehr bezeichneten Ausnahme der
Nachrichten über die Nilquellen, über die er die sorgfaltigsten
Erkundigungen eingezogen hat, mehr oder minder aufgelesen. Er mag
seine Skepsis über das eine oder das andere äussern oder gelegentlich

selbst einmal zwei Versionen zur Auswahl vorlegen. Aber
es besteht kein Anzeichen dafür, dass er sorgfaltig durch Befragen
verschiedener Gewährsmänner die Wahrheit herauszufinden

gesucht hatte. Das ist ganz anders in den letzten Buchern über
den Xerxeskrieg und die Vorbereitungen dazu. Von der

Geschichte, wie die Griechen Gelon aufgefordert haben, am Krieg
gegen die Perser teilzunehmen, hat er vier Versionen. Er
entscheidet sich nicht ganz zwischen ihnen. Aber man sieht deutlich,
welche Version ihm die einleuchtendste gewesen ist. Über die
Schlacht von Plataeae hat er sich mindestens von drei Seiten her
Informationen zu verschaffen versucht. Ich glaube, man kann
noch vieles Derartiges auffinden, wenn es m manchen Fällen auch

zweifelhaft sein mag, wie weit die Geschichten schon vor ihm
geformt wesen waren. Ich glaube, dass man auch bei der

Darstellung der Schlacht von Marathon noch nachweisen kann, aus

welchen einzeln zusammengesuchten Elementen er sich sein Bild
von den Vorgängen zu machen gesucht hat.

Mme de Romilly: Parmi les exphcations, d'ailleurs, que M. Latte
a marquees dans son expose, ll y avait, en dehors de la question
de date, celle d'une influence specifiquement athenienne. Est-ce

que l'on peut se demander si cette influence n'a pas justement ete

determinante Je pense au cas d'Hecatee. Je trouve qu'il est



34 DISCUSSION

extraordinaire que Hecatee n'ait pas pu etre le pere de 1'histoire,

car il avait tout pour cela. Lui aussi avait un sens critique qu'il a

marque tres nettement. II a recherche des informations geogra-
phiques etendues. De plus, on sait qu'il a participe ä la vie
politique. Done, il avait toutes raisons de fonder une histoire et tout
semble indiquer qu'il ne l'a pas fait. Est-ce que vous pensez que
l'explication de l'influence athenienne pourrait rendre compte de

ce fait
M. hatte: Ich glaube, der attische Einfluss war dazu nötig.

Die griechische Politik ist zunächst die Politik kleiner Städte.

Ihre Rivalitäten und kleinlichen Händel sind der Inhalt. Erst als

sich daraus grössere Gebilde formen und zu einander in Gegensatz

treten, wird Geschichte möglich.
Mme de Romilly: Et pensez-vous, puisque vous avez indique

qu'on voyait les influences qui ont permis ä Herodote de devenir

un veritable historien, pensez-vous qu'une theorie sur la genese
de son oeuvre puisse retrouver, ä cet egard, des etats differents
dans son oeuvre

M. hatte: Es ist schwer zu sagen. Es gibt Partien, die

geschrieben sind, bevor er nach Athen kam. Er hat dann weiter
an dem Buch gearbeitet, auch an den schon vorher geschriebenen
Partien, hat Zusätze zu jedem seiner Logoi gemacht und es ist
deshalb nicht ganz leicht zu sagen, diese Episode gibt noch rein
den Standpunkt seiner Anfänge wieder. Man darf nicht vergessen,
dass er bis zum Beginn des peloponesischen Krieges an seinem

Werk fortgearbeitet hat und es nicht selbst publiziert hat.

M. Haneil: In diesem Zusammenhang möchte ich einen

Gesichtspunkt zur Sprache bringen, den ich persönlich für das

Verständnis der herodoteischen Geschichtsauffassung bedeutsam
finde und der vielleicht noch etwas näher betrachtet werden

könnte, die Frage nämlich, inwieweit das demokratisch gefärbte
polisstaatliche Denken für den geschichtlichen Kausalitätsbegriff
des Herodot und für seine Einstellung zu dem geschichtlichen
Geschehen überhaupt Bedeutung gehabt hat. Wenn bei ihm
Handlungen und Beschlüsse auf persönliche Gründe zurück-



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 35

geführt werden, so ist ja dies für die führenden Mitglieder der

alten Adelsfamilien ganz natürlich. Herodot steht also da begriffs-
mässig noch in der archaischen Zeit, in der vergangenen Welt
der adligen Gesellschaft. Zu dieser Zusammengehörigkeit mit
der archaischen adligen Gesellschaft gehört dann auch das

Eingreifen der Götter. Der persönliche Eigenwille des adligen
Herrn und der eingreifende Wille der Götter oder eines Gottes,
das waren die wirkenden Kräfte, mit denen die archaische Denkweise

rechnete. Das 5. Jahrhundert ist ja da nicht stehen geblieben.
Aber hat das voll ausgebildete bürgerliche Polissystem auf die

geschichtliche Begriffsbildung bei Herodot eingewirkt
Sie meinen also auch, dass da bei ihm noch sehr wenig von

rein politischen Gesichtspunkten zu finden ist, er z.B. auch nicht
die Notwendigkeit, die innere Notwendigkeit der Expansion des

Perserreiches gesehen hat.

M. Latte: Ich würde nicht annehmen, dass er diese Gesichtspunkte

erkannt hat. Er würde wohl auch bei aller
Athenerfreundlichkeit die innere Notwendigkeit der perikleischen
Politik nicht gesehen haben; er nimmt die Dinge, ich möchte

sagen, von aussen, als Zuschauer. Ich kann mir schwer

vorstellen, wie Herodot mit Perikles die Grundlagen seiner Politik
erörtert. Auf ihn wirken während dieser Zeit die Strömungen,
die in Athen an ihn herankommen. Ihm geht dabei auf, welche

gewaltige Leistung die Griechen, und wie er es doch bei aller

Objektivität wesentlich sieht, die Athener in der Abwehr der

Perser vollbracht haben, und gleichzeitig sieht er die perikleische
Demokratie, die er wohl als Demokratie schlechthin nimmt.
Das formt sein Bild der Geschichte. Das Gesamtproblem, den

Zusammenhang von wirtschaftlichen, nationalen und eigentlich
politischen Gesichtspunkten, das sind Dinge, die wohl niemand

in der Antike gesehen hat. Wenn wir so unseren Massstab anlegen,

so geschieht das nicht, um Herodot zu kritisieren, sondern um
festzustellen, was fehlt. Das kann man nur dann sehen, wenn man

überlegt, wie würden wir es heute machen, und dann zusieht, was
noch nicht da ist. So allein bekommt man ein wirkliches Profil



}6 DISCUSSION

gegenüber einer klassizistischen Bewunderung, die in der Apologetik

stecken bleibt. Die Einflüsse sind, wie Herr von Fritz

richtig sagte, vielfach unbewusst, bei jemand der aufgeschlossen

für die Vielheit der Erscheinungen ist. Dass sie nicht immer zu
Ende gedacht sind, wird sich bei neuen Ideen öfter ergeben. Man

tut zwar den ersten Schritt, aber man ist ausserstande, nun die

ganze Masse der Tradition wirklich mit den neuen Erkenntnissen

zu durchdringen, sie völlig zu bewältigen. Das ist die Lage
Herodots. Sie ist für uns sehr reizvoll, weil wir für alles

Archaische, für Übergangssituationen besonders empfänglich
sind.

M. Haneil: Ich stimme Herrn Latte zu. Es ist reizvoll zu
sehen, wie Herodot die Geschichte betrachtet, da er in den

Gedankengängen der alten adligen Welt noch verwurzelt ist, und
wie also der Begriff der ama ttoAitixv), noch nicht geboren ist,
die wir doch jetzt bei unserer Betrachtung der Geschichte
suchen.

Mme de Romilly: Mais nous parlons comme si l'on avait un

jour impose definitivement une certaine forme, une certaine

notion de l'histoire; en fait, on peut toujours discuter de ce que
doit etre l'histoire et la cause liistorique.

M. Syme: In the 19th century and in the early years of the

20th century, some of the ancient historians were very much
criticized in all sorts of ways. Herodotus, Thucydides and Tacitus

seem now to be better understood and more highly valued.
M. Latte: Das Problem ist: das 19. Jahrhundert nahm alle

Historiker nur als Quellen der Information. Unter diesem

Gesichtspunkt fand man, dass sie uns nicht sagten, was wir
wissen wollten. Das führte zu einer sehr unbilligen Kritik.
Fragt man, was konnten sie uns berichten, und was wollten sie

berichten, so kommt man zu sehr anderen Ergebnissen.
M. Syme: Herodotus would come out very well, would he

not He has a subject, he has an enormous industry and he is

in control of the subject. In spite of all the digressions, he has a

wonderful sense of structure.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 37

Mme de Romilly : Ne pensez-vous pas, en fait, qu'il y a, Selon

les epoques, une forme d'histoire qui se trouve mieux adaptee

qu'une autre aux dvenements eux-memes Celle de Thucydide
ne pourrait guere s'appliquer ä telles epoques de l'Empire
romain, par exemple.

M. Momigliano: The trouble is that in Antiquity there were

too many imitators of Thucydides and too few of Herodotus.
Herodotus' historia was seldom imitated during the Roman

Empire when there was so much scope for it.
Mme de Romilly: Personne ne veut plus poser de questions ä

M. Latte sur les origines et les debuts de l'histoire grecque
Dans ce cas, il nous reste ä le remercier encore une fois.




	Die Anfänge der griechischen Geschichtsschreibung

