Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 4 (1958)

Artikel: Die Anfange der griechischen Geschichtsschreibung
Autor: Latte, Kurt
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660611

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I

KURT LATTE

Die Anfinge der griechischen
Geschichtsschreibung






DIE ANFANGE DER GRIECHISCHEN
GESCHICHTSSCHREIBUNG

Di1r unbestreitbare Erkenntnis, dass die Griechen eine
Geschichtswissenschaft im modernen Sinne nicht gehabt
haben, droht sich heute dahin zu vetschieben, dass man
ihnen das geschichtliche Bewusstsein iiberhaupt abspricht.
Dagegen pflegt man es den Romern zuzubilligen, obwohl
deren Historiographie doch von Anbeginn unter grie-
chischem Einfluss steht. In welchem Sinn von einer Ver-
anderung der Geschichtsauffassung in Rom gesprochen
werden kann, davon wird wvielleicht im weiteren Lauf
unserer Gespriche zu reden sein. Hier sollen die Anfinge
behandelt wetden.

Bereits die homerische Dichtung setzt bekanntlich die
eigene Gegenwart von der Vergangenheit, von der sie
erzdhlt, deutlich ab. Diese Vergangenheit ist ihr weithin
« Geschichte », d. h. die Fakten haben sich wirklich abge-
spielt, aber niemand, der jetzt lebt, vermag zu leisten, was
einst die Heroen konnten. Im Gegensatz zu der Chronik,
die nur Tatsachen verzeichnet, wird ein Qualititsunterschied
der Zeiten gesetzt. Das driickt sich in der Bezeichnung der
Heroen als « Halbgétter » aus, die Hesiod (op. 160) fiir uns
zuerst braucht (Vgl. Wiramowrrz dazu. VonN DER MUHLL,
Hypomnema gur llias 204). Aufgenommen ist sie im 12. Buch
der Ilias (23), an einer Stelle, die bereits gedichtet ist, um der
Kritik zu begegnen, dass von dem Schiffslager der Griechen
am Hellespont nichts mehr zu sehn ist (Wiramowrrz, fias
#. Homer 210). In jenen Zeiten lebten Gotter und Menschen
zusammen (Hes. frg. 82), bis Zeus dem ein Ende machte
(Hes. frg. 96, 62 ff.). Hinter all diesen Aussagen steht die
Frage, warum die Vorginge der Heroenzeit sich in der
Gegenwart nicht in gleicher Weise wiederholen, gerade,
weil sie einstweilen noch als Tatsachen genommen werden.



4 KURT LATTE

Schirfer profiliert ist diese Anschauung in der Geschichte
von den Weltaltern, die Hesiod ibetkam; aber die Vorstel-
lung von einer Zweiteilung in Heldenzeit und Gegenwart
war so michtig, dass er das Geschlecht der Heroen unot-
ganisch in die Entwickelung einordnete.

Wird hier der Schnitt zwischen den beiden Perioden
betont, so war doch auch das Bewusstsein der Kontinuitit,
das zweite Grundelement geschichtlichen Denkens, vor-
handen. Noch Hekataios berithmt sich, dass sein Geschlecht
mit 15 Generationen sich auf einen Gott zurickfihtt
(Hpor. 2,143). Nur wenig jiinger ist eine Inschrift aus Chios
(DGE 690), in der ein Heropythos ebenfalls 15 Generationen
bis zu einem mythischen Ahnherrn Kyprios aufzihlt, der
keinen geldufigen Menschennamen mehr fihrt 1; also war
wohl ebenso, wie bei Hekataios der 16. ein Gott. Die
Tradition reicht mithin bis in die Zeit hinein, in die man die
ionische Wanderung setzte (Jacosy, F. Gr. Hist. 1 317).
Eine entsprechende Uberlieferung bestand fiir den Stamm-
baum der spartanischen Konige (HpT. 7, 204. 8, 131), nur
ging sie héher hinauf. Wenigstens sind es hier mehr Genera-
tionen. Mit 30 Generationen bis zu Kassandra rechnete
ein zakynthisches Geschlecht im 2. Jh. v. Chr. (KAaIBerL,
Rb. Mus. 34, 1879, 198). Wohl wandeln sich die Anschau-
ungen von dem, was Recht und Unrecht ist, von dem, was
der Gotter wiirdig ist, im Laufe der Zeiten. Pindar nimmt
Anstoss an der Geschichte von Demeter, die im Schmerz
selbstvergessen von der Schulter des Pelops isst, an dem
Raub der Rinder des Geryones durch Herakles, aber an
der Tatsache selbst wagt er nicht zu zweifeln. Eine grund-
sitzliche Anderung erfolgt erst am Ende des 6. Jh. in
Ionien. Die personliche Erfahrung, das was man mit
eigenen Augen gesehn hat, wird hier zum Masstab der

1 Der Kyprios IG II% 1672, 49 fithrt eine Herkunftsbezeichnung
wie sie bei geringen Leuten oft vorkommt, und ist keine Analogie
fir einen Adelsstammbaum.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG §

Wirklichkeit; was in ihr nicht vorkommt, ist unglaub-
wiirdig. Ein extremer Rationalismus iibt bei Hekataios an
den alten Sagen subjektive Kritik. «Aegyptos hatte 5o Schne,
wie Hesiod erfand, wie ich meine, noch nicht einmal 20 »
(Frg. 19 J.); Kerberos war in Wahrheit eine giftige Schlange,
deren Biss todlich war und die deshalb « Hund des Hades »
genannt wurde (Frg. 27, dazu Comment. in Antimach. S. 83, 29
Wyss). Das eigene Urteil setzt sich bewusst gegen die Tra-
dition: « So spricht Hekataios von Milet: Ich schreibe
hier, wie es mir wahr scheint; denn was die Hellenen erzihlen,
ist vielerlei und lidcherlich, wie es mir erscheint » (Frg. 1).
Einer solchen Haltung wird die eigene Erfahrung, die
personliche Erkundung wichtig; sie wird mit dem Wort
iotoptn bezeichnet. Bis in den Stil des Hekataios hinein
reicht das Bestreben, soviel von erfahrener Wirklichkeit in
die kurzen Sitze hineinzunehmen, wie moglich ist: « Bei
der Stadt Alazia liegt der Fluss Odrysses; er fliesst durch die
Mygdonische Ebene von Westen aus dem daskylitischen See
und miindet in den Rhyndakos» (Frg. 217%). Jedes Sub-
stantiv bringt eine neue Information und fiigt einen neuen
Zug hinzu. Parataktisch stehn die Tatsachen nebeneinander,
Anaphern sorgen dafiir, dass der Horer den Faden nicht
verliert, meist so, dass das Verbum finitum noch einmal als
Partizipium aufgenommen wird. Dabei ist diese Historie
der Welt der Tatsachen in ihrer ganzen Fiille zugewandt;
sie umfasst die &dussersten Rinder der bekannten Erde
ebenso, wie die fernste Vergangenheit; sie ist Geographie
und Geschichte zugleich. Wichtig werden zunichst die
Abweichungen von dem Geldufigen: die Sitten fremder
Volker, unbekannte Tiere und Pflanzen, wundersame

1 Jacoby schreibt mit Cobet 'O3pbsang, <oy géwv. Uberliefert ist
8t Cpuuog (Oppupog) géwv. Aber es wire das einzige Beispiel eines
Relativsatzes bei Hekataios, der sonst nur relative Ortsadverbien kennt
(Frg. 234, 255, 287). Daher ist einfach das 8 umzustellen: ’O3pdsans,
5wy 88, Damit ist die Hekataios eigentiimliche Parataxe gewahrt.



6 KURT LATTE

Geschichten der Vergangenheit. Selbst Hekataios hat nicht
verschmiht, die Geschichte von dem Hunde des Orestheus
zu erzihlen, der einen Weinstock zur Welt brachte (Frg. 15),
— wenn auf unseren Auszug Verlass ist, ohne dagegen zu
protestieren. In jedem Fall stehn bei ihm Bericht und Utrteil
gesondert und unvermittelt nebeneinander.

Auch die eigentliche Geschichtsschreibung wechselt
zwischen chronikartig knappem Bericht und anekdotischen
Episoden. Bei Charon von Lampsakos treffen wir die
Erzihlung von der Beteiligung der Athener an der Erobe-
rung von Sardes (262, 10 Jac.), die weit kiirzer ist, als
Herodot, und ausfiithrliche Geschichten, die ihre Betrech-
tigung in ihrer Merkwiirdigkeit tragen, wie die von dem
Siege der Bisalten iiber die Einwohner von Kardia (frg. 1 J.)
oder den Traum der Mandane (Frg. 14 J.). Selbst bei der
Schilderung des Sturms, der die persische Flotte am Athos
vernichtete, vergisst er nicht zu erwihnen, dass damals
zuerst weisse Tauben in Griechenland erschienen (Frg. 3 J.).

Fiir Herodot sind zunichst diese Moglichkeiten in ihrer
ganzen Fille gegeben. Auch fiir ihn besteht die Kontinuitit
bis zu dem gottlichen Ahnherrn hin (6, 53); er legt die
Beziehung auf Mythen sogar dem Perserkonig als Begriindung
eines Anspruchs in den Mund, wenn er ihn die Peloponne-
sier als seine « Sklaven » bezeichnen lisst, weil Pelops aus
Asien stammt (7, 11, 4). Er iibernimmt das schematisch
konstruierte Erdbild des Hekataios und polemisiert dauernd
dagegen wie gegen seine politische Tendenz. Seine Aufgabe
sieht er zunichst darin, den Bereich der Erkenntnis empirisch
zu erweitern. Darum geht er in Agypten und bei den Skythen
zunichst an die Zdussersten, ihm erreichbaren Grenzen.
Seine Erkundung gilt den fernen Gegenden und dem Alter
der skythischen Stimme, nicht etwa dem Schauplatz des
Skythenkrieges des Dareios, wie doch bei seinem Thema
nahe gelegen hitte. Es ist die Bereicherung des stofflichen
Wissens, auf die es ihm zuerst ankommt, und so wird



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 7

der Rationalismus immer mehr durch eine rein empirische
Haltung ersetzt, was gelegentliche Kritik nicht ausschliesst
(v. Frrtz, Tr. Am. Phil. A 67, 1936, 315 f.). Nur schr all-
mihlich wird das geographisch-ethnographische Interesse
Herodots durch echt historisches ersetzt. Er hat nicht als
Historiker begonnen, sondern er ist es geworden.
Betrachtet man sein Werk unter dem Gesichtspunkt
der Erfordernisse, die wir an eine Geschichtsquelle stellen,
so fallen zunichst einige negative Charakteristika ins Auge.
Die Erzdhlung bindet sich weder an Raum noch an Zeit.
Wohl tbernimmt er Konigslisten der Assyrer, Meder und
Lyder, gibt auch von den spiteren dgyptischen Konigen eine
ungefihr zutreffende Reihe, aber sie sind kein gliederndes
Element der Darstellung. Er kann weit hinter die Zeit
zuriickgreifen, von der er gerade spricht oder plotzlich in eine
ganz andere Gegend der Welt tibergehn. Schon die Lyder-
geschichte ist dafir bezeichnend. Er beginnt abrupt mit
Kroisos (I, 6), weil er der erste Lyderkonig war, der mit den
Griechen in Verbindung kam. Aber im nichsten Kapitel
erzihlt er zeitlich zuriickgreifend, wie das Geschlecht des
Kroisos zu der Konigswiirde kam. Es wird von Kandaules
und Gyges berichtet. Uber Ardys-Sadyattes-Alyattes geht es
zu dessen Kriegen, vor allem zu seinem Kampf gegen Milet.
Damals verrit Periander den Milesiern das Orakel, dass
Alyattes krank ist, weil er den Athenatempel bei Milet
verbrannt hat. Die Milesier benutzen diese Kenntnis zu
einem Theatercoup, der Alyattes veranlasst, Frieden zu
schliessen. Dann fihrt er fort: Alyattes erging es im
Kriege gegen die Milesier und Thrasybul so: Periander, der
dem Thrasybul das Orakel verraten hatte, war Sohn des
Kypselos (22,4 f.). Und nun folgt die Ariongeschichte 1.
Kap. 24 kehrt er zu Alyattes zuriick, berichtet dessen Tod
und den Regierungsantritt des Kroisos. Von da an bleibt

1 Eine andere Erzihlung von Periander steht 3,48 fl., ebenso dusset-
lich angekniipft.



8 KURT LATTE

Kroisos Hauptfigur, bis I 56-65 aus Anlass der Biindnispline
des Kroisos eine kurze Geschichte Spartas und der Peisistra-
tiden eingelegt wird, die bis 69 reicht; erst dann kommt das
Biindnis, das ohne jede praktische Folge bleibt. Das gilt
auch von rein historischen Partien. Zwischen die Landung
der Perser in der Ebne von Marathon und die Schlacht
schiebt sich ein Bericht tiber die Vergangenheit des Mil-
tiades, der weit zuriickgreift, von seinem Olympiasieg und
dem Grab des Kimon erzihlt (6, 103), so dass die Landung
der Perser zweimal (6,102. 107,1) berichtet wird; ausserdem
tritt die Sendung des Pheidippides nach Sparta dazwischen.
Bei der Erwihnung des Kontingents der Plataeer wird ihr
Kampf gegen Theben und die Beteiligung der Athener
daran eingeschoben (6,108). Anstelle einer rationalen
Kontinuitdt der Ereignisse tritt eine assoziative. Sobald
das Stichwort fillt, greift der Erzihler zuriick, biegt zu
einer Nebenhandlung ab oder verweilt bei unwesentlichen
Einzelheiten. Das Interesse gilt den einzelnen Fakten und
Geschichten, nicht einem gedanklichen Zusammenhang.
Aber bei dieser Fiille des Gegenstindlichen wird die unmit-
telbare Verbindung mit dem Vorangehenden immer sprach-
lich durch ein anaphorisches Pronomen, eine Wiederholung
des Stichworts sorgfiltig gewahrt. Der Faden der Erzdhlung
reisst niemals ab. Diese Form hat Analogien bei Homer,
der auch einen Kampf durch einen Bericht iiber die Herkunft
einer Waffe unterbrechen kann, oder uns zuriickgreifend die
Vergangenheit eines der Kdmpfer erzihlt. Ausgebildet tritt
sie uns im Orient entgegen, in 1001 Nacht und im Panca-
tantra. Aber der Unterschied ist, dass bei dem Griechen an
die Stelle des Spieles der Phantasie der Wirklichkeitssinn
und die Freude an allem Detail tritt, der Wille zu sehn und
wirklich Geschehenes, Vorhandenes zu berichten. Geschichte
erscheint zunichst aufgelost in Geschichten, die selbstidndig
nebeneinander stehn, genau wie die Schilderung eines
Landes oder Volkes sich in Einzelztige auflost. Nicht



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 9

Spannung auf den Fortgang wird erstrebt, sondern Ver-
weilen. Es ist die Haltung eines Menschen, der staunend von
Schritt zu Schritt etwas Neues entdeckt, das wertvoll und
wichtig ist, und sich an der Hand dieser Entdeckungen
immer tiefer in die Geschichte hineinfiihren lidsst. Dabei ist
in der einzelnen Erzdhlung eine grosse Sachlichkeit, die sich
nicht von dem eingeschlagnen Wege abbringen ldsst. Er
bleibt bei den Hauptpersonen. In der Erzdhlung vom Ring
des Polykrates tauchen das Schiff des Tyrannen, der Fisch,
der Fischer auf und verschwinden wieder, Abschweifungen,
in denen die spitere Rhetorik geschwelgt hitte, wie etwa
eine Beschreibung der Meerfahrt oder der Tafel des Tyran-
nen, gibt es nicht. Dafiir ist auch hier der Raum ebensowenig
eine feste Kategorie, wie die Zeit; wie diese umkehren kann,
so ist auch die Distanz Agypten-Samos nicht vorhanden und
wird mit einem kurzen émécteiie iiberbriickt.

Dieser Behandlung der Ereignisse entspricht die Moti-
vierung. Diese Menschen treiben keine Politik als rationalen
Plan mit den entsprechenden Mitteln, sondern sie folgen
Impulsen ganz personlicher Art, zum Teil aus der Stim-
rriung des Augenblicks heraus, wie es der Erzihler auch tut,
der aus den moglichen Verkniipfungen willkirlich eine
herausgreift, ohne den Anspruch, damit alle Fiden zu
fassen, die die Ereignisse verbinden. Die einzelne Aktion
wird immer als Ergebnis der Stimmung, der personlichen
Motive eines einzelnen gesehn. So sind Anlass und Scheitern
des Zuges des Aristagoras und der Perser gegen Naxos auf
die personlichen Stimmungen und Absichten des mile-
sischen Tyrannen zuriickgefihrt (5,30 ff.). Ebenso motiviert
er die Beziechungen zwischen Adelsgeschlechtern, wie den
Pisistratiden und Alkmeoniden oder zwischen den Tyrannen
der griechischen Stidte. Auch wo er zwischen Vorwand und
wirklichem Grund unterscheidet, bleiben personliche Motive
die treibende Kraft (6, 133, 1). Die einzige Ausnahme ist
der Wille der Perser, die Griechen zu unterwerfen (4, 167,



1C KURT LATTE

3.0, 44, 1). Das gehort mit seiner Auffassung der Perser-
kriege zusammen, von der noch zu reden sein wird. Aber
selbst hier spielt der Zorn des Dareios iiber die Einnahme
von Sardes, oder das Bediirfnis, eine Niederlage wettzu-
machen eine bedeutende Rolle. Diese Art, Geschichte zu
sehn, entspricht durchaus dem Denken des 6. und des
frihen 5. Jh. Man mag an die personlichen Motive des
Harmodios und Aristogeiton bei der Ermordung des
Hipparch denken, die ihrem Ruhm als Tyrannenmorder
keinen Abbruch getan haben. In einer Welt, die eben erst
aus den Machtkdmpfen der Adelsgeschlechter mit ihren
wirklich sehr persénlichen Motiven zu einer einheitlichen
Politik der Polis fortschritt, musste eine solche Motivierung
geschichtlicher Ereignisse aus personlichen Antrieben
einzelner ganz natiirlich erscheinen. Aber die innere Not-
wendigkeit der Expansionspolitik fiir das persische Reich
kommt bei dieser Betrachtung nicht zur Geltung; an dem
entscheidenden Punkt 16st sie sich in den Widerstreit per-
sonlicher Meinungen des Konigs und einzelner Vornehmer
auf. Man braucht nur die Art zu vergleichen, wie Thu-
kydides Anlass und Grund des peloponnesischen Krieges
gegeneinander absetzt, um den Unterschied zu sehn.
Seltsam ungleich ist die Rolle, die die Kritik am Wunder-
baren bei Herodot spielt. Es gibt stillschweigende Korrek-
turen, wie die Beseitigung des magischen Ringes in der
Gygesgeschichte oder die Weglassung des Taubenprodi-
giums bei dem Sturm am Athos (oben 6). Den von Apollo
gesandten Regen, der den Scheiterhaufen des Kroisos 16scht,
ersetzt er durch den Ausruf des Konigs, der sich an sein
Gesprich mit Solon erinnert. In anderen Fillen gibt er
seinem Zweifel direkt Ausdruck, wie bei der Hilfe, die
Boreas den Athenern vor Artemision geleistet haben soll
(7, 189, 2). Auch den Glauben, dass Poseidon das Erdbeben
sendet, teilt er augenscheinlich nicht (7, 129, 4); offenbar hat
er Kenntnis von den physikalischen Erkldrungsversuchen



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG TT

der ionischen Philosophie (Aristor. Meseor. 365 b 6 u. s.).
Noch deutlicher ist die Ablehnung bei dem Geleit, das
Phye als Athene dem Peisistratos bei seiner Riickkehr nach
Athen gegeben haben soll; das ist « die naivste Geschichte,
die er je gehort hat » (1,60, 3). Freilich gibt er in diesem Fall
wohl tyrannenfeindliche Tradition wieder. Aber dass kein
Petser in dem Demeterheiligtum bei Plataeae Schutz fand,
weil die Gottin ithnen wegen der Zerstorung von Eleusis
den Eingang verwehrte, erzidhlt er, wenn auch mit dem
Zusatz: « wenn man Uber gottliche Dinge eine Meinung
dussern soll» (9, 65, 2). In anderen Fillen berichtet er
Wundergeschichten ohne die geringste Ausserung des
Zweifels, wie bei Epizelos, der erblindet, weil ihm bei
Marathon das Gespenst eines riesigen Kidmpfers begegnet
(6, 117, 2) oder bei der vor Salamis unsichtbar durch die
Lifte ziehenden Mystenprozession, die den Griechen zu
Hilfe kommt (8, 65). Noch ist das Mirchenhafte legitimer
Bestandteil der Welt; die Kritik ist erwacht, aber sie bewiltigt
das Ganze noch nicht, sondern setzt nur an einzelnen Punk-
ten an. Auch das « Gesagte » ist des Gedichtnisses und
damit der Aufnahme wert. Er spricht es einmal direkt aus:
« Ich muss sagen, was gesagt ist, aber ich brauche es nicht
tiberall zu glauben, und dieses Wort soll fir meine ganze
Erzdhlung gelten » (7,152, 3, vgl. 3, 9, 2).

Vielleicht darf man sogar sagen, dass ihm selber die
Grenzen zwischen Wirklichkeit und eigener Erfindung
gelegentlich verschwimmen. Wenn er in dem berithmten
Gesprich zwischen den Persern nach Ermordung des
falschen Smerdies die Verfassungsformen diskutieren lisst
(3, 80 ff.), so konnte man das als Zutat des Historikers im
Sinne der spiteren griechischen Geschichtsschreibung auf-
fassen. Aber er erhebt 6,43 den ausdriicklichen Anspruch
auf Glauben. So ist nicht leicht zu bestimmen, wie weit die
Reden, die er einlegt, als Kunstmittel aus dem Epos tiber-
nommen sind, und wie weit ihm selber die lebhafte Ver-



T2 KURT LATTE

gegenwirtigung als Wirklichkeit galt. Vieles wird er schon
vorgefunden haben; die Figur des Warners vor dem Konig
ist altes Mirchenmotiv, Artabanos vor Xerxes braucht nicht
Herodots freie Erfindung zu sein, da die Dareiosvase zeigt,
dass solche Geschichten volkstiimlich waren; das Gleiche
dirfte fur Solon vor Kroisos gelten, aber bei Demarat ist
die Darstellung des Gegensatzes zwischen dem Griechen
und dem Asiaten so tief in der Themastellung des Geschichts-
werks verwurzelt, dass man sie ihm selber zuschreiben muss.

Denn unter dem Eindruck seines Aufenthalts in Athen
verschob sich ihm das Ziel seiner Darstellung. Hatte er
zunichst Berichtigung und Erginzung des Hekataios er-
strebt, so ging ihm nun der Sinn des Perserkrieges als einer
Auseinandersetzung zwischen Asien und Griechenland auf.
Mit diesem Gegensatz verbindet sich der politische zwischen
Freiheit und Knechtschaft.

Er beginnt, wie bekannt, mit einer kurzen Ubersicht
iiber die mythischen Kdmpfe zwischen Asiaten und Hellenen,
die den Gegensatz auf den wechselseitigen Raub der Europa,
Helena und Medea zuriickfithrt. Sie ist anorganisch vor die
Behandlung der Lyder geschoben, aber sie war thm wichtig
genug, um ihretwillen von der Chronologie der lydischen
Konigsliste abzuweichen. Als das Buch erschien, wirkte
diese Konstruktion geschichtlicher Vorginge aus person-
lichen Motiven bereits antiquiert und forderte den Spott
der Komddie heraus (AristorH. Ach. 523). Wir sahen, dass
sie iiberall in seinem Werk Parallelen hat und seiner Weise,
Kausalzusammenhinge zu sehn, entspricht. Aber so dusset-
lich diese Einleitung angefiigt scheint, so sehr sie durch
eine primitive Form der Motivierung bedingt ist, — im
Fortgang zeigt sich, dass wir es hier mit einem tragenden
Gedanken des Buches zu tun haben. In der bunten Mannig-
faltigkeit seiner Erzihlung klingt dieser Ton immer wieder
an, nicht mit aufdringlicher Absicht, sondern weil er nun
gelernt hat, die Wirklichkeit unter diesem Gegensatz zu



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG I3

sechn. Er rechnet mit Lesern, die ihn ohne besonderen
Hinweis emfinden, wenn er die Tatsachen durch einen Dialog
oder eine Reflexion leicht hervorhebt. Xetrxes lisst die
Leiche des Leonidas verstiimmeln, was er mit Befremden
angesichts der sonstigen Achtung der Perser vor Tapferkeit
mit dem Zorn des Konigs motiviert (7, 238). Pausanias lehnt
nach Plataeae den Vorschlag ab, der Leiche des Mardonios
das Gleiche anzutun (9, 78 f.). Kein Wort des Riickblicks
auf den fritheren Vorgang fillt, wie es die moralisierende
Geschichtsschreibung spiterer Zeiten gegeben hitte. Aber
in der ausfiihrlichen Begriindung, die Pausanias gibt, sollen
wir den Abscheu des Hellenen gegen solche Handlungen
und die Verurteilung der Tat des Xerxes zugleich empfinden.
Der Bericht uiber die Seenot, in die Xerxes auf der Riickfahrt
nach Salamis gerit, und aus der er durch die Aufopferung
der persischen Vornehmen, die ins Meer springen, um das
Schiff zu erleichtern, gerettet wird, erfihrt eine doppelte
Kritik: er konnte nicht wahr sein, denn Xerxes wiirde
lieber die Vornehmen auf die Ruderbinke gesetzt haben
und dafir die Ruderer in Wasser geworfen haben. Und
nach der Landung belohnt er den Schiffskapitin, der den
Rat gegeben hatte, mit einem goldenen Kranz und lésst
ihn enthaupten (8, 118 fI.). Das eine zeigt, was Herodot
dem Grosskonig gegen geringe Leute zutraut, das andere,
wie er sich den Vorteil einer Handlung gefallen lisst und
sich von der Verantwortung durch die Bestrafung des
Titers loskauft. Die Tyrannenlaune des Xerxes illustriert
er an der Erzdhlung von dem Lyder Pythios, der seinen
dltesten Sohn von der Teilnahme an dem Kriegszuge
losbittet. Als Antwort ldsst der Konig ihn in zwei Stiicke
schneiden (7, 38 f.). Es wird hier sehr deutlich, wie eine
novellistische Ausmalung den Sinn der Handlung iiber-
wuchert. Denn Herodot berichtet weiter, dass das persische
Heer zwischen den beiden Teilen der Leiche hindurchzog.
Das ist ein auch sonst wohlbekannter TLustrationsritus



14 KURT LATTE

(N1LssoN, Griech. Feste 404 f1.). Dieser reale Vorgang war
beobachtet worden, und an ihn hatte sich wohl schon im
miindlichen Bericht die novellistische Motivierung ange-
kntpft, die Herodot in seinem Sinne verwendet. Dass seine
Auffassung mit diesen Interpretationen richtig verstanden
ist, zeigen andere Stellen, an denen er deutlicher redet. Als
Sperthias und Bulis, die beiden Spartaner, die sich freiwillig
fir den Frevel an den persischen Gesandten zur Siihne
stellen, in Susa bei dem Satrapen zu Gast sind, fragt er,
weshalb die Spartaner nicht « Freunde » des Konigs werden
wollen; er wisse zu belohnen. Die Antwort lautet: « Du
weisst vortrefflich Knecht zu sein, von der Freiheit hast du
nichts erfahren, weder ob sie siiss ist, oder nicht. Hittest
du darin Erfahrung, so wiirdest Du uns raten, nicht allein
mit Lanzen dafiir zu kidmpfen, sondern auch mit Beilen »
(7, 135). Ausfithrlicher ist die Antwort det Athener bei den
Verhandlungen zwischen Alexander von Makedonien, der
die Versprechungen des Mardonios tiberbringt, und den
Athenern und Spartanern. Hier wird gesagt, dass der Konig
dem Konig in die Hinde arbeitet (8, 142, 5), also die Inte-
ressengemeinschaft aller Herrscher gegentiber den freien
Staaten konstatiert. Den Spartanern aber antworten die
Athener: « Schlecht scheint ihr die Gesinnung der Athener
zu kennen, wenn ihr in Sorge seid, denn nirgend auf der
Welt gibt es so viel Gold oder ein Land, das so schon und
fruchtbar ist, dass wir daftir mit dem Perser ein Biindnis
schliessen wollten und Hellas versklaven » (8, 144, 1). Als
Grund erscheint neben der Verpflichtung zur Rache fir die
Verwiistung des attischen Landes «das hellenische Wesen,
mit dem uns Blut und Sprache verbindet, gemeinsame
Heiligtiimer und Opfer und gleiche Sitten » (8, 144, 2).
Griechische Schlichtheit und batbarischer Prunk werden
kontrastiert, wenn ein Petser staunt, dass detr Preis der
olympischen Spiele nur ein Olzweig ist, dass die Gtiechen
«nicht um Geld kidmpfen, sondetn um &pety » (8, 206).



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 15§

Am tiefsten sind die gleichen Gedanken in dem Gesprich
zwischen Xerxes und Demarat ausgesprochen, der sich
vergebens bemiiht, dem Grosskonig klar zu machen, wie
iberlegen spartanische Disziplin dem Kampfwert der
Massen ist, die nur die Furcht vor dem Despoten in die
Schlacht treibt (7, 104). Uberall ist in diesen Stellen der
Gegensatz Hellas — Persien nicht dusserlich als territorialer
oder politischer gefasst, sondern als tiefgreifender Wesens-
unterschied. Aus dieser Grundanschauung gewinnt er einen
Maasstab, das Verhalten von Barbaren, die er anerkennt,
zu beurteilen; er tubertridgt ihn auch auf die Beurteilung der
griechischen Verhiltnisse. Als er von den ersten Erfolgen
der Athener kurz vor den Perserkriegen spricht, flicht er
eine Reflexion ein: « Das zeigt nicht nur an einem Einzelfall,
sondern allgemein, dass die Freiheit ein vortrefflich Ding ist,
wenn auch die Athener unter den Tyrannen keinem ihter
Nachbarn iiberlegen waren, aber der Tyrannen entledigt bei
weitem die ersten wurden. Das zeigt, dass sie in fremder
Gewalt mit Absicht nichts leisteten (e0ehoxdxeov), da
sie fir ithren Herrn wirkten; als sie frei wurden, begehrte
jeder fiir sich zu wirken » (5, 78). In dem Bewusstsein, dass
der Erfolg jedem einzelnen zugute kommt, wenn er fir
das ganze wirkt, sicht Herodot das wesentliche Ergebnis
dieser Freiheit, genau wie Demarat vor dem Perserkonig
von « Notwendigkeit und einem hohen Preis, der winkt, »
gesprochen hatte. Das beriihrt sich mit der negativen For-
mulierung Solons: Unheil in der Gemeinde findet den Weg
zum Haus eines jeden (Frg. 4, 27 Bgk.). Es ist attisches
Gedankengut, dem wir hier begegnen. Selbst die Novelle
von Solon und Kroisos ist aus diesen Anschauungen umge-
staltet. Nicht nur der Gegensatz zwischen dem auf seinen
unermesslichen Reichtum stolzen Lyder und dem grie-
chischen Weisen hat hier seine Wurzeln, auch die urspriing-
liche Tendenz ist zuriickgedtingt. Vor den beiden Jiing-
lingen, deren frither Tod die trilbe Weisheit lehrt, dass



16 KURT LATTE

jung stirbt, wen die Gotter lieben, wird Tellos genannt, der
nach einem schlichten, aber erfillten Leben in siegreichem
Kampfe fiir sein Vaterland fillt. Das sind zwei vollig ver-
schiedene Lebensideale, die sich nicht vereinen lassen.
Nicht zufillig stammt Tellos aus Athen. Wenn er vor Kleobis
und Biton gestellt wird, so tberwindet hier das titige
Biirgerideal Athens im 5. Jh. die mide Resignation des
6. Jh. Theoretisch wird diese politische Anschauung in dem
berithmten Gesprich zwischen den persischen Vornehmen
nach der Ermordung des falschen Smerdies begriindet;
hier siegt die Monarchie, wie es durch die geschichtlichen
Tatsachen gegeben war, aber es ist nicht zu ibersehn, dass
in der Rede des Dareios sich der « Leiter des Volkes »
(mpostag Tod dnpov) unwillkirlich anstelle des wunbe-
schrinkten Konigs schiebt, d. h. die Form, in der Perikles
die attische Politik geleitet hat (3, 82, 4). Das deckt sich mit
dem beriihmten Urteil des Thukydides (2, 65, 9). Fir die
Gefahren der reinen Demokratie ist er durchaus nicht
blind. « Es scheint leichter, viele zu tduschen, als einen,
wenn Aristagoras den Kleomenes, der allein war, nicht zu
tduschen vermochte, aber es bei 30 ooo Athenern etreichte »
(5, 97 2).

Wir haben hier also eine véllig geschlossene Konzeption
von dem Sinn des historischen Geschehns und von den
Werten, um die der geschichtliche Kampf geht. Aber es ist
Herodot noch nicht gelungen, sie in seinem ganzen Werk
durchzufithren. Das liegt zum Teil an der Entstehung des
Buches, das aus verschiedenen einzelnen Logoi zusammen-
gewachsen ist. Die Erfahrungen, die Herodots geschicht-
liches Denken bestimmten, hat er erst in Athen gewonnen,
als ein Teil von ihnen bereits vorlag. Er ist zum wirklichen
Historiker erst langsam herangewachsen. Auf weite Strecken
ist die Freude an der empirisch gegebenen Wirklichkeit zu
lebendig, um ein Gleichgewicht zwischen rationaler Betrach-
tung und Erkundung zuzulassen. Dazu kommt, dass sein



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG Lf

Bemiihen, die Motive der Handlungen zu ergriinden, sich
mit einer im letzten Grund vollig andersartigen Auffassung
des Geschehns tberhaupt kreuzt.

Eine Anschauung vom kausalen Zusammenhang der
Vorginge ist vorhanden, aber noch kann am Anfang der
Kette ein unaufgeloster Rest stehn. Dann heisst es bei
ihm einfach: dies musste geschehn, damit etwas anderes
eintreten konnte. So musste es mit Kandaules (1, 8, 2)
Miltiades (6, 135, 3) dem Agypterkonig Psammis (2, 161, 3),
der Artaynte (9, 109, 2) ein schlimmes Ende nehmen,
musste der Zug der Perser gegen Naxos misslingen
(5, 33, 2). Die tatsdchliche Wirklichkeit wird hier ohne
jeden Versuch einer Deutung oder Erklirung hingestellt.
Es wird damit, wie Dopps betont hat (7he Greeks and the
Irrational 42) ein irrationales Element in die Geschichte
eingefiihrt. Am Eindringlichsten stehn die beiden Betrach-
tungsweisen an dem zentralen Punkt nebeneinander, wo er
die Beratungen am Hof des Xerxes vor dem zweiten Zug
gegen Griechenland erzdhlt. Zunichst erhalten wir die
iblichen Reden, Vorschlag des Konigs, Zustimmung des
Mardonios, Warnung des Artabanos, zornige Antwort des
Konigs. Scheinbar ist alles entschieden. Aber dahinter
schiebt sich eine Episode, die fiir den Fortgang der Hand-
lung bedeutungslos ist: der Einspruch des Artabanos hat
dem Xerxes doch Eindruck gemacht; er ist willens, den Zug
aufzugeben und trotz eines entgegenstehenden Traumes
unterrichtet er die Perser von seinem Entschluss. Da befiehlt
ithm ein zweites Traumgesicht den Krieg zu beginnen.
Erschreckt zieht er Artabanos zu Rate. Der gibt ihm zunichst
eine ganz rationale Erkldrung des Traumes: « Die Traum-
gesichte sind am unzuverldssigsten, die sich auf die Gedan-
ken des Tages bezichen. Wir aber waren in den Tagen
vother mit diesem Heereszug sehr beschiftigt. Wenn aber
meine Unterscheidung hier nicht zutrifft, sondern dies etwas
mit dem Gottlichen zu tun hat, so mag es auch mir, wie dir,



18 KURT LATTE

erscheinen und mich auffordern » (7, 16, 2). Ein entsprechen-
der Traum des Atrtabanos bewirtkt dann, dass er seinen
Widerspruch fallen lisst; der Weg fiir die Niederlagen von
Salamis und Plataeae ist frei. Man konnte hier fast von einer
doppelten Motivierung sprechen: Zunichst wird der
Entschluss aus den Impulsen der Menschen vollig selb-
stindig begriindet, dann aber tritt daneben ein triigerisch
zweideutiges Gesicht, fast eine dmdrtyn 0Oeod. Jedes von
beiden reichte zur Motivierung aus. Fir einen Augenblick
wird an einem entscheidenden Punkte der Handlung eine
zweite Ebene sichtbar, auf der die eigentlichen Entscheidun-
gen fallen, und die sich menschlicher Berechnung entzieht.
Diese Erkenntnis kann zunichst ebenfalls rein empirisch
formuliert werden, als Erinnerung an den Wechsel der
Dinge, wie in den Brief des Amasis an Polykrates (3, 40, 3)%.
Es bedeutet auch noch nicht viel mehr, wenn er sagt:
« Was ihm begegnet (cupgop), regiert den Menschen, nicht
der Mensch, was ihm begegnet » (7, 49, 3), oder Solon den
Kroisos mahnt, dass der Mensch ganz cupgopy, ist, d. h.
das ist, was mit ihm geschieht (1, 32, 4)% Aber dieser Wechsel
und diese Abhingigkeit des Menschen ist auch Wirklichkeit
und die Historie wird erst dadurch zu ihrem vollen Abbild,
dass sie ihn mitdarstellt. Wie jede Wirkung, deren Ursache
nicht deutlich ist, wird auch diese auf einen personlichen
Gott zuriickgefithrt. Wenn man nach einem Grunde fiir
den Willen des Gottes fragt, so bleiben nur personliche
Motive, da Herodot, wie wir sahen, eine andere Motivierung
nicht kennt. So kommt es zu dem viel berufenen Wort vom
Neide der Gotter (3, 40, 2). Deutlicher sind die Worte des
Artabanos: « Du siehst, wie der Gott die hervorragenden
Wesen mit seinem Blitz trifft und nicht zulidsst, dass sie sich

1 Unglick als Ausgleich eines unerwarteten Gliicks auch 7, 190.
2 Diese Vorstellung ist detr archaischen Zeit geldufig. Homer (Od., 18,
136) und Archilochos (fr. 70 Bgk, cf. 56, 5) sagen in ihrer Sprache
dasselbe.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 19

briisten, die kleinen aber reizen ihn nicht. Du siehst, wie in
die grossten Geb4dude und Baume er seine Geschosse richtet.
Denn der Gott pflegt alles Uberragende zu verkleinern.
So wird auch ein grosses Heer von einem kleinen vernichtet
auf folgendem Weg: wenn der Gott ithnen Schrecken sendet
oder Donner, wodurch sie ohne eigene Schuld verderben.
Denn der Gott ldsst niemand stolz sein ausser ihm selbst »
(7, 10, €). Die Verbindung, in die hier die Vorstellung vom
Neid der Gottheit mit der Mahnung an die Schranken
gebracht wird, die allem Irdischen gesetzt sind, wird noch
deutlicher, wenn es heisst: « Eine allzu wilde Rache witd
den Menschen von den Gottern missgonnt » (4, 205). Man
vertkennt den eigentlichen Sinn dieser Ausserungen, wenn
man diesen Zusammenhang tbersicht und an der anthropo-
morphen Formulierung Anstoss nimmt, wie schon Platon
getan hat (Phaedr. 247 a); sie war den Griechen noch
Jahrhunderte spiter geldufig; selbst Germanicus bedient
sich ihrer (v. WiLamowrrz, Sher. Berl. Akad. 1911, 819, 1).
Das 5. Jh. fand darin den Ausdruck fir die Spannung
zwischen menschlichem Wollen und Planen und den unbe-
rechenbaren Kiriften, die den Erfolg bestimmen. Das
lebendige Gefiihl fiir diese Spannung hat diese Zeit beféhigt,
die Tragodie zu schaffen; nicht zufillig finden wir bei
Sophokles Anklinge an Herodot. Fiir diesen aber schliesst
die Erinnerung an den Neid der Gotter die Mahnung ein,
der Unsicherheit aller irdischen Grdsse zu gedenken, vor
der der Mensch sich bescheiden muss. Die Rolle des Warners,
so oft sie ihm bereits durch die Novelle gegeben sein mochte,
ist fiir eine andere Grundlinie seines Werks bedeutsam, die
neben dem frither aufgezeigten Gegensatz zwischen Barbaren
und Hellenen herlduft und sich mit ihm verschlingt. Denn
es sind vorwiegend die Griechen, die bei ihm der Warnung
eingedenk handeln, die Barbaren, die sie vergessen.
Herodots Werk ist unfertig, nicht nur weil ihm 4usserlich
der Schluss fehlt, sondern in einem viel tiefeten Sinn. Die



20 KURT LATTE

kithne Konzeption, die versucht, die ihm bekannten ge-
schichtlichen Vorgidnge unter den Gegensatz Barbaren-
Hellenen, Despotismus und Biirgerfreiheit zu bringen, wird
immer wieder durch die empirische « Erkundung » durch-
brochen, die alles Wirkliche zu Wort kommen ldsst. Neben
einer kausalen Motivierung steht eine teleologische, die in
entgegengesetzter Richtung von der Wirkung auf die
Ursache hin verlduft, genau wie sich die zeitliche Abfolge
seiner Erzdhlung umkehren kann. Dieser Zwiespalt zeigt,
dass Herodot die neue Erkenntnis, die ihn zum « Vater
der Geschichte » macht, nicht gegeben war, sondern in
eigener geistiger Arbeit erworben werden musste. Fiir
unsere geschichtliche Betrachtung stellt er den Punkt dar,
in dem sich die archaische Freude an der Fulle der Wirklich-
keit und das klassische Streben, sie beherrschenden Gedan-
ken unterzuordnen begegnen. Was Literatur und Kunst in
der Mitte des 5. Jh. in Athen erreichten, war diesem lonier
auf einem Gebiet, das er zuerst urbar machte, noch versagt.
Gerade die Rudimente einer primitiveren Auffassung, die
tberall stehn geblieben sind, lassen uns die Grosse seiner
Leistung erst recht wurdigen. Denn was hier vorliegt, ist
nichts Geringeres, als ein erster Versuch, die Vergangenheit
aus den Erfahrungen und Erkenntnissen der Gegenwart
geistig zu bewiltigen. Er bedeutet wirklich den Beginn
der Geschichtsschreibung.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 21

DISCUSSION

M™ de Rowilly: Je suis trés heureuse d’occuper cette place,
qui me permet de remercier tout d’abord le baron Hardt, a qui
nous aimerions, de minute en minute, pouvoir exprimer notre
juste reconnaissance, et de remercier aussi M. Latte pour le bel
exposé qu’il nous a fait. Il nous y a montré non seulement les
débuts de I’histoire grecque mais, de fagon plus précise, les débuts
de cette histoire chez Hérodote, et Hérodote, si 'on peut dire,
en train de devenir historien. Personnellement, j’ai été assez sen-
sible 2 un fait: c’est que 'on avait un peu le sentiment de voir
Hérodote essayer de devenir Thucydide. L’exposé suggérait, en
effet, une progression inachevée et un contraste latent qui fai-
saient irrésistiblement penser a Thucydide. Sans doute se trouvera-
t-il ici quelqu’un pour penser que Thucydide n’est pas 'unique
modele ni 'unique perfection, et que dans 1’état d’équilibre que
représentait Hérodote il y avait des mérites plus grands, ou au
moins différents. Quoi qu’il en soit, je pense que ma tiche est
surtout de donner la parole a ceux qui voudraient faire des obser-
vations ou poser des questions a M. Latte sur ce sujet. Quelqu’un
désire-t-il le faire ?

M. von Fritz: Es hat mich ganz besonders interessiert, dass
Sie bei Herodot eine Entwicklung konstatieren, besonders da
Entwicklungstheorien zur Zeit nicht besonders beliebt sind. Das
letztere liegt zum Teil vielleicht daran, dass der Versuch, die
sogenannte thukydideische Frage entwicklungsgeschichtlich zu
losen, zu bisher jedenfalls unlésbaren Schwierigkeiten gefiihrt
hat. Man muss aber die Lage des Herodot und des Thukydides
miteinander vergleichen. Was immer die korrekte Losung der
thukydideischen Frage sein mag, und ob er seine Meinung iiber
die Ursachen des Krieges geindert hat oder nicht, so viel ist
unbestritten, dass er sich von Anfang an ganz feste Prinzipien
hinsichtlich der Auswahl, Prifung und Verwendung seines
Materials gemacht hat. Er konnte das deshalb, weil er von vorne



22 DISCUSSION

herein etwas hatte, wogegen er sich absetzen konnte: eben
Herodot. Herodot dagegen hatte wesentlich nichts anderes vor
sich als Hekataios. Es lisst sich, glaube ich, beweisen, dass er
damit angefangen hat, sich gegen Hekataios abzusetzen, d.h.
seine eigenen Methoden in der Auseinandersetzung mit ihm zu
entwickeln. Aber was Hekataios geleistet hatte, war nicht aus-
reichend, um, sei es in negativer sei es in positiver Ankniipfung
an ihn, umfassende und systematische Prinzipien der Geschichts-
schreibung abstrakt zu entwickeln. Daher musste Herodot, der
trotz Hekataios in eminentem Sinn der erste Geschichtsschreiber
ist, in ganz anderem Ausmass als Thukydides am Stoff lernen.
Da er aber auch ein grosser Historiker ist, bedeutet das, dass er
eine Entwicklung gehabt haben muss. Es scheint mir daher eine
sehr wesentliche Aufgabe zu sein zuzusehen, wie weit sich diese
Entwicklung noch fassen lisst.

Hier mochte ich aus der grossen Anzahl von Problemen, die
damit zusammenhingen, nur zwei kurz andeuten. Vielleicht gibt
sich spiter Gelegenheit etwas niher darauf einzugehen. Das erste
ist das Verhiltnis von Herodots Kritik an Hekataios, von der
auch Herr Latte gesprochen hat, zu seiner Erkundung des Fernen,
Eigentiimlichen und Seltsamen. Das zweite ist das Verhiltnis
zwischen den beiden Erklirungsprinzipien, von denen Herr
Latte gesprochen hat, und ihre Stellung in der Entwicklung
Herodots.

Das eine Prinzip ist die Erklirung des historischen Geschehens
aus den personlichen Launen und Neigungen der handelnden
Personen. Das zweite ist ein — wenigstens scheinbar — ganz
unpersonliches oder tiberpersdnliches, in gewisser Weise reli-
gidses oder metaphysisches Erklirungsprinzip, das mit dem
erstgenannten nicht selten in Widerstreit zu geraten scheint. Dies
zweite tritt in der ganzen lydischen Geschichte von Kandaules
bis Gyges sehr stark hervor. Schon gleich zu Anfang wird,
glaube ich, gesagt: yp%v yap Kavdadry yevésOar xaxde.

Also: die Gotter haben es von Anfang an so bestimmt. Was
immer das Individuum tun mag, der Ausgang steht fest. Selbst die



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 23

Torheiten, welche der Einzelne begeht und durch die er seinen
Untergang heraufbeschwort, sind bis zu einem gewissen Grade
vorausbestimmt. In der Xerxesgeschichte im siebten Buch ist
es anders. Zwar spielen auch hier gottliche Einfliisse durch
Triume und dergleichen eine sehr grosse Rolle. Aber es lisst sich,
glaube ich, zeigen, dass hier die freien Entschliisse des Indivi-
duums, die am Anfang stehen und bei denen von einer géttlichen
Einwirkung nicht die Rede ist, das Entscheidende sind. Es wire
vielleicht der Miithe wert zu untersuchen, ob es sich hier um eine
Entwicklung in den historischen Erkldrungsprinzipien Herodots
handelt. Im zweiten Fall scheint das Prinzip der rein von Goéttern
gelenkten Notwendigkeit — ich wiirde sie die irrationale, d.h. der
menschlichen Ratio nicht durchschaubare, Notwendigkeit nen-
nen — mit dem Prinzip einer rationaleren, fiir uns in mensch-
lichen Begriffen ohne weiteres verstehbaren Notwendigkeit eine
eigentiimliche Verbindung eingegangen zu sein.

M. Latte: Die einzige Frage, die ich dagegen stellen wiirde,
ist diese: Ist dieses Prinzip nicht immer vorhanden? Es geht ja
um die Spannung zwischen Gotterwillen und menschlichem
Streben, also etwas, was schon Homer kennt, was im 6. Jh. viel
stirker da ist. Thukydides und seine Zeit, auch Euripides, ver-
lieren es. Die Tragodie stirbt daran, dass sie dieses irrationale
Element nicht mehr kennt. Es schwindet, was Mme de Romilly
eben das équilibre bei Herodot genannt hat, was gerade ein
wesentliches Element bei ihm ist. Da kann man von einer Ent-
wicklung eigentlich nicht recht reden. Ich wiirde vielmehr
annehmen, dass es sich um etwas handelt, das da ist, zunichst
als Gegebenheit fiir die ganze Zeit. Reflexion dariiber miisste
zu dem Problem der Willensfreiheit und einigen anderen Fragen
fithren, mit denen sich das 5. Jh. bezeichnenderweise nie ernsthaft
beschiftigt hat. Man lebt damals noch davon, dass der freie
Wille als Lebensgefiihl vorhanden ist, als das Bewusstsein,
handeln zu konnen und absolut unausgeglichen, wenn Sie
wollen unphilosophisch mit dem Glauben, dass alle Dinge
schliesslich Wirkung der Gotter sind, zusammengeht. Die



24 DISCUSSION

logische Unvereinbarkeit macht man sich nicht klar. Es ist
ibrigens ein Dilemma, mit dem wir heute genau so schlecht
fertig werden, trotz aller Naturwissenschaft. Aber als Lebens-
gefiihl ist es fiir die Leute damals, wie in fritheren Zeiten als
Einheit gegeben, und erst die Spaltung, etwa seit 440 bis zur
vollen Entwicklung der Sophistik, reisst diese Dinge auseinander
und bewirkt damit die Zerstérung einer ersten Periode des
Griechentums, in der diese Geschlossenheit vorhanden war. So
etwa wiirde ich das formulieren.

M. von Fritz: Wenn ich gleich noch einmal darauf antworten
darf, so stimme ich mit dem, was Sie iiber das Lebensgefiihl des
frithen 5. Jahrhunderts gesagt haben, vollkommen iiberein.
Aber es scheint mir, dass es innerhalb dieses Lebensgefiihls, in
dem, wie Sie sagen, Notwendigkeit und freier Wille sich in
eigentiimlicher Weise verbinden, doch auch gewisse Nuancen
gibt: Gewichtsverschiebungen nach der einen oder der anderen
Seite; und nicht ganz unbetrichtliche. Vielleicht ist es nicht gut,
gleich von einer Entwicklung zu reden, obwohl ich glaube, dass
eine solche vorliegt. Vielleicht ist es besser, zunichst darauf auf-
merksam zu machen, dass die Dinge an der einen Stelle anders
aussehen als an der anderen, und inwiefern.

In der Kroisosgeschichte tiuscht sich Kroisos immer wieder
und wird auch von dem Gott durch zweideutige Orakel getauscht.
Wenn er sich dann am Ende, nachdem die Katastrophe iiber ihn
hereingebrochen ist, gegen den Gott auflehnt und sich beklagt,
dann wird ihm gesagt: « Der Gott kann nichts dafiir. Du hast
ihn missverstanden. Aber auch Du kannst nichts dafiir, dass Du
ihn missverstanden hast. Denn das war vom Schicksal vorausbe-
stimmt, dass nach fiinf Generationen die Strafe erfolgen musste fiir
das Unrecht, das Dein Votfahr Gyges an Kandaules getan hat.»
Hier haben wir also gewissermassen einen freien Willen des
Kroisos, der theoretisch auch hitte anders handeln kénnen. Aber
sein Wille war doch nicht wirklich frei. Denn seine Handlungen
waren durch das vorausbestimmte Ende mitbestimmt. Die
Betonung liegt in der ganzen Geschichte auf dieser Unfreiheit.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 25

Die Erklirung ist rein metaphysisch und religiés. Vom Stand-
punkt natiirlicher Kausalitit aus konnen wir es nicht verstehen.

Die Xerxesgeschichte sieht auf den ersten Blick ganz dhnlich
aus. Aber wenn man sie sich niher ansieht, dann enthiillt sich
hinter den Triumen und gottlichen Fingriffen eine ganz verstind-
liche natiirliche Kausalitit. Xerxes verhilt sich sehr eigentiimlich,
wenn er seine Absicht ankiindigt, einen Feldzug gegen Griechen-
land zu unternehmen. Zuerst ruft er die Leute zusammen und
sagt ihnen: « ich habe das und das beschlossen und das miisst ihr
tun». Dann fihrt er fort: « Damit man aber nicht sagen kann,
dass ich alles nach meinem eigenen Willen tue, frage ich euch um
Rat». In Wirklichkeit will er mit dieser Frage post festum offen-
bar keinen Rat haben, sondern eine Bestitigung seiner Meinung.
Daher ist er auch sehr ungehalten, als sein Oheim Artabanos ihm
einen Rat gibt, der seiner vorgefassten Meinung widerspricht.
Aber in der Nacht darauf kommen ihm doch Bedenken und diese
gewinnen eine solche Gewalt iiber ihn, dass er dem zuerst so
unerwiinschten Warner Recht gibt und bereit ist, die ganze
Expedition abzublasen.

Soweit bewegt sich alles in der rein menschlichen Sphire und
gottliche Michte werden nicht bemiiht. Aber dann kommt der
Traum: von den Gottern gesandt wie bei Kroisos. Dieser Traum
treibt Xerxes — scheinbar wie bei Kroisos — ins Verderben.
Hier scheint die Analogie vollstindig hergestellt.

Aber was sagt der Mann im Traum eigentlich zu ihm? Er
sagt: « Wenn du die Expedition, die du gestern angekiindigt
hast, heute wieder absagst, dann wirst du in kurzer Zeit so klein
werden wie du vorher gross gewesen bist.» Ist das wie bei
Kroisos eine Tduschung, die ihn ins Verderben treibt ? Keines-
wegs. Vielmeht hat der Mann im Traum ganz einfach recht;
und zwar nach ganz einfacher menschlicher psychologischer
Kausalitit. Wenn ein Konig zuerst ganz despotisch auftritt,
einen Kriegszug beschliesst und eine Generalmobilisierung
anordnet und dann am nichsten Tag wiederkommt und sagt:
«ich habe es mit der Angst bekommen und will doch lieber



26 DISCUSSION

nicht», dann wird ihm aller Wahrscheinlichkeit nach genau das
geschehen, was ihm der Mann im Traum voraussagt. Ein solches
Verfahren wird viel gefahrlicher fiir thn sein, als wenn er den Zug
unternimmt und geschlagen wird: und dies nach einer sehr
menschlichen Kausalitit, fiir die man keine Gotter zu bemiihen
braucht. Der Mann im Traum sagt ihm einfach die Wahrheit.
Hier zeigt sich hinter der religiésen Verkleidung also eine ganz
realistische psychologische Geschichtskausalitit, die auch fiir
uns ohne Weiteres verstindlich ist. Mag man vielleicht sagen,
dass das dem Autor nicht bewusst war. Aber ich wiirde gerne
wissen, ob Sie eine solche Erklirung fiir annehmbar halten.

M™ de Romilly : Est-ce que je pourrais suggérer que peut-étre
cette double motivation se rapproche de ce que I’on trouve dans
Eschyle ?

M. Latte: Genau das wollte ich eben auch sagen. Gerade bei
der Lektiire des Artabanostraumes, in dem gesagt wird « Du
darfst dich dem nicht entgegenstellen, was geschehen mussy,
musste ich an die Parodos der Perser des Aeschylus denken, wo
von der doAbppwy andra Ocob die Rede ist. Das liegt noch durch-
aus auf der gleichen Ebene. Ich weiss also nicht — und das ist
immer sehr schwierig, wenn man Gedanken interpretiert, von
denen wir 2000 Jahre getrennt sind, — ob wir in die erste Foz-
mulierung des Artabanos, dass Gedanken, die einen am Tage
viel beschiftigt haben, noch im Traum weiter ausgefiihrt werden,
nicht eine rationale Erklirung hineinlegen, die Herodot so gar
nicht gemeint hat. Das konnte ihm ja auch als sophistische
Klugelei erscheinen, wie dem Teiresias der Bacchen.

M. von Frizg: Ich wiirde nicht sagen: hineintragen. Denn ob
nun Herodot es so gesehen hat oder nicht, es bleibt die Tatsache,
dass es da ist. Die Moglichkeit der rationalistischen Erkldrung des
zweiten Teiles der Geschichte bleibt selbst dann, wenn man
annimt, dass das torichte Verhalten des Xerxes zu Anfang der
Geschichte Verblendung durch die Gotter ist, obwohl Herodot
dies mit keinem Worte sagt. Dagegen sagt Artabanos zu Xerxes:
« Triume sind Schdume. Was uns im Traum erscheint ist nichts



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 27

als die verworrene Nachwirkung dessen, was wir am Tag erlebt
hatten». Das zeigt doch, dass Herodot rationalistische Erklirun-
gen nicht ganz fern lagen. Freilich; es ist schwer zu sagen, wie
weit die dichterische Titigkeit — und Herodot ist hier ein
Dichter — ganz bewusst ist. Man mag also zweifeln, ob Herodot
auf Befragen die Dinge genau so auseinandergelegt hitte, wie
ich seine Geschichte interpretiert habe. Aber was ich aus ihr
herausgelesen habe, ist faktisch darin. Man braucht es nicht
hineinzutragen.

M. Mowmigliano : It is perhaps not irrelevant to stress the point
that Herodotus was writing history of the past and Thucydides
was writing history of the present. I am always interested in
the kind of difficulties an historian must face in collecting his
own facts. In a way any fool can write the history of the Pelo-
ponnesian war, if he is a contemporary. He will write it as a
fool, of course, but he will write it. It is much more difficult
to write a history of anything that happened in the past if you
find yourself in Herodotus’ condition, with no source at his dis-
posal for the particular history he was writing. This is a task
which probably no other ancient historian after Herodotus has
ever faced. This seems to me an aspect of Herodotus worth
examining: how he managed to build up a history of the past
without having written sources. Mme de Romilly has shown well
in her recent book that Thucydides had some sort of approach to
the past, but it was a very different type of approach. He did
not encourage a full narration of the events of the past. It
seems to me that this type of approach to history, as basically
contemporary history, is the type that prevailed throughout
antiquity. Of course, you could write history of the past, but
you would write history of the past in a respectable way only if
you had good contemporary sources. If you were without them
you had to admit, as Livy did, that you could not write a satis-
factory history. In the humanistic period the historians who
learnt their trade from the ancient historians found themselves
faced again by the same problem of how to write history of the



28 DISCUSSION

past without literary sources. But then new approaches to the
past were discovered in the study of inscriptions, of coins, of
other documents. Besides, xvith century historians learnt to
attribute importance to tradition in its many forms (religious
tradition, language, customs). It is interesting to notice that
the study of Herodotus contributed to the formation of this
new historical method in the Renaissance. The Apologia pro
Herodoto by H. Etienne is an eloquent formulation of the new
method.

M™ de Romilly : 11 est certain que 13, en effet, il y a2 une grande
différence entre la méthode qui était possible pour Hérodote et
ce qui était possible pour Thucydide. Je me demande pourtant
s’il ne faudrait pas tenir compte du fait que les premiers histo-
riens, les prédécesseurs d’Hérodote, commencent, eux, trés loin
dans le passé. Hérodote se trouve, c’est vrai, confronté avec la
difficulté d’enquéter sur le passé; mais c’est un passé qui, pour lui,
se rattache étroitement a des événements récents; sa recherche
est centrée sur quelque chose de contemporain et orientée en ce
sens. Et je me demande méme si la qualité de son histoire ne
vient pas en partie de ce qu’il a repris I’histoire du passé, comme
cela pouvait se faire alors, mais en lui attachant un intérét nouveau,
d@ au sentiment que le présent était exceptionnel et qu’il fallait
Iexpliquer.

M. Momigliano: No doubt, there is some sort of balance in
Herodotus between past and present: he chose a recent past, a
past that can be reached from the present. Mme de Romilly’s
remarks seem to me very much to the point.

M. Latte: Ich frage mich, wie gross dieser Unterschied ist.
Ganz gewiss ist er in der Quellenlage gegeben. Aber wie weit
verschwindet er doch unter dem Gesichtspunkt, auf den es mir
ankam ? Ich wollte den Punkt bestimmen, an dem echte
Geschichtsschreibung im Gegensatz zu anderen Formen des
Berichtes iiber vergangene Zeiten entsteht. Jede Geschichts-
schreibung, die eben nicht bloss von einem « fool» gemacht ist,
versucht eine Deutung der Vergangenheit resp. des dargestellten



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 29

Zeitraumes, versucht Gesichtspunkte hineinzubringen. Das
kann sehr bewusst geschehen, so tut es Herodot, Thukydides
auch. Es kann vollig unbewusst sein, etwa wenn wir heute
Geschichte der romischen Kaiserzeit schreiben; ich etinnere
daran, was in Rostovtzeffs Wirtschaftsgeschichte der romischen
Kaiserzeit eingegangen ist, von den Erfahrungen der russischen
Revolution von 1917. Man kann gar nicht anders, und ich
glaube, der entscheidende Punkt ist eben der Mut, der gar nicht
selbstverstindliche Mut, die Ereignisse der Vergangenheit an
einer Vorstellung von dem Wesen geschichtlicher Vorginge zu
messen und zu kritisieren, die man wohl oder iibel der Gegenwart
im weitesten Sinne, also mit Einschluss der philosophischen Lage,
entnimmt. Ich denke, da liegt der entscheidende Punkt; darauf
wollte ich mit meiner Abgrenzung von Chronik und Geschichte
hinaus. Natiirlich hat es im Orient Chroniken und Konigslisten
und alles mégliche gegeben. Und wir wissen, dass auch in einem
Teil der Sage umgestaltete historische Ubetlieferung steckt. Nur
mochte ich das alles zunichst noch nicht als Geschichte bezeich-
nen. Geschichte beginnt erst in dem Moment, indem man den
Mut zur Wertung aufbringt, der natiirlich auch seine Gefahren
hat. Vorhin haben wir im Gesprich Gibbon genannt; was wire
Gibbon ohne Voltaire ?

M. Syme: 1 wonder therefore, would not M. Latte agree in
putting even more strongly the impact on Herodotus of contem-
porary events. Possibly the years round about 460 to 440. It
is a very illuminating view that Herodotus came to history from
geography. I am thinking, of course, of von Fritz’s excellent
paper. His argument emphasized Herodotus’ scientific interest,
as it were, in geography. One could also speak, I think, of the
effects not just of an interest in geography, but very much of
exile and travel. And, above all, the great war in Hellas which
broke the equilibrium, the war caused by the rise of Athenian
seapower. I am refering to a neglected war, the First Pelopon-
nesian War, and the cessation of warfare between the Hellenes
and the Persians.



30 DISCUSSION

M. Latte: Ich denke, zwischen 460 und 440 liegen die ent-
scheidenden Jahre fiir Herodot, nicht in der spiteren Zeit, die
fiir Thukydides und die Politiker des peloponnesischen Krieges
die Anschauungen bestimmten. Der Nationalismus, der Gegen-
satz zwischen Persern und Griechen verliert damals seine Be-
deutung. Athener und Spartaner waren damals vollig bereit
persische Hilfe gegeneinander anzunehmen. Das ist eine ganz
andere Haltung, die bei Herodot fehlt. Aber nach 480 war die
Ablehnung der Perser zunichst allgemein; vielleicht war es nicht
die Haltung des Perikles, der vermutlich im Verfolg einer
imperialistischen Ziele sich klar machte, dass er nicht gegen
Persien und Sparta zu gleicher Zeit Krieg fithren konnte. So
entschloss er sich den Krieg gegen Sparta zu fithren. Der Genera-
tionsunterschied kommt sehr hiibsch in den Acharnern des
Aristophanes heraus. Die idltere Generation ist gewohnt, allem,
was aus Persien kommt, mit Misstrauen zu begegnen, die nichste
ist bereit, selbst ganz unrealistische Versprechungen zu akzeptie-
ren. In diesem Gegensatz liegt vielleicht ein wesentlicher Untet-
schied zwischen der Haltung des Thukydides und des Herodot.

M. Syme: It also will be well to recall what Herodotus says
about the ships that went to take part in the revolt of the Ionians
from the Persians. He refers to what ensued from that action,
namely the three generations of tribulation, that Greeks and
Barbarians had to endure.

M. Momigliano : Still, do you, Professor Latte, find it absolutely
easy to explain Herodotus’ attitude to the Ionian rebellion ?

M. Latte: Darauf ist nicht ganz leicht zu antworten, weil in
all solchen Dingen keine Konsequenz zu verlangen ist. Natiir-
lich stand Herodot immer zwischen Gedanken, die er als reifer
Mann entwickelt hatte, und anderen, die aus der Zeit seiner
Jugend stammten. Wie hat ein junger Mann, der in Halikarnass,
im persischen Machtbereich, aufwuchs, den ionischen Aufstand
gesehen ? Uberwog dort ein nationales oder politisches Gemein-
gefithl mit den Ioniern Kleinasiens oder den dort gebietenden
Tyrannen ? Oder fiigte man sich loyal, sah auch wohl unbeteiligt



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 31

die Aussichten der Erhebung niichterner, als in Athen und
Eretria ? In jedem Fall liebte er den Krieg nicht, den er bei dieser
Gelegenheit als dpy 7 xaxcv fiir die Griechen bezeichnet. Das
taten die Griechen iibethaupt nicht. Selbst Demarat sagt: exmv
003’ &v povopay ot Was Herodot schildert, ist ein Defensiv-
krieg zur Verteidigung der eigenen Heimat. Wie er die agressive
Politik beurteilt hat, die die Perser in Kleinasien, in ihrem eigenen
Gebiet angriff, lisst sich schwer sagen. Er schliesst ja vorher.

M. Martin: Nme de Romilly a parlé de I’équilibre réalisé par
Hérodote, est-ce que cet équilibre qui est un fait, est un équilibre
constant et volontaire ou bien est-ce que ce n’est pas le fait d’un
homme intelligent qui un certain moment pergoit certaines
catégories différentes de causes historiques sans qu’il ait véri-
tablement réfléchi a leurs relations et cherché a les accorder les
unes avec les autres. D’un coté les causes rationnelles et de 'autre
les causes faisant appel au surnaturel. Hérodote est-il véritable-
ment conscient de la contradiction qui existe entre ces deux
espeéces disparates de causes. Chez Thucydide on voit qu’il a
réfléchi la-dessus, qu’il est parfaitement au clair, qu’il sait ce qu’il
veut faire, qu’il sait quel ordre de causes il accepte, quel ordre il
écarte, parce qu’il le considére comme irrationnel. Chez Hérodote
on a 'impression qu’il ne sait pas encore constituer un ensemble de
régles qu’il appliquera d’une fagon systématique a sa contempla-
tion du déroulement historique. Est-ce bien comme ceci que
M. Latte comprenait son attitude ?

M. Latte: Natiirlich wire das konsequent, aber was will
Konsequenz sagen, selbst heute ?

M. Martin: 11 y a un autre point, qui m’intéresse énormément,
c’est la transformation qui s’est produite en 460-440. S’agit-il la
d’une espéce de début de la révolution socratique, d’un recul de
la pensée religieuse et mythologique au profit de la raison, celle-ci
affirmant son pouvoir avec cette conséquence que les causes sur-
naturelles cessent d’étre considérées, je ne dirais pas par ensemble
de la société, mais par la partie pensante de la société, comme
tout a fait admissibles ?



%4 DISCUSSION

M. Latte: Wir wissen sehr wenig von dieser Zeit. Die
berithmte Diskussion iiber das Problem der Verantwortlichkeit
in einem Prozess, wo es um die Abgrenzung von Fahrlissigkeit
und Zufall geht, bei Plutarch ist vielleicht ein Anhaltspunkt.
Dazu kommt die Kontroverse zwischen Lampon und Anaxa-
goras liber die abnorme Bildung des Gehirns bei einem Widder.
All das steht noch in den Anfingen. Wir haben fast keine Quellen,
nicht einmal Tragoédien oder Komodien aus diesen Jahren.
Hinter der Orestie ist eine Liicke. Und anekdotische Tradition
ist unzuverlissig. Da lisst sich kaum etwas sagen. Aber ich denke,
es begann, wie es immer beginnt. Es gibt allezeit im Leben einen
Unterschied zwischen Traditionen, die man liebt, und Vorur-
teilen, die einem vollig gleichgiltig sind. Die Kritik wird zuerst
die zweiten angreifen. Und fiir Vorurteile, die man liebt, dauert
es lange und kostet viel, bis man sie ablegt. Das wird immer so
sein, und war vermutlich auch damals so.

M. von Fritz: Zu den zuletzt beriihrten Problemen mdochte
ich sagen, dass ich den Eindruck habe, dass Herodot sowohl in
seiner Geschichtsschreibung wie auch in seiner personlichen
Gesamtauffassung des menschlichen Lebens aussergewohlich
stark von dusseren Einfliissen abhidngig gewesen ist: z.B. von der
Tragodie, vom delphischen Orakel, von solonischen Traditionen,
mit denen er in Athen in Beriihrung kam, und dergleichen mehr.
Zu gleicher Zeit war er aber auch ein Mann, der eine ungeheure
Fihigkeit besass, scheinbar unvereinbare Dinge in einem grossen
Bild zusammenzufassen, so dass dieses Bild eben dadurch einen
Reichtum und eine Tiefe erhilt, die es nicht gehabt hitte, wenn er
konsequenter gewesen wire. Das ist auch in der Kroisosgeschichte
so. Hier liegt der Kleobis- und Biton-Geschichte eine wohl aus
Tonien kommende pessimistische Auffassung zu Grunde, der
Tellosgeschichte eine aus solonischen Traditionen stammende
optimistische. Die Solon-Kroisosgeschichte wire nicht so
unerschopflich reich, wenn nicht diese in gewisser Weise unverein-
baren Lebensauffassungen und noch vieles andere an manig-
fachen Lebensanschauungen darin verarbeitet wiren. Wie soll



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 33

man sagen, wie weit das bewusst oder unbewusst geschehen ist ?
Dasselbe gilt von der Xerxesgeschichte. Aber es bleibt doch
bedeutsam, dass das, was in der einen verarbeitet ist, ganz anders
ist als das, was in die andere eingegangen ist.

Wenn ich nun noch etwas iiber das von Herrn Momigliano
angeschnittene Problem sagen datf, so glaube ich, dass man auch
in Hinsicht auf Herodots Erforschung der Vergangenheit Ver-
schiedenheiten in den verschiedenen Teilen seines Werkes nach-
weisen kann. Die Geschichten, die er aus Agypten mitgebracht
hat, sind mit der einen sehr bezeichneten Ausnahme der Nach-
richten tber die Nilquellen, iiber die er die sorgfiltigsten Erkun-
digungen eingezogen hat, mehr oder minder aufgelesen. Er mag
seine Skepsis tiber das eine oder das andere dussern oder gelegent-
lich selbst einmal zwei Versionen zur Auswahl vorlegen. Aber
es besteht kein Anzeichen dafiir, dass er sorgfiltig durch Befragen
verschiedener Gewihrsmidnner die Wahrheit herauszufinden
gesucht hitte. Das ist ganz anders in den letzten Biichern tiber
den Xerxeskrieg und die Vorbereitungen dazu. Von der Ge-
schichte, wie die Griechen Gelon aufgefordert haben, am Krieg
gegen die Perser teilzunehmen, hat er vier Versionen. Er ent-
scheidet sich nicht ganz zwischen ihnen. Aber man sieht deutlich,
welche Version ihm die einleuchtendste gewesen ist. Uber die
Schlacht von Plataeae hat er sich mindestens von drei Seiten her
Informationen zu verschaffen versucht. Ich glaube, man kann
noch vieles Derartiges auffinden, wenn es in manchen Fillen auch
zweifelhaft sein mag, wie weit die Geschichten schon vor ihm
geformt wesen waren. Ich glaube, dass man auch bei der Dar-
stellung der Schlacht von Marathon noch nachweisen kann, aus
welchen einzeln zusammengesuchten Elementen er sich sein Bild
von den Vorgingen zu machen gesucht hat.

M™ de Romilly : Parmi les explications, d’ailleurs, que M. Latte
a marquées dans son exposé, il y avait, en dehors de la question
de date, celle d’une influence spécifiquement athénienne. Est-ce
que ’on peut se demander si cette influence n’a pas justement été
déterminante ? Je pense au cas d’Hécatée. Je trouve qu’il est



34 DISCUSSION

extraordinaire que Hécatée n’ait pas pu étre le pére de I’histoire,
car il avait tout pour cela. Lui aussi avait un sens critique qu’il a
marqué tres nettement. Il a recherché des informations géogra-
phiques étendues. De plus, on sait qu’il a participé a la vie poli-
tique. Dong, il avait toutes raisons de fonder une histoire et tout
semble indiquer qu’il ne I’a pas fait. Est-ce que vous pensez que
Iexplication de I'influence athénienne pourrait rendre compte de
ce fait ?

M. Latte: Ich glaube, der attische Einfluss war dazu nétig.
Die griechische Politik ist zunichst die Politik kleiner Stidte.
Ihre Rivalititen und kleinlichen Hindel sind der Inhalt. Erst als
sich daraus grossere Gebilde formen und zu einander in Gegen-
satz treten, wird Geschichte moglich.

M™ de Romilly : Et pensez-vous, puisque vous avez indiqué
qu’on voyait les influences qui ont permis 2 Hérodote de devenir
un véritable historien, pensez-vous qu’une théorie sur la genése
de son ceuvre puisse retrouver, a cet égard, des états différents
dans son ceuvre ?

M. Latte: Es ist schwer zu sagen. Es gibt Partien, die
geschrieben sind, bevor er nach Athen kam. Er hat dann weiter
an dem Buch gearbeitet, auch an den schon vorher geschriebenen
Partien, hat Zusitze zu jedem seiner Logoi gemacht und es ist
deshalb nicht ganz leicht zu sagen, diese Episode gibt noch rein
den Standpunkt seiner Anfinge wieder. Man darf nicht vergessen,
dass er bis zum Beginn des peloponesischen Krieges an seinem
Werk fortgearbeitet hat und es nicht selbst publiziert hat.

M. Hanell: In diesem Zusammenhang mochte ich einen
Gesichtspunkt zur Sprache bringen, den ich persénlich fiir das
Verstindnis der herodoteischen Geschichtsauffassung bedeutsam
finde und der vielleicht noch etwas niher betrachtet werden
konnte, die Frage nidmlich, inwieweit das demokratisch gefirbte
polisstaatliche Denken fiir den geschichtlichen Kausalititsbegriff
des Herodot und fiir seine Finstellung zu dem geschichtlichen
Geschehen iiberhaupt Bedeutung gehabt hat. Wenn bei ihm
Handlungen und Beschliisse auf persdnliche Griinde zuriick-



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 35

gefithrt werden, so ist ja dies fiir die fithrenden Mitglieder det
alten Adelsfamilien ganz natiitlich. Herodot steht also da begriffs-
missig noch in der archaischen Zeit, in der vergangenen Welt
der adligen Gesellschaft. Zu dieser Zusammengehorigkeit mit
der archaischen adligen Gesellschaft gehort dann auch das
Eingreifen der Gotter. Der personliche Eigenwille des adligen
Herrn und der eingreifende Wille der Gotter oder eines Gottes,
das waren die wirkenden Krifte, mit denen die archaische Denk-
weise rechnete. Das 5. Jahrhundert ist ja da nicht stehen geblieben.
Aber hat das voll ausgebildete biirgerliche Polissystem auf die
geschichtliche Begriffsbildung bei Herodot eingewirkt ?

Sie meinen also auch, dass da bei ihm noch sehr wenig von
rein politischen Gesichtspunkten zu finden ist, er z.B. auch nicht
die Notwendigkeit, die innere Notwendigkeit der Expansion des
Perserreiches gesehen hat.

M. Latte : Ich wiirde nicht annehmen, dass er diese Gesichts-
punkte erkannt hat. Er wiirde wohl auch bei aller Athener-
freundlichkeit die innere Notwendigkeit der perikleischen
Politik nicht gesehen haben; er nimmt die Dinge, ich mdchte
sagen, von aussen, als Zuschauer. Ich kann mir schwer vor-
stellen, wie Herodot mit Perikles die Grundlagen seiner Politik
erortert. Auf ihn wirken wihrend dieser Zeit die Strémungen,
die in Athen an ihn herankommen. Ihm geht dabei auf, welche
gewaltige Leistung die Griechen, und wie er es doch bei aller
Objektivitit wesentlich sieht, die Athener in der Abwehr der
Perser vollbracht haben, und gleichzeitig sieht er die perikleische
Demokratie, die er wohl als Demokratie schlechthin nimmt.
Das formt sein Bild der Geschichte. Das Gesamtproblem, den
Zusammenhang von wirtschaftlichen, nationalen und eigentlich
politischen Gesichtspunkten, das sind Dinge, die wohl niemand
in der Antike gesehen hat. Wenn wir so unseren Massstab anlegen,
so geschieht das nicht, um Herodot zu kritisieren, sondern um
festzustellen, was fehlt. Das kann man nur dann sehen, wenn man
iiberlegt, wie wiitden wir es heute machen, und dann zusieht, was
noch nicht da ist. So allein bekommt man ein wirkliches Profil



36 DISCUSSION

gegeniiber einer klassizistischen Bewunderung, die in der Apolo-
getik stecken bleibt. Die Einfliisse sind, wie Herr von Fritz
richtig sagte, vielfach unbewusst, bei jemand der aufgeschlossen
fir die Vielheit der Erscheinungen ist. Dass sie nicht immer zu
Ende gedacht sind, wird sich bei neuen Ideen 6fter ergeben. Man
tut zwar den ersten Schritt, aber man ist ausserstande, nun die
ganze Masse der Tradition wirklich mit den neuen Erkenntnissen
zu durchdringen, sie vollig zu bewiltigen. Das ist die Lage
Herodots. Sie ist fiir uns sehr reizvoll, weil wir fiir alles
Archaische, fiir Ubergangssituationen besonders empfinglich
sind.

M. Hanell: Ich stimme Herrn Latte zu. Es ist reizvoll zu
sehen, wie Herodot die Geschichte betrachtet, da er in den
Gedankengingen der alten adligen Welt noch verwurzelt ist, und
wie also der Begriff der aitie mwoAutix®, noch nicht geboren ist,
die wir doch jetzt bei unserer Betrachtung der Geschichte
suchen.

M™ de Romilly: Mais nous patlons comme si 'on avait un
jour imposé définitivement une certaine forme, une certaine
notion de I’histoire; en fait, on peut toujours discuter de ce que
doit étre I’histoire et la cause historique.

M. Syme: In the 19th century and in the early years of the
2oth century, some of the ancient historians were very much
criticized in all sorts of ways. Herodotus, Thucydides and Tacitus
seem now to be better understood and more highly valued.

M. Latte: Das Problem ist: das 19. Jahrhundert nahm alle
Historiker nur als Quellen der Information. Unter diesem
Gesichtspunkt fand man, dass sie uns nicht sagten, was wir
wissen wollten. Das fithrte zu einer sehr unbilligen Kiritik.
Fragt man, was konnten sie uns berichten, und was wollten sie
berichten, so kommt man zu sehr anderen Ergebnissen.

M. Syme: Herodotus would come out very well, would he
not 7 He has a subject, he has an enormous industry and he is
in control of the subject. In spite of all the digressions, he has a
wonderful sense of structure.



GRIECHISCHE GESCHICHTSSCHREIBUNG 37

M™ de Romilly : Ne pensez-vous pas, en fait, qu’il y a, selon
les époques, une forme d’histoire qui se trouve mieux adaptée
qu’une autre aux événements eux-mémes ? Celle de Thucydide
ne pourrait guére s’appliquer a telles époques de I'Empire
romain, par exemple.

M. Momigliano : The trouble is that in Antiquity there were
too many imitators of Thucydides and too few of Herodotus.
Herodotus’ historia was seldom imitated during the Roman
Empire when there was so much scope for it.

M™ de Romilly : Personne ne veut plus poser de questions a
M. Latte sur les origines et les débuts de I’histoire grecque ?
Dans ce cas, il nous reste 4 le remercier encore une fois.






	Die Anfänge der griechischen Geschichtsschreibung

