
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 3 (1957)

Artikel: Der Platonismus und die altchristliche Gedankenwelt

Autor: Waszink, J.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

J. H. WASZINK

Der Platonismus und

die altchristliche Gedankenwelt





DER PLATONISMUS UND DIE

ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT

Der Einfluss des Piatonismus aufdie altchristliche Gedankenwelt

ist eine historische Tatsache von einer solchen Evidenz,
dass auf den ersten Blick die Behandlung dieses Themas eine
leichte Aufgabe scheinen mag - und auch längere Zeit als

eine solche betrachtet worden ist. Denn jeder, der sich nur
einigermassen in Tertullian, Minucius Felix und Augustin,
und erst recht in Justin, Clemens, Origenes und Gregor von
Nyssa vertieft, trifft auf platonische Gedanken, die öfters
in ihrer neuen Umgebung von so grosser Bedeutung sind,
und auch im Laufe der Entwicklung noch so stark an Wichtigkeit

zugenommen haben, dass die fast monotone Beschreibung

der allmählichen Hellenisierung des Christentums, wie
sie tins immer wieder in Kulturgeschichten gegeben wird,
den Tatsachen wirklich gerecht zu werden scheint.

Es ist für den Philologen gerade der heutigen Zeit, die
nicht müde wird ihm zu versichern, dass die Philologie sich
selbst überlebt hat und für ein fruchtbares Studium des Altertums

anderen Disziplinen den Vorrang zu lassen hat, eine

ermutigende Erfahrung, wenn er bei näherem Zusehen
entdeckt, dass hier gerade für das Handwerk des Philologen,
das heisst für eine möglichst vollständige Interpretation, noch
sehr viel zu tim ist. Denn das Wesentliche ist hier gar nicht
die völlig verständliche und sogar a priori zu erwartende
Tatsache einer Beeinflussimg der christlichen Gedankenwelt
durch das wichtigste imd vitalste idealistische System der
antiken Kultur - das Wesentliche ist vielmehr in Dingen zu
suchen, die meistens gar nicht disertis verbis ausgesprochen
werden: der Rahmen, innerhalb dessen der Piatonismus zum
Ausbau und zur Vertiefung dieser Gedankenwelt herangezogen

wurde, die Funktion der platonischen Elemente in



140 J. H. WASZINK

der Struktur des Ganzen, und, in unmittelbarem Zusammenhang

damit, die oft nur ganz allmählich festzustellende

Verschiebung in der Bedeutung altbewährter termini technici. Bei
der Beantwortung dieser Fragen nun ist für jene kräftigen
"grossen Linien", die eine allzu synthetische Geschichtschreibung

so ständig und oft so rasch zu ziehen versteht, kein
Platz: je mehr wir uns in den Gegenstand vertiefen, umso-
mehr kommt es uns zum Bewusstsein, dass wir es nicht mit
einer undifferenzierten Einheit zu tun haben, über die man
bald ausgeredet ist, sondern mit einer Gruppe, öfters nur
mit einer Reihe von Individualitäten, die jede für sich, das

eine Mal sehr bewusst, das andere Mal eher naiv, sich
zunächst mit einem tiefer hegenden Problem auseinandergesetzt

haben, nämlich: "wie sollen die Lehre der Offenbarung,
nach der wir leben und die Philosophie, dieser noch immer
lebenskräftigste Teil der Kultur, die uns an allen Seiten
umgibt, sich zueinander verhalten?"

Da wird es vor allem notwendig sein im Auge zu behalten,
dass das Wort «Philosophie» für die Apologeten und
Kirchenväter im Laufe der Zeit keineswegs immer denselben

Sinn gehabt und dieselben Assoziationen wachgerufen hat.

Nur weil das vergessen wurde, war es möglich, dass so viele
harte Worte gesagt worden sind über Tertullians Angriffe
auf die Philosophie, während verschiedene Väter des vierten
Jahrhunderts für ihre verständnisvolle Haltung ebenso

einstimmig gelobt wurden. Denn eine solche Beurteilung ist

nur dann möglich, wenn wir vergessen, dass, was Tertullian
als «die Philosophie» kannte, völlig verschieden war von
dem spiritualisierten Neuplatonismus, der besonders für die

Kappadozier die Philosophie vertrat. Wir werden daher auch
bei der Behandlung unseres mehr beschränkten Themas den
verschiedenen Inhalt dieses Wortes in den verschiedenen
Zeiten und bei den verschiedenen Autoren in Betracht ziehen

müssen, wenn wir nicht durch den falschen Schein der

Einförmigkeit getäuscht werden wollen.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 141

Obwohl mit einem wirklichen Einfluss des Piatonismus auf
die altchristliche Gedankenwelt erst von jenen Zeiten an zu
rechnen ist, da das Christentum in die Kulturweh der Antike
eintrat und sich vor die unausweichliche Aufgabe gestellt
sah, sich mit ihr auseinanderzusetzen, verlangen doch schon

im neutestamentlichen Zeitalter einige Aussprüche, die auf
die Philosophie in irgendeiner Form reagieren, eine Deutung.
Gleich am Anfang finden wir da die ersten Worte des

Johannesevangeliums, 'Ev otpjjl o Aoyo?, die soviele Federn

in Bewegung gesetzt haben und lange Zeit als ein Argument
galten für die Auffassung des Christentums als einer unter
vielen synkretistischen Religionen. Es ist unmöglich hier
ausführlich auf die Deutung dieser Stelle einzugehen, aber

einiges Allgemeine muss dazu gesagt werden, weil die Gefahr,

gleich am Anfang die Entwicklung in falscher Perspektive
zu sehen, keineswegs illusorisch ist. Es lässt sich nicht
leugnen, dass Xoyo? auch in diesem Zusammenhang ein Terminus
der griechischen Philosophie ist, der im Hellenismus
allgemeine Bekanntheit gewonnen hatte und der gewiss nicht
von dem Verfasser des Johannesevangeliums neu eingeführt
wurde; denn, wie Walter Bauer1 zu der Stelle bemerkt,
«Die Art, wie der Prolog (i) den Logos einführt und dann
weiterhin von ihm redet (14), erklärt sich nur unter der

Voraussetzung, dass den Lesern nichts Neues gesagt, sondern
ein Begriffgebraucht wird, der ihnen immittelbar verständlich
ist». Das Wesentliche ist nicht, dass der Logos erwähnt wird,
sondern nur, was von ihm ausgesagt wird. Es wäre möglich
gewesen, dass ein trotz aller Umdeutung doch im Grtmde
griechischer philosophischer Begriff hier an die Stelle eines

rein christlichen Begriffes getreten wäre, wie das ha der Gnosis

gang und gäbe wird, und wie es seit Reitzenstein oft genug
behauptet worden ist, aber was wirklich geschehen ist, ist das

gerade Gegenteil. Denn der Evangelist geht von der konkre-

I. Das Johannesevangelium, erklart von D. Walter Bauer (Handb. z. NT,
herausg. v. Hans Lietzmann, 6, Tübingen 1933), 6.



142 J. H. WASZINK

ten Persönlichkeit Jesu aus, deren Identität mit dem Christus

ja das Hauptstück der neuen Verkündigung ist, und richtet
sich an die Gebildeten, um ihnen klarzumachen, dass, was
sie in ihrer Philosophie den Logos nennen, in Wirklichkeit
Jesus Christus ist: dass somit der Logos Fleisch geworden
ist, und dass - und hier wird die Abgrenzung gegen die

Philosophie völlig klar-, wie Vs. 14 sagt, «wir ihn gesehen
haben». Sehr richtig hat Gilson1 bemerkt: «Dire que c'est le

Christ qui est le Logos n'etait pas une affirmation philoso-
phique, mais religieuse»- denn wie hätte die Philosophie je
einen sichtbaren Logos anzuerkennen vermocht?

Die gern in unser Thema hineinbezogene Areopagrede
mit ihrem Zitat aus Arat lassen wir hier nach meiner
Überzeugung besser beiseite. Denn die Areopagrede gehört
insoweit nicht zu der eigentlichen Offenbarung des Neuen
Testaments, dass sie nicht für Christen sondern für Heiden
bestimmt ist. Es spricht ein Missionar, der bei der ersten

Begegnung dasjenige hervorhebt, was am wenigsten fremdartig

scheinen muss, nämlich den Glauben an den einen

Gott, der ja auch bei Minucius Felix und vielen andern
eine viel grössere Stelle einnimmt als die Christologie.
Dagegen müssen wir unsere Aufmerksamkeit auf eine Stelle

richten, die in den Erörterungen dieses Themas einiger-
massen übersehen zu werden pflegt, die aber für Tertullian3
von überragender Bedeutung gewesen ist, nämlich die Worte
im Kolosserbricf 2,8: BXstcsts fH) 11c, üpok; ecrrai o aoXayaywv
Sia xyj? cpiXoaocpla? xal xev9]<; daran]? xaxa ttjv TOXpaSocnv twv
dcvOpdnrwv xaxa t« errot^sta toü xoapiou xal oü xaxcc Xptaxov,3
nach Dibehus' Übersetzung: «Gebt acht, dass euch nicht
jemand mit der Philosophie und mit leerem Trug für Men-
schenüberlieferung gewinne, - für die Weltelemente wider
1. La philosophic au moyen age2 (Paris 1952), II.
2. Vgl. meine Anmerkung zu Tertullian De anima 3,1 in meiner
kommentierten Ausgabe (Amsterdam 1947), 115.
3. An die Kolosser Epheser, An Philemon erklärt von D. Dr. Martin Dibelius
(Handb. z. NT, 122, Tübingen 1927), 18.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 143

Christus». Beachten wir den Satz - die einzige Stelle im
Neuen Testament, wo sich das Wort cptXoaoqxa findet-etwas
genauer. Tvji; cptAoeroqxa<; steht parallel mit xsv^? dc7taT7]<;, und
zwar ist der Artikel nur vor cptAocrocpta«; gesetzt, was, trotz
des Zweifels einiger Kommentatore, doch sehr stark dafür
spricht, dass das xou rein explikativ zu fassen ist.1 Die
Philosophie ist somit leerem Trug überaus ähnlich, wenn nicht

gar damit identisch. Fast noch wichtiger ist die Charakterisierung

durch die Worte xoaa. tyjv TOxpaSocrtv twv dcvb-pcorccov

wobei ich das xava nicht nach Dibelius mit dem Partizip
auAaycoywv sondern mit den Genitiven verbinden möchte:
die Philosophie wird somit zu einem leeren Trug, der nur
auf Menschenüberlieferung beruht - vielleicht ist nirgends in
der altchristlichen Welt der endgültige Gegensatz zwischen

Offenbarung und Philosophie so lapidar zum Ausdruck
gebracht. Und auch wenn es wahr sein sollte, dass cpiAoaoipta
hier nicht im allgemeinen Sinne gebraucht wird, sondern
entlehnt ist aus der Sprache der synkretistischen Sekte zu
Kolossae,2 dann bleibt es darum nicht weniger vielsagend,
dass gerade dieses Wort in diesem Zusammenhang zur
Verwendung kommt, und weiter, dass «die
Menschenüberlieferung» als das entscheidende Merkmal empfunden
wird. Von einer positiven Wertschätzimg der Philosophie,
die für einen Einfluss des Piatonismus auf die altchristliche
Gedankenwelt die notwendige Vorbedingung ist, sind wir
hier so weit wie nur möglich entfernt. Ich möchte hier die

Frage aufwerfen, ob nicht, neben der noch immer anhaltenden
Geschlossenheit der christlichen Welt der antiken Kultur
gegenüber, auch die Erwartung der Parusie in nächster Zeit, wie
sie uns in dieser Epoche von allen Seiten entgegentritt, ein
Interesse für die Lehren der Heiden nicht hat aufkommen lassen.

1. Dibelius a. a. O.: «Es ist bemerkenswert, dass tpiAoacxpta im N.T. nur
hier vorkommt und zwar sensu malo, parallel mit (Xtoxtt); ob geradezu
mit &. identisch, ist fraglich, trotzdem der Artikel nur einmal steht».
2. Dibelius a. a. O.: «An unserer Stelle kann tpiXocrotpla aus der Sprache der
kolossischen Synkretisten entlehnt sein».



144 J. H. WASZINK

Wie gering an Zahl die zitierten Aussprüche auch sein

mögen, die Sprache, die sie reden, ist eindeutig genug um
zu zeigen, dass im christlichen Glauben an und für sich,
wie er zunächst in der Abgeschlossenheit einer nicht zentralen
Provinz des römischen Reiches lebte, für einen Einfluss der

Philosophie, und somit des Piatonismus, keine Ansätze
vorhanden waren; denn es handelt sich um einen Glauben, der
keinerlei Ergänzung von aussen her brauchte. Und damit ist
klar, dass der Einfluss des Platonismus auf die altchristliche
Gedankenwelt nur aus der Berührung des Christentums mit
der antiken Kultur hervorgehen konnte. Dieser Kontakt kam
zustande in der Apologetik oder besser - denn die literarische

Fixierung ist nur die Folge einer schon längere Zeit bestehenden

Auseinandersetzung - in der Reaktion der Christen,
zunächst auf die feindliche öffentliche Meinung im Reiche,
sodann, von da aus, auf die ganze heidnische Kultur.

Es ist hier nicht der Ort auf den Inhalt dieser öffentlichen

Meinung einzugehen, die schliesslich hinter der ganzen
Haltung der Autoritäten sowie der Bevölkerung den Christen
gegenüber steht, und die immer wieder der Nährboden der

Angriffe und Verfolgungen war. Ein Moment möchte ich
hervorheben, nämlich ihren erstaunlichen Konservatismus:
Vorwürfe, über die wir schon bei den ersten Apologeten
hören, haben sich ungeschwächt bis in die Zeit Julians des

Abtrünnigen erhalten. Uns interessiert im Augenblick nur,
dass es diese öffentliche Meinung war, die in ganz unsanfter
Weise die Christen zwang, zunächst gegenüber ihren
Argumenten, sodann aber auch gegenüber der ganzen Kultur, die
dahinter stand, ihre Haltung zu bestimmen. Denn wenn z.B.
die Lehre von der Auferstehung sehr bald ein Stein des

Anstosses wurde, galt es, Argumente zu widerlegen, die zum
Teil von der Philosophie herkamen, sodass es unmöglich
war, an ihr stillschweigend vorüberzugehen.

Damit fanden also diejenigen, die, in welcher Form auch

immer, den christlichen Glauben zu verteidigen unternahmen,



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 145

sich einer geistigen Macht gegenüber, die, wenn auch jetzt
mehr in die Breite als in die Tiefe wirkend, jedem, der den
höheren Unterricht in der Rhetorenschule empfangen hatte,
ihren Stempel aufdrückte. Ich brauche über den philosophischen

Unterricht der Kaiserzeit hier nicht weiter zu reden,
weil Herr Marrou ihn in seiner « Histoire de l'education dans

l'antiquite» ausgezeichnet beschrieben hat, aber einige
Einzelheiten müssen für unser Thema hervorgehoben werden.
Da ist zunächst zu bemerken - und das ist wichtig angesichts
der Tatsache, dass die christliche Apologetik anfänglich völlig
griechisch orientiert war -, dass in der östlichen Reichshälfte
das Wort «Philosophie», soweit ich dem nachgehen kann,
in der Regel nicht wie im Westen unangenehme Assoziationen

wachrief. Nur so ist es zu verstehen, dass die ersten
Apologeten, als sie daran gingen, die christliche Lehre gegen
das Erbe der Alten sowohl abzugrenzen als zu verteidigen,
die Philosophie, die sie dabei als unumgängliche Grösse auf
ihrem Pfad fanden, nicht von Anfang an als die feindliche
Macht empfunden haben, die sie im Grunde doch für sie

sein musste-und die sich auch immer für Tertullian und
für den ganz ausserhalb der Kultur des Imperiums stehenden

Tatian gewesen ist. Der erste Apologet, dessen Schrift wir
wenigstens rekonstruieren können, Aristides von Athen, ist,

gerade durch seine wenig ausgeprägte Persönlichkeit, besonders

geeignet die typischen Züge der frühen Apologetik
verstehen zu lassen. Da trifft uns denn zunächst, dass er in der
Aufschrift seiner Verteidigungsrede sich selbst das Prädikat
eines Philosophen beilegt. Man soll das nicht so deuten,
dass schon er in der Philosophie eine Macht erblickt hat, die
neben Schädlichem auch Nützliches für die Erklärung der
Glaubenslehre zu bieten hat, denn was er schliesslich über die

Philosophie zu sagen hat, ist sowohl sehr wenig als sehr

fremdartig:1 «Und es geschieht mir, dass ich staune, o

1. Aristides Apol. 3,3 (Geffcken, Zwei gr. Apol. (Leipzig und Berlin 1907),
6,16/20).

19



146 J. H. WASZINK

König, in Betreff ihrer Philosophen, class auch sie also

geirrt haben und haben Götter gennant die Bilder, welche

gemacht worden zu Ehren der Elemente, und nicht haben
die Weisen begriffen, dass auch diese Elemente vergänglich

und auflösbar sind». Nehmen wir die Äusserung für
was sie ist1 - das Merkwürdige ist, dass Aristides einerseits

von der Philosophie nur ganz verschwommene Vorstellungen

hat, dass er sie aber andererseits so sehr als eine
Selbstverständlichkeit innerhalb der ganzen Kultur hinnimmt, dass

er für sich selbst als Verteidiger und daneben als Darsteller
des Glaubensinhalts den Philosophentitel als den - wie denn
auch immer2 - entsprechenden empfindet.

Das zeigt sich in einem bedeutend stärkeren Maasse in der
ein Jahrzehnt später verfassten Apologie des Justin, in der
sich zum ersten Mal ein wirklicher Einfluss des Piatonismus

zeigt. Dank dem Vortrag Herrn Gigons brauche ich hier
nicht zu sprechen über die Form des Piatonismus, die im
Laufe des zweiten Jahrhunderts n. Chr. die führende Rolle
im Geistesleben von der absterbenden Stoa übernommen
hatte. Wir haben es zu tun mit einer eklektischen Philosophie,

in der aber der Piatonismus zentral ist. Indessen möchte
ich einiges über das Wesen des Eklektizismus im Allgemeinen
sagen,3 weil hier zu oft vor dem faktischen Ergebnis die

Intentionen vergessen werden. Man kann aus den Schriften
eines Albinus und Plutarch sehr wohl den Eindruck bekom-

1. Geffckcn, a. a. O. 51, bemerkt hierzu: «denn hier kann es sich doch nur
um die pa-foi, die xa-r' e£oxt]v sogenannten «Chaldäer» handeln, die kein
ordentlicher Grieche höher als die e-iuxcopio!. 91X600901 einschätzte».
Ich kann dieser Interpretation unmöglich beipflichten; übersehen hat
Geffcken die m. E. einleuchtende Beziehung auf Rom. 1,25.
2. Geffcken, a. a. O., 31-32, übergeht die Frage, warum Aristides sich selbst
einen Philosophen genannt hat. Mein Kollege B. A. van Groningen weist
mich auf die Möglichkeit, dass der Apologet sich, auf Grund des wichtigen
Inhalts seiner Schrift, durch den Philosophentitel besonders von den cocpiaxai
unterscheiden möchte.
3. Vgl. hierzu besonders A. J. Festugiere, La revelation d'Hermes Trismegistc.
11. Le dieu cosmique (Paris 1949), 341 ff.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 147

men, dass ihre Verfasser wirklich aus den drei führenden

Systemen der Zeit das ihnen Zusagende ausgewählt haben,

um daraus ein neues, modernen Ansprüchen besser entsprechendes

Ganze zu bilden. Das ist faktisch auch der Fall

gewesen, aber eine solche Interpretation wird dem Geiste,
in dem seit Antiochus von Askalon diese ganze Arbeit
verrichtet wurde, nicht gerecht. Denn es handelt sich beim
Eklektizismus, und erst recht beim eklektischen Piatonismus,

vor allem um Interpretation und, im Streben nach

Vollständigkeit, um Systematisierung der Aussprüche des Meisters,
die, wo sie entweder dem Verständnis Schwierigkeiten boten
oder unvollständig erschienen, erläutert und ergänzt wurden
mit Hilfe von Einzelheiten, die nach der Überzeugimg des

Interpreten ganz tmzweifelbar zum Ganzen gehörten. Nehmen

wir ein Beispiel. Es ist völlig richtig, dass die Vorstellung
von den Ideen als Gedanken des höchsten Wesens sich im
authentischen platonischen Schrifttum nicht findet, und dass

sie bei Albinus als fester Bestandteil der platonischen Lehre

präsentirt wird, aber diese Ausarbeitung des von Piaton
niemals endgültig formulierten Problems der Beziehungen
zwischen dem höchsten Wesen und den Ideen ist sicher immer
betrachtet als höchstens eine Entfaltung von Gedanken, die
sich alle in Piatons Schriften nachweisen Hessen.

Es war somit nach dem Empfinden der Zeit die
unverfälschte, eher noch die durch die Bemühungen des Antiochos
und seiner Nachfolger aus der falschen Umbiegung zur
Skepsis zu ihrem ursprünglichen Zustand zurückgebrachte
Lehre Piatons, die jetzt in den Schulen gelehrt wurde und
für jeden erreichbar war.

Der Tradition war es zu verdanken, dass ein zweites Merkmal

des späteren Piatonismus, das zum Zweifel an die

Genauigkeit der Darstellung Anlass geben konnte, unbeachtet
blieb. Ich verstehe darunter die fast ausschliessliche Beschränkung

des Interesses auf was sich kurz die religiöse Seite des

Piatonismus nennen lässt. Jedem, der sich in Plutarch, Albi-



148 J. H. WASZINK

nus oder Apuleius vertieft, muss es auffallen, dass hier die

ganze Beschreibung der Lehre Piatons auf eine beschränkte
Zahl von Gegenständen konzentriert wird, nämlich: die

Natur des höchsten Wesens, seine Beziehung zu den Ideen,
die Funktion der Vernunft, das Schicksal der Seele, und die
Probleme der Erschaffung der Welt tmd der Materie. Prüft
man nach, wo diese Gegenstände herkommen, so kommt
man immer wieder auf dieselben Schriften Piatons: den

Timaeus, den Staat, das zehnte Buch der Gesetze, und die
meistens als authentisch betrachtete Epinomis; der Phaedon
wird zwar oft herangezogen, wenn es sich um das Problem
der Unsterblichkeit handelt, gehört aber doch nicht ganz zum
eigentlichen «Kanon». Man findet nirgends ausgesprochen,
dass man hiermit keineswegs den ganzen Piaton hat, dass

Vieles und Wesentliches beiseite gelassen wird. Gewöhnlich
wird in modernen Darstellungen dazu bemerkt, dass es sich
hier eben um dasjenige handelt, was dem religiösen Bedürfnis
der Zeit entgegenkam, aber dieser Grund reicht meines
Erachtens zur Erklärung nicht ganz aus: denn wenn das der
Fall wäre, hätte man doch einige Worte darüber erwarten
können, dass hier eine Auswahl aus dem Ganzen getroffen
war, und warum diese Wahl so ausgefallen war. Es will mir
daher scheinen, dass diese fortwährende Beschränkung -
sowohl im späteren Piatonismus selbst als in seiner Verarbeitung

bzw. Bekämpfung seitens der Christen - aufeinige ganz
bestimmten Teile von Piatons System zunächst daraus zu
erklären ist, dass es nicht das ganze System Piatons, oder
besser, der ganze Gehalt des platonischen Schrifttums war,
der in der Schultradition und darüber hinaus weiterwirkte,
sondern vielmehr eben jene Problematik, die in der letzten
Periode von Piatons Leben in der Akademie an der
Tagesordnung war, und die nach seinem Tode von seinen
unmittelbaren Schülern entweder weiter verfolgt oder auch, wie
von Aristoteles, kritisch erörtert wurde. Denn es sind gerade
jene fundamentalen, von Piaton in seiner Spätzeit und von



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 149

Spcusipp und Xenokratcs erörterten Probleme, z.B. die Frage
ob es den Ideen gegenüber ein höchstes Prinzip gibt, die

Möglichkeit, dass das höchste Prinzip «jenseits des Guten»
ist, usw., an die nicht nur der Neuplatonismus, wie das neulich

verschiedentlich hervorgehoben ist,1 sondern auch der

von diesem nicht streng zu trennende mittlere Piatonismus

angeknüpft hat. So finden wir denn, dass bei dem wichtigsten

Schulhaupt des mittleren Piatonismus, nämlich Gaius,
ein Thema alle anderen dominiert, und zwar die Lehre von
den drei oüHou: der erste und überhimmlische Gott, der
auch das erste Gute ist, der göttliche voü<;, der der «Ort
der Ideen», der «himmlische Gott», und, wie Herr Thciler
das gestern sehr glücklich formuliert hat, nicht sowohl der

Schöpfer als der Ordner des Himmels ist, und schliesslich
die Seele, die durch den «ersten und unaussprechbaren
Gott» aus tiefem Schlaf geweckt worden ist. Diese
Metaphysik liegt auch der Ethik zu Grunde, denn sie führt jene
zu ihrem höchsten Zweck, der im Theaetet formulierten
«möglichst grossen Angleichung an Gott».

Es ist diese Form des Piatonismus, die durch kurz gefasste
und leicht erfassbare Handbücher, wie wir sie von der Hand
des Apulcius und Albinus noch besitzen, jedem Gebildeten
im zweiten nachchristlichen Jahrhundert die Kenntnis der
Lehre Piatons vermittelte. Wir können den Einfluss dieser

damals zunächst als religiös empfundenen Literatur kaum
überschätzen, und müssen vielleicht nocht mehr als bisher den
Gaius und seine Schule als eine der geistigen Mächte des

zweiten Jahrhunderts - das heisst, der Zeit des allgegenwärtigen

Archaismus - betrachten. Jedenfalls ist es sehr

beachtenswert, dass wir den Einfluss des Handbuchs des Gaius,
sei es im Original oder in der sicher recht unselbständigen

1. Vgl. Ph. Merlan, Front Piatonissn to Neoplatonism (The Hague 1953);
C. J. de Vogel, Ott the Neoplatonic Character of Platonism and the Platonic
Character of Neoplatonism, Mind 62 (1953), 43-64, und A la recherche des

etapes precises entre Piaton et le neoplatonisme, Mnemosyne, ser. IV. 7 (1954),
111-122.



150 J. H. WASZINK

Bearbeitung durch Albinus, an den verschiedensten Orten
finden: in Afrika bei Apuleius und etwas später bei Tcr-
tullian,1 in Rom bei Hippolyt (der über besonders gute
Beschreibungen des Systems verfügt zu haben scheint), in
Antiochien bei dem Ketzer Hermogenes2 und vielleicht -
aber hier ist die Untersuchung noch in vollem Fluss - bei
manchem anderen Ketzer der Zeit; es scheint mir keineswesgs
ausgeschlossen, dass die vielen platonischen Elemente in der
Lehre Valentins, die Quispel3 nachgewiesen hat, von dieser
Seite gekommen sind. Aber dabei bleibt es nicht: sogar
Plotin hat es nicht für unter seine Würde gehalten, den Gaius

zu kommentieren, und die Ausführungen Andresens4 über

Justin und den mittleren Piatonismus weisen ganz deutlich
in dieselbe Richtung.

Damit kehren wir zu unserem Thema zurück. Bei Justin
dürfen wir zum ersten Mal von einer wirklichen Begegnimg
zwischen Piatonismus und Christentum sprechen. Wenn er
in der Aufschrift seiner Apologie noch ausführlicher als

Aristides sich selbst als «platonischen Philosophen» bezeichnet,

dann beruht das auf einer festen Überzeugung, nämlich,
dass die einzige wahre Philosophie im Christentum zu finden
ist, und dass daher die positiven, die nicht polemischen Teile
seiner Apologie als die Darstellung einer richtigen christlichen
Philosophie zu betrachten sind. Das ist die Folge der tiefer
liegenden Überzeugung, dass es zwischen Philosophie und
christlichem Glauben keinen fundamentalen Gegensatz gibt,
dass somit die neue Religion in keinem Gegensatz zu den

1. Vgl. meine Ausgabe von Tertull. De anima, 43*-44*.
2. Vgl. meinen Aufsatz Observations on Tertullian's Treatise against Hermogenes,

Vigil. Christ. 9 (1955), 129-147.
3. Vgl. besonders: La conception de l'homme dans la gnose valentinienne,
Eranos-Jahrbuch 1947 (Zürich 1948), 249-286, und das Kapitel über
Valentin in Gnosis als Weltreligion, (Zürich 1951), 71-92.
4. C. Andresen, Justin und der mittlere Piatonismus, ZNTW 44 (1952-1953),
!57-!95; s. auch das Kapitel «Kelsos und der mittlere Piatonismus» in
seinem neuerschienenen Buch Logos und Nomos. Die Polemik des Kelsos wider
den Piatonismus (Arbeiten z. Kirchengesch., 50., Berlin 1955), 292-307.



DIE ALT CHRISTLICHE GEDANKENWELT IJI
allgemein akzeptierten Kulturidealen steht, ja dass sie sogar
zu einer vollständigen und lebenden Aktualität macht was
vorher, in den griechischen Philosophenschulen, nur in
rudimentärer Form vorhanden war. Denn was sich dort findet,
enthält nach Justin nie die ganze Wahrheit und kann sie auch
nicht enthalten. Einen Teil der Wahrheit allerdings: denn in
jedem Menschen ist ein Keim des göttlichen Logos vorhanden,
der im Anschluss an das Johannesevangelium mit Christus
identisch erklärt wird.1 Dieser Keim reicht aber nicht aus

um zur Kenntnis der ganzen Wahrheit zu gelangen, die im
Alten Testament unklar und unvollständig, vollständig aber

im Neuen Testament offenbart wurde. Nun haben die
Philosophen gemeint, eben die ganze Wahrheit erreichen zu
können ohne die Hilfe einer Offenbarung, aber was ihre
Systeme zu bieten haben, ist eine Mischung von Wahrheit
und Unwahrheit, die aus drei verschiedenen Elementen
besteht: dem Stück Wahrheit, dessen Kenntnis sie dem
Keim des Logos verdanken (und das nur wenige, aber
fundamentale Kenntnisse enthält, besonders die Gotteserkenntnis),2

den Teilen der Wahrheit, die sie stillschweigend den

heiligen Schriften entnommen haben,3 und schliesslich - und
das ist der weitaus grösste Teil - aus allem was sie, die dem
Menschen gesteckten Grenzen überschreitend, in völliger
Willkür selbst ausgedacht haben. Die Wertlosigkeit dieses

dritten Teils wird durch die zahllosen Widersprüche der

Philosophen genügend gezeigt.4
Hieraus wird klar, was Justin selbst zu bringen wünscht:

eine Philosophie, die mit der Wahrheit, wie sie in der Of-

1. Dial. 61,4; vgl. auch Lictzmann, Gesch. d. alt. Kirche, 2 (Berlin 1936),
182-183.
2. Das darf u.a. aus Apol. 11 10,6 gefolgert werden.
3. Apol. 1 44,8-9 u.ö.; vgl. dazu Harnack, Dogmengesch., l5, 511, Anm.
1 und die Bemerkung von G. Archambault zu Dial. 7 in seiner Ausgabe
(Paris 1909), 36-37-
4. Apol. n 10,2 ff. und 13,6; vgl. A. Puech, Les apologistes grecs du IK siecle

de notre ere (Paris 1912), 69.



152 J. H. WASZINK

fenbarung beschlossen liegt, völlig im Einklang ist, weil sie

eben nur aus der Offenbarung schöpft. Wenn er es dennoch
für nützlich hält, die Aussprüche Piatons über die höchsten

Dinge heranzuziehen, so ist das nur darum, weil Piaton eine
mehr vollständige oder klare Beschreibung gibt. Wenn zum
Beispiel die Offenbarung in einer nicht für jeden verständlichen

Form lehrt, dass der Logos Christus ist, so hat es seinen

Wert, hinzuzufügen, dass dieser Logos die Weltvernunft ist;
eine solche Hinzufügung ist fur Justin kein e7reHaxTov,
sondern einfach Interpretation.

Es schien mir der Mühe wert, bei dieser ersten Begegnung
von Piatonismus und christlichem Glauben den Gedankengang

so genau wie möglich zu rekonstruieren, weil, wie ich
schon hervorgehoben habe, die klar an den Tag liegenden
Ergebnisse uns nur zu oft die Absichten, die für die
Rekonstruktion der Vergangenheit doch ebenso wichtig sind,

vergessen lassen. Denn wenn wir auf das Ergebnis, auf die praktische

Ausarbeitung von Justins Ideal sehen, wird es uns
sofort klar, dass die Absicht nicht verwirklicht wurde. Wie
Lietzmann1 bemerkt hat, fällt Justins «christliche Philosophie»

auseinander in zwei Teile, die nirgends zu einer Einheit
zusammengewachsen sind: der eine Teil ist ein Stück
philosophischer Religion - wir können einfach sagen: der mittlere
Platonismus-der sich darauf beschränkt, biblische Ausdrücke
an die Stelle von griechischen Terrnen zu setzen, der zweite ist
der auf der Offenbarung beruhende Glaube.

Es handelt sich somit um einen Versuch, den Glaubensinhalt

als eine, oder besser als die einzig mögliche Philosophie
darzutun: bei dieser Identifizierung vertritt der Piatonismus
einfach die Stelle der Philosophie. Es ist das eine naive, aber

lapidare Überzeugung, die gerade am Anfang der Entwicklung

nicht wundernehmen kann; und ebensowenig kann
es wundernehmen, dass die zweite Begegnung, die mit den
Alexandrinern - denn Tertullian, wenn er auch gelegentlich

i. Gesch. d. alt. Kirche, 2, 185-186.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 153

den Albinus für Augenblickszwecke benutzt,1 und erst recht
Tatian fallen durch ihre durchaus ungriechische Feindseligkeit
der Philosophie gegenüber aus dem Rahmen dieser Betrachtung

- ein mehr nüanziertes Bild gibt. Ich will mich hier
über Clemens kurz fassen, da Herr Marrou ihn zum Gegenstand

seines Vortrags gewählt hat, aber Einiges, das für
unser Thema wesentlich ist, möchte ich hier hervorheben.
Es ist unzweifelbar, dass Clemens die Schriften des Justin
gekannt hat, und auch, dass er sich indirekt auf sie bezieht,

wenn er seine Wertung der Philosophie motiviert. Der
Unterschied ist nun, dass Clemens, wie stark intellektuali-
stisch er auch im Grunde war, niemals wieJustin das Christentum

eine Philosophie ohne weiteres genannt hat: die Philosophie

hat nach ihm die Aufgabe denjenigen, die die Wahrheit
suchen, den Weg zu bereiten und sie-was dasselbe ist —

vorzubereiten auf die Verkündigung des Evangeliums; sie

hat ihnen auch die Waffen zur Bekämpfung der Gegner der
Wahrheit zu liefern - ihre Funktion ist durchaus eine
vorbereitende und helfende.2 Für diese Funktion ist nun aber der
Piatonismus ganz besonders geeignet, denn die verschiedensten

Dogmen, die Lehre von der Trinität, die Auferstehung
des Herrn, der Tod am Kreuze, sie alle sind nach Clemens in
Piatons Schriften angedeutet,3 und wenn er dabei mit
Entlehnimg aus dem Alten Testament rechnet, erhebt er doch
nie den üblichen Vorwurf des Plagiats. Zwar will er die

Philosophie nicht auf Piaton beschränkt wissen - sagt er ja
ausdrücklich, dass die richtige Philosophie aus dem besteht,

was gut ist, sei es nun bei Piaton, bei Aristoteles, bei Epikur
oder bei den Stoikern zu finden4 - aber eine Analyse seiner

Angaben zeigt, dass (genau wie Andresen5 das für Justin

1. Vgl. S. 150, Anm. 2.
2. Vgl. hierzu besonders den im Literaturnachweis zitierten Aufsatz von
Camelot.
3. Arnou, Platonisme des Peres (s. Literaturnachweis), 2305.
4. Strom. 1 7,37,6.
5. Vgl. S. 150, Anm. 4.

20



154 J. H. WASZINK

festgesetzt hat) die von ihm angeführten stoischen So^at

durchgehend nicht aus stoischer Quelle stammen, sondern

längst m das System des mittleren Piatonismus inkorporiert
waren. Kurz gesagt, wir sind auch hier noch immer in
der geistigen Atmosphäre, die Justin umgab.

Trotz dieser Einschränkung der Bedeutung der Philosophie
steht nun aber Clemens dem Wesen des Piatonismus viel
näher als Justin. Denn während dieser in seiner naiven
Überzeugthcit von der endgültigen Identität von
christlichem Glauben und wahrer Philosophie in den Bahnen der

Interpretation bleibt, schafft Clemens ein System, das in
einem völlig platonischen Gedanken gipfelt. Es handelt sich

für ihn um die Verwirklichung einer christlichen Gnosis,
einer immittelbaren, durch die Unterstützung der Philosophie

möglich gemachten und auf der Offenbarung beruhenden

Einsicht in alle menschlichen und göttlichen Dinge,
wie es mit einem Ausdruck des Eklektizismus heisst. Offiziell
ist auch das etwas, das aus Interpretation hervorgehen muss,
aber es wird in einem anderen Geiste gearbeitet. Denn diese

Einsicht, diese Gnosis des wahren Gnostikers, wird zum
höchsten Zweck des Lebens - sie ist die im Theaetet erörtete
Angleichung an Gott. Sehr vielsagend ist ehre Stelle, die

Arnou1 hervorgehoben hat (Strom, iv 22, Staehlin 11 308,28):
«Wenn somit jemand ihm die Wahl lassen würde zwischen
der Erkenntnis Gottes und dem ewigen Heil - angenommen,

dass diese beiden Dinge verschieden wären, während
sie doch in Wirklichkeit identisch sind -, dann würde der
Gnostiker die Kenntnis Gottes wählen, weil er urteilen
würde, dass man den Zustand desjenigen, der, vom Glauben

ausgehend, sich durch die Liebe zur Einsicht erhoben hat,

um seiner selbst willen wählen muss». Hier hat das platonische

Ideal über das christliche den Sieg davongetragen: es

ist die Selbstvollendung, die zum Heil führt, über Gnade oder

1. a.a.O., 2308.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT I55

Erlösung fällt in diesem Zusammenhang kein Wort-und
damit ist Clemens im Grunde weniger christlich als die Gno-
stiker, für die die Erlösung immer zentral geblieben ist.
Als Beispiel zitiere ich noch Clemens' Erörterung des

Begriffs der «TcaOeia, das im vierten Jahrhundert von
hervorragender Bedeutung wird. Der wahre Weise ist für
Clemens ana^ric,, aber dennoch besitzt er die Liebe. Das ist

nur möglich, weil es sich um eine von der Gnosis beherrschte
Liebe handelt, die eben aus diesem Grunde von allen nxd-yj

befreit ist: yv&xttdcw? djxnäv ev Tjj [xta sE,si [isvsi t9) cicgSTa-

ßoXco (Strom, vi 9, Staehlin 11 468,23).
Je mehr man sich mit dem Christentum der ersten vier

Jahrhunderte beschäftigt, umsomehr kommt man zu der

Uberzeugung, dass Clemens sich am stärksten von dem, was
man den normalen Gang der Entwicklung nennen könnte,
entfernt hat, dass nirgendwo sonst eigene Konstruktion in
einem solche Maasse die Wahrung der Tradition und die

Interpretation des Uberlieferten ersetzt hat. Das zeigt sich
auch in der sclbstwilligen Überheblichkeit, mit der gleich
am Anfang semes Hauptwerkes (Strom. 1 2) bemerkt wird,
dass es sich für diejenigen, die von der Philosophie nichts
wissen, nicht geziemt, sie zu kritisieren.

Kommt man nach dem Studium des Clemens zu Origenes,
der allgemein als «der Platoniker unter den Christen» gilt,
dann wird die Ausnahmestellung des Clemens nur noch
deutlicher. Denn mit Origenes sind wir wieder ganz im
Bereich der Tradition: wie viel er auch dem Piatonismus

entnommen hat, er will wieder, wie Justin, den Glaubcns-
inhalt interpretieren. Um es auf eine kurze Formel zu bringen

: wenn es sich um die Einsicht in die Glaubenslehre handelt,

liegt für Origenes der Hauptnachdruck auf der
Glaubenslehre, für Clemens auf der Einsicht. Der Unterschied

zeigt sich sofort in der Würdigung Piatons, den Origenes
viel weniger günstig berurteilt als sein Vorgänger. Das

Wichtigste, weil die ganze Haltung des Origenes beherr-



156 J. H. WASZINK

sehend, ist die Bemerkung1 dass, wenn Piatons Sprache ohne
Zweifel viel erhabener ist als die der Evangelien, das den
Nachteil hat, dass er nur von den Gebildeten gelesen werden
kann. Und wie hätte Clemens geurtcilt über den Ausspruch,
dass die Apostel, weil sie durch Gottes Gnade erleuchtet

waren, viel besser als Piaton zu unterscheiden wussten, was

man dem Volke sagen soll und was verschweigen?2
Ich möchte hier besonders betonen, dass, mit Ausnahme

der Lehre von der Wiedererinnerung und der Seelenwan-

derung, die sonst nur von Gnostikcrn akzeptiert worden
ist, Origencs aus dem mittleren Piatonismus nur Gedanken

entnommen hat, die sich fast immer auch bei Justin oder
auch bei Athenagoras finden. Ich erwähne das Wichtigste:
die über alle menschlichen Gedanken erhabene Transzendenz

Gottes, die es unmöglich macht, Ihm einen Namen
beizulegen - ein Gedanke, der sich im ganzen mittleren Pla-
tonismus und von daher in der Apologetik, auch bei Ter-
tullian und seinem Nachtrcter Minucius Felix, findet,3 die

Vorstellung, dass die Ideen enthalten sind in der Weisheit,
die mit Christus identisch ist - eine Ausarbeitung des

mittelplatonischen Satzes, dass die Ideen die Gedanken des

höchsten Wesens sind, die wir in Justins Identifikation des

Logos mit den Gedanken Gottes und merkwürdigerweise
auch in Tertullians4 Deutung der sophia als stimm cogitationum
dei wiederfinden; die Dreiteilung der Seele (auch sie von
Tertullian in der diesem Gegenstand gewidmeten Schrift5

vertreten), wobei die Gottverwandtschaft des Xoytxov eigens
hervorgehoben wird, und schliesslich, wenn auch mit viel
weniger Nachdruck als bei Clemens, die Angleichung an

1. C. Cels. vi 2.

2. C. Cels. vi 6.

3. C. Cels VII 27 (Justin Apol. I 61 und 11 6; Tcrtull. Apol. 17,5, danach
Min. Fei. 18,10, der wieder von Laktanz, Divin. instit. I 6,5 abgeschrieben
wird).
4. Vgl. dazu meine Ausführungen in Vigil. Christ. 9 (1955), 138-141.
5. De anima 16.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 157

Gott. Obwohl ein Einfluss des Numenius auf Origenes nicht
zu verkennen ist, steht doch hinter allem zunächst die Schule
des Gaius: das zeigt sich schon darin, dass Origenes uns

ständig an Justin, hier und dort auch an Tertullian erinnert.
Wir finden somit bei Origenes eine unverkennbare Zu-

nähme der platonischen Elemente in seiner Darstellung der

Glaubenslehre, aber er bleibt dem Piatonismus ferner, nicht
nur auf Grund seiner verschiedenen Wertschätzung der
Philosophie, sondern vor allem weil er immer eben nur Darstellung

zu geben gewollt hat. Auch seine immense Produktivität
ist meines Erachtens auch von dieser Seite her zu beurteilen:
er wollte ein Interpret sein, nichts anderes als das, und der

richtige Interpret hat eben das Ganze zu interpretieren.
Dagegen hat Clemens, wie schon die Titel seiner Schriften

zeigen, die Interpretation nie als ausschliesslichen Zweck
betrieben.

Und damit kommen wir zu der grossen Änderung in den

Beziehungen zwischen Piatonismus und Christentum, die

vor allem der Wirkung zweier Ursachen, des Aufkommens
des Neuplatonismus und der pax ecclesiae, zuzuschreiben ist.

Bevor wir uns aber diesem Gegenstand zuwenden, möchte
ich auf eine Tatsache hinweisen, die zu oft vergessen wird.
Obwohl es nicht geleugnet werden kann, dass der
Neuplatonismus im Grunde eine neue Philosophie mit einem ganz
eigenen Charakter war, müssen wir uns davor hüten, bei
der Erörterung unseres Themas das Element der Neuheit
zu stark zu betonen. Plotin hat, wie alle Platoniker vor ihm,
seine ganze Denkarbeit als Interpretation Piatons betrachtet,
und die Zeitgenossen haben ihn auch zunächst als ein Glied
in der Kette der Tradition gesehen. Dass er auch selbst auf
diese Tradition Wert legte, zeigt sich darin, dass er den Gaius

kommentierte. Wir müssen in unserem Fall aber noch weiter
gehen. Die Christen, die die Philosophie nicht um ihrer
selbst willen, sondern zur Unterstützung ihrer interpretato-
rischen Arbeit betrieben, werden den ausschlaggebenden Un-



158 J. H. WASZINK

terschied zwischen dem mittleren imd dem neuen Plato-
nismus, das heisst, den Unterschied zwischen der inneren
Struktur eures einheitlichen, von innen heraus gewachsenen
und eines eklektischen Systems, viel weniger beachtet haben
als es der heutige Historiker der Philosophie tut. Gerade das

Entscheidende in den Enneaden, die um immer neue Aus-
drucksmöglichkeiten ringende Besprechung der drei oücdai

und ihrer Beziehungen zu einander, hat ihre Aufmerksamkeit

viel weniger an sich gezogen als die meistens recht

bündig wiederzugebenden Ergebnisse - em wirkliches Mit-
und Nachdenken der Gedankengänge Plotins findet sich

nur in einigen ganz vereinzelten Fällen. Damit hängt es

auch zusammen, dass der leichter zugängliche und weniger
hohe Anforderungen an das Verständnis stellende mittlere
Piatonismus noch immer seinen Einfluss auf die christliche
Gedankenwelt ausgeübt hat, als der Neuplatonismus sich

längst in den gebildeten Kreisen sowohl der Heiden als der
Christen verbreitet hatte. Sehr belehrend ist hier der Fall
des Chalcidius. Dieser unzweifelhaft christliche Autor ver-
fasste auf die Bitte des Hosius von Corduba, also in der ersten
Hälfte des vierten Jahrhunderts, als der Einfluss des

Neuplatonismus schon ganz allgemein war, einen ausführlichen
Kommentar zu dem von ihm selbst übersetzten Teil des

Timaeus, und zwar dem Teil, der die Christen allein interessierte.

Da ist zunächst zu beachten, dass gerade dieser von der

Schöpfung der Welt und der Seele handelnde Teil des Dialogs

sozusagen der klassische Text des mittleren Piatonismus

war, der dem grösseren Teil der Schrift des Albmus zugrunde
liegt, und dessen Probleme von Plutarch immer wieder erörtert

werden. Sehen wir uns nun den Inhalt des Kommentars
an, dann wird uns bald klar, dass die vielen Versuche, hier
den a priori zu erwartenden Einfluss des Plotin und Porphy-
rius zu zeigen, kein einziges auschlaggebendes Argument zu
liefern vermocht haben, dass dagegen der Einfluss des mittleren

Piatonismus den ganzen Kommentar beherrscht: Chalci-



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT I59

dius zitiert Philo und Numenius, benutzt weitgehend die
eklektischen Kommentare des Peripatetikers Adrastos, und
gibt eine ausführliche Besprechung des Problems der Materie,

die nur mit Hilfe des Albinus und Plutarch zu verstehen
ist.1 Aber auch sonst bleibt dieser Einfluss des mittleren Pla-
tonismus noch lange Zeit bestehen. Ambrosius - dessen

Vorlagen einer auf das Ganze gehenden Untersuchung dringend
bedürfen - ist in einem stärkeren Maasse von Philo als von
Plotin abhängig, und bei Augustin taucht immer wieder der
Einfluss seines Landsmannes Apuleius hervor.

Aus den Gründen, die ich am Anfang dieses Vortrags
dargelegt habe, ist es untunlich, von der Beeinflussung der grossen
Theologie des viertenJahrhunderts durch den Neuplatonismus
eine sowohl allgemeine als einigermassen genaue Charakteristik

zu geben: sobald man sich in das Schrifttum eines der

grossen Väter vertieft, kommt man zu der Einsicht, dass

jede Schrift zunächst von sich selbst, von den Umständen,

unter denen sie entstand, und von der Zielsetzimg des

Verfassers in jedem besonderen Falle aus verstanden werden
muss. Dennoch will ich das wenige Allgemeine, das sich

behaupten lässt, hier zusammenfassen, und sodann zum Be-
schluss dieses Vortrags an einem besonderen, aber zentralen
Thema, nämlich den Erörterungen über die Angleichung
an Gott als höchsten Zweck des Lebens, den wechselnden
Einfluss des Piatonismus klarzumachen versuchen.

Es lässt sich sagen, dass in der freieren, durch die pax eccle-

siae geschaffenen Atmosphäre, die es möglich machte, die

geistige Energie von aussen nach innen zu richten, das heisst,
sie von der sowohl angreifenden als verteidigenden Aktivität
der Apologetik und dem zum Teil durch die Verfolgungszeiten

veranlassten Schrifttum über kirchliche Disziplin auf
die Vertiefung der Erklärung des Glaubensinhalts zu lenken,

1. Vgl. hierzu B. W. Switalski, Des Chalcidius Kommentar zu Piatos Ti~
tnaeus (Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalt., herausg. von Baeumker
u. von Hertling, Bd. 3, Heft 6. Münster i. W. 1902).



IÖO J.H. WASZINK

eine gewisse Zahl von untereinander zusammenhängenden
Themen zur Besprechung kommt, die sich unter die folgenden

Titel bringen lässt: die Lehre von der Trinität (wobei
zunächst das Wesen Gottes im Zentrum des Interesses steht,
während das fünfte Jahrhundert die Christologie stärker
hervortreten lässt); das Wesen der intelligibelen Welt und ihr
Verhältnis zu Gott einerseits, zu der Seele und zur sensibelen

Welt andererseits; das Problem der Schöpfung der Welt
und, im Zusammenhang damit, der Entstehung des Übels
und der Seele sowie die Frage nach dem Wesen der Materie;
die Möglichkeit der Gotteserkenntnis; die Angleichung an
Gott als Zweck des Lebens. Dass gerade diese Themen hier
zentral sind, die, wenn man die Lehre von der Trinität dem
Parallelismus zuliebe mit der Lehre von den drei oücboa

auf eine Linie setzt, auch alle im Neuplatonismus aktuell
sind, darf noch nicht als ein Beweis für den Einfluss des

Neuplatonismus auf die jetzt in voller Kraft einsetzende

Entwicklung der christlichen Dogmatik angesehen werden:
denn erstens wäre ein Teil dieser Probleme auch ohne jeden
äusseren Antrieb bei einer Vertiefung der Rcflektion über
den Glaubensinhalt ohnehin zur Sprache gekommen, zweitens

ist z.B. die ganze Problematik der Existenz einer
intelligibelen Welt längst im mittleren Piatonismus zur Sprache
gekommen. Ich möchte daher den Einfluss des Neuplatonismus

auf die Wahl dieser zentralen Themen nicht allzuhoch
anschlagen; dagegen ist unleugbar, dass die Ausarbeitung
seinen Einfluss an vielen Stellen zeigt, und dass die christlichen
Autoren das auch nie zu verheimlichen versucht haben. Ganz
bezeichnend sind hier die Aussprüche Augustins in den

Dialogen, in denen sich dieser Einfluss wohl am stärksten

zeigt. In De ordine n 18 erklärt er, dass die platonische
Philosophie sich kurz bezeichnen lässt als eine Lehre von der
Seele und von Gott: prima efficit, ut nosmet ipsos nouerimus,
altera, ut originem nostram.

Es lassen sich nun meines Erachtens bei der Aufnahme oder



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT l6l
besser bei der Integrierung neuplatonischer Gedanken in die
verschiedenen Darstellungen und Erörterungen der
Glaubenslehre in grossen Zügen zwei verschiedene Arbeitsweisen
unterscheiden, die indessen dieses gemein haben, dass sie

niemals gedankenlos platonisches Gut ohne weiteres auf einen
fremden Stamm überpflanzen; ich möchte sie den westlichen
und den östlichen Typus nennen.

Den westlichen Typus finde ich in den Schriften der
lateinischen Väter, soweit sie nicht stark durch griechische Theologen

beeinflusst sind, wie Hilarius, oder gar, wie Marius
Victorinus, weitgehend aus dem griechischen übersetzen -
als typisch betrachte ich Ambrosius und Augustin. Hier
werden durchgehcnds einige wenige, meistens ganz
fundamentale, aber immer genau umschriebene Gedanken

übernommen, die sich zwanglos oder doch mit nicht allzugrossen
Modifikationen in die Glaubenslehre einfügen lassen; eine
weitere selbständige Spekulation geht von dem durch die

Integrierung neu entstandenen Ganzen aus. Als Beispiel
zitiere ich zunächst die Ausführungen über das Wesen des

Übels und des Schönen, die, wie Herr Courcelle1 überzeugend

nachgewiesen hat, Ambrosius aus Plotin in jene
Predigten über das höchste Wesen eingefügt hat, die auf
Augustin kurz vor seiner Bekehrung eine so mächtige Wirkung
ausgeübt haben. Was Ambrosius dem Neuplatoniker
entnimmt - wir können es ja genau kontrollieren - sind ganz
grundlegende Gedanken, die er völlig in Anschluss an Plotin
erörtert, aber das Übernommene wird durch modifizierende
Bemerkungen in das Ganze der Glaubenslehre eingefügt.2
Ebenso handelt es sich bei Augustin, wie fundamental auch

die von Plotin (oder Porphyrius) übernommenen Erkenntnisse

sein mögen, und wie sehr er auch in den Jugendschriften

1. Rechcrches (s. Literaturnachweis), 106-138.
2. Vgl. z.B. Courcelle, a.a.O.: «La phrase plotinienne relative ä la Beaute
premiere qui embellit ses propres amants est interpretec a la lumiere de la
doctrine de la Grace et du libre arbitre, comme si cette vision pouvait
etre meritee».

21



162 J. H. WASZINK

auch in der Disposition durch neuplatonische Vorlagen beein-
flusst ist,1 im Bereich der Gedanken doch immer um
Wohlumschriebenes, das zum Teil an das schon von Ambrosius

Akzeptierte anschliesst: die Ausführungen über die Unver-
änderlichkeit Gottes, seme Allgegenwart, seine Ewigkeit,
seine ineffabilitas, die Lehre von der Substanz und ganz
besonders die Definition des Übels als eine nicht positive
Potenz, als die absentia boni (nur den das Falsche wählenden
freien Willen erklärt er für positiv schlecht); im letztgenannten

Fall hat er die Flerkimft seiner Überzeugimg ganz klar
mitgeteilt. Aber auch wo das nicht der Fall ist, ist es fast

immer möglich (wenn auch für die Quellenuntersuchung hier
noch viel zu tun bleibt), die Grenzen der Beeinflussung durch
den Neuplatonismus, wenn ich mich so ausdrücken darf,
zu bestimmen: ein von Plotin oder Porphyrius ausgesprochener

Gedanke, der für Augustin die Evidenz der Richtigkeit
besitzt, wie das eben mit der Definition des Bösen der Fall

ist, wird um dieser Evidenz willen akzeptiert, aber die,
besonders in der zweiten Hälfte seines Lebens, nach der

Integrierung des fremden Gedankens einsetzende Spekulation,

die allen Möglichkeiten nachgeht, um am Ende nicht
selten vor der apodiktischen Angabe einer Lösung
zurückzuschrecken, ist immer Augustins eigene Denkarbeit. Allerdings

ist das die Arbeit eines Denkens, das dem Neuplatonismus

einen bedeutsamen Teil seiner Schulung verdankt,
aber die Weise, in der die Probleme sowohl angefasst (meistens

von der Bibelerklärung her) als durchdacht werden, ist
doch von den viel stärker die Beziehungen zur älteren
platonischen Tradition aufrechterhaltenden neuplatonischen
Methoden so durchaus verschieden, sowohl durch ihre konstante
Verbundenheit mit der heiligen Schrift als durch ihre mehr
römisch-konkrete Art, dass es durchaus unrichtig ist, Augu-
stin als immer in irgendeiner Weise vom Neuplatonismus

i. Wie Theiler das in Porphyrios und Augustin (s. Literaturnachweis)
nachgewiesen hat.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 163

abhängig vorzustellen, wie das noch oft getan wird. Aus dieser

Arbeitsweise Augustins ist es meines Erachtens auch zu
erklären, dass seine theologische und philosophische Terminologie

keine besonderen Schwierigkeiten gibt: für alle wichtigen

Begriffe hat er seine eigenenen festen Bezeichnungen,
die niemals die schillernde Vieldeutigkeit aufweisen, welche
das Studium der griechischen Patristik so sehr erschwert.

Damit kommen wir zu dem, was ich den « östlichen Typus»
nennen möchte, dessen bedeutendster Vertreter Gregor von
Nyssa ist. Die Situation ist liier schon deshalb verschieden,
weil bei der Aufnahme neuplatonischer Ausdrücke kein

Zwang bestand zur Übersetzung in eine andere Sprache,
die natürlicherweise öfters eine Erläuterung, und damit eine
nähere Bestimmung des eigenen Standpunktes, notwendig
macht. Darum ist auch bei den griechischen Vätern - und,
wie ich schon sagte, ebenfalls bei verschiedenen ihnen auf
Schritt und Tritt folgenden lateinischen - diese Aufnahme
etwas bedeutend Leichteres, das Übernommene fügt sich

ganz natürlich in den Stil des Ganzen. Man wird gewöhnlich

bei Gregor, aber auch bei Basilius und Athanasius, auf
viel ausführlichere Gedankengänge stossen, die durch den

Neuplatonismus angeregt sind, aber - und hier beginnt die
wirkliche Schwierigkeit, die sich meistens nur durch
eingehendes Studium eines bestimmten Autors lösen lässt -
schon bald wird es klar, dass Sätze, die auf den ersten Blick
völlig neuplatonisch scheinen, in Wirklichkeit eine spezifisch
christliche Bedeutung haben, weil dieselben Worte allmählich

ganz andere Begriffe zu bezeichnen haben. Die selbständige

christliche Spekulation hebt sich viel weniger klar von
dem Übernommenen ab als das bei den Lateinern der Fall

ist, weil sie eben zunächst in jenen fortwährenden, öfters
den ursprünglichen Sinn radikal ändernden Umdeutungen
enthalten ist. Man könnte in diesem Zusammenhang fast
alle wichtigen termini technici des Piatonismus anführen; ich
erwähne nur die Deutung des Begriffs votjto? xocjpcx; durch



164 J. H. WASZINK

Gregor von Nyssa, der, wie von Ivanka1 und Danielou2
sehr schön gezeigt haben, die ganze Vorstellung der Ideenwelt

(die Augustin, sei es in einer seinem System gemässen
Form, als einen Hauptfaktor dieses Systems vom Ncuplato-
nismus übernommen hatte) einfach beiseite lässt, und die

«Engelwelt» an ihre Stelle setzt.
Als Beispiel um die verschiedenen Typen der Verarbeitung

platonischer Motive anschaulich zu machen, wähle ich
den Begriff der Angleichung an Gott, wobei ich für viele
Einzelheiten den ausgezeichneten Ausführungen Merkis3
und Daniclous4 folge.

Nach der berühmten tmd im Laufe der Entwicklung in
immer kürzerer Form zitierten Ausführung im Theaetet
(176 A ff) muss das Übel, weil es in der Welt nicht vernichtet

werden kann - denn es ist notwendig, dass ein Gegensatz

zum Guten existiert -, und weil man es auch nicht unter
die Götter versetzen kann, notwendigerweise « die sterbliche
Natur tmd diesen Ort fortwährend umgeben». Darum muss
man versuchen «so bald wie möglich von hier zu fliehen».
Diese «Flucht» besteht in einer möglichst grossen Angleichung

an Gott, die Angleichung aber weiter darin, dass man
gerecht und fromm ist und die cppovvjcri? erringt. Damit ist,
wie Merki,5 und vor ihm Meifort,6 mit Recht betonen, die
Angleichung an Gott als eine immer bleibende Aufgabe,
ein immer neues, nie ganz erreichtes, Ziel charakterisiert -
wenn auch das Wort tsAoc, von Piaton in diesem
Zusammenhang nicht gebraucht wird. Eine Stelle im zehnten
Buch des Staates (613 A) stellt die Tugend im allgemeinen

1. Vom Piatonismus zur Theorie der Mystik (s. Literaturnachweis), 194 mit
Anm. 22.
2. Platonisme et Theologie mystique (s. Literaturnachweis), 152-182. Vgl.
besonders 181: « les voTjxa ne sont plus des idees platoniciennes, ce sont
des personnes spirituelles».
3. 'OMOIftSIS ©EQ (s. Literaturnachweis).
4. Platonisme et Theologie mystique, passim.
5. a.a.O., 4.
6. Der Piatonismus bei Clemens Alexandrinus (s. Literaturnachweis), 71.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 165

als Bedingung dazu. Weiter ist heranzuziehen der in der

späteren Zeit sehr berühmte Satz aus den Gesetzen (iv,
716 C-D), in dem der Homo-mensura-Satz des Protagoras
in sein Gegenteil verkehrt wird: '0 8yj %-zoq yjfj.Lv tcocvtcov

ypyjpiGCTCOv psTpov ocv SL7] paXierra, xal tcoXo fxaXXov yj 7tou tl<;,
coc, tpaaiv, avü-pcoTTOt;. Unmittelbar darauf wird bemerkt, dass

derjenige, der dem so definierten Gotte (tü toloutco) so viel
möglich Freund werden will (tov TrpocrcpLXyj ysvyjaopsvov zic;

Süvocfuv OTi gaXLOTa - die Korrespondenz mit, und damit
der Hinweis auf die Theaetet-Steile ist evident), auch selbst

so wie die Gottheit werden muss, und dass daher der Besonnene,

o crcocppcov, Gottes Freund ist, weil er ihm gleich ist,
der nicht Besonnene dagegen «ungleich und verschieden,
ebenso wie der Ungerechte». Fiier treten also zwei neue
Momente hinzu: die allmähliche Angleichung an Gott führt
zur Gottesfreundschaft, und weiter tritt der Besitz der
Besonnenheit als neue Bedingung neben den der Gerechtigkeit.

Schliesslich wird im sechsten Buche des Staates (500 C)
ausgeführt, dass der Philosoph, weil er immer mit dem
Göttlichen und Geordneten verkehrt, selbst geordnet und

göttlich wird, «soweit das für einen Menschen möglich ist».
Ich habe diese Stellen ausführlicher zitiert1 um zu zeigen,
wie sie wirklich alle in den Hauptsachen übereinstimmen:
es handelt sich im Grunde um die Theaetet-S teile und ihre
auffällig getreue Anführung und Ausarbeitung im Staat und
in den Gesetzen: betont wird nach echt platonischer Art
immer wieder, dass man das Ziel in diesem Leben nie völlig
erreicht - das xcctcc to Suvoctov oder ein entsprechender
Ausdruck fehlt nirgends -, und dass es sich somit um etwas
Dynamisches, um eine nie endende Aufgabe handelt.

Sehen wir nun was aus diesem klar ausgesprochenen Ideal
im Verlauf der Tradition wird. Wahrend die alte Stoa mit
ihrer reXo? - Formel in eine andere Richtung geht - denn
Zenons opioXoyoufjivco? C?jv bedeutet ein Leben xodP Sva Xo-

1. Vgl. auch die Besprechung durch Merki, 1-7.



J. H. WASZINK

yov xcd aufxcpcovov, und Kleanthes fügt den Dativ epuetet

hinzu1 - nimmt die mittlere Stoa, und trotz Allem doch
wohl besonders Posidonius, wie Herr Theiler in der
«Vorbereitung des Neuplatonismus»2 nachgewiesen hat, die
platonische Zielsetzung wieder auf, dabei allerdings - auch hierin

gut platonisch - die Bezeichnung als tsXcx; unterlassend.
Ganz hervorragend ist dabei, wie die Nachahmung in Ciceros
De natura deorum (und somit auch in Minucius Felix)
beweist, die Betonung der Erkenntnis Gottes als Vorbedingung

für die Angleichung; beachten wir, dass Piatons eppo-

v/jctk; hier zu dem Begriff der Gotteserkenntnis eingeengt ist.
Ganz merkwürdig ist die von Philo gegebene Deutung,

der eigentlich nur eine sehr ausführliche Interpretation
gerecht werden kamt. Ich hebe das Wichtigste hervor. Merki3

sagt mit Recht, dass für Philo nach seiner starken Betonung
der Transzendenz Gottes der Mensch oder die menschliche
Seele unmöglich das unmittelbare Bild Gottes sein kann;
dennoch pflegt er bei der Besprechung dieses Themas die
Mittelwesen, und ganz besonders den Logos, zu überspringen,

was darauf hinweist, dass er die ogofwo-u; -Spekulation
nicht wirklich in sein System integriert hat. Wir finden, wie
es auch zu erwarten war, fortwährend rein Platonisches mit
Auslegung des Alten Testamentes verbunden. Philo beruft
sieht auf die Theaetet-Stelle (De fuga 62), von der er nicht
nur den Hauptsatz, sondern auch die Umgebung kennt,
denn er spricht auch über die Notwendigkeit der Existenz
des Übels: darüber hat die heilige Schrift sich in Gen. 4,15
klar ausgesprochen, wenn sie erzählt, dass Kain nicht getötet
wurde. Piatons Forderung der Gerechtigkeit, Frommheit
und Vernünftigkeit wird reduziert zu einem Aufrechterhalten
des Gesetzes. Vom Alten Testament geht er ebenfalls aus,

wenn er hervorhebt, dass alles, weil es von Gott stammt,

1. Vgl. Merki, 8.

2. a.a.O., 106-107.
3. a.a.O., 44; vgl. den ganzen Abschnitt, 35-44.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 167

schöpferähnlich ist; aber die körperlichen Dinge sind nur
ontisch ähnlich, während der Mensch sich durch seinen freien
Willen und durch sittliche Verbesserung Gott ähnlich machen
kamt. Es sind besonders diese zwei Momente der sittlichen
Erhebung und des freien Willens, die immer wieder von
Philo als die Gottähnlichkeit begründend gennant werden.

Albinus, das heisst Gaius, fasst sich hier auffällig kurz: er
bemerkt nur (Did. 6), dass sowohl die theoretischen als

die praktischen Tugenden zur Gottähnlichkeit führen. Die
Eigenwilligkeit des Clemens1 zeigt sich auch bei diesem
Thema wieder. Seine hohe Einschätzung des Piatonismus
erhellt, wenn auch stillschweigend, daraus, dass er die An-
gleichtmg an Gott zu einem der zentralen Themen seiner
christlichen Philosophie macht und dazu sagt, dass Piaton
sie zum Ziel des Lebens erklärt hat. Wenn er zugleich dabei

als das stoische teXo? das ofroXoyoufiivMi; tf) cpüersi £yjv

erwähnt, zeigt sich darin, wie er keineswegs wie die meisten
seiner Zeitgenossen eklektische Bestrebungen ohne weiteres

hinnimmt, sondern Wert darauf legt, das Platonische

ungetrübt zu halten. Unter den Tugenden, die nach Clemens
die Gottähnlichkeit begründen, finden wir lauter Begriffe,
die in diesem Zusammenhang entweder von Piaton selbst oder
im mittleren Piatonismus genannt werden. Wenn dabei auch
über eine Angleichung an den op&öi; Xoyo<; gesprochen
wird, so bedeutet das nicht, wie Merki2 sagt, dass Clemens
dort eher an die Stoa anknüpft, denn gerade dieser Begriff
war längst in den Piatonismus integriert und aus ihm durch

Justin3 und Hermogenes4 übernommen worden. Besonders

wichtig ist wieder die arta&eioc, die gern mit dem Begriff
der Reinigung verbunden wird. Hier finden wir eine jener
Umdeutungen, die der «östliche Typus» so gern an allbe-

1. Merki, 44-60.
2. a.a.O., 46.
3. Vgl. Andresen (S. 150, Anm. 4), 178. Albinus hat den Ausdruck in Did.
4 und 29.
4. Tertull. Adv. Hermog. 35.



i68 J. H. WASZINK

kannten Ausdrücken der Philosophie vornahm: schon de

Faye hat bemerkt,1 dass das tox&o? bei Clemens mehr als in
der Stoa als ein ethischer Begriff gewertet wird - es ist nicht
nur ein Übergriff des «ausschiessenden Triebes» gegen die

Vernunft, sondern geradezu eine Sünde, und die dara&eioc

wird damit zur aktiven Bekämpfung der Sündhaftigkeit.
Die Reinigung von den Sünden wird nun zum Mittel um
den Menschen in jenen geistigen Zustand zu bringen, der

zur Verähnlichung mit Gott führt. Wenn Clemens betont,
dass diese ganze Aktivität nicht durch eigene Kraft allein
möglich ist, sondern durch Gottes Hilfe unterstützt werden

muss, so ist das nicht nur ein typisch christlicher Zug, wie
Merki annimmt,2 sondern hier, wo es sich um eine tatsächliche

Verwirklichung der Angleichung handelt, ebensogut
eine Ausarbeitung von Piatons auch von Clemens fortwährend

zitiertem xoera to Suvoctov.3

Origenes4 bestätigt auch hier die vorher von ihm gegebene
Charakteristik. Demi während bei seinem Vorgänger in der
Schule von Alexandrien die ogoiwcm; -Spekulation eine
zentrale Stelle einnimmt und dieser sich auch durchgehends an
die platonische Terminologie hält, tritt bei Origenes, wie
Merki durchaus richtig observiert hat,5 die Nachahmung
Gottes zugunsten der Nachfolge Christi zurück - wir fügen
hinzu: weil dem geborenen Interpreten aus dem Neuen
Testament die Nachfolge Christi eben ein viel geläufigerer
Begriff war-und wird statt «Angleichung an Gott» lieber
(wiederum nach der Bibel) von «Gott folgen» gesprochen.
Wenn Origenes sich überhaupt zu diesem Gegestand äussert,

so geschieht das, wie bei ihm nicht anders zu erwarten
war, im Anschluss an eine Schriftstelle, nämlich Gen. 1,26:

TroiYjcrcogsv ccvD-pwrcov xoer' sixova Y]ji£Tepav xai xalP ogoteoatv.

1. Clement d'Alexandrie, 276, Aiim. 2; vgl. Merki, 49.
2. a.a.O., 50.
3. z.B. Strom, Ii 100,3; n 134,2 (to? o!6v te).
4. Merki 60-64.
5. a.a.O., 61.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 169

Der Mensch soll die Fälligkeit, die ihm als Bild Gottes

geschenkt wurde, benützen, und zwar, wie es in Rufins
Übersetzung heisst, propriae industriae studiis ex dei imitatione,:

um zur Vollendung der similitude* zu gelangen. Beachten wir
die von der Deutung des Clemens durchaus verschiedene

Darstellung der Funktion der göttlichen Gnade: bei jenem
tritt sie, auf Grund von Piatons xoctoc to Suvoctov, das eine

völlige Verwirklichung durch eigene Kraft ausschliesst,

sozusagen im letzten Stadium auf, während bei Origenes, weil
der Mensch das Bild Gottes ist, schon der erste Antrieb zur
Angleichung an Gott als eine Gnadengabe gewertet wird: für
Origenes ist die Wirkung der Gnade eine bedeutend tiefere.

Sehen wir uns nun die Deutung Plotins2 an. In der

Abhandlung «Über die Tugenden» (Erin, i 2) geht er zunächst

von einer sehr genauen Paraphrase der Theaetet-Stelle aus

und kommt zu dem Schluss, dass unter den zwei Klassen

von Tugenden es nicht die «bürgerlichen» sind, obwohl sie

nicht als ganz wertlos betrachtet werden dürfen, sondern
die «höheren», die die Angleichung an Gott bewirken -
die Polemik gegen Gaius (vgl. oben S. 167) ist meines Erachtens

evident-, und weiter, dass diese Tugenden nichts
anderes sind als die Reinigung von den Schlacken, die der Seele

infolge ihrer Verbindung mit dem Körper anhaften. Die
Angleichung an Gott hegt somit in einem Freiwerden von
den Tcahv), und damit im reinen Denken: denn Gott ist

völlig rein und, wie Merki es formuliert,3«seine Wirksamkeit
so, dass das, was ihn nachahmt, dadurch Vernunft wird».
Die Reinigung, die mit der Betätigung der Tugenden
zusammenfällt, wird so zur Vorbedingung für das Gottähnlichwerden,

während das Gereinigtsein schon das tsAo? selbst

ist. Ist der Mensch so ganz rein, so ist er ein Gott, aber ein

Gott tgSv e-ojisvwv t5 reptoTw. Denn das Streben ist nicht

1. De princ. m 6.

2. Merki, 17-25.
3. a.a.O., 19.

22



J. H. WASZINK

nur «ausserhalb der Sünde zu sein», sondern geradezu ein

göttliches Wesen zu werden: die tocototy)*; tivi bsw ist ja
für den Menschen durch vollständige Reinigung möglich.
Damit geht Plotin über Piaton hinaus - den er offiziell nur
interpretieren will, wie er demi von der Theaetet-Stelle

ausgegangen ist -, denn die Ähnlichkeit weicht der Gleichheit,

der TocuTOTT]?, die allerdings durch die Hinzufügung
tivi. hew sowie durch die Bezeichnung des betreffenden Gottes
als twv e-TOfiivwv tü 7rpd>TW gemildert wird; aber das

Wesentliche ist doch der Gedanke der Gottesgleichheit, wie es am
Ende von Enn. vi 9,9 heisst: hsov yevopievov, gSXXov 8e ovtoc.

Betrachten wir jetzt die ausführliche Darlegung dieses

Themas durch Gregor von Nyssa,1 dann ist das Erste, was
uns auffällt, dass es ganz in die Erklärung der heiligen Schrift
aufgenommen ist. Dabei steht, wie für Gregors Bruder
Basilius, die Schöpfungs- und Urzeit im Zentrum des Interesses.

Gleich am Anfang bringt nun Gregor eine radikale
Änderung an: in allen bisher besprochenen Ausführungen
wurde die Angleichung an Gott beschrieben als ein Ziel,
auf das hingestrebt wird und das somit etwas rein Zukünftiges

ist - bei Gregor dagegen ist die Gottesgleichheit ein
Vermächtnis der Vergangenheit, das es wiederzugewinnen
heisst. Denn der Mensch hat nach Gregor zwei Naturen:
die ursprüngliche und wahre, die gottähnlich ist, und die
animalische, vor allem die tUS-y) enthaltende, die infolge
des Sündenfalls hinzugeschaffen wurde. Der Nyssener findet
diese Natur erwähnt in den in Gen. 3,1 genannten Sspgoenlvoi

yiTcovs?2 - es will mir vorkommen, dass hier zu rechnen
ist mit einem Einfluss der Lehre von den TcpoaapTYigaToc,
den späteren und schlechten Zusätzen zum reinen Wesen
der Seele, die wir sowohl bei den Gnostikern Basilides und
Isidorus als bei Marc Aurel finden.3 Hiermit hängt nun eine

1. Merki, 65-91. 2. Danielou, 60-63; Merki, 101.
3. Basilides über die 7rpoaapTY]pi.aTa: Clem. Alex. Strom. 11 20,112; vgl.
P. Hendrix, De Alexandrijnsche haeresiarch Basileides (Amsterdam 1926),



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT I7I
sehr wichtige Umdeutnng in einem anderen Punkte zu-fc> O

sammen, und zwar die neue Deutung von Gen. 1,26 xar'
elxovoc. xoci, xaU ogotcoorv. Das Gewöhnhche ist, dass in
der sixcov der Geist, die Vernunft, kurz, die natürliche Grundlage

der Gottähnlichkeit gesehen wird, also etwas Statisches,

in der ogotwen,? dagegen etwas, das durch Betätigung der

Tugenden, ganz besonders durch Reinheit und dorafrsia,
verwirklicht werden muss, also etwas sowohl Dynamisches als

Zukünftiges. So hat auch Basilius sich mehrere Male geäussert,

z.B. in der Homilie über die Erschaffung des Menschen,

Kap. 21: "Octts to xoct' stxova gsv eyei? ex toö XoyiKoc, sTvoci-

xoc0' opioLCoatv 8e ysvv] ex too ypyjciTOTYjTa avaXaßeiv. Nun hat
aber Gregor die Periode der Gottähnlichkeit an den Anfang
versetzt, und dadurch wird der Unterschied zwischen stxwv
und ofAolwcn«; als statischer und dynamischer Grösse aufgehoben,

da sie ja beide am Anfang da waren; zusammen bezeichnen

sie nun die Summe von dem, was sie nach der älteren

Interpretation andeuteten, also das intellektuelle und das

übernatürliche Leben. Dynamisch ist allerdings die Wiedergewinnung
des einmal Dagewesenen durch die Tugenden, die hier

ebenfalls eine Umdeutung erfahren. Denn bei ihrer Betätigung,

ist nicht, wie es Origenes noch klar ausgesprochen
hatte, der menschliche Wille wenn nicht der wichtigste, dann
doch ein sehr wichtiger Faktor: für Gregor sind sie vor allem
ein Akt der göttlichen Gnade, eine daroppota der göttlichen
Heiligkeit. Der wesentliche Unterschied vom Neuplato-
nismus ist somit, wie Merki richtig ausführt,1 dass es sich

beim letzteren um eine wesenhafte Göttlichkeit handelt,
während Gregor nur eine durch die Gnade geschenkte
Gottähnlichkeit keimt; dagegen kann ich ihm nicht zugeben, dass

55-57. Basilides' Sohn Isidorus verfasste bekanntlich eine Monographie
Ilepl7tpoct(puoü? iDct?- Marc Aurel xn 3,2: Ta 7tpocry]pT7)p.sva ex 7rpotTTta-
•9-slai;. Auch die Deutung von in Matth. 13,25 durch die Väter wäre
genauer zu untersuchen; vgl. dazu meine Bemerkung zu Tcrtull. De anima
16,7 (S. 236).
1. a.a.O., 136.



172 J. H. WASZINK

ein zweiter Unterschied darin zu fmden sei, dass bei den

Neuplatonikern der «Fall» der Seele nur aus ihrer Verbindung

mit dem Körper stammt, während Gregor von einem
Sündenfall spricht, der auf dem freien Willen beruhte -
auch der Piatonismus, und ganz besonders Piaton selbst, hat
die Verbindung mit dem Körper aus einer sündigen Entscheidung

der Seele hergeleitet.1
Hiermit haben wir den «östlichen» Typus der Verarbeitung

neuplatonischer Anregungen, wie mir scheint, genügend
kennengelernt. Betrachten wir jetzt, wie im Westen Augustin

dieser Spekulation gegenübersteht. Am besten gehen
wir da von seiner Deutung von Gen. 1,26 aus. Da trifft uns
denn zunächst, dass Augustin bei den Worten Faciamus ho-
tninem ad imaginem et similitudinem nostram viel mehr als für
die beiden Substantive für die Plurale jaciamus und nostram

interessiert ist. Er kommt zu dem wiederholt (z.B. Sermo
126,9,11 und civ. dei xvi 6) ausgesprochenen Schluss, dass

dieser Plural die pluralitas personarum der Trinität, dagegen
der darauf in Et jecit deus hominem folgende Singular ihre
unitas diuinitatis zum Ausdruck bringt. Einmal sagt er (sermo
43,2,3), dass turter der imago dei dasjenige zu verstehen ist,
was der Mensch im Gegensatz zu den Tieren besitzt, also

mens, ratio, consilium - damit übernimmt er die traditionelle,
aber von Gregor von Nyssa verworfene Deutung dieses

Ausdrucks; er verbindet das mit der gerade erwähnten

Interpretation, wenn er in Sermo 52,7,18 den Menschen imago
totius Trinitatis nennt. Über einen Unterschied zwischen

imago und similitudo hat er sich meines Wissens nur einmal
ausgesprochen, und auch dann nur zögernd, wenn er im
Liber de diuinis quaestionibus bemerkt (quaest. 51,1,4), dass

einige nicht näher angedeutete Personen (quidam) behaupten,
dass unter der imago die mens oder der spiritus hominis zu
verstehen sei - also die traditionelle, von ihm selbst akzeptierte

Deutung -, unter der similitudo dagegen cetera hominis,

I. Vgl. den Vortrag von W. K. C. Guthrie in diesem Band.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 173

weil ja jede imago ihrem Urbild gleich ist, nicht aber alles

Gleiche auch imago genannt werden darf; das kommt also

darauf hinaus, dass wir nur durch den Besitz der Vernunft
imago dei sind. Gleich darauf folgt dann die übliche Warnung
zur Vorsicht: Sedcauendum in talibus ne quidnimis asseuerandum

putetur. In der überwiegenden Mehrzahl der Fälle finden
wir die zwei Substantive in einem Atem erwähnt.

Der wesentliche Unterschied von allen Deutungen des

«östlichen» Typus ist nun aber der folgende: wir finden
überall bei den griechischen Vätern in irgendeiner Form die

im Grunde völlig platonische Überzeugung ausgesprochen,
dass für die Seele die Verbindung mit dem Körper eine

Degradierung war, deren Folgen es zu beseitigen heisst:

mit oder ohne Argumente werden die Erhebung der Seele

und ihre Freiwerdung vom Körper als identische Grössen
betrachtet. Dem nun widersetzt sich Augustin: der Fall der
Seele besteht nach ihm gar nicht in ihrer Vereinigung mit
dem Körper, denn der Körper ist ebensowenig wie die
Materie ein positives Übel (De natura boni 15-18; civ. dei 11

23,1) - es gibt ja, wie er, dem Plotin getreuer als die meisten,
immer wieder ausführt, gar kein positives Übel; das Seiende

ist gut. Gewiss, wir haben die Gottähnlichkeit verloren,
aber durch die Sünde allein (Sermo 9,8,9: Recipe ergo simili-
tudinem, quam per mala facta amisisti), und nur durch die

Tilgimg der Sünde können wir sie wiedergewinnen (Enarr.
in Ps. 94,2: Ergo si dissimilitudine recedimus a deo, similitudine
accedimus ad deum. Qua similitudine? Ad quam facti sumus,

quam in nobis peccando corruperamus). Man soll nun aber den
Gedanken ganz von sich werfen, dass der Mensch das durch
eigene Kraft vermag; in De Trinitate, vielleicht seiner

wichtigsten Schrift, hat er sehr bittere Worte (iv 15) für diejenigen
qui se putant ad contemplandum deum et inhaerendum deo uirtute

propria posse purgari. So geht denn auch die eben zitierte
Stelle aus den Enarrationes in Psalmos weiter: (similitudo)

quae in nobis renouatur in mente, ut tamquam resculpatur in



174 J. H. WASZINK

numtno, id est in anitna nostra imago dei nostri, et redeamus ad

thesauros nostros. Damit ist an einem Fall Augustins Haltung
deutlich charakterisiert. Er hat gewiss sehr bedeutende

Anregungen vom Neuplatonismus empfangen, aber sie sind im
Laufe der Jahre immer mehr integriert in seine eigenen
Gedanken, m eine nimmer endende Spekulation, die aber
niemals das Gefühl für ihre naturgegebene Begrenzung verliert.

Fassen wir zusammen: der Einfluss des Piatonismus auf
die altchristliche Gedankenwelt wurde unvermeidlich,
sobald das Christentum sich mit der antiken Kultur konfrontiert

sah, denn im Geistesleben der Zeit war der Piatonismus
das lebenskräftigste Element. Auf ein Stadium des naiven

Optimismus - der mitbestimmt war durch den Umstand,
dass alle Apologetik das Verbindende mehr als das

Trennende hervorzuheben hat - folgte eine Periode, die sich
der Unterschiede, aber auch des wirklich Wertvollen im
anderen Lager, immer mehr bewusst wurde. Man konnte da

versuchen, die Einheit soviel wie möglich aufrechtzuerhalten

- in diese Richtung ist Clemens am weitesten gegangen;
man konnte auch - und das ist das Normale - die Unterschiede

voll anerkennen und herausarbeiten, dafür aber das Nützliche

und Brauchbare im Piatonismus nicht vergessen. Hier
zeigen sich zwei Haupttypen, die beide den Einfluss sorgfältig
umschreiben und beschränken: entweder eine Aufnahme von
genau Begrenztem - das allerdings von grundlegender
Bedeutung sein kann - das sich ohne Beschwerde als Eigenes
verwerten hess, oder ein Anschliessen an grössere
Gedankenstrukturen, die aber durch Umdeutung und Integricrung in
ein neues Ganze, sei es in anderer Weise, ebenfalls zu etwas

Eigenem wurden. Vieles ist noch durch ausführliche
Interpretation, auch durch Abbruch von voreiligen Verallgemeinerungen,

klarzustellen; aber was wir wissen gibt uns das

Recht zu sagen, dass die altchristhche Gedankenwelt, wemi
sie sich vom Piatonismus belehren liess, niemals aufgehört
hat, eine christliche Gedankenwelt zu sein.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 175

RESUME DE LA DISCUSSION

M. Walzer ouvre la discussion en soulignant combien il est important

de tenir compte dans les problemes qui nous occupent de

1'element romain et surtout de 1'elementjudeo-chretien. On ne peut
pas isoler les textes chretiens. Ii faut voir ä quel moment, comment,
et par 1'efFet de quelle « connaturalite » et Sympathie, la pensee
chrctienne a pu se rapprocher du platonisme et cssayer cette

synthese dont l'importance historique a ete si capitale.
M. Theiler fait remarquer que les degres de penetration du

platonisme ont ete fort differents et que le platonisme dont il
est question ici, n'est que tres partiellement le platonisme de Piaton
lui-meme, mais qu'il est le platonisme tel qu'il a etc fixe par une
certaine ecole de l'epoque imperiale. Meme apres l'essor du neo-
platonisme, c'est le Systeme des pensees et des problemes etablis par
le moyen-platonisme qui continue ä exercer une immense influence.

On constate egalement avec un certain etonnement combien
la base proprement platonicienne des platonismes d'epoque imperiale

est etroite: c'est un choix de passages dans un tres petit nom-
bre de dialogues qui fait autorite. Une question tres interessante

reste ä approfondir: dans quelle mesure, le dogmatismc rigide de

Xenocrate a pu influencer encore ces platonismes.
D'autre part, il ne faut pas trop sous-estimer les connaissances

que Clement d'Alexandrie a pu avoir de textes stoiciens. Ii ne
faudrait pas meconnaitre egalement que le substrat neoplatonicien
de la pensee de Saint Augustin reste tres puissant pendant toute sa

vie. Sans doute, dans ses dernieres oeuvres, Saint Augustin ne

montre plus beaueoup d'interet pour la philosophie neoplatoni-
cienne; pourtant les pensees centrales de Saint Augustin sur l'Etre,
le Bien et le Mal reposent toujours sur un substrat neoplatonicien.
M. Theiler admet volontiers avec M. Waszink que le processus
d'assimilation du platonisme est tout different chez les Peres grecs
et chez les Peres latins. Mais la plus grande facilite avec laquelle les

Cappadociens par exemple, ont pu aborder les grands textes phi-



RESUME DE LA DISCUSSION

losophiques ecrits dans leur propre langue, n'implique pas toujours
ou necessairement que 1'assimilation ait ete plus profonde. Par

contre 1'effort plus grand chez les Latins a pu conduire ä une
transformation plus durable. Gregoire de Nysse n'a pas ete bou-
leverse par la philosophic comme Augustin. Certaines pensees

philosophiques ne constituent chez Gregoire de Nysse qu'un orne-
ment, tandis que chez Augustin, elles representent une realite.

Enfin M. Theiler remarque que le neoplatonisme discute par Saint

Augustin est generalement, sinon toujours, celui de Porphyre.
M. Waszink ajoute ä ces remarques que le portrait spirituel de

Saint Augustin devient forcement assez different selon qu'on le

considcre dans la perspective des oeuvres de jeunesse ou au con-
traire dans la perspective des dernieres ceuvres, ou la speculation

personnelle de l'auteur fmit par ecraser les doctrines philosophiques.

L'originalite de Saint Gregoire de Nysse ou de Saint Basile

est certainement beaucoup moinsgrande. lis travaillent en majeure

partie sur un ensemble d'idees regies.
M. Theiler attire 1'attention sur les Confessions de Saint Augustin.

Leur atmosphere est eminemment chretienne, mais elles sont

methodiquement inconcevables sans le neoplatonisme. De meme,
la speculation trinitaire de Saint Augustin est fortement influencee

par le neoplatonisme. M. Courcelle intervient pour montrer
l'importance qu'a eu, pour les auteurs chretiens, comme Saint

Jerome, Saint Ambroise, Saint Augustin, la citation d'Aratus dans

le discours sur l'Areopage. Iis y ont vu une sorte d'autorisation a

recourir eux-memes ä la litterature profane. D'autre part, il faut

supposer que les anciens apologistes possedaient des recueils de

textes qui mettaient en regard un passage profane et un verset

equivalent de l'Ecriture. On est tres souvent frappe, par exemple,
de la frequence de certaines suites de loci Platonici tirees de passages

tres divers, que l'on retrouve d'affilee, ici et lä. Ces suites elles-

memes peuvent avoir ete constitutes dans le moyen platonisme
d'Albinus. En ce qui concerne enfin la distinction entre Peres

occidentaux et Peres orientaux concernant leurs rapports avec la

philosophic grecque, M. Courcelle souligne que nos connaissances



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT 177

ne permettcnt pas encore de determiner, avec une exactitude sa-

tisfaisantc, la place de Saint Ambroise. Ii a utilise Pliilon et Plotin,
mais de fagon toute differente. M. Waszink ajoute a ce propos que
nous nc savons en effet que tres peu de choses encore sur Saint
Ambroise. Sans doute, 1'influence de Plotin est-elle infmiment plus
grande sur Saint Augustin que sur Saint Ambroise. Pourtant,
repond M. Courcelle, il ne faut pas trop minimiser la part de

Plotin chez Saint Ambroise. Ii y a des cas ou visiblement la pensee
de Plotin sert de base aux developpements de Saint Ambroise.

M. Gigon revient d'abord aux remarques de M. Theiler. Ii
est d'une importance capitale de voir comment un certain plato-
nisme d'ecole, ordonne en Systeme coherent sur la base de tres peu
de textes de Piaton lui-meme, esquisse peut-etre d'abord par l'An-
cienne Academie, arrange dans sa forme definitive par le moyen
platonisme, a servi de base ä la connaissance de Piaton, longtemps
encore apres Plotin. Puis M. Gigon attire l'attention sur le courant
«pythagoricien» qui, depuis Speusippe, est si etroitement lie avec
le platonisme, soit sur le plan de la speculation mathematique, soit

sur le plan des problemes de Dieu et de l'äme, dans lesquels
speculation et imagination edifiante et pathetique se melent. Nous
possedons un catechisme pythagoricien de l'epoque imperiale dont
certaines idees ont une nette parente avec Celles que nous etudions
ici. Enfin, en ce qui conccrne la difference entre Peres occidentaux

et Peres orientaux, M. Gigon ajoute deux remarques. Ne faut-il

pas tenir compte des differences que nous trouvons en general
entre 1'attitude philosophique des classiques latins et celle des Grecs

On pensera ä Ciceron que tous les Occidentaux ont connu. Non
settlement il se distingue profondement de ses contemporains

grecs, mais son oeuvre a permis ä un Lactance et aux autres, de

construire la philosophic chretienne sur la base de l'aporetique
dc la Nouvelle Academie. La formule de Ciceron: l'homme est

reduit ä la diligens investigatio veritatis, peut servir chez les Latins de

preuve negative, ä la necessite de la revelation divine. Deuxie-
me remarque: est-il possible de reconnaitre des differences entre
l'attitudc occidentale et l'attitude Orientale, en ce qui concer-

23



178 RESUME DE LA DISCUSSION

ne leurs heresies respectives? Les heresies orientales ne semblent-
elles pas se distinguer tres fortement des heresies occidentales

M. Waszink admet que l'Ecole chretienne d'Alexandrie ait pu,
en effet, etre fortement influencee par des elements de pensee

pythagoricienne. Quant aux heresies, il est tres juste qu'il existe

plusieurs genres d'heresies tres differentes et il est etrange qu'il ne
semble pas y avoir d'hcresie authentiquement italienne, sauf even-
tuellement celle de Novatien.

M. Guthrie, pour sa part, hesite ä rapprocher trop le platonisme
d'epoque imperiale de celui de Xenocrate et de l'Ancieime Aca-
demie. Ii y a de notables differences (theorie du Nous, de l'äme,
des idees); il convient de ne pas les sous-estimer.

Enfm M. Schaerer insiste sur le fait que, visiblement, la tradition
chretienne se sert d'un certain nombre de termes philosophiques
courants (surtout celui de Logos), mais qu'elle les remplit consciem-

ment d'un sens nouveau. Quant ä l'influence platonicienne sur Saint

Augustin, on peut la formuler ainsi: Saint Augustin a ete plus

profondement influence que d'autres, justement parce qu'il est

plus original et plus grand.

Literatur

(Ausführliche Bibliographien z.B. in den angeführten Schriften von R. Arnou
und H. Merki).

R. Arnou, Platonisme des Peres, Diet. Theol. Cathol. 12 (1935), Kol. 2258-
2392.

H. von Balthasar, Presence et Pensee. Essai sur la philosophie religieuse de

Gregoire de Nysse. Paris 1942.
R. Beutler, Philosophie und Apologie bei Minucius Felix. Diss. Königsberg

1935-
P. Camelot, Clement d'Alexandrie et l'utilisation de la philosophie grecquc.

Rech. d. sc. relig. 21 (1931), 541-569.
R. P. Casey, Clement of Alexandria and the Beginning of Christian Platonism.

Harv. Theol. Rev. 18 (1925), 39-101.
H. F. Cherniss, The Platonism of Gregory of Nyssa. Univ. of California

Press 1930.



DIE ALTCHRISTLICHE GEDANKENWELT I79
P. Courcelle, Recherchcs sur les Confessions de Saint Augustin. Paris 1950.
J. Danielou, Platonisme et Theologie mystique. Essai sur la doctrine spirituelle de

Saint Gregoire de Nysse. Paris 1944.
E. de Faye, De 1'influence du Timee de Piaton sur la theologie de Justin Martyr.

Bibl. de l'Ec. des Hautes Et., Sc. rclig., fasc. 7, Paris 1896.
E. de Faye, Clement d'Alexandria. Etude sur les rapports du christianisme

et de la philosophie grecque au Ih siecle2. Paris 1906.
L. Grandgeorge, Saint Augustin et le neoplatonisme. Paris 1896.
C. Gronau, De Basilio Gregorio Nazianzeno Nyssenoque Piatonis imitatoribus.

Göttingen 1908.
K. Gronau, Poseidonios und die jüdisch-christliche Genesisexegese. Leipzig 1914.
E. von Ivanka, Vom Piatonismus zur Theorie der Mystik. Scholastik 11 (193 5),

163-195.
M. Lot-Borodine, La doctrine de la deification chez les Peres grecs. Rev. hist.

relig. 105 (1931), 5-43; 106 (1932), 525-574", 107 (1933), 8-55-
H. I. Marrou, Saint Augustin et la fin de la Culture Antique. Paris 1949.
J. Meifort, Der Piatonismus bei Clemens Alexandrinus. Tübingen 1928.
H. Merki O.S.B., 'OMOIfLSIS ©EQ. Von der platonischen Angleichung an

Gott bis zur Gottähnlichkeit bei Gregor von Nyssa (Paradosis, vn). Freiburg
Schw. 1952.

H. Pinault, Le platonisme de Saint Gregoire de Nazianze. La Roche-sur-Yon-
ne 1925.

J. M. Pfättisch O.S.B., Der Einfluss Piatos auf die Theologie Justins des

Märtyrers (Forsch, z. christl. Lit.- und Dogmengesch. x, 1). Paderborn 1910.
M. Pohlenz, Klemens von Alexandrien und sein hellenisches Christentum.

Nachr. Akad. d. Wiss. Göttingen, Phil.-hist. Kl. 1943, 103-184.
Th. Rüther, Die sittliche Forderung der Apatheia in den beiden ersten christlichen

Jahrhunderten und bei Klemens von Alexandrien (Freiburger theol. Studien,
Heft 63). Freiburg i.B. 1949.

W. Theiler, Die Vorbereitung des Neuplatonismus (Problemata, Heft 1).
Berlin 1930.

W. Theiler, Porphyrios und Augustin (Sehr, der Königsberger gel. Gesellsch.,
Geisteswiss. K1., 10. Jahr, Heft 1). Halle (Saale) 1933.

W. Völker, Das Vollkommenheitsideal des Origenes (Beitr. z. histor. Theol. 7).

Tübingen 1931.
W. Völker, Fortschritt und Vollendung bei Philo von Alexandrien. Leipzig 1938.
W. Völker, Der wahre Gnostiker nach Klemens Alexandrinus (Texte und

Unters, z. Gesch. d. altchristl. Lit. lvii). Berlin 1952.
W. Völker, Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955.




	Der Platonismus und die altchristliche Gedankenwelt

