Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 3 (1957)

Artikel: Interprétations néo-platonisantes du livre VI de I'Enéide
Autor: Courcelle, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV

PIERRE COURCELLE

Interprétations néo-platonisantes

du livre VI de 1'Enéide






INTERPRETATIONS NEO-PLATONISANTES
DU LIVRE VI DE L’ENEIDE

L’ on sait que Macrobe distingue, dans le fil du récit virgi-
lien, la Catabase proprement dite, de tradition mythologique,
et les exposés d'aspect philosophique et religicux. Il est per-
suadé que Virgile, au livre vi de I'Enéide, a fait ceuvre de
philosophe platonicien.” Cette vue des choses est partielle-
ment entérinée par les érudits modernes: ils admettent deux
¢éléments en ce livre vI et pensent que la synthése était loin
d’étre achevée dans la pensée de Virgile lui-méme. Je vou-
drais examiner ici comment les interprétes du me au vi© siecle
ont découvert et utilisé pour leur compte les théories plato-
niciennes 2 travers I'exposé virgilien. LA ou ils croient avoir
affaire & Platon, C’est en réalité leurs propres doctrines néo-
platonisantes qu’ils exposent. Les commentateurs paiens ont
été suivis généralement dans cette voie, nous le verrons, par
leurs lecteurs chrétiens. Toutefois, les Péres de lE lise de-
vaient peu A peu défiir une limite au dela de laquelle la doc-
trine chrétienne ne pouvait plus s'accommoder de I'outre-
tombe virgi]ien tel que I'avaient compris les commentateurs
imprégnés de platonisme.

Au début du livre, Virgile narre I'arrivée d’Enée au temple
d’Apollon & Cumes; il rappelle A cette occasion que le temple
fut consacré par Dédale, 4 la suite du vol qui le conduisit
de Créte jusqu'a la cOte campanienne:

Praepetibus pennis ausus se credere caelo (v1, 15).

Ce passage a ¢t considéré par les commentateurs néo-plato-
niciens, puis par les Péres, comme se rapportant au vol de
’Ame. Paulin de Nole, dans un po¢me 3 Ausone, compare le

I. MACROBE, In somn. Scip. 1, 9, 8, p. 511, IS.



06 P. COURCELLE

destinataire 3 Dédale qui sut, en volant, atteindre le but;
ses propres essais & l'imitation du maitre sont au contraire
aussi téméraires que la tentative d’Icare. Ausone retourne
le compliment: c’est Paulin plutdt, assure-t-il, qui, malgré
sa jeunesse, représente Dédale, puisqu’il sait atteindre le subli-
me sans tomber.” Le remigium alarum (v1, 19) selon U'interpré-
tation courante des sermonnaires, n’est autre que les ailes de
la charité chrétienne.

Les deux cents vers qui suivent et qui étaient aux yeux
de Séneque Uessentiel du livre vi parce qu’ils définissent, selon
lui, Pattitude du héros stoicien prét a I'épreuve, n’ont pas
intéressé les commentateurs néo-platoniciens et chrétiens au-
tant que les révélations sur 'outre-tombe. Toutefois, Tibe-
rianus et Macrobe ont pris garde a I'épisode du rameau
d’or* (v1, 136), Servius et Fulgence 4 un passage touchant
I'haruspicine® (v1, 245), Martianus Capella 3 Tévocation
d’Hécate par la Sibylle* (v1, 247). Les vers qui ont le plus
longuement retenu l'attention sont ceux qui ont trait au
salut:

Sed renocare gradum superasque euadere ad auras,
hoc opus, hic labor est. Pauci, quos aequos amauit
Tuppiter aut ardens euexit ad aethera uirtus,

dis geniti potuere (VI, 128-131).

Servius nous apprend que ces vers avaient fait I'objet d’un
commentaire néo-platonicien.’ Lactance et Saint Ambroise
s'en inspirent et voient 1 décrits la difficulté et les effets
salutaires de la pénitence; Pierre le Vénérable la difficulté

1. AUSONE, Epist. ad Paulinum x1x, MGH, Auct. ant., t. v, p. 180, 32.

2. TIBERIANUS, ap. SERVIUS, In Aen. VI, 136, p. 31, 9; MACROBE, Sat. v, 14,
8 et vI, 6, 8, p. 303, 22 et 379, 24.

3. SErviUs, In Aen. Vi, 244, p. 44, 1; FULGENCE, Virgiliana continentia, praef.,
éd. Helm, p. 84, 11.

4. MarTianus CapeLra, De nuptiis vii, 733, éd. Dick, p. 369, 2; cfr. 11, 205,
p- 77, 7, et Favonius EuLrocrus, ci-dessous, p. 103

5. SErvIUS, In Aen. Vi, 127, p. 27, 19 et suiv.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 97

de la vertu opposée a notre inclination aux vices.” Claudianus
Mamertus admire ceux qui s’élevent au ciel et prend soin
d’omettre ’hémistiche, pourtant proverbial, qui les dit fils
des dicux et favorisés de 'amitié de Jupiter.” Plus tard, Jean
de Salisbury insistera, au contraire, sur cet hémistiche, et
croira découvrir dans le passage de Virgile trois sortes d’ Elus:
ceux qui sont prédestinés dés leur naissance, ceux a qui
la Grice rend faciles les bonnes ceuvres, ceux qui n’obtien-
nent le ciel qu'aprés une vie d’épreuve et par leur mort.?
Ces vers, on le verra,* avaient été reliés par un commentateur
néo-platonicien a 'exégeése du passage sur les replis du Styx,
obstacle pour le retour de I'Ame au ciel. Les poétes Prudence
ct Arator osent appliquer le retour vers les régions supérieures
a Jésus lui-méme, vainqueur de la mort.’

Au moment précis de la descente aux Enfers, Virgile fait
une pause ct s’excuse de poursuivre son récit, tant il est témé-
raire de révéler la nature de 'au-deli:

Sit mihi fas audita loqui (vI, 266).

Lactance accorde a ce passage un intérét particulier. Il y
voit I'aveu que les podtes paiens ne possédent pas sur 'outre-
tombe une révélation aussi stire que les prophetes de la tradi-
tion judéo-chrétienne: Virgile annonce qu’il rapporte seule-
ment des on-dit. Lactance est d’ailleurs persuadé que ces
on-dit remontent en dernitre analyse & la Révélation, plus
ou moins déformée en passant de bouche en bouche, et que
Virgile a pu ainsi entrevoir méme le dogme de la résurrection,
que les commentateurs prétent volontiers & Platon.°

1. LACTANCE, Inst. V1, 24, 9, p. 573, I; AMBROISE, De Cain et Abel, 11, 9, 35,
p. 407, 11; PIERRE LE VENERABLE, Epist. x1v, PL, t. CLXXXIX, 206B.

2. CLAUDIANUS MAMERTUS, De statu animae 11, 15, CSEL, t. X1, p. 184, 10.
3. JEAN DE SALISBURY, Policraticus v, 4, 5473, t. I, p. 295, 8.

4. Ci-dessous p. 103.

5. PRUDENCE, Cathemerinon 11, 198, éd. Lavarenne, p. 19; ARATOR, De actibus
Apostolorum 1, 171-172, CSEL, t. LXXI1I, p. 21. ‘

6. LACTANCE, Inst. vi, 22, I, p. 652, 17.

13



08 P. COURCELLE

Au sortir du vestibule des Enfers, Enée apergoit maintenant
les Ames des défunts privés de sépulture, qui essaient en vain
de se faire admettre dans la barque de Charon:

Nec ripas datur horrendas et rauca fluenta
transportare prius quam sedibus ossa quierunt (V1, 327-328).

Cet épisode revint en mémoire 3 propos d’un grave probléme
suscité par le sac de Rome en 410: Tant de chrétiens avaient
été tués d’un coup, qu'on n’avait pu les enterrer tous. Les
paiens en conclurent que le Christ n’avait pas protégé ses
fideles; car, au témoignage de Virgile, d’accord sur ce point
avec 'opinion communément regue, I'Ame privée de sépul-
ture est condamnée 3 errer longuement. Augustin repousse
cette croyance a 'aide des textes scripturaires qui promettent
pleine assistance aux justes.” Il sait trop que quantité de mar-
tyrs, eux non plus, n’ont jamais été ensevelis.> Les nombreuses
apparitions de défunts, paiens ou chrétiens, qui, tel le Pali-
nure de Virgile, réclament un tombeau, ne doivent pas induire
a croire que la sépulture soit nécessaire & I'Ame pour parvenir
au repos et 2 la récompense; Augustin considére donc cet
épisode comme pure fiction.? Il oppose sur ce point 'opi-
nion de Virgile a celle des philosophes platoniciens ou
stoiciens, aux yeux de qui la sépulture est sans importance.*
Fnée entend ensuite les vagissements des enfants morts
prématurément et les plaintes du groupe des suicidés

qui sibi letum
insontes peperere many lucemque perosi
proiecere animas (VI, 434-436).

1. AUGUSTIN, De cura pro mortuis gerenda 11, 3, CSEL, t. X11, p. 624, 4.
2. Ibid. 1%, 11, p. 638, 12.

3..dbid, X, 12, p. 639, I3; O4F, I:

4. AucusTiN, Civ. Dei 1, 11, p. 24, 25.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 99

Augustin évoque ce développement, dans la Cité de Dieu,
a propos des chrétiennes violées lors du sac d’Alaric, et qui se
tuérent par désespoir. Il ne peut se défendre de les blimer
comme il blime Lucréce, I'héroine nationale. 1l se reproche
d’avoir, dans sa jeunesse, pleuré sur le malheureux suicide de
Didon, que rappelle Enée lorsqu’il la rencontre aux Enfers.
Mais il constate avec satisfaction qu’aux yeux de Virgile
Jui-méme les suicidés sont condamnés A rester dans un lieu
de tristesse.?

Des Champs des Pleurs, Enée accede au lieu de séjour des
héros tombés sur le champ de bataille; il y converse longue-
ment, sous le regard des ombres curieuses, avec Déiphobe
mutilé, L'épisode fit I'objet d’exégeses néo-platoniciennes.
Le vers de Déiphobe 2 Enée:

Pelagine uenis erroribus actus (v1, §32)?

fut interprété comme une allusion au passage d’une sphere
al'autre du fait de la métempsycose.? Les paroles de Déiphobe
a la Sibylle, fort peu claires:

Explebo numerum reddarque tenebris (v1, 545)

sont appliquées par Macrobe a la dissolution du rapport nu-
mérique qui unit une Ame a un corps individuel; cette disso-
lution empéche le corps d’étre désormais vivifié par I'Ame et
entraine la mort naturelle.* Servius connait, sans 'adopter,
cette exégese d’apres laquelle Déiphobe tué attend que heure
de sa mort naturelle soit révolue. Selon toute apparence
I'exégése se reliait & celle qui concerne le groupe des suicidés
et qui tend 2 interdire le suicide. Il s’agit dans un cas comme
dans l'autre des BrotoBivaror.’

I. AUGUSTIN, Conf. 1, 13, 21; 11, &. Labriolle; p. 18.

2. AucusTtin, Civ. Dei 1, 19, p. 35, 20.

3. Lucani comm. Bern. 1, 455, p- 33, 24; SERVIUS, In Aen. v1, 532. p. 76, I10.
4. MACROBE, In somn. Scip. 1, 13, I11-12, p. §25, 30.
S
6

. SErv1US, In Aen. V1, 545, p. 77, 24.
. SErviusS, In Aen. 1v, 386, p. 534, 7; VI, 434, p. 66, 13.



I00 ' P. COURCELLE

Enée est averti par la Sibylle qu'il arrive au fameux
bivium:

Hic locus est, partis ubi se uia findit in ambas:

dextera quae Ditis magni sub moenia tendit,

hac iter Elysium nobis: at laeua malorum

exercet poenas et ad impia Tartara mittit (VI, $40-543).

Ce passage est longuement commenté par Lactance 2 l'aide
des philosophes et des poétes. Aux yeux des philosophes,
dit-il, le premier chemin est celui des vertus; 'acces en est
difficile, la pente raide; mais 'on est payé de ses peines. Le
second, celui des vices, est d’acces aisé, mais méne rapidement
a un précipice. Les philosophes en question sont les Pythagori-
ciens qui comparent la vie humaine 3 un Y: l'adolescent
parvenu au binium a le choix entre Frugalitas et Luxuria:
il parviendra 3 la premictre par une éducation libérale: phi-
losophie ou éloquence, §’il a su trouver un maitre a cette
fin. Idée dont I'origine pourrait étre porphyrienne.” Chose cu-
rieuse, cette doctrine des philosophes est illustrée par Lactance
a l'aide du vers s40 de Virgile, comme si celui-ci était un
phllosophe plutét qu'un pocte. Il ajoute pourtant aussitdt,
non sans incohérence, que cette doctrine des philosophes
relative 2 la vie sur terre est inférieure A celle des poctes,
c’est A dire de Virgile. Car celui-ci met avec raison le binium
en rapport avec les Enfers. Son seul tort est d’attribuer aux
morts le choix entre les deux routes. Selon Lactance, c’est le
terme qui est dans l'au-deld, non les routes elles-mémes.’
D’autre part, il rectifie aussi la théorie des philosophes: il
ne faut pas parler seulement d'un guide qui mene les jeunes
gens au bien, c’est 4 dire d’un maitre &s arts libéraux, mais de
deux guides immortels dont le premier incite tout humain
au bien, le second au mal. Lactance repousse le symbole de

1. PoreHYRE, Vita Pythagorae 46, éd. Nauck, Leipzig, 1886, p. 42, I11.
2. LACTANCE, Inst. v1, 3, 6, p. 486, 15.
9. dbid. v, 3 9. 487, 16.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 101

I'Y, car les deux chemins vont en direction diamétralement
opposée, le bon vers 'Orient, le mauvais vers 1'Occident.
Tout en adoptant tel quel le vers virgilien sur la route gauche
qui méne au Tartare impie, il substitue aux Champs-EIysées la
citadelle céleste (arx mundi).” Il parait imaginer la route gauche
sur le modele de la description allégorique que Virgile avait
faite du vestibule des Enfers, mais ne garde, en fait de maux,
que des vices;* il admet comme Porphyre qu’a partir d'un
certain moment celui qui s’y est engagé tombe dans le
gouftre et ne peut plus revenir sur ses pas.’

Il parait net que Lactance cherche, par ces développements,
a infléchir en un sens chrétien un commentaire platonisant.
Il devait assurer par 1A une longue survie au passage virgilien.
Sédulius intégre tels quels dans son Carmen Paschale les
vers sur la route gauche, se contentant de substituer i I'arx
mundi de Lactance le sein d’Abraham.* Zénon de Vérone pille
Lactance pour un sermon, loue comme lui Virgile pocte
d’étre encore plus précis que les philosophes spiritualistes en
ce qui concerne la survie de I"dme et la rétribution des mérites
dans I'au-deld. Cet évéque ne fait méme pas difficulté comme
Lactance pour admettre le mot Elyse’e.s Lucifer de Cagliari
stipule qu’a ses yeux la route gauche qui méne au Tartare impie
est I'arianisme.® Saint Jéréme considére que Virgile s’est ex-
primé a la fois en philosophe et en pocte; il loue Lactance
d’identifier cette droite et cette gauche avec les vertus et
les vices, et prétend retrouver le binium jusque chez I'Ecclé-
siaste.” Prudence brode longuement sur le théme des deux
routes, suppose deux fréres empruntant chacun 'une d’elles,
et ajoute 2 la description lactancienne des détails topographi-
ques curieux: il fait passer la route gauche, celle qui meéne
1. LACTANCE, VI, 4, I, p. 489, 4. 2. Ibid. v1, 4, 3, p- 489, 13. 3. Ibid. v1, 4,
4, p- 489, 18. 4. SepULIUS, Carm. pasch. 11, 293-297, CSEL, t. X, p. 63.

5. ZENON DE VERONE, I Tract. xXvi, 2, PL, t. X1, 373A.
6. Lucirer DE CAGLIARI, Moriendum esse pro Dei filio 14, CSEL, t.XVI,

P. 315,13
7. JEROME, In Ecclesiasten X, 2, PL, t. XXIII, I09IA.



102 P. COURCELLE

aux marais fangeux, par le nemus umbriferum que hante I'om-
bre de Didon (v1, 473) et par les amoena uirecta de I’Elysée
paien’® (v1, 638).

Les développements brillants sur les peines du Tartare sont
liés par Virgile lui-méme 2 une présentation des fleuves
infernaux. Les auteurs chrétiens se sont intéressés de bonne
heure aux fleuves de I'Enfer. Tertullien mentionne seulement
en passant les marais Stygiens de Virgile.* Mais Minucius
Felix fait déja valoir contre les incrédules qui nient la survie
de I'dme, que les auteurs paiens eux-mémes parlent du Styx
aux méandres bourbeux et du Pyriphlégéton destiné A chitier
les hommes dans I'au-dela; philosophes et poctes s'accordent
2 admettre des peines d’outre-tombe, aussi bien le Platon
du Phédon que le Virgile du chant vi. Leur information a
ce sujet vient directement des oracles paiens rendus par les
démons et, 2 travers cux, des prophetes juifs; si le Jupiter
de Virgile jure par le Styx (vi, 323-324 et IX, 105-107),
c’est qu'il redoute lui-méme le chitiment promis aux faux
dieux et 4 leurs adorateurs.? Ainsi Minucius allait accréditer
pour de longs siecles, parmi les Chrétiens, les descriptions
platonicienne et virgilienne des fleuves infernaux.* Des ex¢-
gtses néo-platoniciennes détaillées accompagnérent bient6t
le vers virgilien sur les neuf méandres du Styx:

. . . Nouies Styx interfusa coercet (VI, 439).

Selon Servius, ces méandres correspondent aux neuf cercles
du monde, ot sont enfermées les dmes du fait qu’elles con-
naissent colére, désir et toute sorte d’autres passions; leur
prison est la terre, et le Styx désigne la tristesse qu’engendre
la vie sur terre.5 Favonius Eulogius, qui a suivi les cours de
1. PRUDENCE, Hamartigenia, v. 791-801.

2. TERTULLIEN, De anima 1, 3, éd. Waszink, p. 68, 10.

3. Minucrus Ferix, Octanius xxxiv, 12, CSEL, t. 1, p. 49, 22. Cfr. Pia-
TON, Phédon 112d et 113b.

4. Carmen de resurrectione, v. 324-326, éd. Waszink, p. 104.
5. SERVIUS, In Aen. V1, 127 et 439, p. 27, 19 et 66, 25.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 103

saint Augustin au temps ou celui- ci était rhéteur & Cartha-
ge, précise que le Styx désigne le flux de la wyyato Juyy;
selon la philosophic néo-platonicienne, cette 4me était 2
origine séparée du monde; puis clle a tendu 2 s’écouler du
ciel sur terre par désir de gagner, de sphére en sphere, le
monde des corps terrestres et d'y répandre la vie." Macrobe
précise le rapport des divers fleuves infernaux avec les cha-
timents de I'dme humaine: Les goufires de Dis ne signifient
rien autre que le corps lui-méme, prison pour I'Ame. Le
Léthé indique I'erreur de I'dme tombée dans le corps et qui
a oublié¢ la majesté de sa condition antérieure; le Phlégéton
désigne ardeur des coleres et des désirs; I’ Achéron la tristesse
qu’engendre le remords de nos paroles et de nos actes; le
Cocyte le deuil et les larmes; le Styx I'abime des haines
mutuelles. Les mythes relatifs aux chitiments du Tartare
(v1, 577-627) sont des lors des symboles philosophiques tres
clairs. Le supplice du vautour qui ronge le foie immortel de
Tityos, fouille ses entrailles et ne laisse aucun repos 2 ses
chairs toujours renaissantes, est le tourment qu’inflige au
criminel la conscience morale. La faim est le supplice des
cupides qui se sentent démunis au sein méme de I'abondance;
la roue punit les hommes qui, faute de prudence et de
tempérance, se laissent ballotter par les hasards. Rouler un
boulet énorme convient A ceux qui usent leur vie en efforts
stériles; avoir un noir rocher suspendu au-dessus de sa
téte est le fait des ambitieux qui briguent la tyrannie.* Des
variantes sur ce théme étaient possibles au sein méme du
néoplatonisme: Par exemple, Servius s’accorde avec Macrobe
pour considérer la faim comme le supplice des cupides; mais
il réserve, d’aprés Lucréce, le rocher aux superstitieux, le
boulet aux ambitieux, la roue aux commercants ballottés
par la tempéte.’ La source immédiate des exégeses néo-pla-

1. Favontus Eurocius, In somn. Scip. 1, 5-6, éd. Holder, p. 13, 33.
2. MACROBE, In somn. Scip. 1, 10, 9, p. 513, 27.
3. SERVIUS, In Aen. Vi, 132, 134, $96, p. 28, 24; 29, 20; 82,.22.



104 P. COURCELLE

toniciennes est a chercher du coté de deux traités perdus:
le Mept dpBupaiag Puyiic de Numénius et le ITepl Zruyde de
Porphyre.’

Les Chrétiens ont lu Virgile en songeant A ces exégéses
et les ont retenues en partic ou en ont proposé d’autres
semblables. Selon Lactance, le vautour de Tityos désigne le
feu divin qui nourrit et bréle a la fois les corps damnés,
sans les consumer jamais;* interprétation admise par Pacien
de Barcelone en dépit de sa violence verbale contre le mythe
paien.? Ambroise possede en mémoire la page de Virgile:
I'Hydre (v, 576), a laquelle il compare I'hérésie,* les fecunda
poenis uiscera de Tityoss (vi, 598), les aurea fulcra toris de
Pambitieux® (v1, 60s). Il applique les bruits de chalnes de
I'enfer virgilien (v1, §53) aux persécuteurs terrestres en train
de mettre au point leurs tortures.” Comme autrefois Sénéque,®
il insiste sur le caractere terrifiant que Virgile préte & la mort
et aux chitiments qu’elle comporte; contrairement a Sénéque,
il admet des chitiments dans l'au-deld, pourvu que l'on
tienne ces chitiments pour le fait, non de la mort, mais de la
vie mauvaise qui les a mérités.°

Comme la page de Virgile relative au Tartare et aux
chatiments d’outre-tombe, sa description de 1'Elysée, qui
suit immédiatement, allait hanter longtemps les imaginations
chrétiennes; la réflexion philosophique et théologique s’at-
tache aussi  ces vers. Lorsque la Sibylle exhorte Enée par
1. Les fragments de ce traité se lisent chez STOBEE, Ecl. 1, 41, 50, éd. Meincke,
t. I, p. 307, SI (sur les fleuves infernaux).

2. LAcTANCE, Inst. v, 21, §, p. 651, I9.
3. PAcIEN, Paraen. ad Poenit. 11, PL, t. X111, 1088D.
4. AMBROISE, De fide 1, 6, 46, PL, t. xv1, 561B.

5. AMBROISE, In Lucam v, 94, CSEL, t. XXXI, 4, p.219, 11; De Tobia,
X1, 41, CSEL, t. XXXI1I, 2, p. 541, 12; De bono mortis v, 33, CSEL, t. XXXII,
1 7 e

6. AMBROISE, De wuirginibus 11, 6, 41, PL, t. XvI, 230B; cfr. Lucani comm.
Bern. 1%, 30, p. 302, 5.

7. AMBROISE, De uirginibus 1, 2, 7, PL, t. XV1, 201A.

8. SENEQUE, Epist. LXXXII, 16, p. 305, IS.

9. AMBROISE, De bono mortis vi, 33, CSEL, t. Xxx1, 1, p. 731, 23.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 10§

le: ‘Carpe uiam’ (v1, 629), saint Ambroise entend qu’il s’agit
de la voie de I'Intelligence, qui méne au séjour des Bien-
heureux.” Comme Lactance,* les paiens Macrobe et Servius
jugent que Virgile a été conduit par tradition poétique 2
placer I'Elysée aux Enfers.® Mais le sens profond de ce pas-
sage, dit Macrobe, est autre; car les héros virgiliens ont un
ciel 4 eux, un soleil 3 eux:

. . . solemque suum, sua sidera norunt (V1, 641).

Ils conservent les gofits qu’ils avaient durant leur vie mortelle:
armes, chevaux, chars (v1, 653-654). D’ou 'on conclut que
les hommes d’Etat défunts continuent, quant 2 eux, a veiller
sur les cités comme de leur vivant. Plus tard seulement
Jean de Salisbury s’élévera contre la conception virgilienne
des humains poursuivant dans l'au-deld leurs occupations
terrestres; il suppose que Saiil évoquant 'ombre de Samuel
partageait cette opinion paienne;* mais il admet toujours,
tout comme l'auteur de la Visio Tnugdali, que I'Elysée existe
et possede son soleil propre.s

Le développement de Virgile sur les inventeurs ct bienfai-
teurs de Phumanité qui résident aux Champs-Elysées:

Inuentas aut qui uitam excoluere per artis
quique sui memores alios facere merendo (V1, 663-664),

est selon Lactance un indice de l'origine du polythéisme:
I'on a divinisé ces grands hommes parce qu’ils restaient im-
mortels dans la mémoire des foules;® mais Virgile lui-méme,

1. AMBROISE, De Isaac 11, 6, CSEL, t. XXXII, I, p. 646, 13.

2. LAcTANCE, Inst. v1, 3, 9, p. 487, 10, ci-dessus p. 10I

3. MACROBE, In somn. Scip. 1, 9, 8, p. 511, 15; SERVIUS, In Aen. v, 735 et VI,
640, p. 644, 28 et 89, 12.

4. JEAN DE SALISBURY, Policraticus 11, 27, 468C, éd. Webb, t. 1, p. 155, 1;
cfr. HELINAND DE FrROIDMONT, De cognitione sui 10, PL, t. ccxm, 731C.

5. JEAN DE SALISBURY, op. cit., I, 9, 492A, t. I, p. 196, 11; Visio Tnugdali,
p. 41, 2.

6. LACTANCE, De ira Dei X1, 7, p. 97, 2.

I3



106 P. COURCELLE

du fait qu’il les place aux Enfers, montre bien qu’il ne les
prend pas pour des dicux: en réalité, il les juge au pouvoir
du Pére tout puissant.”

Augustin renchérit sur la valeur de ces vers pour les
Chrétiens: a ses yeux, Virgile place aux Champs—]élysées ceux
qui, par leurs bienfaits envers autrui, ont obtenu que leurs
obligés se souviennent d’eux. Augustin rapproche ces vers
de la parole de Jésus: «Faites-vous des amis avec les richesses
d’'iniquité, afin qu’ils vous regoivent dans les tabernacles
éternelsy», et de la coutume chrétienne consistant 4 dire A un
saint, au moment ot on lui fait un don: «Souviens-toi
de moi». Il préte & Virgile, non sans s’étonner de cet accord
merveilleux, la doctrine chrétienne de 'intercession des saints.?
Exégese inattendue, certes; mais songeons que Macrobe,
lorsqu’il commente le traité Des vertus de Plotin 4 'aide des
Sentences de Porphyre,® applique le méme vers de Virgile
aux vertus politiques parmi lesquelles il place, quoique paien,
Iamour du prochain (proximos diligunt);* bien plus, il admet
que ceux qui ont pratiqué ces vertus servent, dans I'au-dela,
de saints patrons a leurs concitoyens.’ La pensée néo-plato-
nicienne et la pensée chrétienne sont, 3 cette date, trés pro-
ches. L’on verra méme Cassiodore, encore laic il est vrai,
reprendre A son compte, d’apres le vers relatif & Musée
(v, 667), I'idée antique de I'héroisation par la culture; il
juge normal que la béatitude supréme de I'Elysée soit la
récompense des musiciens.®

Voici maintenant qu’'Enée rencontre son pére. Le fait qu'il
essaie vainement d’étreindre 'ombre d’Anchise (vi, 701) pa-
rait 3 Lactance d’'une vérité profonde: I'dme des défunts,

1. LAcTANcE, Inst. 1, 19, 3, p. 71, 12.

2. Augustin, Civ. Dei xx1, 27, CSEL, t. X1, 2, p. 579, 14. Cfr. HUGUES DB
SAINT VICTOR, De sacramentis, 11, 16, 7, PL, t. cLxxvi, $94C.

3. Cfr. P. Henry, Plotin et I’Occident, pp. 156-162.

4. MACROBE, In somn. Scip. 1, 8, 6, p. 507, S.

5. Ihid. 1, 9, 8, p. S1I, 15§ et suiv.

6. CASSIODORE, Variae 11, 40, MGH, Auct. ant., t. X11, p. 71, O.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 107

une fois séparée du corps, est un souffle que nous ne pouvons
saisir; il ajoute toutefois qu’elle reste saisissable pour Dieu,
puisque celui-ci est de mé&me nature que 'dme humaine.”

La longue révélation d’Anchise a Enée, sorte de somme
métaphysique stoicienne imprégnée de platonisme et de
pythagorisme, devait naturellement passionner les généra-
tions chrétiennes qui eurent a fixer leur position i I'égard de
ces doctrines. L’apologiste Minucius Felix, 4 la recherche de
garants profanes pour les vérités chrétiennes, se réjouit de
découvrir, dés les quatre premiers vers, une profession de foi
de spiritualisme monothéiste:

Principio caclum ac terras camposque liquentis

lucentemque globum lunae Titaniaque astra

spiritus intus alit, totamque infusa per artus

mens agitat molem et magno se corpore miscet (VI, 724~727).

Car la méme pensée se retrouve ailleurs aussi chez Virgile,
dans un passage du livre 1v des Géorgigues ott la divinité est
mentionnée explicitement (v, 222). Minucius célebre avec
enthousiasme I'accord des philosophes et des poctes avec la
foi chrétienne.?

Mamertin, lui, pancégyriste de Maximien Hercule en 291,
n’hésite pas A élaborer sur le vers de Virgile relatif & I'Intel-
ligence infuse dans I'univers, sa théologie impériale paienne
selon laquelle Dioclétien serait '«épiphanie» de Jupiter:?

A Tépoque constantinienne, les mémes vers fondent la
conception de la divinité, aussi bien pour les paiens que pour
les Chrétiens: le Panégyriste de 313, qui est paien, les rem-
ploie dans sa priére finale, mais semble opposer A cette doc-

I. LACTANCE, Inst. viI, 20, 11, p. 650, 13.

2. Mmucius Feerx, Octauius xrx, 1, CSEL, t. 1, p. 25, 8. Cfr. Servius, In
Aen. v1, 703, p. 96, 14; Lucani comm. Bern. v, 95, p. 157, 22.

3. MAMERTIN, Paneg. Lat. 11 (1), 14, 2, éd. Galletier, t. 1, p. 63. Sur origine
néo-platonicienne, cf. AUGUSTIN, De consensu euangelistarum1, 23, 35, CSEL,
t. XLII, p. 34, 2, remontant 2 PLoTiN, Enn. V. 1, 7, éd. Bréhier, p. 25.



108 P. COURCELLE

trine stoicienne de I'immanence la conception néo-platoni-
cienne d’un dieu hypercosmique’

Lactance a étudié de pres le développement de Minucius;
il a mé&me pris soin de se reporter aux deux passages origi-
naux de Virgile, dont Minucius avait réduit 'un en prose et
tronqué l'autre selon le procédé du centon.? Il approuve le
pocte d’avoir désigné la divinité comme une mens, mais
sinquicte de le voir assurer que cette mens est mélangée au
corps de l'univers; il se rend compte, comme le Panégyriste
de 313, que les vers de Virgile ressortissent 4 I'immanence,
mais voit 3 un danger grave.

Son penchant personnel semble le conduire vers I'interpré-
tation néo-platonicienne dont Macrobe nous atteste 'exis-
tence A propos de la triade qui comprend le Premier Dieu, le
Nobg, et I’Ame. Selon Macrobe, le spiritus dont parle Virgile
et qu'il qualifie aussi mens pour attester sa pureté, est ’Ame
du monde qui vivifie tous les &tres animés, mais les hom-
mes encore plus que les bétes.* Cette Ame du monde par-
ticipe & 'harmonie de 'univers et régle la vie selon les prin-
cipes musicaux.’

Les Péres du 1ve siccle apprécient cette exégese néo-plato-
nicienne: Paulin de Nole argue du passage virgilien contre
I'Epicurien Jovius selon lequel le monde était I'ccuvre du
hasard. A l'avis de Paulin, le passage démontre qu’une force
incorporelle, I'Esprit de Dieu, gouverne le monde corporel.®
Saint Ambroise n’hésite pas a identifier 'Ame du monde
avec le Saint-Esprit, méme si le spiritus dont parle Virgile
n’était dans sa pensée qu'un souffle vital, non I'Esprit du

I. Panegyrici Latini 1x (12), 26, I, éd. Galletier, t. 11, p. 144.

2. LACTANCE, Inst. 1, §, 11, p. 15, §; De ira X1, 5, p. 95, 14; Epitome 1m, 4,
p. 678, I6.

3. LACTANCE, Inst. v, 3, 4-5, p. 588, 12.

4. MACROBE, In somn. Scip. 1, 14, 14, p. 530, 9. Cf. JEAN DE SALISBURY
Metal. 11, 11 et 1v, 32, p. 83, IS et 201, 6.

5. MACROBE, In somn. Scip. 11, 3, 11, p. 583, I9.

6. PAuLIN DE NOLE, Epist. ad Iouium xvi, 2, CSEL, t. XXIX, p. 116, IS.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 109

Dieu créateur.” Saint Jéréme, lui, sait parfaitement que ces
vers sont issus, non de la pensée platonicienne, mais du
systeme stoicien, plus précisément de Zénon de Cittium;
il s’agit du souffle igné qui organise la mati¢re en quatre
éléments.* Toutefois il mentionne deux exégéses chrétiennes
qui semblent correspondre A celle de Paulin et 4 celle d’Am-
broise: les uns considérent que ce spiritus gouverne le monde
et procure la connaissance de Dicu; d’autres y voient I"Esprit
qui, selon la Genése, était porté sur les eaux.’ Pour sa part,
en dépit de la source stoicienne de Virgile, Jéréme parait
pencher pour la premiére hypothése;* il ne s’effraie méme
pas de ce que le spiritus soit dit immanent au monde; car ces
vers évoquent pour lui la parole d'Isaie: «Le ciel est mon
trone, la terre escabeau de mes pieds» et celle des Actes:
«En lui nous avons la vie, le mouvement et 1’étre».°
D’autres interprétations sont encore proposées aux Ive et ve
si¢cles. Parmi les fabricants de centons, Proba applique les
mémes vers a I'inspiration qui lui dicta son po¢me chrétien.”
L’auteur du De Verbi incarnatione® et Prudence® les entendent
de I'Esprit par la vertu duquel la Vierge a congu le Christ.
Dracontius brode sur ce passage de Virgile pour célébrer le

1. AMBROISE, De Spiritu sancto 11, §, 36, PL, t. xv1i, 781B; cf. Exam. v, 1, 1,
CSEL, t. xxxm, I, p. 140, I4; De Noé v1, 14, p. 423, 2.

2. JEROME, In epist. ad Ephes. 11, 4, 6, PL, t. XxVI, 497A.

3. JEROME, In Isaiam xvi, 57, PL, t. xx1v, 558A (579A).

4. JEROME, In Ecclesiasten 1, PL, t. xx111, 1017A; cf. ISIDORE DE SEVILLE, De
natura rerum xxvii, 2, PL, t. 1xxxi, 1001A; RuperT DE DEUTZ, In Eccle-
siasten §, PL, t. cLxvi, 1021C. _
5. JErRoMmE, In Ezechielem xm, 40, 28, PL, t. xxv, 388D. Cf. RABAN MAUR,
In Ezech. xv (fin), PL, t. CX, 940A.

6. JEROME, In Habacuc 1, 19, PL, t. xxV, 1305C.

7. Cento Probae 23-28, CSEL, t. xv1, p. §70. Les moribunda membra d’ Aen.
V1, 732 se trouvent aussi appliqués 2 ’homme chez ArULEE, De deo Socratis 4
et AUGUSTIN, Epist. cLv, 1, 2, CSEL, t. XLIV, p. 431, I6.

8. De Verbi incarnatione, vv. 15-16, CSEL, t. Xv1, p. 616.

9. PRUDENCE, Hamartigenia, vv. 635-636, éd. Lavarenne, p. 63; Cathemerinon
1, 186, p. 18.



II0 P. COURCELLE

don que la divinité a fait de la vie aux créatures.* Fulgence
ose assurer d’aprés ces vers qu’ Anchise représente, aux yeux
de Virgile, la divinité méme en train de révéler les mysteres
de la nature de la Création et du retour des Ames.?

A la fin du vi® siecle Virgile de Toulouse, qui se plait & po-
ser des énigmes, attribue 2 un de ses contemporains nommé
Balapsidus de Nicomédie un livre, peut-étre de doctrine
néoplatonicienne, qui aurait ces vers pour incipit.> Les in-
terprétations néo-platoniciennes allaient se développer du
1x® au X1 siecle. Jean Scot,* suivi par Gunzo de Novare et
Thierry de Chartres,’ explique ces vers par un passage du
Timée sur I’Ame du monde. Les discussions se poursuivirent
notamment 3 propos du fameux chant 9 du livre mr de la
Consolation de Bot¢ce: I'’Anonyme d’Einsiedeln n’hésite pas
a mettre les vers de Virgile en rapport avec la doctrine de
PAme sise au centre du monde.® Bovo de Corvey les glose a
'aide du Timée et de Macrobe, mais repousse finalement ces
fictions néo-platoniciennes.” Abélard qui cite les commen-
taires de Macrobe et de Jérome sur ce passage,® assure que la
triade dont parle Macrobe correspond 2 la Trinité chrétienne,
I’Ame du monde a I'Esprit-Saint. Lorsque Virgile et Ma-
crobe disent que le corps en émousse la vigueur, ils signifient

1. DraconTtIus, De laudibus Dei 1, 600-606, MGH, Auct. ant., t. X1V, p. 56;
I, 33, p. 68; cf. Carm. de resurr., vv. 89-90, 146 et 390, éd. Waszink,
p: 64, 75 et 1I5.

2. FuLGeNce, Virgiliana continentia, p. 102, 10.

3. VIRGILE DE TouLOUSE, Epitomae xXv, ¢d. Huemer, p. 95, 7

4. JEAN Scot, De divisione naturae 1, 31, PL, t. cxxi1, 476C.

5. Gunzo DE NovArg, Epist. ad fratres Augienses, PL, t. cxxxvi, 1297C;
THIERRY DE CHARTRES, De sex dierum operibus, éd. B. Hauréau, Notices et
extraits de quelques manuscrits latins de la Bibliotheque Nationale, t. 1, Paris, 1890,
p. 6L

6. Ed. R.B.C. Huygens, Mittelalterliche Kommentare zum ‘O qui perpetua . . ",
dans Sacris erudiri, t. VI, 1954, p. 402, 52.

7. Bovo, In carm. III, 9 Boetii, c. 13, ibid., p. 391.

8. ABELARD, Introductio ad theologiam 1, PL, t. crxxvil, 1025B, 1027C; Theo-
logia christiana 1, ibid., 1150A, T157A.

9. Ibid. 1024C.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 111

que l'action du Saint-Esprit reste sans efficacité sur les hommes
charnels; Macrobe a bien vu que cette ame est divine en ce
quelle crée les corps et les ordonne; en soutenant que la
nature commence par elle, il a voulu insinuer que la nais-
sance spirituelle a lieu par la Grice de I'Esprit. Abélard
est donc persuadé de 'accord intime entre platonisme et
christianisme, mais sait que de telles vues ne manqueront
pas de lui attirer, de la part des clercs, des ripostes violentes.”
Guillaume de Conches enseigne, lui aussi, d’apres le quantum
non noxia corpora tardant de Virgile (vi, 731), que certains
corps ralentissent 'action de ’Ame du monde.?

La suite du discours métaphysique d’Anchise a fait I'objet
de longs commentaires néo-platoniciens, ce qui semble naturel
puisqu’elle est réellement imprégnée de platonisme. Sans
doute, la mention de la vigueur ignée que les germes de vie
tiennent de leur origine céleste, a encore une saveur stoi-
cienne qui n’a pas échappé au commentateur de Lucain:3

Igneus est ollis uigor et caelestis origo

seminibus, quantum non noxia corpora tardant

terrenique hebetant artus moribundaque membra.

Hinc metuunt cupiuntque, dolent gaudenfgue, neque auras
dispiciunt clausae tenebris et carcere caeco (V1, 730-734).

La classification virgilienne des quatre passions de I'Ame,
crainte et désir, douleur et joie, traditionnelle depuis Varron,*
n’est ni stoicienne,® ni platonicienne. Mais Macrobe cherche 4

‘1. Ibid. 1025C, 1027A, 1028A.

2. GuiLLAUME DE CONCHES, De philosophia mundi1, 15 et1v, 35, PL, t. CLXXII,
46D et 99B; cf. THOMAS DE CITEAUX, In Cant. 3, PL, t. ccvi, 187C.

3. Lucani comm. Bern. 1%, 7, p. 290, 26; cf. ALCHER DE CLAIRVAUX, De spiritu
et anima 14, PL, t. X1, 790; IsaAAC DE L’ETOILE, Epist. de anima, PL, t. CXCIV,
1875C et 1882C.

4. Ap. Servius, In Aen. vi, 733, p. 103, 10; cf. EucrarHIUS, In Terentii
Andr. v, 4, 34, éd. Wessner, p. 81 (rédaction o); PRISCIEN, Inst. XviiI, 136,
éd. Keil, t. 1, p. 270, 27; Anthol. Lat. 1, 8, 24.

5. Cf. SENEQUE, Epist. 11X, 3 et 17, éd. Préchac, p. 84 et go.



112 P. COURCELLE

I'adapter au schéma plotinien des vertus.” Lui-méme ou sa
source néo—platonicierme se réjouit de découvrir chez Virgile
I'idée que le corps, par sa densité propre, engourdit et
4 s A 2 3

émousse la vigueur de I'dme.* En effet (comme 'expose de
son c6té le commentateur de Lucain), si 'dme qui est feu
recoit en partage un corps qui est terre, elle est souillée par
ce contact et, du fait qu’elle est immortelle de nature, subit
apres s'étre séparée de lui une triple purification sous forme
de chitiments 2 travers I'un des trois éléments plus légers

3 = - T .. [ 4 o,

que la terre: I'air, I'eau (région de la lune), le feu (région du
soleil); alors seulement elle peut récupérer sa mature pre-
miere.? Ainsi Virgile a raison de dire:

Quisque suos patimur Manes (V1, 743),

car 'dme meurt en s’enfongant dans le monde des corps et la
vie terrestre est A soi seule un chitiment infernal.* L’Ame
non philosophique est d’ordinaire tellement attachée au corps
qu’elle redoute la mort qui I'en libére; ou méme elle con-
tinue apres la mort d’errer autour du cadavre ou de chercher
habitacle dans un corps nouveau correspondant a son ca-
ractere, flit-ce un corps de béte.’

De tels développements et de tels commentaires ne pou-
vaient manquer d’'intéresser les Chrétiens lecteurs de I'Endéide.
Déja Tertullien parait faire allusion aux securi latices du
Léthé® (vi, 715), et & Mercure psychopompe que Virgile sug-
gere comme la divinité qui appelle les 4mes en longues files

I. MACROBE, In somn. Scip. 1, 8, 11, p. 508, 29.

2. Itd. 1, 14, X4, p. 530, O et suiv.

3. Lucani commenta Bernensia 1X, 9, p. 291, 3; 1I, 2, p. 47, 17; cf. MAACROBE,
In somn. Scip. 1, 11, 4-6, p. 516, 22 et SERVIUS, In Georg. 11, 389, p. 254, 13;
In Aen. V1, 741, p. 104, 13, ou la triple purification est un peu différente.
4. MACROBE, In somn. Scip. 1, 10, 17, p. 515, 23.

s. Ibid., 1, 9, 4-5, p. §10, I6.

6. TERTULLIEN, De anima1, 4, p. 68, 17 (voir le commentaire de M. Waszink,
p. 523)-



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 113

au bord de ce fleuve’ (v1, 749). Lactance se réjouit de trouver
dans le discours d’Anchise réponse 3 I'objection: «Si 'Ame
est immortelle, comment peut-clle étre suppliciée2». Par ce
discours Virgile confirme Iexistence de rétributions d’outre-
tombe: I'Ame est de nature intermédiaire; elle ne peut mourir,
mais elle peut souflrir; celles des justes retourneront au
ciel; celles qui aiment trop le corps subiront des chitiments.?
Lactance reproche seulement a Virgile de parler du Léthé
et d’admettre que les 4mes, aprés mille ans passés aux Enfers,
reprennent une autre vie. Tout en rejetant la métempsycose,
la renaissance, la réminiscence, Lactance est convaincu que
le supplice des mille ans correspond en partie a la vérité,
a savoir: le régne millénaire du Christ et la résurrection de
la chair.?

Zénon de Vérone rapproche les vers de Virgile sur la vi-
gueur ignée que les germes de vie tiennent de leur origine
céleste, et les versets de la Premicre Epitre aux Corinthiens sur
I’éclat des corps célestes et la gloire des hommes, qui semés
dans la corruption, du corps regoivent de I'Esprit-Saint les
germes leur permettant de ressusciter incorruptibles.* Il ad-
mire aussi le «quisque suos patimur Manes» de Virgile, affir-
mation de la responsabilité de 'homme.5 Ausone s’accorde
avec Zénon sur ce point et remploie 'hémistiche virgilien
au sein d’une priére chrétienne.®

Saint Ambroise poss¢de en mémoire ces vers de Virgile et
oppose d’apres lui la vigueur ignée de I'dme 4 'impureté du
corps de terre qui 'émousse.” Il considére 'homme comme

I. Ibid. 11, 6, p. 72, 25; cf. SErvius, In Aen. V1, 749, p. 106, 10; Lucani
comm. Bern. 1X, 355, p. 299, 0.

2. LACTANCE, Inst. viI, 20, 7-1I, p. 649, 9 et suiv.

3. Ibid. vi1, 22, 6, p. 653, 14 et suiv.; cf. TIBERIANUS, Versus Platonis,
vV. I2-14.

4. ZENON DE VERONE, I Tract. xvi, 12, PL, t. X1, 383B.

5. Ihid., VT, 2, PL, t. X1, 3730

6. Ausong, Ephemeris, Oratio 1v, 3, V. 57, p- 6.

7. AMBROISE, In Lucam vi, 113, CSEL, t. XXXII, 4, p. 329, 18; De excessu
Satyri 1, 46, 2, CSEL, t. LXXIII, p. 234.

15



114 P..COURCELLE

un microcosme, car 'univers lui-méme tient son équilibre
des poussées contraires du feu qui vole vers le haut et de la
terre qui pese.” Il fait allusion souvent, dans un contexte
néoplatonisant, aux passages virgiliens sur le feu et 'eau,
supplices pour 'Ame,? et sur le principe éthéré de I'ame pu-
rifiée:3 il nous révéle en la combattant l'existence d’une
exégese virgilienne qui prenait pour exemples les enchante-
ments de Circé, la métamorphose des filles de Prétus en
génisses, celle de Cycnus, le vol de Dédale, et illustrait par
1a la doctrine de la métempsycose.* Dans son De philosophia
aujourd hui perdu, nous savons qu’ Ambroise luttait plus lon-
guement encore contre la doctrine de la métempsycose
adoptée par les Néo-Platoniciens.s |

De la méme page virgilienne, saint Jérdme retient surtout
la classification des passions, qu'il rapproche d'un passage
des Tusculanes.® 11 s’attarde aussi au pythagorisme latent dans
ces vers, loue Pythagore d’avoir découvert le dogme de
I'immortalité de I'Ame, mais repousse catégoriquement la
doctrine de la métensomatose.”

L’ccuvre de saint Augustin nous offre 'analyse la plus
détaillée et la critique la plus pénétrante de la page virgilienne
et des exégeses néo-platoniciennes dont elle avait fait I'objet.
Il a longuement réfléchi sur le vers relatif aux quatre passions
humaines. Il prend d’abord parti contre les Stoiciens, qui
tel Séneque,® avaient reproché 3 Virgile d’avoir parlé de
«mala mentis gaudia» (v1, 278-279), alors que la joie, selon

1. AMBROISE, Exameron 1, 6, 23, p. 2I, 23.

2. AMBROISE, In Lucam v, 9o, p. 217, 15.

3. AMBROISE, De excessu Satyri 1, 73, p. 247, 1.

4. Ibid. 11, 128, 5, p. 32I1.

5. AUGUSTIN, Epist. ad Paulinum Nolanum xxx1, 8, CSEL, t. XXX1v, 2, p. 8, 2;
Contra Iulianum 11, 7, 19, PL, t. X1LIV, 686.

6. JEROME, In Ezech. 1, 1, 7, PL, t. xxv, 23C; In Ioélem, 1, 4, PL, t. XXV,
952D ; In Naum 11, 2, PL, t. XxXv, 1256A; In Zachar. 1, 1, PL, t. XXV, 1429B;
Epist. ad Ctesiphontesn cxxxui, 1, CSEL, t. L1, p. 242, 18.

7. JEROME, Aduersus Rufinum 1, 39, PL, t. xx11, 508B.

8. SENEQUE, Epist. LIX, 3 et 17, éd. Préchac, p. 84 et go.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 11§

leurs théories, ne peut &tre coupable, et est réservée au
Sage seul. Toute affection, objecte Augustin, peut &tre bonne
ou mauvaise selon I'objet auquel 'homme I'applique; méme
les membres de la Cité de Dieu n’en sont pas dépourvus durant
leur vie sur terre.® Augustin lutte surtout Aprement contre les
dangers de I'exégese des Néo-platoniciens. Ceux-ci, tel Ma-
crobe? ou le commentateur de Lucain,’® entendaient la page de
Virgile comme si la prison qu’elle mentionne était le corps
humain. IIs en concluaient que le corps est seule cause de
tous les péchés, parce qu'il est & I'origine des quatre passions
fondamentales: craintes et désirs, tristesse et joie. Augustin
avoue que le livre de la Sagesse présente quelque analogie
avec ces vues, puisqu'il y est écrit que «la corruption du
corps appesantit 'Ame»; mais cette corruption, selon la
doctrine chrétienne, est le chitiment, non 'origine du péché;
la seule cause du péché d’origine est la volonté perverse des
anges ou de 'homme révoltés.*

Les Néo-platoniciens admettent avec raison des chitiments
pour le péché, mais seulement 2 titre de purification des
¢léments terrestres de I'Ame au moyen des trois éléments
supérieurs: I'air, I'eau, le feu.s Augustin les loue de penser que
les péchés sont punis; il leur concede qu’il existe ici-bas et
aprés la mort des peines sous forme d’épreuves destinées
a purifier; mais il ajoute contre eux que le jugement dernier
portera aussi des peines définitives.® Les Platoniciens ont tort
de rejeter I'éternité des peines sous prétexte que le corps ne

1. AucusTiN, Civ. Dei x1v, 8, p. 17, II.

2. MACROBE, I somn. Scip., 1, 10, 9, p. §13, 27 et suiv.

3. Lucani Comm. Bern. 1X, 9, p. 291, 3; I, 2, p. 47, I7.

4. AuGusTIN, Civ. Dei X1v, 3, p. 5, 20. Cf. PETRARQUE, Secretum, dial. 1.
5. Voir aussi les textes cités ci-dessus, n. 3.

6. AucustiN, Civ. Dei xx1, 13, p. 542, 4. Cf. aussi CypriANUsS GALLUS,
Heptat., Iudices, vv. 199-200, CSEL, t. xx1m, p. 186; AILRED DE RIEVAUX,
De anima 3, éd. Talbot, p. 147; HUGUES DE SAINT VICTOR, De sacramentis
1, 16, 5, PL, t. cLxxvI, 592D ; RURN, traducteur d’ORIGENE, De principiis 111,
S, 4, éd. Koetschauy, p. 275, 22.



116 P. COURCELLE

peut souffrir longtemps sans en mourir.” Le fait qu’ils prétent
a I'ame, dans I'au-deld, le désir de rentrer dans des corps de-
vrait les conduire 3 admettre qu’elle peut y souflrir aussi bien
qu'y désirer.* En condamnant la chair, selon le précepte du
De regressu de Porphyre, et en considérant I'Ame comme le
souverain bien, les Néo-platoniciens portent atteinte 3 la
divinité, méme s’ils ne vont pas, comme les Manichéens,
jusqu'd voir dans le corps terrestre la substance du Mal
Ils ont raison de reconnaitre que le monde est I'ceuvre d’un
démiurge, mais ils font erreur en attribuant aux membres
qui émoussent I'dme "origine des quatre passions fondamen-
tales. Augustin met cette doctrine en contradiction avec
cette autre doctrine néo-platonicienne, selon laquelle les
ames purifiées de toute souillure corporelle désirent rentrer
dans les liens épais du corps. De cette contradiction, il tire
argument contre les deux doctrines % la fois. Il loue Enée
de se scandaliser de la dira cupido (v1, 721) que suppose la
métempsycose; ces paroles d’Enée semblent montrer que
Virgile lui-mé&me n’est pas pleinement convaincu de la doctri-
ne.? Si, selon le mythe platonicien des eaux du Léthé, les
Ames sont purifiées par I'oubli des choses corporelles, elles
ne devraient plus désirer un nouveau corps.* Augustin admire
Porphyre d’avoir, contrairement 3 Platon et 4 Virgile, nié
qu’il y efit passage continuel de la mort 4 la vie et de la vie &
la mort. Des vues de Platon et Virgile il ne consent 2 retenir
qu'un point, contre Porphyre cette fois: c’est que les dmes
ne gotitent la béatitude que si elles sont munies d'un corps,
de méme que les dieux sont munis d’un corps astral, & en

1. AUGUSTIN, Civ. Dei XX1, 3, p. 5§14, II.

2. Ibid., p. 516, I1.

3. Ibid., x1v, 5, p. 10, § et suiv.

4. AUGUSTIN, Sermo ccxuii, §, 5, PL, t. xxxvi, 1135; cf. déa Servius,
In Aen. vi, 404, p. 63, 18.

5. AucustiN, Civ. Dei X, 30, p. 500, 22 et suiv.; XII, I9, p. 641, 26 et suiv.
Cf. TiBeriaNUS, Versus Platonis, vv. 11-12, ¢d. Riese, Anthologia Latina,

t. 1, 2, n. 490, P:46.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE {674

croire la promesse qui leur est faite dans le Timée; loin de
souhaiter rentrer dans un corps mortel, comme prétend
Virgile, les Ames des Bienheureux, selon le christianisme,
sont revétues d’un corps incorruptible.’

Ces exposés de la Cité de Dieu allaient servir de base aux
développements doctrinaux jusqu’a I'époque médiévale: théo-
rie des passions chez Pomerius,” Remi d’Auxerre® ou Fulbert
de Chartres;*affirmation de I'éternité des peines et condamna-
tion de la métempsycose chez Prudence,® Fulgence® et Bovo
de Corvey.” On notera toutefois qu'un traité faussement at-
tribué 3 Bede et fortement imprégné de Macrobe, expose
avec la plus grande sympathie et sans aucune des restrictions
augustiniennes, le contenu du discours d’Anchise et spécia-
lement la doctrine de la réincarnation des Ames.®

Le développement final du livre vi sur les deux portes du
Sommeil, dont 'une, celle d’ivoire, permet aux Mines d’en-
voyer vers le monde d’en haut des fantdmes illusoires, a
fait aussi I'objet d’une interprétation néo-platonicienne:

Sed falsa ad caelum mittunt insomnia Manes (V1, 896).

Selon Macrobe, qui renvoie sur ce point a Porphyre, le
ciel désigne ici le monde des vivants qui sont le jouet de ces

I. AvcustiN, Civ. Dei xx10, 26, p. 652, 4; XXI0, 28, p. 654, 23 et 655, 27.
2. PoMER1US, De uita contemplativa 11, 31, 4, PL, t. 11X, S16B.

3. REmI D’ AUXERRE, In Boetii Consol. Philos., éd. Silk, p. 322; cf. p. 62, 21.
4. FuLBerT DE CHARTRES, In Act. Apost. X1, 4, PL, t. cxu1, 284B. Cf. Ru-
PERT DE DEuUTZ, De Trinitate, PL, t. cLxvii, 320D, 381C, et In Ecclesiasten 8,
PL, t. cLxvi, 1257C; PHILIPPE DE HARVENGT, Epist. vii, PL, t. ccm, 62D;
TrOMAS DE CITEAUX, In Cant.1 et vi, PL, t. ccvi, 58B et 353D ; INNoceNT III,
Sermones, PL, t. ccxvi, 337D et 615C.

5. PRUDENCE, Hamartigenia, vv. 827-832, éd. Lavarenne, p. 69.

6. FULGENCE, Virgiliana continentia, p. 102, 10 et suiv.

7. Bovo, In Boetii Consol. Philos. 1, 9, 21, éd. Huygens, p. 396, ligne 395.
8. PseuDO-BEDE, De mundi coelestis terrestrisque constitutione, PL, t. Xc, 899B
glose qui s’inspire en partie de Servius, In Aen. vi, 703 et 724, p. 97, 3;
99, 23; I0I, 9.



118 P. COURCELLE

illusions.” Dans le méme sens, Ausone relie ces vers au passa-
ge antérieur (vi, 283-284) sur I'orme touffu dans lequel ni-
chent les vains songes.* Lactance, au. contraire, nic que ces
songes proviennent des Enfers.?

Norden, 2 la suite de son enquéte, s’étonnait que la Nekyia
de Virgile n’efit pas exercé une influence séricuse sur I'Apo-
calyptique médiévale. Cette conclusion est, je crois, préma-
turée. Une enquéte plus étendue et plus minutieuse montre
que les auteurs de Visions chrétiennes, plusieurs hagiographes
grecs et latins et quantité de poetes ont eu recours, pour la
représentation de l'au-deld, 3 I'imagerie virgilienne. L’apo-
cryphe Vision de saint Paul, qui date au plus tard du 1v° siecle,
a fondé une tradition ot la topographie virgilienne des En-
fers, 'énumération des supplices, le cliché des cent bouches
(v, 625), la description des Champs Elysées sont aisément
reconnaissables. Méme des Péres de grand renom n’ont pas
hésité, surtout s'ils étaient doués de sens poétique, A admettre
pour leur compte lexistence des fleuves infernaux et 2
concevoir le Paradis sous I'aspect des bois fortunés que par-
courut le héros troyen.

Du point de vue de la réflexion, il est curicux de remarquer
comment, entre les interprétations morales de Sénéque et
Fulgence, une recherche d’ordre spéculatif s'est développée
du 1m° au vi© siccle, parallelement chez les paiens et chez les
Chrétiens, touchant la vie dans I'au-deld et le systéme du
monde. Déja Bitsch, a I'instigation de Norden, a cru déceler
'existence d’une exégeése néo-platonicienne de Virgile sous
torme de Quaestiones rédigées par Marius Victorinus 2
I'imitation des “Opmpwd Cnripate de Porphyre. I recon-
struisait 'ouvrage hypothétique de Victorinus i l'aide de

I. MACROBE, In somn. Scip. 1, 3, 5-6, p. 474, 4; I, 3, 17, P. 477, 7 (citation
textuelle de PORPHYRE, tirée sans doute des ‘Opmnpwd {nrhparte).

2. AUSONE, Ephemeris 1v, 7, 22, MGH, Auct. ant., t. v, p. 8.

3. LACTANCE, De opificio Dei xvi, II, p. 59, §.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 119

Macrobe, Favonius Eulogius, Servius, Augustin et des Com-
menta Bernensia sur Lucain. Ses vues ont été contestées notam-
ment par Winter, Mras, Wessner, Barion. Schelkle repousse
'identification de ce commentaire comme ceuvre de Victo-
rinus, mais admet toutefois I'existence de telles Quaestiones.
Sans prétendre traiter le probléme dans toute son ampleur,
puisque je me suis limité 3 'examen du seul livre v, j'espere
que I'on me permettra de porter un jugement personnel
dans la controverse.

Il parait clair, d’abord, que cette exégése néo-platonicienne
a repris des thémes de 'exégese stoicienne. Comme Sénéque
appliquait a la vie d’ici-bas les monstres qui peuplent le vesti-
bule des Enfers, Macrobe pense que la prison infernale est no-
tre corps lui-méme, avec ses passions et les supplices que celles-
cl nous inﬂigent. D’autre part, pour reconstituer cette exégese
néo-platonicienne, nous ne disposons pas sculement des textes
examinés par Bitsch. Les paiens Tiberianus, Martianus Capella
et deux Panegyrici, les Chrétiens Lactance, Zénon de Vérone,
saint Ambroise, saint Jérdme, Ausone, Paulin de Nole, Clau-
dianus Mamertus, Fulgence, la connaissent et U'utilisent aussi.
Les textes patristiques sont particulicrement nombreux et dé-
taillés en ce qui concerne la révélation métaphysique fournie
par Anchise (v1, 724~751). Mais 'exégése néo-platonicienne ne
s’appliquait sirement pas  ce morceau seul. Soit sous forme de
commentaire contin, soit sous forme de renvois a propos du
discours d’Anchise, elle devait traiter tous les passages du livre
v1 susceptibles d'interprétation philosophique: le vol de Déda-
le, image du vol de I"dme; le renocare gradum entendu du retour
de I'dme a Dieu, I’épisode du rameau d’or; 'évocation d’Hé-
cate, vierge-source, assimilée A I’Ame du monde; le sit mihi
fas audita logui appliqué au mystére de 'au-del3; le sort des
ames privées de sépulture (comme ce fut le cas de Palinure),
celui des morts prématurés et des suicidés; la valeur symbo-
lique des neuf méandres du Styx correspondant aux neuf sphe-
res célestes; l'interrogation de Déiphobe 3 Enée touchant



120 P. COURCELLE

ses errances sur mer, symbole de la métempsycose; le biuium;
le rapport numérique entre 'dme et le corps; les chitiments
de I'ame; le carpe uiam appliqué a la voie de I'Intelligence;
le sort des inventeurs et bienfaiteurs de 'humanité, éclairés
par le soleil intelligible. Enfin, A travers la Révélation d’An-
chise, les Néo-Platoniciens découvrent le role de ’Ame du
monde, un schéma des passions correspondant au schéma
plotinien des vertus, une théorie de la souillure que le corps
inflige 3 'Ame et des trois purifications que cette souillure
requiert et des quatre sortes de divinités psychopompes. Ils
retrouvent leurs propres doctrines sur le sort de I'Ame qui
subit ses MAnes en s’enfongant dans le monde des corps; sur
la métempsycose; sur les songes. Par suite, le livre v1 con-
tiendrait un systéme complet touchant la divinité, le monde,
le destin de I’Ame humaine et la conduite A tenir ici-bas.

Les Chrétiens du 1ve siécle ont tout naturellement compris et
jugé le texte de Virgile A travers ces interprétations néoplato-
niciennes qui 'enrobaient. Sans doute, par hostilité contre le
paganisme, ils ont souvent raillé les mythes; mais ils restent
sensibles & I'émotion virgilienne, méme quand ils se raidissent
contre elle; surtout, ils admettent comme Macrobe que les
fictions poétiques recouvrent un sens philosophique.

Lactance est persuadé que Virgile est monothéiste, qu’il
sait comme Platon quelque-chose de la Révélation judéo-
chrétienne relative 3 l'outre-tombe et 3 la Résurrection.
L’on se plait & mettre en regard I'un de l'autre un vers de
Virgile et une parole de I’Ecriture pour en signaler la concor-
dance doctrinale, méme si 'on déclare finalement que la
révélation fournie par les Ecritures est supérieure par sa
précision ou par sa sainteté.

Montrer que la pensée virgilienne est un garant de la
doctrine chrétienne fut d’abord un simple procédé apologéti-
que, ce qui explique peut-&tre I'optimisme béat d’'un Minu-
cius Felix touchant 'accord entre la raison et la foi. Cet opti-
misme se comprend mieux encore au temps ou Virgile fut



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 121

I'objet d’une interprétation néo-platonicienne. En dépit du
caractére antichrétien des chefs de I’Ecole, les affinités entre
néoplatonisme et christianisme étaient nombreuses. Persua-
dés que Virgile suit les vues de Platon, les Péres acceptérent
avec enthousiasme ses développements sur la divinité uni-
que, Intelligence qui anime le monde. Ils identifiérent ’Ame
du monde néo-platonicienne avec I'Esprit-Saint qui planait
sur les eaux, qui exerce la Providence divine, et par qui con-
cut la Vierge Marie. Lactance, seul, fait une réserve sur
I'immanence que Virgile attribue a cet Esprit. L’on se réjouit
aussi de découvrir chez Virgile les doctrines de la survie de
I'Ame, de la responsabilité de 'homme, des sanctions d’outre-
tombe et méme, selon Augustin, celle de I'intercession des
saints. L'on apporte toutefois des retouches a la description
du binium, et la notion du salut par la pureté des meeurs tend
a se substituer 3 'héroisation par la culture. L'on interpréte
le renocare gradum du retour de I'dAme a Dieu par la pénitence.
L’on retient surtout de la théorie du corps-prison I'idée du
danger des passions charnelles. Le dogme du purgatoire
s’¢élabore sans que I'on renonce 2 des peines éternelles dont le
seul effet serait la punition, non I'amendement des coupables.

Enfin les Péres, malgré leur admiration profonde pour
Virgile, se gardent de plusicurs de ses vues. Ils refusent d’ad-
mettre que la privation de sépulture ou la mort prématurée
soient une souffrance pour le défunt. Ils condamnent le suicide,
méme celui de Didon. Tout ce qui, chez Virgile, rappelle la
destinée de I'dme selon les Platoniciens, sa chute vers un
corps-tombeau, son passage d’un corps a I'autre, est unanime-
ment rejeté. Saint Augustin ajoute, contre Porphyre, que le
corps n'est pas foncitrement mauvais puisqu’il est appelé 2
ressusciter.

Les Péres latins ont donc lu Virgile avec la plus grande
affection, I'ont utilisé souvent avec une complaisance ou une
ingéniosité excessives. Toutefois, si I'on excepte les auteurs
de Visions apocryphes, ils ont pris garde de ne pas accréditer

16



122 P. COURCELLE

dans le monde chrétien I'imagerie des mythes paiens. Méme
lorsqu’ils admettaient, dans son ensemble, U'interprétation
néo-platonicienne de Virgile, ils sont restés rebelles a une
histoire de la destinée de 'Ame ot la chute originelle est
présentée comme la chute dans le monde des corps.

L’existence des nombreux textes chrétiens ot j’ai pu déceler
I'influence du néo-platonisme, accrolt, me semble-t-il, la
vraisemblance de 'hypothése de Bitsch, selon lequel Marius
Victorinus, néo-platonicien converti, aurait écrit un com-
mentaire de Virgile particulicrement abondant en ce qui
concerne la description de I'au-deld.”

*

RESUME DE LA DISCUSSION

La discussion porte d’abord sur le cadre général des exégéses
philosophiques de Virgile. Du point de vue formel, ces exégeses
peuvent étre comparées avec le genre exégétique de la philosophie
ancienne, tel qu'il commence au 4°-3° siecle: une philosophie se
présente comme explication de textes faisant autorité: Héraclite,
Platon, puis, certainement assez tdt, Epicure, probablement aussi
Empédocle. A la fin de I'’Antiquité, le néoplatonisme présente
toute sa philosophie comme une interprétation de Platon. Il y a
évidemment une différence entre I'exégése d’un philosophe et celle
d'un poete: aussi bien leurs textes que leur autorité sont diffé-
rents. Dans cette direction, il semble tout de suite caractéristique
que les exégeses de Virgile se concentrent sur le sixi¢éme chant de
I'Enéide, c’est 2 dire sur les passages qui peuvent éclairer de fagon
mythologique la destinée de I'dme. Les exégétes de Virgile se
rattachent ainsi 3 une tradition que I'on peut faire remonter aux
mythes de Platon. Une question se pose: existe-t-il une exégese
1. Marws VictoriNus, In Epist. ad Ephes. 1, 1-2, PL, t.vi, 1254; cf.
SErvius, In Georg. 1v, 373, p- 348, 9. M. P. Hadot, dans ses théses sur Marius

Victorinus, reviendra sans doute prochainement sur ces textes et sur ce
probleme.



INTERPRETATIONS DE L’ENEIDE 123

philosophique notable de la fameuse 4° églogue: M. Courcelle
répond que ses recherches sur ce point sont en cours de publication.
M. Gigon constate que I'exploitation des textes de poctes a toujours
joué un r6le trés grand dans la philosophie grecque, ce qui s’expli-
que aisément: 'autorité des poctes était immense et la poésie était
censée représenter les traditions les plus anciennes, les plus univer-
sclles et vénérables, de 'humanité. Dans les temps classiques, nous
avons en Gréce deux lignes d’exploitation des poctes: d’une part,
I'interprétation allégorique, d’autre part, lutilisation des poctes
comme source de problémes moraux; que I'on songe a 'importance
du personnage d’Héracles (chez les Cyniques) ou d’Ulysse (pour
Aristippe) et aux discussions empruntées aux tragédies, surtout
d’Euripide. Les ceuvres des grands Stoiciens, mais aussi en partie
'ceuvre perdue d’Aristote, ont dti fourmiller de telles discussions.
M. Courcelle regrette vivement que nous n’ayons pas encore de
recherches sur I'influence d’'Homere, semblables 2 celles qui ont
été entreprises au sujet de Virgile; cela nous éclairerait beaucoup
de problémes.

M. Marrou pose ensuite la question suivante: dans quelle me-
sure, ces exégeses de Virgile ont pu influencer les Peres de I'Eglise
latine, en particulier, Saint Jérome. M. Courcelle confirme que
Saint Jérome cite en effet Virgile abondamment, mais assez rare-
ment le sixi¢me chant de I’'Enéide.

Puis M. Marrou attire I'attention sur la quantité d’étymologies
bizarres qui se trouvent dans les commentaires de Virgile. Elles
ont certainement influencé les exégeses. M. Courcelle souligne le
r6le considérable des étymologies dans la formation de la pensée
philosophique ancienne. M. Marrou pose ensuite la question de
I'influence possible de Virgile sur les auteurs grecs, entre autres,
I'influence possible de la 4° Eglogue.

Enfin, demande M. Marrou, quand, ol et comment cette inter-
prétation néoplatonicienne de Virgile a-t-elle commencé: Et quels
sont exactement ses rapports avec I'emploi chrétien de Virgile: M.
Courcelle constate que, pour cette question, la connaissance des
études néoplatoniciennes, au temps de Constantin, serait capitalc—:.



124 RESUME DE LA DISCUSSION

M. van Berchem se demande, s’il ne faut pas compter avec une
large tradition scolaire de ces classiques. Tous les Peres de I'Eglise
ont passé par cette tradition et se sont servis de commentaires
scolaires semblables; et ceux-ci ont une trés longue histoire. Sur le
plan philosophique, il est permis de croire qu’il y a eu une certaine
continuité entre 'exégése stoicienne et I'exégese néoplatonicienne
qui lui a fait suite.

M. Gigon ajoute que trés certainement, vers la fin de I’Anti-
quité, la masse des éditions commentées des grands classiques était
bien plus considérable que ce que nous possédons maintenant. Les
connaissances parfois étonnantes de certains écrivains de la Renais-
sance viennent sans doute, en dernier lieu, de commentaires de ce
genre. D’autre part, pour revenir aux écrivains chrétiens, il est
possible que Lactance, par exemple, ait cu sous les yeux une édition
commentée de Lucréce. D’ailleurs, il est évident que, dans tout ce
domaine, 'exégese plus ou moins scolaire d’'Homeére a servi de
modele aux Latins. M. Theiler voudrait aller plus loin: il faudrait
pouvoir suivre de pres la méthode d’exégese philosophique appli-
quée aux poctes grecs. On verrait, sans doute, le méme processus
opérant sur les mémes sujets généraux que chez les Latins.

Pour terminer, la discussion porte sur un petit probléme treés
caractéristique: la conférence de M. Guthrie avait montré & quel
point Platon s’est laissé inspirer par des écrits mythologiques sur la
destinée éternelle de I'Ame; on avait vu également qu’une question
échappe 2 tout essai de réponse mythologique ou philosophique:
comment 1'Ame peut-clle perdre son eudaimonia divine: Quelle
est la cause de la premitre chute de 'dme dans la corporéité: La
conférence de M. Courcelle nous fait voir que linterprétation
philosophique des grandes katabaseis épiques ne parvient pas plus 2
élucider ce point obscur.

Enfin les participants sont unanimes 2 constater combien ces
recherches, relatives A I'influence des classiques sur la pensée phi-
losophique de la basse Antiquité sont précicuses, et combien il serait
utile de multiplier ces sondages et de les étendre aux écrivains du

Moyen-Age.



BIBLIOGRAPHIE I2§

BIBLIOGRAPHIE

(orientée principalement vers les doctrines contenues dans le livre VI
de I'Enéide, leurs diverses interprétations et leur survie).

Arpao (F.), Significado espiritual del V1 libro de la Eneida, dans Anales del
Instituto de Literaturas Cldsicas, Buenos Aires, t. 11T, 1945-1946, pp. 121-281.

ALESSANDRINO (S.), Saggio di studio comparativo fra i quattro inferni classici di
Omero, Virgilio, Dante e Fénelon, Fermo, 1927.

AvtaEM (F.), Aus Spdtantike und Christentum, Tlibingen, 1951.

AMELINEAU (E.), L’enfer égyptien et Uenfer virgilien, Paris, 1915.

ANDERsON (W. B.), Commissa piacula (Verg., Aen. VI, 569), dans Classical
Review, t. XLv, 1931, p. 13.

BAeHRENs (W. A.), Cornelius Labeo atque eius commentarius Vergilianus, Gent,
1918.

Baney (C.), Religion in Virgil, Oxford, 1935.

Basst (D.), Sant’Agostino e Virgilio, dans Annali dell’Istruzione media, t. V1,
1030, pp. 420-431.

Berune (H.), Phlegyas, dans Wochenschrift fiir klassische Philologie, t. xv,
I90I, pp. §5I-560; $82-589.

BERNARD SILVESTRE, Commentum super sex libros Eneidos, éd. W. Riedel,
Gryphiswaldae, 1924.

BrrscH (F.), De Platonicorum quaestionibus quibusdam Vergilianis, Diss. Berlin,
IQII.

Brrrer (E.), Die Virgilinterpretation der friihchristlichen Dichter Paulinus von
Nola und Sedulius, Diss. Tiibingen, 1948.

Boemer (F.), Excudent alii . . ., dans Hermes, t. LXXX, 1952, pp. 117-123.

Boissier (Gaston), Virgile au Moyen-dge, dans Revue des Deux Mondes,
t. CcxxXvm, 1877, pp. 515-536.
La Religion romaine d’ Auguste aux Antonins, t.1, 7° éd., Paris, 1909.

Born (L. K.), The centones Vergiliani and the half-lines of the Aeneid, dans
Classical Philology, t. XXV1, 1931, pp. 199-202.

Bourke (V. ].), Saint Augustine and the cosmic soul, dans Giornale di meta-
fisica, t. IX, 1954, PP- 431-440.

Bovanct (Pierre), Virgile et le destin, dans Mélanges Paul Laumonier, Paris,
1935, pp- 1I-17.
Les deux démons personnels dans " Antiquité grecque et latine, dans Revue de
Philologie, t. 1XI, 1935, pp. 189-202.
Le culte des Muses chez les philosophes grecs, these, Paris, 1936.
Funus acerbum, dans Revue des études anciennes, t. 1Iv, 1952, pp. 275-289.
L’épitaphe de Julia Modesta et Pexégese symbolique de Virgile, dans Revue
de I’histoire des religions, t. CXLII, 1952, pp. 147-155.
Le sens cosmique de Virgile, dans Revue des études latines, t. XXX, 1954,
pp. 220-249.
Sur le discours d’ Anchise (Enéide VI, 724 sqq), sous presse.



126 P. COURCELLE

Branpes (Ernst), Zum VI. und VIII. Buche der Aeneis. Die Unterwelt und
der Schild des Aeneas, dans Jahrbiicher fiir classische Philologie, t. cx11, 1890,
pp- $9-77; 14I-152.

Brienott (F. M.), La porta d’avorio nel libro VI dell’ Eneide, dans Giornale ita-
liano di filologia, t. viI, 1954, pp. 61-67.

Brok (M.F.A.), De Aeneis als Spiegel van het menselijk Leven, dans Hermeneus,
t. XX1v, 1952-1953, pp. 210-214.

Brooks (R.A.), Discolor aura. Reflections on the golden bough, dans American
Journal of Philology, t. 1XX1v, 1953, pp. 260-280.

BugecHELER (Franz), Vergilius et Seneca, dans Rheinisches Museum, t. XXXIV,
1879, pp. 623-624.

BuerNER (Georg), Vergils Einfluss bei den Kirchenschriftstellern, der vornikd-
nischen Periode, Diss. Erlangen, 1902.

Burano (A.), Quantopere Dantes Vergilium admiratus atque imitatus sit, dans
Latinitas, t. 11, 1954, pp. 177-187.

Butier (H. E.), Virgil, Aeneid VI, 859, dans Classical Review, t. XXX,
1919, pp. 61-63.

The sixth book of Aeneid, Oxford, 1920.

CaHEN (E.), Pour Virgile, dans Revue des études grecques, t. X1V, 1932, pp. I-6
[sur Aen. vi, 308]. '

Camozzi (G. B.), La discesa all’Orco nell’Odissea e nell’Eneide virgiliana,
Campobasso, 1881.

CarcorINO (Jéréme), Virgile et les origines d’Ostie, theése, Paris, 1919.
Virgile et le mystére de la IV° Eglogue, Paris, 2° éd., 1943.

Le mystére d’un symbole chrétien, Paris, 1955.
De Pythagore aux Apétres, Paris, 1956.

CartaULT (A.), Sur les vers 602-627 du VI° livre de I’Enéide, dans Revue
de Philologie, t. XX, 1896, pp. ISI-I54.

L’art de Virgile dans I’Enéide, 2 vol., Paris, 1926.

CarucnNoO (G.), Gli &wpou nell’antinferno virgiliano (Aen. v1, 426-429), dans
Giornale italiano di filologia, t. v1, 1953, pp. 63-69.

CAt1IN (A.), L’dme humaine et la vie future dans les textes lyriques des tragédies
de Sénéque, dans Latomus, t. XV, 1956, pp. 359-365.

Cesareo (C.), Il Culex e il libro VI dell’ Eneide, Palermo 1940.

CuaTiLLON (Francgois), La ‘littera Pythagorae’ ou la survivance du symbole de
I'Y dans la littérature latine du Moyen-dge, dans Revue des Etudes latines,
t. XXX, 1952, pp. 65-66.

CorriN (H. C.), ‘Allegorical interpretation of Vergil with special reference to
Fulgentius, dans Classical Weekly, t. Xv, 1921, pp. 33-35.

The influence of Vergil on St Jerome and St Augustine, ibid., t. XVII, 1924,
pp. 170-175.

Vergil and Orosius, dans The Classical Journal, t. XXXI1, 1935-1936, pp. 235~
2471,

Cowmsts (G.), Saint Augustin et la culture classique, Paris, 1927.

CompAReTTI (Domenico), Virgilio nel medio evo, t. 1, nuova ed., Firenze, 1937.
Dante e Virgilio, dans Atene e Roma, t. v, 1924, pp. 149-164.



BIBLIOGRAPHIE 127

Consotr (S.) Reminiscenze virgiliane nelle prose di L. Anneo Seneca, dans
Rivista di filologia, t. XLIX, 1921, pp. 456-467.

Conway (R. S.), The structure of the sixth book of the Aeneid, dans Essays
and studies presented to W. Ridgeway, Cambridge, 1913, p. 126.
CourceLLe (Pierre), La tradition antique dans les miniatures inédites d’un Virgile
de Naples, dans Mélanges de I’Ecole frangaise de Rotne, t. LVI, 1939, pp. 249~
279.

Etude critique des commentaires sur la ‘Consolatio Philosophiae’ de Boéce (IX"-
XV siécle), dans Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen-dge, t. XIv.
1939, pp. 5-146.

Quelques symboles funéraires du néo-platonisme latin: Le wvol de Dédale;
Ulysse et les Sirénes, dans Revue des études anciennes, t. XLVI, 1944, pp. 65-93.
Les Lettres grecques en Occident, de Macrobe a Cassiodore, 2° éd., Paris, 1048.
Histoire littéraire des grandes invasions germaniques, Paris, 1048; 2° éd. (Bré-
silienne), Petropolis, 1955.

Histoire du cliché virgilien des cent bouches (Georg. II, 42-44 = Aen. VI,
625-627), dans Revue des études latines, t. XXXI1II, 1955, pp. 23I-240.
Les Péres de I’Eglise devant les Enfers virgiliens, dans Archives d’histoire doctri-
nale et littéraire du Moyen-dge, t. XX11I, 1955, pp- 5-74 (La présente confé-
rence est extraite de ce mémoire qui envisage tout le ‘Fortleben’ du livre
VI, tant au point de vue littéraire qu’au point de vue des idées; le lecteur
trouverait 12 une annotation beaucoup plus abondante et les textes cités
in extenso).

Nouveaux aspects du platonisme chez saint Ambroise, dans Revue des études
latines, t. XXXIv, 1956, pp. 220-230.

Divination, dans Reallexikon fiir Antike und Christentum.

Jugements de s. Augustin et de s. Jérdme sur les exégéses chrétiennes de la qua-
trieme Eglogue, dans Saint Augustin, I’homme, Icenvre, I'influence, Paris, 1957
(sous presse).

CumonT (Franz), Comment Plotin détourna Porphyre du suicide, dans Revue
des études grecques, t. XXXII, 1919, pp. I13-120.

After Life in Roman Paganism, New York, 1922.

Lucréce et le symbolisme pythagoricien des Enfers, dans Revue de philologie,
t. XLIV, 1920, pp. 229-240.

Recherches sur le symbolisme funéraire des Romains, Paris, 1942.

Virgile et les morts prématurées, dans Publications de I’ Ecole Normale Supérieure,
Lettres, t. 11, Paris, 1945, pp. 120-153.

Lux perpetua, Paris, 1949.

Derourny (P.), Autour du VI° livre de I'Enéide. Virgile, Homére et Cicéron,
dans Nova et vetera, t. XXI1I, 1942, p. 113 et suiv.

Decrasst (A.), Virgilio e il foro di Augusto, dans Epigraphica, t. ViI, 1945,
pp. 88-103.

DeLARNELLE (L.), Les souvenirs d’ceuvres plastiques dans la revue des héros au
livre VI de I’Enéide, dans Revue archéologique t. XX1, 1913, I, pp. 153-170.
DEexer (F.), Des Prudentius Verhdltnis zu Vergilius, Diss. Erlangen, 1907.



128 P. COURCELLE

DiepericH (Sister M. D.), Vergil in the works of St Ambrose, dans Patristic
studies, t. xx1x, Washington, 1931.

DietricH (Albrecht), Nekyia, Leipzig, 1893.

Dmier (M. A.), La ‘lettre de Pythagore’ et les hagiographes au Moyen-dge,
dans Le Moyen-dge, t. 1X, 1954, pp. 403-418.

Dorrront (Lino), Virgilio nell’arte e nel pensiero di Seneca, Firenze, 1939.

Dorey (T. A.), Homer and Virgil: the world of the Dead, dans Orpheus, t. 11,
1956, pp. I119-122.

DunemMm (Pierre), Le systéme du monde, s vol., Paris, 1912-1916.

Du RESNEL, Recherches historiques sur les sorts appelés communément par les
payens: sortes Homericae, sortes Virgilianae . . ., dans Mémoires de I’ Académie
des Inscriptions, t. XI1X, 1753. pp. 287-310.

Dziecu (losephus), De Vergili cultu apud Hieronymum, dans Eos, t. XXXIII,

1930-1931, pp. I0I-II5.

EseuinG (H. L.), Light on Vergil Aeneid VI, 550-551, dans Classical Weekly,
t. XXVI, 1932-1933, p. 40.

EcGerDING (F.), Parcere Subiectis, ein Beitrag zur Vergilinterpretation, dans
Gymnasium, t. LIX, 1952, pp. 302-309.

Ercuier (Edmund), Die Unterwelt Vergils, dans Zeitschrift fiir osterreichische
Gymnasien, t. XXX, 1879, pp. 600-612; 72I-740.

Ertrem (S.), La Sibylle de Cumes et Virgile, dans Symbolae osloenses, t. XX1v,
1045, pp- 88-120.

Encieneart (G.), Tu Marcellus eris, dans Classical Review, t. XLV, 1931,
p. 126.

Ermini (Filippo), Il Centone di Proba e la poesia centonaria latina, Roma, 1909.

Ermic (Gotthold), Acheruntica sive descensuum apud veteres enarratio, dans
Leipziger Studien zur classischen Philologie, t. X111, 1891, pp. 249-410.

Everert (W.), Upon Virgil, Aeneid VI, 893-898, dans Classical Review,
t. XIv, 1900, pp. 153-154.

FaBre (Pierre), Les citations dans la correspondance de Paulin de Nole, dans
Publications de la Faculté des Lettres de I'Université de Strasbourg, Mélanges
1945, II Etudes littéraires, pp. 17-38.

FeSTUGIERE (A.].), La Révélation d’Hermeés Trismégiste, t. 11, Les doctrines de
I’dme, t. m, Paris, 1953.

FrancescHint (E.), Di un commento al VI dell’ Eneide attribuito a Nicola Trevet
dans Pubblicazioni dell’ Universita del Sacro Cuore, serie 1v, t. 30, Milano,
1938, pp. 131-140 (manuscrit de Venise, Marcianus lat. X11, 42, s. XV).

Franses (P. D.), Die Werke des heiligen Quodvultdens, Miinchen, 1920.

Frazer (J. G.), The golden bough, 13 vol., London, 1890-1936.

Frirzscus (C.), Die lateinischen Visionen des Mittelalters bis zur Mitte des XII.
Jahrhunderts, dans Romanische Forschungen, t. 11, 1886, pp.247-279; 11, 1887,
pp- 337-369.

Funarorr (Gino), L’oltrefomba nell’Eneide di Virgilio, Palermo, 1924.

GaAcE (Jean), Apollon romain, These, Paris, 1955.



BIBLIOGRAPHIE 120

Garrerier (Edouard), Etude sur la poésie funéraire romaine d’aprés les inscrip-
tions, These, Paris, 1922.

Ganszyniec (Ricardus), De descensu Aeneano; De ramo aureo; De sortibus
Vergilianis, dans Eos, t. XXXIII, 1930-1931, pp. 170-186.

Garrop (H. W), Virgil and Gregory of Tours, dans Classical Review, t. XXXIII,
1919, p. 28 [sur Aen. VI, 397-402 et 6oI].

Gasquy (A.), De Fabio Planciade Fulgentio Virgilii interprete, dans Berliner
Studien fiir classische Philologie, t. v1, 1, L 887.

GEsSLER (Jean), A propos des ‘sortes Virgilianae® et de leur survivance, dans
Homumages a J. Bidez et F. Cumont, Collection Latomus, t. 1, Bruxelles,
s. d. [1949], pp. 107-109.

Gerty (R.].), Romulus, Roma and Augustus in the sixth book of the Aeneid,
dans Classical Philology, t. XLv, 1950, pp. I-12.

Grson (Etienne), La cosmogonie de Bernadus Silvestris, dans Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du Moyen-dge, t. 10, 1928, pp. 5-24.

GonzenBACH (V. von), Drei Orpheusmosaiken aus der Waadt, dans Jahrbuch
der schweizerischen Gesellschaft fiir Urgeschichte, t. XL, 1949-1950, pp. 271~
287.

Grecory (Tullio), L’anima mundi nella filosofia del XII secolo, dans Giornale
critico della filosofia italiana, t. XXX, 1951, pp. 494-508.

GrimAL (Pierre), Le livre VI de I’Enéide et son actualité en 23 av. J. C., dans
Revue des études latines, t. XXXI1, 1953, pp. 49-52.

GseLL (Stéphane), Virgile et les Africains, dans Cinquantenaire de la Faculté
des Lettres d’ Alger, 1932, pp. 5-42.

GuiLeMiN (A.), Quelques injustices de la critique interne a I'égard de Virgile.
Etude sur la méthode de E. Norden a I’occasion de son commentaire sur le VI®
livre de I’Enéide, These de Dijon, Chalon sur Sadne, 1921.

Virgile, Enéide VI, Paris, 1936.

Haecker (T.), Vergil, Vater des Abendlandes, 4° éd., Zurich, 1946.

Haaruorr (T.].), The gates of sleep, dans Greece and Rome, t. XVII, 1948,
pp- 88-90.

Hacenpaur (Harald), Methods of citation in postclassical Latin prose, dans
Eranos, t. XLV, 1947, pp. 114-128.

Haun (E. A.), Aeneid vi, 739-751, dans Classical Weekly, t. xx, 1927,
pp- 215-219.

Haroie (W. R.), Virgil, Statius and Dante, dans Journal of Roman Studies,
t. VI, 1916, pp. I-12.

Haver (Louis), Le supplice de Phlegyas, étude sur un épisode de I’Enéide, dans
Revue de philologie, t. xm, 1888, pp. 145-172.
Virgile, Aen. VI, 438-439, dans Revue de philologie, t. x1, 1887, pp.62-63.

HAWTHORNE, (J. G.), Deiphobus in Hades (Aencid VI, 404-547), dans Vergilius,
t. VI, 1940, pp- 32-37.

Hemnze (Richard), Virgils epische Technik, 4 éd., Leipzig, 1928.

Hewm (Rudolf), Der Bischof Fulgentius und der Mythograph, dans Rheinisches
Museum, t.11v, 1899, pp. I11-134.

Henry (Paul), Plotin et I’Occident, Louvain, 1934.



130 P. COURCELLE

HenscueL (E.), Quantum instar in ipso, dans Gymnasium, t. LIX, 1952, p. 78.

HerrMANN (Léon), Anchise a-t-il menti? dans Revue des études anciennes,
t. XXXII, 1931, pp. 389-390.
Quisque suos potimur, Manes, dans Revue belge de philologie et d’histoire,
t. X1, 1933, pp. 118-124.
Le rameau d’or et Pempereur Auguste, dans Mélanges J. Bidez, Bruxelles,
1934, pp. 487-494.

HicuBARGER (E.L.), The gates of dreams. An archaeological examination of
Virgil, Aeneid V1, 893-899, Baltimore, 1940.

Hirst (M. E.), The gates of Virgil’s underworld: a reminiscence of Lucretius,
dans Classical review, t. Xxvi, 1912, pp. 82-83.

HovingH (Pieter Frans), Claudius Marius Victor, Alethia, Diss. Groningen,
1955.

Husaux (].), Palinure, dans Les Etudes classiques, t. III, 1934, pp. 174-194.
Déiphobe et la Sibylle (Enéide VI, 404 sqq), dans L’ Antiquité classique, t. viII,
1939, pp. 97-109.

Imm (Maximilianus), Studia Ambrosiana, dans Jahrbiicher fiir classische Philo-
logie, Supplementband xvi1, 1890, pp. 91-92.

Itewycz (Roman), Ueber den Einfluss Vergils auf die Carmina Latina epigra-
phica, dans Wiener Studien, t. X1, 1918, pp. 68-78; 138-149; XLI, 19I9,
pp. 46-51; 161-166.

Jacos (P.), L’épisode de Palinure, dans Les Etudes classiques, t. XX, 1952,
Pp- 163-167.

JacosssonN (Axel Justus), In Necyiam virgilianam studia nonnulla, Upsal, 1895.

Janetr (W.), Zur indirekten Ueberlieferung des Vergil, dans Philologische
Wochenschrift, t. xLvi, 1928, pp. 684-686.

Kerénvi (K.), Zu Vergil Aen. VI, Pindar, Platon und Dante, dans Philologische
Wochenschrift, t. xLv, 1925, coll. 279-288.
Zum Verstindnis von Vergilius Aeneis Buch VI, dans Hermes, t. LXVI,
1031, PP. 413-441.

KeseLNG (Paul), Virgil bei Augustin, dans Philologische Wochenschrift, t. Lx1,
1942, coll. 383-384.
Nochmals Virgil bei Augustin, ibid., t. 1X1v, 1944, coll. 95-96.

DE KEYSER (].), Marcellus’ laf. Vergilius, Aen. VI, 854-885, dans Nova et
vefera, 1932, pp. 18-28.

Kw~igut (W. E. J.), Cumaean gates. A reference of the Sixth Aeneid to initiation
pattern, Oxtord, 1936.
Animamque. superbam and Octavian, dans Classical Review, t. XLvII, 1933,
pp. 169-171.
[sur Aen. vi, 817.] Animamque Superbam, dans Classical Review t. XLVI,
1932, Pp. $5-57-

KocH (K.), Zu Vergil, Aeneis V1, 327, dans Philologische Wochenschrift, t. X1,
1920, coll. 835-836.

Kornrrzer (Alois), Zur Wanderung des Aeneas durch die Unterwelt, dans
Zeitschrift fiir osterreichische Gymnasien, t. XLII, 1891, pp. 961-965.



BIBLIOGRAPHIE I31

Krotr (Josef), Gott und Holle, dans Studien der Bibliothek Warburg, t. XX,
Leipzig, 1932.

Kureess (Alfons), Vergil und die Sibyllinen, dans Zeitschrift fiir Religions- und
Geistesgeschichte, t. 111, 1951, pp. 253-257.

KurtH (Godefroid), Grégoire de Tours et les études classiques au VI® siécle,
dans Revue des questions historiques, t. Xx1v, 1878, pp. 5§86-593.

LAFAYE (Georges), La Campanie dans le VI® chant de I’ Enéide, dans Revue des
Cours et Conférences, t.1v, 1895, pp. 56-64.

Latmvmer (J. F.), Aeneas and the Cumaean Sibyl, a study in topography, dans
Vergilius, t. v, 1940, pp. 28-35.

LattmMore (R.), Themes in Greek and Latin epitaphs, dans Illinois studies in
language and literature, t. xxvi, Urbana, 1942.

LecutHALER (Isidor), Die Darstellung der Unterwelt bei Homer, Odyss. XI,
und Virgil, Aen. VI, Progr. Meran, 1887.

Lewy (H.), A Latin hymn to the Creator ascribed to Plato, dans Harvard Theo-
logical Review, t. XXXIX, 1946, pp. 243-258.

LoanEe (Helen), The ‘sortes vergilianae’, dans Classical Weekly, t. xx1, 1928,
pp. 185-189.

LonG (Omera Floyd), The attitude of Alcuin toward Vergil, dans Studies in
honor of Basil L. Gildersleeve, Baltimore, 1902. pp. 381-386.

LtBeck (Aemilius), Hieronymus quos nouerit scriptores et ex quibus hauserit,
Leipzig, 1872.

Macotteaux (Emile), Madnes virgiliens et démon platonicien. A propos de
‘Quisque suos patimur Manes’ (Enéide VI, v. 743), dans L’ Antiquité classique,
t. XXIV, 1955, pp. 34I-35I).

Manoney (Frere Albertus), Vergil in the works of Prudentius, dans Patristic
Studies, t. xxx1x, Washington, 1934.

Manrtius (Max), Beitrdge zur Geschichte frithchristlichen Dichter im Mittelalter,
dans Sitzungsberichte der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien,
philos.-histor. Classe, t. cxvir, 1889, et cxXX1, 1890.

Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters, t. 1-1m, Miinchen, 1911-
1931.

MarsacH (E.), Manes in der Eschatologie der Aeneis, dans Philologische
Wochenschrift, t. xLvi1, 1929, pp. 363-366.

MarmvoNe (E.), Elio Donato, Macrobio e Servio commentatori di Vergilio,
Vercelli, 1946.

Marrou (Henri-Irénée), Movoixdg dvhp, Grenoble, 1938.

Saint Augustin et la fin de la culture antique, Paris, 1938.

Histoire de I’éducation dans I’ Antiquité, Paris, 1948.

Epitaphe chrétienne d’Hippone & réminiscences virgiliennes, dans Libyca, t. 1.
1953, pp. 215-230.

MartHA (Jules), Le supplice de Phlegyas, dans Revue de philologie, t. xim,
1889, pp. 97-117.

Marrincry (H.), Virgil’s golden age: sixth Aeneid and fourth eclogue, dans
Classical Review, t. XLVIlI, 1934, pp. 161-169.



I32 P. COURCELLE

Mausert (Camille), L’enfer de Silius Italicus, dans Revue de philologie, t.11v,
1928, pp. 140-160 et 216-240.

Maxa (R.), Die Thore des Schlafes in der Unterwelt Vergils, dans Zeitschrift
fiir osterreichische Gymnasien, t. XLV, 1894, p. 289 et suiv.

MercUET (H.), Lexikon zu Vergilius, Leipzig, 1912.

Micrers (A. K.), Lucretius and the sixth book of the Aeneid, dans American
Journal of Philology, t. LXV, 1944, pp. 135-148.

The golden bough of Plato, ibid., t. LXVI, 1945, pp. 59-63.

MrrcueLL (L. B.), Vergil’s teachings on rewards and punishments in the after-life,
dans Classical Weekly, t. X1v, 1920, pp. 59-61.

Moran (F. M.), Algunas ideas virgilianas en la Ciudad de Dios, dans Archivo
Agustiniano, t. XLV, 1950, pp. 413-426.

Mountrorp (J. F.) et Scuurrz (J. T.), Index rerum et nominum in scholiis
Servii et Aelii Donati tractatorum, dans Cornell Studies in classical philology,
t. xxi, Ithaca, 1930.

Mras (Karl), Macrobius’kommentar, dans Sitzungsberichte der preussischen Aka-
demie der Wissenschaften, Phil -hist. Klasse, 1933, VI, pp. 232-286.

Munro (H. A.].), Vergil and Seneca, dans Journal of Philology, t. 11, 1869,
pp- 144-146.

Murtey (C.), The classification of souls in the sixth Aeneid, dans Vergilius
t. v, 1040, pp. I7-27.

Nocxk (A.D.), Tertullian and the Aori, dans Vigiliae christianae, t. 1v, 1950,
pp. 129-I141.

NorpeN (Eduard), Vergilstudien. I, Die Nekyia, ihre Composition und Quellen,
dans Hermes, t. XXvII, 1893, pp. 360-406.

Zur Nekyia Vergils, tbid., t. xx1x, 1894, pp. 313-316.

Ein Panegyricus Augustus in Vergils Aeneid, dans Rheinisches Museum, t. L1V,
1899, pp. 466-482 [sur Aen, vi, 791-805].

P. Vergilius Maro, Aeneis, Buch VI, 3° éd., Leipzig, Berlin 1926 (réimpr.
Darmstadt, 1957.).

NorLN (G.), The doctrines of the Orphic mysteries, with special reference to the
words of Anchises in Vergil’s sixth Aeneid 724-751, dans Classical Journal,
t. III, 1907-1908, pPp. 91-99. .

Norwoob (F.), The tripartite eschatology of Aeneid 6, dans Classical Philology,
t. XLIX, 1954, Pp. 327-347.

Nurtine (H. C.), Vergil Aeneid VI 391 ff., dans Classical Weekly, t. xv,
1921, Pp. 49-50. ,

VAN OQOTEGHEM (].), Dans I’antre de la Sibylle, dans Les études classiques, t. 111,
1934, pp. 17-21.

L’acropole et les temples de Cumes, ibid., t. v, 1936, pp. 606-612.
L’oracle de la Sibylle au chant VI de I’Eneide, ibid., t. 1X, 1940, pp. 14-17.
Somni portae, ibid., t. XvI, 1948, pp. 386-390.

Panorsky (E.), Hercules am Scheidewege, dans Studien der Bibliothek Warburg,
Leipzig, 1930.

Parisio (Pietro), Esame critico della Nekyia omerica raffrontata col libro VI
dell’ Eneide, Napoli, 1883.



BIBLIO GRAPHIE 133

Pascar (C.), Il bivio della vita e la “littera Pythagorae’, dans Miscellanea Ce-
riani, Milano, 1910, pp. 57-67.
Un passo di Lucifero Caralitano, dans Bollettino di filologia classica, t. XV,
1908, p. 17.

PeeTERS (P.), La Passion de s. Pansophios d’ Alexandrie, dans Analecta Bollan-
diana, t.XLVII, 1929, pp. 307-337.
Une légende de Virgile dans [I’hagiographie grecque, dans Mélanges Paul
Thomas, Bruges, 1930, pp. 546-554.

PEpIN (Jean), Le ‘challenge’ Homére-Moise aux premiers siécles chrétiens, dans
Revue des sciences religieuses, t. XXIX, 1955, pp. 116-122.

PerersoN (E.), Die Taufe im Acherusischen See, dans Vigiliae christianae,
t. IX, 1955, pp. 1-20.

Prcarp (Charles), Nouvelles remarques sur I’apologue dit de Prodicos, Héracles
entre le vice et la vertu, dans Revue archéologique, 1953, 2, pp. 10-41.

Poescur (V.), Die Dichtkunst Virgils, Bild und Symbol in der Aeneis, Innsbruck,
1950.

Preuss (F. A.), The sixth book of the Aeneid, an appreciation, Chicago, 1933

Primm (Karl), Das Prophetenamt der Sibyllen in kirchlicher Literatur, mit be-
sonderer Riicksicht auf die Deutung der 4. Ekloge Virgils, dans Scholastik,

t. IV, 1029, pp. 5§4-77; 221-246; 498-533.

RADERMACHER (L.), Motiv und Personlichkeit. I1I, Die Biisser Vergils, dans
Rheinisches Museum, t. LX111, 1908, pp. $3I-557.

Racazzint (V.), La romanitd di Seneca e gli influssi virgiliani nelle sue opere,
dans Convivium, t.1, 1929, 4, pp. $54-572.

RanD (E. K.), The mediaeval Virgil, dans Studi medievali, t. v, 1932, pp.
418-442.

REemacH (Salomon), Un vers de Virgile (Enéide VI, 743), dans Revue archéo-
logique, 1901, 2, pp. 229-236.

"Awpot Buoo Odvartor dans Archiv fiir Religionswissenschaft, t. 1X, 1906, pp.
312-322.

REemy (E.), Le mouvement drawmatique dans les vers 752 a 886 du livre VI de
I’Enéide, dans Les Etudes Classiques, t.1, 1932, pp. 103-110.

RENAUDET (A.), Dante humaniste, Paris, 1952.

Renuccr (Paul), Dante disciple et juge du monde gréco-latin, Paris, s. d. [1954].

Risgzzo (F.), Il v. 126 del VI libro dell’Encide in una iscrizione inedita di
Lucera, dans Rivista indo-greco-italica, t. XIv, 1930, pp. 100-I0I.

Ricut (Pierre), La survie de Virgile a I'époque mérovingienne, dans Revue des
études latines, t. XXXII, 1954, pp. 48-49.

Rigss (E.), Aeneid VI, 190-204, dans Classical Weekly, t. XXXIX, 1945-1946,
.13,

Ropricuez (P. Conrado), El altma virgiliana de san Augustin, Escorial, 1931.

Rose (H.].), Quique suos patimur manes, dans Harvard Theological Review,
t. XXXVII, 19044, pp. 45-48.
Tu Marcellus eris, dans Classical Review, t. XLV, 1931 pp. SI-52.

Rostacnt (A.), Vergilio, L’Eneide IV-V1, Verona, 1942.



134 P. COURCELLE

Rousser (L.), Une faute de goiit de Virgile, dans Revue des études grecques,
t. XLIv, 1931, pp. I-7 [sur Aen., vi, 308].

DE RuyT (Franz), L’idée du ‘bivium’ et le symbole pythagoricien de I'Y, dans
Revue belge de philologie et d’histoire, t. X, 1931, pp. 10-41.
Note de vocabulaire virgilien, somnia et insomnia, dans Latomus, t. Vv, 1946,
PPp- 245-248.
L’élégie de Marcellus dans I'Enéide: rhétorique ou lyrisme, dans Les Etudes
classiques, t. 11, 1933, pp. 138-144.
Infelix Dido (Virgile, Enéide VI 450-476), ibid., t. X1, 1942, pp. 320-324.
Charun, démon étrusque de la mort, Bruxelles, 1930.

SABBADINI (R.), Manibus date lilia plenis, dans Rivista di filologia classica, t. LX,
1932, pp. 497-498.

SAGE (E. T.), Some medieval conceptions of Vergil and their origins, dans Classi-
cal Journal, t. XXv, 1930, pp. §93-600.

DE SAINT Dents (E.), Oun situer les écueils des Sirénes et la chute de Palinure?
dans Les études classiques, t. VII, 1938, pp. 472-491.

SANTORO (A), Esegeti virgiliani antichi: Donato, Macrobio, Servio, Bari, 1946.

SAVAGE (]. J. H.), Mediacval notes on the sixth Aeneid in Parisinus 7930, dans
Speculum, t. 1X, 1934, pp. 204-212.

Some possible sources of mediaeval conceptions of Virgil, dans Speculum, t. X1x,
1044, pp. 336-343.

The mediaeval tradition of Cerberus, dans Traditio, t. VII, 1949-1951, pp. 405~
4710.

Scuanz (Martin), Geschichte der Romischen Litteratur, t. 1w (4° éd., 1935)
a v, Miinchen, 1914-1920.

Scuepier (M.), Die Philosophie des Macrobius und ihr Einfluss auf die Wissen-
schaft des christlichen Mittelalters, dans Beitrdge zur Geschichte der Philosophie
des Mittelalters, t. xmm1, 1, Miinster, 1916.

Scueikie (Karl Hermann), Virgil in der Deutung Augustins, Stuttgart-
Berlin, 1939.

Scueriiro (M.), Il Flegias di Dante e il Phlegyas di Virgilio, dans Rendiconti
dell’ Istituto Lombardo, classe di Lettere, t. XLII 1009, 327-365.

ScHERMANN (].), Zu Vergils Vorstellungen vc.n Jenseits, Ravensburg, 1893.

Scawarz (Chr. Gottl.), Dissertatio inauguralis de sortibus poeticis, Altorf, 1734.

Scawen (C.), Vergil bei Prudentius, Diss. Leipzig, 1937.

ScuawienNer (E.), Emotional Contrast in Aeneid VI, 155-650, dans Classical
Bulletin, t. 1X, 1932-1933, p. 62-64.

SEsToN (WrtLriaMm), Jovius et Herculius ou I’ “épiphanie’ des tétrarques, dans
Historia, t. 1, 1950, pp. 257-266.

Sk (E.T.), Saeculi noni auctoris in Boetii ‘Consolationem Philosophiae’ com-
mentarius, Rome, 1935.

SiversTEIN (H. T.), Dante and Vergil the mystic, dans Harvard Studies and
notes in Philology and Literature, t. XIv, 1932, pp. 51-82.

StLVESTRE (H.), Le commentaire inédit de_Jean Scot Erigéne au metre 9 du livre IIT
du “De consolatione Philosophiae’ de Boéce, dans Revue d’histoire ecclésiastique,
t. XLVII, 1952, pp. 44-122.



BIBLIOGRAPHIE I35

S1aTER (D. A.), ‘Sortes Virgilianae’ or Vergil and To-day, Oxford, 1922.

Smitey (Ch. N.), Vergil, his philosophic background and his relation to Chris-
tianity, dans Classical Journal, t. XxXv1, 1931, pp. 660-675.

Stern (Henri), La tosaique d’Orphée de Blanzy-les-Fismes, dans Gallia,
t. XII, 1955, pp. 4I-77.

STeTTNER (W.), Die Seelenwanderung bei Griechen und Romern, dans Tiibinger
Beitrdage zur Altertumswissenschaft, t. xxi1, Stuttgart-Berlin, 1934.

SurLvan (F. A.), Intimations of immortality among the ancient Romans, dans
Classical Journal, t. XXXIX, 1943-1944, pp- 15-24.

Tavror (J. H.), With Vergil at Cumae, dans Classical Bulletin, t. XX1X, 1953,
pp- 37-40.

THIRION (].), Orphée magicien dans la mosaique romaine, dans Mélanges . . . de
I’Ecole frangaise de Rome, t. LXVII, 1955, pp. 149-179.

Topp (O.].), Charon the ‘partitor’, dans Classical Philology, t. XL, 1945,
PP- 243-247.

Tracy (H.L.), Hades in montage, dans Phoenix, t. VI, 1954, pp. 136-141.

Treu (M.), Die neue ‘orphische’ Unterweltbeschreibung und Vergil, dans Hermes,
t. LXXXII, 1954, pp. 24~51.

DE Trooz (Charles), La critique de Virgile dans les Commentaires de Servius,
dans Le Musée belge, t. XXX111, 1929, pp. 229-261.

Ussani (Vincenzo), I viaggi di Virgilio nel sotterra, dans Wirtschaft und Kultur,
Festschrift zum 70. Geburtstage von A. Dopsch, Leipzig, 1938, pp. 604-610.

Vawmacer (Luigi), Il Virgilianismo nella letteratura Romana, dans Rivista di
filologia, t. xvim, 1890, pp. 365-399.

Vasorp (J.), Augustinus quae hauserit ex Virgilio, Miinchen, 1907-1908.

VerraIL (M. de G.), Two instances of symbolism in the sixth Aeneid, dans
Classical Review, t. XXIV, 1911, pp. 43-46.

Vinek (J. H.), Tu Marcellus eris, dans Classical Review, t. XLv, 1931, p. I27.

VorrmanN (M.), Die Nekyia im VI. Buch der Aeneide, Breslau, 1903.

WacNER (A. 1.) et Haaruorr (T J.), Vergil Aeneid VI, 567-569, dans Classical
review, t. XLIV, 1930, p. I70.

Warracg (Edith Owen), The notes on philosophy in the Commentary of Servius
on the Eclogues, the Georgics and the Aeneid of Vergil, Columbia, 1938.

WasziNk (J. H.), Vergil and the Sibyl of Cumae, dans Mnemosyne, ser. 1v,
t. T, 1948, pp. 43-58.
Mors immatura, dans Vigiliae christianae, t. I, 1949, pp. 107-112.

"WEenAND (Hendrik Christoffel), Het Oordeel der Kerkvaders over het Orakel,
Diss. Utrecht, Amsterdam, 1935.

WEesTON (A. H.), Aeneid VI, 37-39, dans Classical Journal, t. XXXVIII, 1943,
PP- 479-480. :

WEeTMORE (M. N.), Index verborum Vergilianus, New Haven, 2° éd., 1930.

WeyMmaN (C.), C.-r. de I’éd. Schenkl de s. Ambroise, dans Literarisches
Centralblatt, t. xtvi, 1897, pp. 687-688; 1692-1693.
Beitrdge zur Geschichte der lateinischen Poesie, Miinchen, 1926.



136 P. COURCELLE

VAN DE WINPERSSE (W. M. A.), Vergilius bij Augustinus, dans Studia catho-
lica, t. v11, 1930-1931, pp. 132-140.

WINTER (Aem.), De doctrinae Neoplatonicae in Augustini Civitate Dei vestigiis,
Diss. Freiburg in Breisgau, 1928.

WirtH (Hermannus), De Vergilii apud Senecam philosophum usu, Diss. Frei-
burg im Breisgau, 1900.

pE Wrirr (N. W.), Virgil and apocalyptic literature, dans Classical Journal,
t. X111, 1917-1918, pp. 600-606.

Wirtton (W.F.), Commissa piacula (Vergil, Aen. VI, 569) dans Classical
Review, t. Xuv, 1930, pp. 171-173.

VAN DE WOESTNE, Haec Tibi erunt artes (Vergil, Aen. VI, 852), dans. Mé-
langes P. Thomas, Bruges, 1930, pp. 705-712.

Worr (E.), Die allegorische Vergilerklarung des Cristoforo Landino, dans Neue
Jahrbiicher fiir das klassische Altertum, t. X111, 1919, pp. 453-479.

ZABUGHIN (F.), Vergilio nel rinascimento italiano, da Dante a Torquato Tasso,
Bologna, 1921.

ZArpERT (G.), Virgil’s Fortleben im Mittelalter, dans Denkschriften der Wiener
Akademic der Wissenschaften, t. 11, 185T.

ZWIERLEIN (S.), Venantius Fortunatus in seiner Abhdngigkeit von Vergil, Diss.
Wiirzburg, 1926. '



	Interprétations néo-platonisantes du livre VI de l'Enéide

