
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 3 (1957)

Artikel: Gott und Seele im kaiserzeitlichen Denken

Autor: Theiler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

WILLY THEILER

Gott und Seele im kaiserzeitlichen

Denken



•\

i. -,

: i'

v

v
' ' "i -'<

- * A- V. • s:S,- v.. V •• '• "•



GOTT UND SEELE IM KAISERZEITLICHEN
DENKEN

Es seien zu Beginn mit Stichwörtern die Hauptthemen der
kaiserzeitlichen Philosophie einander gegenübergestellt:

Demiurg der sichtbaren Welt

Ursprung des Übels

Zwang des Fatums

Abstieg der Seele

— Unbekannter, unumgrenzter Gott
— Vorsehung
— Freiheit
— Rückstieg der Seele

Der Unterschied gegenüber den Themen der vorangegangenen

hellenistischen Philosophie ist deutlich. Der späte Plato
sah das Intellegible, das er zuerst im Bereich des Ethischen
entdeckt hatte, in den harmonischen Gesetzen der
Gestirnbewegungen sich widerspiegeln; die Seele, der früher Reinigung

und Tugend Würde verliehen hatten, wurde ihm nun
zur Bewegungskraft der Welt. Eine neue geistgegründete
Physik entstand. Wie im Timaeus 41 a ff. vor grossartiger
Kulisse die Schöpfung der untern Seele Sterngöttern
übertragen wurde, sei nur als Einzelheit hervorgehoben. Die
neue Physik führte zu einer Kosmosreligion, die dem letzten
Staat, dem der Gesetze, an Stelle der sophistisch unterhöhlten
Väterreligion den Bestand garantieren sollte. Zwei Dinge,
bemerkt Plato Gesetze 966 d, führen zum Erweis der Götter
(raeme; S-scov), einmal die Seele als das Altehrwürdigste und
Göttlichste von allem, dem Bewegung übergreifend auf das

Werden1 ewigfliessendes Sein verliehen hat, dann der regel-

1. Zum schwierigen xivrja 1? ycvecriv TOxpaXaßoücroc ist hinzuzuziehen Phaedr.

245 de: beim Aufhören der Seelenbewegung roxvxa xs oüpavbv Ttäaav xe

yeveaiv (beinahe gleich tpüatv) aup.7teaoüaav axvjvat. Der Demiurg des

Timaeus ist mythische Personifikation der Weltseele, des Weltgeistes;
Epinomis 984 c Srnatoupyoucra. Etwas verschieden urteilt W. J.
Verdenius, Entretiens i, 251. - Wie Gesetze 966 d dann gleich 967 d mit
den zwei Glaubensartikeln für den Frommen, S-soceßfjc;.

9



66 W. THEILER

mässige Umlauf der Gestirne und alles andern, das der Geist

beherrscht, der das Ganze geordnet hat. Im folgenden wird
dann die Meinung abgelehnt, dass astronomische und damit
verbundene Studien zum Atheismus führen. Die Gestirne
werden 899 b Götter gennant (nach dem Plato der mittleren
Zeit, Cratylus 397 d, war Verehrung von Sonne, Mond
usw. Kennzeichen des Barbaren). Bekannt ist wie Piatos
Schüler die Gedanken aufnehmen: Philipp von Opus, der

in der Epinomis die höchste Weisheit sucht, die Astronomie,
die ihm zugleich Frömmigkeit, afsoaeßsioc ist, 990 a,
Aristoteles, der in geistreicher Umbildung des Höhlengleichnisses

von Piatos Staat 514 a ff. und-wie Herr Guthrie
bemerkt - der Theorie von der Erdhöhlung Phaedo 109 a ff.
in einer Jugendschrift (fr. 13 Walzer, aus Cicero nat. deor.
2,95) von Menschen spricht, die in wohlausgestatteten,
bildergeschmückten Kellerräumen gewohnt hatten und nun
plötzlich aufsteigen könnten und Erde, Meer und Himmel
sähen, der Sonne Kraft und in der Nacht den Schmuck der
Himmelshchter quae cum viderent, profecto et esse deos

et haec tanta opera deorum esse arbitrarentur. Von den
zahlreichen antiken Stellen, die von den epya auf den
göttlichen Urheber schliessen - die Stoa bemächtigte sich gern des

Beweisganges -, seien nur die unter sich ähnlichen
hochgestimmten Ausführungen gennant: Cicero Tusc. 1,68 ff (deum
adgnoscis ex operibus, ohne ihn zu sehen) und [Aristoteles]
7t. xoerptou 399 b 12 ff. (tcli7ts6£(.v 0eo<; dcOecopTjTop art' aürcov

TÖv epycov OsopeUai).1 Kühner noch spricht sich Cicero
nat. dcor. 2,153 aus, nicht platofern, aus spätstoischer Vorlage;

Preis der menschlichen Kräfte: quid vero hominum
ratio non in caelum usque penetrat astrorum cursus

1. Die Stellen zusammen in Ed. Nordens Agnostos Theos 25 f. Die schönste

wort- und motivgcschichtliche Untersuchung, die wir haben, behandelt
überhaupt den Umkreis unserer Darlegung. Wir akzentuieren etwas
verschieden, betonen stärker die griechische platonische Linie. Neuerdings
besonders wichtig A.-J. Festugiere, La Revelation d'Hermes Trismegiste,
1-4. I944-I955-



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 67

cognovimus; quae contucns animus accedit ad cognitionem
dcorum, e qua oritur pietas. Es ist nicht zu bezweifeln,
dass damit etwa yv&cjt? 9-scöv IE, cpusrai Osoaeßsta

wiedergegeben wird. Mit verwandten Sätzen ragt Manilius hervor,

4,893 ff. noscere mundum victor ad sidera mittit
sidereos animos propiusque adspectat Olympum. 917 (deus)

seque ipsum inculcat et offert, ut bene cognosci possit; dazu
berühmt 2,115 f. quis caelum possit nisi caeli munere nosse et

reperire deum, nisi qui pars ipse deorum est?1

Aber von der Zeit an, da Manilius, unter Tiberius, schrieb,
sind Stimmen vernehmbarer, die die Hochgemutheit kosmischer

Schau dämpfen. Sollte der Mensch nicht auf unserer
Erde in der platonischen Elöhle weilen (cnojXatov), oder im
avrpov des Empedokles (fr. 120), fragt sich Plotin 4,8,1,33
und 2,9,6,8, und er kommt, da er sich nicht um die platonische

Chronologie kümmert, in einige Verlegenheit, weil im
Timaeus unsere Welt gepriesen wird. Nun ist gewiss die

Körperfeindlichkeit nicht nur Piatos, sondern auch der

Orphiker, ja auch des jungen Aristoteles (protrept. fr. 10
das grause Bild von den durch etruskische Seeräuber an
Leichen geschmiedeten Gefangenen) bekannt.2 Aber eben auch
bei Aristoteles endigt die göttliche Gestirnwelt die schmerzliche

Beschränkung des irdischen Daseins und schon hier
entschwebt der Philosoph in die Sphären allschauender

Geistigkeit. So ist es auch an der merkwürdigen Stelle des

Megasthenes in seinem Bericht über die indische Philosophie,
die stoische und früharistotelische Formulierungen benutzt;

1. Ähnliche Stellen schlicssen oft auf die Gottnähe des Menschen, Cicero
Tusc. 1,62 f.; Ps. plato Axiochos 370 bc, wozu Porphyrios bei Euscb praep.
ev. II, 28,14 f. gehört; Hermet. 10,25; Lactanz opif. dei 16,9; Nemesios 64

Matth.; vgl. das Epigramm des Astronomen Ptolelemäus Anth. Palat.

9,577- Weiteres bei K. Gronau, Poseidonios u. d.jüd.-christl. Genesisexegese

1914, 283 ff.
2. Vgl. die wohl schon alte Exegese von Heraklit fr. 88 und 62 (von
Walzer zu fr. 62 zitiert) bei Philo leg. all. 1,108; SextusEmpir. hyp. 3,230;
dazu auch Clemens von Alexandrien Strom. 5,105,2; Plutarch sollert. anim.
964 e. Der Körper als Grab z.B. auch Philo somn. 1,139.



68 W. THEILER

bei Strabo 713 wird unser irdisches Leben dem Zustand eines

Embryo geglichen, der Tod der Geburt zum wahren Leben

(tov gev evfrdSs ßfov av äxg7]v xuopivcov slvai, tov Ss

0dvctTOv ysvsaiv s'15 tov övtox; ßiov xal tov süSatpova toü;
cpLXooro<py](Ta(n). Das Bild ist aufgenommen (auf welchem

Wege, ist unklar) und die kosmische Krönung näher
ausgeführt bei Seneca epist. 102,23 ff. quemadmodum decern
mensibus tenet nos maternus uterus, so in unserer Lebenszeit
in ahum matureseimus partum; der Todestag aeterni na-
talis in tenebris vixisse te dices, cum totam lucem et
totus aspexeris, quam nunc per angustissimas oculorum vias
obscure intueris (et tarnen admiraris illam iam proeul);
verwiesen sei auch auf Cicero Tusc. 1,75 und somn. Scip.
14,29.

Doch beim altern Zeitgenossen von Seneca und dem Apostel

Paulus, bei Philo von Alexandrien, erscheinen Züge
einer «kaiserzeitlichen» unkosmischen Denkweise. Zwar ist
herrschend der aristotelisch-stoische Preis des Kosmos, des

Zeugen für den handwerklichen Schöpfer (leg. all. 3,97 fr.

praem. 41 f.), oder Gott ist der Pflanzer der grossen
Weltpflanze (plant. 2 f.), Welttier heisst es an anderer Stelle, spec,
leg. 1,210, oder der Kosmos ist Sohn Gottes, spec. leg. 1,41,

q. deus. 31. Auch Lenker des Planetenwagens heisst Gott
Cherub. 24 oder Hegemon der Kosmosstadt, spec. leg. 1,34,

König der Könige, Cher. 99, und die Gestirne sind ßraxp^oi

spec. leg. 1,14. Aber Philo knüpft auch einmal unter Berufung

auf Genesis 1,26 (-rtotYiiTtopsv av0pw7tov) an das mythische
Spiel des Timaeus an, wo die Schaffung der niedern Seele

Untergöttern übertragen wird (confus. 179), weil es dem
Allführer nicht geziemend1 schien, den Weg zur Schlechtigkeit

in der Denkseele von sich aus zu schaffen (ähnlich
fug. 68 ff.); zur Erfüllung des Alls gehört aber auch das freie
Entscheiden, aÖTei;oöaiov des Menschen (darüber etwas anders

opif. 146). Von u7cy]xooi Suvdpst? spricht confus. 175, aber es

1. Altes theologisches Motiv; Xenophanes fr. 26.



DAS KAISERZEIT LI CHE DENKEN 69

wird auch überhaupt die weltschöpfende Kraft abgetrennt,1
opif. 21, confus. 137 oder auch, nach einer jüdischen
Vorstellung, der Logos, Cherub. 127, leg. all. 3,96. Und der

Logos heisst auch zweiter Gott, bei Euseb praep. ev. 7,13:
nach ihm als Idee ist der Mensch geschaffen: eSsi yap tov
Xoytxov ev t|n>XT) tutov utco 0eiou Xoyou yoLpa.yßrjVOLi, ercel 6

7rpo tou Xoyou D-So? xpstcrawv ecrrlv 4 raxera Xoytxv) cpücru;.

Entsprechend dieser Ausdrucksweise fallen auch sonst für
Philo Kräfte und Ideen zusammen (z. B. spec. leg. 1,48.329).
Eine schematische Gliederung könnte bei Philo unterscheiden:

Die Lehre vom zweiten Gott, wie die von den Kräften2
dient dazu, den obersten Gott unendlich weit über das

Werden und den Kosmos hinauszurücken, die Kluft
zwischen der Nichtigkeit des Menschen (oü&eveta) und der
Elöhe Gottes (congr. 107) aufzureissen. Während für den

Stoiker Gott nicht fern ist (ou paxpav, auch Apostelgesch.
17,27), so ist er für Philo gaxpav ysveasa)?, somn. 1,66 oder
auch syyjTara xal paxpav post. 20, nahe nämlich vermöge
der allgegenwärtigen Kräfte, oder auch nirgends und überall,
confus. 136. Gott ist unumgrenzt, doteptypacpoi;, sacr. 59.

1. In xüpioc; (SsairoxTjp, heres 22) xal S-e6i; sieht Philo die Hauptkräfte
ausgedrückt, Stiafgewalt und Providenz (oder Weltordnung, von xiNvat
z.B. confus. 137), vgl. leg. all. 1,95; plant. 86, heres 166. Creatio mundi und
corruptio mundi wegen der creatrix natura bezw. des iudiciale ius Gottes
Philo de provid. 1,35.
2. Ps. aristoteles de mundo 398 a 1 ff. stellt es als Trpe7tov dar, dass rj ev

oüpavco ISpupevY] Suvapt? Fernwirkungen hat, drückt sich dann aber b7 ff.
doch so aus: xtjv Suvaptv Sia xoö au(j.7tavxop xotjpou Sifjxoucrav ^Xi6v xe
xivetv usw. Aristoteles selber lässt Metaph. 1072 a 19 ff. das rcpöixov xivoüv
äxtv7]xov direkt durch Eros auf die Himmelsphären wirken. Ihr
ätherischer Körper als Sitz des Göttlichen de caelo 278 b 15, 284 a II, 270 b

5. Kühn 279 a 11 ff. ausserhalb des Ätherhimmels gibt es weder Zeit (dafür
Ewigkeit, a'icov), noch Raum (weil keine Grenze da ist), noch Bewegung
(weil es keinen beweglichen Körper gibt), sondern nur bestes Leben,
Glückseligkeit, und Sein und Leben alles Andern hängt davon ab.

Kosmos
Werden

Seele Kräfte Gott
Logoi



70 W. THEILER

Oft spricht Philo von der ungestillten Sehnsucht des

Menschen, Gott zu suchen, wobei zwar dessen Existenz erfahren,
nicht aber sein Wesen1 erfasst wird: post. 13 ff. (doch bleibt
Gott fern a7tetpcp xü Sta<TTY)(raTi. 18, aTCptypatpoic; Siaa"tY)gacn

19), leg. all. 3,47 ff., spec. leg. 1,32 ff, praem. 38 ff, virt.
215. Das Suchen auch ohne Finden ist ersehnt, spec. leg. 1,40.
Der Aufstiegsweg über die Himmelsgrenze hinaus findet
Schilderung q. det. 89, mut. nom. 179 f., op. 170 ff 7xty)vo<;

äp&etc;.. 7xXavY)T6iv ts xal xTtXavcbv yopsLoct,<; aup.7t£pwtoX7]-

heli; OTopevo? epaiTi aocpia? 7toSv)ystoüvtl naoav ty)V at-
(7afY]T7]v ouaiav urtspxu^ac; evxauha sfierai x9j? votjtyk- dann
weiter in' aurov tevai Soxst tov piyav ßacttXea. Das Ziel des

Weges wäre yv«cn<; S-eoü, q. deus 143 mit sonst eher vermiedenem

Terminus; vgl. noch tyjv toö svö<; srayvcoutv leg. all.

3,48; freilich steht Gott eigentlich über dem agathon, der

monas, dem hen, praem. 40. Eigenartigerweise besteht Philo
auch auf einer Mithilfe Gottes, leg. all. 1,38 rccoc; av ivorjuev

7) -9-sov. ei ptv) ivenveuae xal T^oero aÜT% xaira Süvapuv;
oü yap av <xnsToXpiTjcTs tocoütov ävaSpaptstv o ävGpcümvcx; voö<;,

w? ävuXaßeaha!, 9-soü qAasax;, ei p.7] o D-so^ äveaTtaaev2 aürov

TTpo? eauTov. Gott kann auch dem Willen des Menschen

vorausgehen (leg. all. 3,215 7xpoa7tavi:äv, vgl. virt. 185), während

er andern die Umwendimg nicht gewährt, 213. Die
Unterscheidung prädestinierter Menschenklassen kann erwartet

werden und wirklich geht über die Abgrenzung verschiedener

Menschentypen (ßtot) bei Plato und Aristoteles hinaus

q. deus 143 f., Gig. 64, wo den Gottsuchern die Fleischesgenossen,

die Erdensöhne entgegengesetzt sind. Gig. 60 f.

1. Zu ÖTOXp?;iS-o6cr£a Scxt. Empir. adv. math. 9,61; Cic. nat. deor. 2,3;
dazu Vorbereitung des Neuplatonismus 1930, 142 ff. Über den Seelenaufstieg

J. H. Kühn, "Y4°S 1941, 72 ff.
2. Über die die Seele heraufziehenden göttlichen Logoi oder auch aus
Menschenliebe und Mitleid zur Hilfe auf die Erde hinuntersteigenden Philo
somn. 1,146 f., dort 140 über die Engel als örtap/oi coaTtep peyaXou
ßaaiXscoi; dexoal xa! wozu [Arist.] de mundo 398 a 21 zu
vergleichen, wo der ßaaiXstn; 8e(T7x6ty](; xa! heisst. Philo conf. 171 nennt
8uv<ip,si<; äpcoyot, crcoTTipioi., xoXaaTr)pioi.



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 71

trennt Menschen der Erde, des Himmels (die Geistesarbeiter)
und Gottes, Priester und Propheten, omvsc, oüx yj^tcocrav tto-
Xiteloci; 7rapa xü xoagco Tuysiv xal xoagoTroXiTai ysveaS-ai,

to Se odofb)TOv 7tav UTcepxb^owTei; tov votjtov xoagov [xet-
avecTTTjcrav.

Philos akosmische Auffassung, von seiner Väterreligion
bestimmt, konnte doch auch Formulierungen des zeitgenössischen

Piatonismus übernehmen. Wir kennen die Dogmatik
der etwas späteren Gaiusschule recht gut durch die
Zusammenfassungen von Albinos (Alkinoos) im Didaskalikos und
Apuleius de Piatone, sowie durch Benutzung bei Hippolytos
und dem Redner Maximus Tyrius u.a. Gaius selber wird
insbesondere von Porphyrios bei Proklos in Timaeum zitiert.
Erstaunlich sind die Gottesprädikate bei Albin 164,28 ff.
Hermann: der erste Gott appyjTo? (noch nicht ayvMcrrot;),
dceiTsXyji;, txocvtsXy]? (vgl. Theophrast bei Simplicius in phys.
965,4), &s(.6t7)?, oüaiox7]?; der parallele Bericht von Apuleius
1,5 liefert noch dbxeplgeTpoc, unummessen.

Er ist od/uo? t£> vco toü aug7tocvTO<; oüpavoö (181,36 9-eö<;

s-rcoupemox; gegenüber dem UTcspoopcmo«; Zsü<;, der besser als

Tugend ist). Er erweckt die Weltseele aus tiefem Schlaf,

165,2, 169,33, mh gnostischem Bild, auch bei Maximus
Tyr. 16, 3 Dübner, S. 115,11 Hobein. Dieser gibt in der
Rede über den Gott bei Plato auch die untern Stufen des

voS?, 17,8, S. 139,3 vergisst in der sonst mit Albin 164,16
zusammenstimmenden Aufzählung den ersten Gott. Erhalten
hat er, gewiss aus dem selben System, den innern
Aufstiegsweg des menschlichen Geistes, der vom Xoyo? dcX7)aH)<;

und spcoq geleitet über den Efimmel und seine schöne Fügung
hinausgeht, Ü7xepxü^ai tov oüpocvov (141,127). Nachher, 143,

16, spricht er in erstaunlicher Nähe von Plotin 1,6,7, und 6,9,9
Ende vom Ablegen der Kleider, um zu Gott zu gelangen:
cccpsXs tw Xoyco tt]v 7rspi.ßoX7)v xou tt]v äoyoXiav xwv ocpffaXgcov

xal to x«TaXsu];6[i,evov oijjsi, aÜTo sxeivo olov no&sic,' si 8s s^a-
aö'Evet^ 7xpo? tt]v too rnzxpoc, xal Syjpuoopyoü ffeav, dcpxsü aoi Ta



72 W. THEILER

epya. Schon Philo hatte also die selbe Theorie vor sich, hatte

nur den Erfolg der unmittelbaren Gottesschau abgebremst.
Beim Zeitgenossen des Gaius, dem Platoniker Plutarch von

Chäronea, ist die Viergliederung der Prinzipien, die wir für
Philo aufzustellen versuchten, geradezu bezeugt unter starker

Entgegensetzung der linken und der rechten Seite. Während
die Gaiusschule nur Materie, Idee, Gott aufzählt (so Albin c.

8-10),1 ordnet Plutarch auch die Seele ein. In der Schrift über
die Seelenschöpfung im Timaeus tritt aus 1015 e, 1024 ab

(vgl. auch Plat, quaest. 1003 a) das folgende Schema heraus:

zwEiEiEiT Bewegung Ordnimg Einheit
Materie böse Weltseele Geist Gott

Areimanios Oromasdes

(Typhon Osiris)

Ausdrücklich wird die Bewegung auf Grund von Plato
Tim. 30 a, 53 a abucc xaxou in der neutralen Materie
genannt und mit der bösen Weltseele der platonischen Gesetze

896 e geglichen; allerdings lässt dann Plato die hypothetisch
aufgestellte böse Weltseele fallen, und aus Gesetze 966 d,
oben zitiert, ergibt sich, dass er (gute) Seele und Geist
nebeneinandersetzt. Auf die zoroastrische Analogie weist 1026

c. Eine ähnliche dualistische Lehre findet Plutarch de Iside

in ägyptischer Überlieferung, die er philosophisch deutet wie
Philo die Thora. Orient und Okzident reichen sich die
Hände in einer allgemein platonisierenden Philosophie, deren
Ziel ist toü 7ipo)Tou xocl xuptoo xal vo7]toö yvwcnp, de Is. 352 a;
über das Aufblitzen des Intellegiblen in der Seele 382 d.
Nach 371 a repräsentiert im Seelischen Osiris Geist und
Vernünftigkeit, im Körperlichen die Ordnung. Typhon im
Seelischen das Unvernünftige, im Körperlichen alles Gestörte.

Plutarch, der das Schöpfungsproblem noch genauer in

1. Auf Grund der varronischen Deutung von Jupiter, Juno, Minerva auf
Gott, Materie, Idee (bei Augustin civ. dei 7,28) darf man die Dreiteilung
auf Antiochos von Askalon, den platonischen Lehrer Varros zurückführen.



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 73

der verlorenen Schrift n. too yeyovevao xaxa nxdxcova xov

xoojlov behandelt hatte, land zur Zeit Marc Aurels einen

Nachfolger in Attikos. Beide stehen zusammen bei Proklos
in Tim. 1,386,26 ff. (vgl. 2,153,29); die Polemik des Porphy-
rios hat offenbar die Namen erhalten, vgl. 1,382,13 und
39i,4ff., wo ausdrücklich das Viererschema des Attikos
genannt ist mit seinen mit einander verbundenen Prinzipien
(äpydp auva7tToü<7a<; a.Xk-qkct.iq): Demiurg (den er nicht vom
7rpwTo<; &S05 trennte, 394,8), Ideen, böse Bewegungsseele und
Materie.1

Bei sonst ähnlichem Schema vollzog den uns schon bekannten

Schritt der Trennung von erstem Gott und Demiurg
Numenios von Apamea besonders im Dialog über das Gute:

ZWEIHEIT Untere Seele Demiurg Einheit
Materie Begierde 2. Geist 1. Geist (das Gute)

Die Hauptzeugnisse bietet Euseb praep. ev. 11,18,22 (fr.
20-29 Leemans). Der erste Geist oder erste Gott ist einfach,

untätig, unerkannt (dyvooüptsvop), so freilich, dass der Mensch

wegtretend vom Sinnlichen sich mit ihm einen kann govop

govep nach bekannter Formel, die Plotin aufnimmt, 1,6,7,9;
6,7,34,7 im Grunde nahe dem, was Maximus Tyrius geboten
hatte. Mit prophetenhaftem Sendungsbewusstsein spricht
er: Ihr Menschen, der Geist, den ihr vermutet, ist nicht
der erste, sondern ein anderer Geist vor ihm, altehrwürdiger
tmd göttlicher. Abbild erst des AurayaD-ov ist der gute
Demiurg. Numenios nahm zwei Seelen an (bei Stobaeus

1,350,25 W., mit üu&ayopetoi gemeint bei Clemens von

I. In einem andern Gedankenzug ist 372 e f. Isis xo xvj? cputrecoi; IHjAu,
das im Eros zum npöiTOV xal xopicbxaxov schwanger wird (xuiaxopevY)).
Vgl. Philo ebriet. 30 und zu Torhoudts Auffassung meine Rezension
Erasmus 1949, 398 f. Plutarch, der die im Text genannten platonischen
Zeugnisse über die böse Bewegung zusammensah (vgl. Proklos in Tim.
1,382,2, ebenso U. von Wilamowitz-Moellendorff, Plato 2,321 f.), steht
dadurch über der Kontroverse zwischen H. Cherniss und Fcstugiere; vgl. des

letztern Revel. 3, xn ff.

10



74 W. THEILER

Alexandrien ström. 2,114,2), auch in der Welt, nach Chal-
cidius 326,13 Wr. (test. 30 L.) duas mundi animas unam
beneficientissimam, malignam alteram, scilicet silvae
(Handschriften: silvam), vgl. 328, 19 unam malignam ex silva,
alteram beneficam ex deo. Die silvae anima ist nicht ohne
Substanz, 327,7, die Materie wird durch sie noxia, causa

malorum, 325,10.12. Der Dualismus ist vollständig. Man
kann fragen, ob Numenios, der Kenner des Alten
Testamentes (der Plato einen Mcouctt)? <xttix1£cov nannte), Philo
gekannt hat, ob er die Gnosis gekannt hat. Oder sollte die
Gnosis von ihm gelernt haben Jedenfalls sind die Gnostiker,
die Plotin 2,9 bekämpft, mit dem kaiserzeitlichen Piatonismus

vertraut, interpretieren z.B. zur Stütze ihrer Auffassung Plato
Tim. 39 e (nach Plotin 2,9,6,17) ähnlich wie Numenios
(bei Proklos in Tim. 3,103, 28). Die Lehre der gnostischen
Peraten bei Hippolyt elenchos 5,17 trägt philosophische
Farben, erinnert gelegentlich an Numenisches, z.B. fr. 24.27 L.
« Vorgnostisch» gleicht Numenios nach Lydus de mens. 111,2
W. den Judengott, den äxoivdw]Tov (Wort auch orph. Hymn.
10,9), seinem obersten Gott, im Unterschied zu Porphyrios,
der im Kommentar zu den chaldäischen Orakeln den
Judengott mit dem Demiurgen, dem zweiten nach dem Guten
zusammenstellt, und so andere Neuplatoniker, Lyd. 110,18 ff.

Wir setzen das idealtypische Schema der Gnosis, besonders
der valentinianischen, hin:

Materie Psyche Pneuma Bythos
Teufel Demiurg Sophia Guter Gott

Man sieht: der Demiurg ist auf die linke Seite gerutscht;
«Valentin wollte nicht, dass der Demiurg der erste Gott sei,

sondern er beschimpfte ihn und seine Werke», Hippolyt
el. 10,13,3. Die Welt ist nicht mehr gut und schön; sie ist
Gegenwelt zum Reich des Pneuma, der Äonen. Es darf hier
nicht länger behandelt werden, wie Ptolemaios der Schüler



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 75

Valentins im anziehenden Brief an Flora (bei Epiphanios
Panarion 33,3 if.) mit dem Empfinden für geschichtliche
Epochen den Demiurgen als den Gott des Alten Testamentes
ansieht, der gerecht ist, der Gesetzgeber, aber nicht der Gute,
der ayvcoaTo?, xaivoi;, ^svo?, der durch Christus verkündigte;
so sprach auch Basileides vom Herr der Hebdomas (nach dem

Planetengefüge), der mit Moses gesprochen hatte, der aber
nicht den Namen des unaussprechlichen Gottes der Ogdoas
anzeigte (Hippolyt 7,25,4). Bekannt ist, wie Markion einer
ähnlichen Auffassung folgt, wenn er in seiner £ev7) yvöcn.?

eine cpuerit; xaxvj ex ts uXt]? xoexrj/; (vgl. die silva noxia bei

Numenios) xou sx Sixatou ysvopivT) S^pioupyou vertrat,
Clemens ström. 3,12. Bei der Verdammung der ysvsan; (die
Markion veranlasste, die unangenehmen Tiere wie Wanzen
zu erwähnen) erklärt sich die Forderung der Ehelosigkeit,
bemerkt Clemens, der darüber spottet, dass die Anhänger
Markions jedenfalls die Luft des Demiurgen atmen; die Lehre

entstamme einem Missverständnis Piatos und der Pythagoreer.
Es müssen im folgenden gewisse Analogien zwischen

kaiserzeitlicher Philosophie und gnostischer Bewegung zur Sprache

kommen. Sie lassen sich auf drei Wegen erklären. 1)

Die Philosophie ist verkappte Gnosis, Pseudomorphose. Das
ist die These des berückenden Buches von H. Jonas, Gnosis
und spätantiker Geist, 11934,11, 1 1954. 2) Gnosis ist
heruntergekommene Philosophie; ein unklarer mythischer Grund
des Ostens ist von philosophischen, hauptsächlich platonischen

Formelementen überdeckt. 3) Aus den gleichen sozialen
und geistigen Spannungen der Kaiserzeit ist Philosophie und
Gnosis zu erklären. Wobei dann immer noch nicht gesagt
ist, was Gnosis ist. Vielleicht ist Nr. 2 und 3 zu kombinieren.

Der Grundgedanke fvüou; 9-eocrsßeia, paradox, wo der

ßu&o? (für den gewöhnlichen Menschen) ayvwciTO«; ist, verrät
allein die griechische Formulierung. Und jedenfalls
Valentin und Basileides, wie ihre nächsten Schüler, waren
griechisch gebildet. Nach Clemens ström. 2,112 ff. hielten sie



76 W. THEILER

die Affekte für Anhängsel, Ttpoaapr/ipiaTa der Vernunftseele;
der Ausdruck, auch bei Marc Aurel 12,3,4, entstammt
ausgesuchter spätstoischer Lehre. Isidor, der Solln des Basileides,
der wie Numenios zwei Seelen annahm, war sich dabei

bewusst, dass sich ein Übeltäter mit fremdem Zwang herausreden

könne. Oder Valentin nennt die unreine, nicht von
Gott besuchte Seele eine Behausung vieler Dämonen und

vergleicht sie prächtig mit einem von übler Gesellschaft
besuchtem Wirtshaus (vgl. schon Philo somm. 1,149). Aber
solche schönen Stücke bei Clemens (der in den Exc. ex
Theodoto auch den wichtigsten Schöpfungsbericht gibt) und
einigen koptisch erhaltenen Schriften werden durch die Ao-
nenmythologie zurückgedrängt, über die Irenaus c. haer.

1,1 ff. Hippolyt, el. 6,29-37; I0,U> Tertullian adv. Valent.
leicht spotten konnten. Orientalische Grundlage kann da

nicht geleugnet werden. Mythische Erzählungen, die lehrhaft
waren oder eine allegorische Ausdeutung erlaubten, muss es

längst gegeben haben, wie auf griechischem Gebiet die

Mythen von Pandora-Eva oder Prometheus. Und danach
konnte auch die künstliche Kulisse für einen lehrhaften
Gedanken geschaffen werden. Auch die platonischen Mythen
sind Kulissenmythen und der des Timaeus hat wohl schon
auf die Formung der Äonenmythologie gewirkt. Einige Züge
daraus: der mannweibliche Bythos, der unbekannte Vater
will in den Äonen erfasst werden; einer der letzten will in
Überhebung, roAga (auch von Plotin der Gnosis zugeschrieben,

2,9,11,22) den grenzenlosen Bythos erkennen, um selbst

zu schaffen (von ü)T7]<Ti? toü uaTpop, etu tov Tcairepoc ava-
SpagsTv spricht Irenäus). Aber im Drang nach dem, was U7rsp

t/]v yveoenv ist, verfällt Sophia selber der ayvoia und ägopcpia

(oder ihr Geschöpfwar ungeformt). DaraufBitten der Äonen,
mitleidig schickt der Vater Christus und den heiligen Geist

(später noch andere accrr/jpsp), Trauer und andere Affekte
der Sophia konkretisieren sich zur üAlxy) und Awy««) oüena;

aus letzterer formt sie den Demiurgen, und sie gebiert das



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 77

TCV£i)(j.aT(.xov und legt es ohne Wissen des Demiurgen, der
nicht ahnt, dass er nicht der einzige Gott ist, in dessen

Geschöpf, den Menschen, hinein. Nach Irenaus 1,17,2 konnte
der Demiurg, Vertreter der Hebdomas, das zeitlich und
räumlich Unabgegrenzte des Überkosmischen, avcn öySoap,

nur ungenau mittels der Menge nachahmen.1 - Kaum ist

zu bezweifeln, dass die fallende Sophia (die sich herabneigende

Totalseele interpretieren die Gnostiker bei Plotin 2,9,4)
den Kern eines alten Mythus ausmacht und dass sie den tragischen

Übergriff des Menschen «wie Gott sein zu wollen
und zu wissen, was gut und böse sei» (Gen. 3,5) repräsentiert.
Gnostiker, die Jamblich bei Stob. 1,375,9 nennt, führen den
Fall der Seele auf Tcapavota und TOXpexßacnc; zurück; der
Valentinianer Kassianos (bei Clem. ström. 3,93,3) lässt die
Seele smD-uptqc ÜTjAuvO-sura (vgl. Porphyrios sent. 14, 14

Mornm.) ins Werden und Verderben hinabgelangen.
Den Abstand zwischen der gnostischen und platonischen

Schöpfungserzählung überbrückt die der sogenannten
heidnischen Gnosis, weniger die der hexametrischen Oracula
chaldaica, die nach der Zeit des Numenios unter Marc Aurel
zwei Theurgen mit dem Namen Julian veröffentlichten und
wie es scheint, auch prosaisch kommentierten, sondern die
der Hermetik, die von Plutarch de Iside und Albin (bei
Tertullian de anima 28 sermo divinus, ut Albinus existi-

mat, Mercurii) gekannt ist und später geschätzt von Lactanz
und Augustin (der für den Beginn seiner Konfessionen die
Schrift Hermet. 5 oder eine ähnliche verwendet). rvc5cn<;

9-socyeßsia ist auch ein Hauptsatz der Hermetik. Neben

einigen Einflüssen der Septuaginta2 ragen hervor vor allem

1. Vgl. Plotin 2,9,17, 9 to yap sxst (im Intellegibelu) ptsya ev SuvaptEt
EVTaüUa (im seelischen Bereich) ev öyxeo.
2. So kennt die Kore Kosmou (worüber unten) n mit eIttev o &eoq xai
7jv den Anfang der Genesis, der auch dem Autor de sublim. 9,9 und Galen
de usu part. 2,158, 2 ff. Helmr. bekannt ist, indirekt vielleicht auch Maximus
Tyr. 41, 2, S. 475,8 H. öpoü 8s to Atop vsupaxt 77) ^uvsott) xal oaa 77)5

•ffpsppaTa usw.



78 W. THEILER

die Formulierungen des Piatonismus. Proletarierplatonismus
muss die Lehre heissen, die mit Scheinwissenschaft meist nur
wenige Heilsfragen umkleidet, die von pathetisch radikalisier-
ten Formehr lebt und dauernd die Grenzen zwischen Bild
und Gemeintem aufhebt. Die Lehre ist nicht einheitlich,
aber oft wird der Kosmos gescholten, er ist 7tXY)pcofj.a ty)?

xaxtaq 6,4. Entfremdung vom Kosmos wird gefordert 13,1.
Die Schrift Asclepius nennt mundus oft die uAy] (z.B. c. 17);
die ewige üAotyj<; steht in timäischer Szene 8,3, wo die

Himmelskugel Höhle genannt ist, dem Denriurgen gegenüber.

Auch der oberste Gott kann Demiurg heissen, ein

Unterdenriurg steht gelegentlich daneben (Excerpt. 5,1 f.

Festugiere). Das Göttliche erhält Attribute, die früher der
Materie zustanden; es ist indefmitum (offenbar aoptaxov),
incomprehensibile (Asel. 31), der oberste Gott arapavToc,
«v toxvtcüv sari rapa? (fr. 26 Fest.). Du siehst, redet in 4,8
Hermes den Sohn Tat an, wieviel Körper wir durchgehen
müssen, wieviele Chöre von Dämonen (in der Luft) und
sukzessive Sternenläufe, um zum Einen und Einzigen zu
eilen. Demi undurchschreitbar ist das Gute und unumgrenzt
(dOTspocwov) und ohne Ende, ihm selbst auch anfangslos, uns
scheint es als Anfang die Erkenntnis (yvcSct?) zu haben.1

Am reichsten ist die Kosmogonie und Anthropogonie des

Poimandres tmd der Kore Kosmou. Dort tritt zu Hermes
der oberste Geist (oTcspjisyexfY]? plxpcp dOTspioptcrrcp) und be-

1. Zuversichtlicher 4,5 über die von Gott Beschenkten, die unsterblich
statt sterblich sind und in ihrem Geist alles auf Erden, im Himmel, über dem
Himmel umgreifen und sich so erhöhend zum Einen und Einzigen eilen.
Noch kühner 11,20: Wenn du dich nicht Gott gleichmachst, kannst du
Gott nicht denken mach dich gleich der unmessbaren Grösse
übersteig alle Zeit und werde zu Ewigkeit (alcov). Das Motiv schon
kenntlich bei Seneca ep. 92,30 animus, cui in quantum vult licet porrigi
se in spatium suurn extendat; 102,21 in immensum mentem suam extendere;
Marc Aurel 9,32 tov oXov xoapov 7rspiEiX7]tplvai tt] y^PT) xa^ T°v ät&tov
aEcöva -Treptvostv' 11,1,3 (rrepispx^rat) töv oXov xoapov xal to 7tepl ooitov
xsv&v xal et? ttjv aTCetplav too alcövo? exvetverat, dazu meine Ausgabe.
Vgl. auch Philo det. 90 (voü?) exxetveTat oxav evvoy) xoepov, toi?
7rspacri toü 7tavTÖ? auVEopuvExat.



DAS KAISEKZEITLICHE DENKEN 79

richtet, wie der Wille Gottes und der Logos die Elemente
der Welt geschaffen haben, wie der Geist, mannweiblich,
den Demiurgen geboren hat der sieben Planetengötter
und damit des Fatumzwanges, wie der Geist zuletzt den

Anthropos (nahe dem Adam gnostischer Spekulationen),
sozusagen den Urvater der Menschen oder ihrer pneumatischen

Seite, geboren hat. Denn der Mensch ist uXixo<; Sta to
crwfioc, a&avaTcx; Si.a tov ougicoSy] avfipomov eigentlich frei,
ist er nachträglich dem Fatum unterworfen worden, 15

ÜTOpavco ty]<; äppiovia? Sphärengefiige) evapgovicx; syevsxo.
Den Anteil, den die Seele beim Abstieg von den Planeten

empfangen hat, gibt sie nach dem Tod beim Rückstieg
zurück. Befreit vom Fatum gelangt sie in die Ogdoas, um
vergottet zu werden. Hermes aber als Missionar verkündet

nun: Ihr Völker, Erdgeborene, die ihr Euch dem Trunk
und Schlaf hingegeben habt und dem Nichterkemien Gottes,
ernüchtert euch, hört auf mit dem Katzenjammer bezaubert
durch vernunftlosen Schlaf (vgl. 7,2).

Die ägyptische Übermalung ist in der Kore Kosmou
(Excerpt. 23 Fest.) grösser. Hermes ist zugleich Schreiber,
Planet und Demiurg (vgl. den Hermes-Logos, eppjvsüt; xal
STjpuoupyo? bei Hippolyt el. 5,7,29). Zur Aufhebung der äyv«-
g'lcx. werden die Götter (wie bei Valentin die Äonen) geboren,

vor allem Hermes, der durch seine Gnosis, glücklicher
als Sophia, zur Schöpfung berufen ist. Zunächst tritt die
obere <DtW? auf (der Pseudotimaeus Locrus 99 d teilt der

Ouoi? die Aufgabe der platonischen Untergötter zu). Die
vom obersten Gott in chemischer Mischung erzeugten Seelen

leisten sich bei der ihnen zugewiesenen Schöpfung Übergriffe;

wegen ihrer ToXga sollen sie durch Einkörperung
bestraft werden (ein ähnliches Strafmotiv bei Origenes und
den Philosophen bei Clem. ström. 3,13,2). Alle Planeten

versprechen Geschenke, Hermes, auch Planet, will die

eigentliche Menschenschöpfung übernehmen. Es folgt die Klage

der Menschen über ihre Beschränkung (etwa der Sehkraft,



8o W. THEILER

vgl. Seneca cp. 102,28), als Antwort darauf eine feierliche
Rede Gottes. Nachher tritt Momos auf, beklagt sich über
die ToXga menschlichen Forschungstriebes und verlangt
Bestrafung durch Affekte wie Xutc4. Als Zwist unter den Menschen

ausbricht, kommt es zu Bitten der Elemente. Gott
schickt eine <x7t6ppota seiner Natur, Isis und Osiris als Retter
(wie Valentin Christus und den heiligen Geist).

Während die Elermetik wenig von bestimmten Menschen-
klassen zu berichten weiss - dass nicht alle Menschen den vou?

(das gnostischc 7tveijfra) haben, berichtet Poim. 22; vgl. auch

Hermet. 4,5 —, ist das ein wichtiger Punkt für die christliche
Gnosis. Nach Clemens Exc. ex Thcodoto 56,2 f., ström. 2,10 f.
und andern Berichten sind die Pneumatiker, die gleich den
Gnostikern sind, selten; sie sind die von Natur Geretteten,
während die Psychiker in freier Entscheidung (auTe^oücnov)
Glauben und gute Werke suchen müssen, um Unsterblichkeit
zu erlangen. Glaube gehört den einfachen Anhängern der
Grosskirche zu, während Erkenntnis, Gnosis, eben den
Gnostikern; etwas anders hatte Basileides auch vom Glauben
als Vorteil der Natur (so drückt sich Clemens aus) gesprochen.
Clemens wendet sich gegen die damit verbtmdcne Ausschaltung

der freien Wahl, 7tpoodpecji<;, wie er auch nicht ehre

tryscnp von Gott zu Mensch anerkennt insofern dieser nicht
opiouCTio? mit Gott ist, ström. 2,73,4 £> nicht pars deorum,
wie es gnostische Meinung ist (vgl. Simplic. in Epict. 302
Schweigh.) rmd wie Manilius 2,116 sagte und Seneca an
einer Stelle, die gnostischen Überschwang vorausnimmt,
freilich den Aufstieg zu Gott, woher der Mensch gekommen
ist, an virtus bindet, ep. 92,30 (da auch animus se extendat,
vgl. S. 78, Anm.); verwandt ep. 82,6 sui. cognitio; sciat

quo iturus sit, unde ortus.1 Das schöne Wort bei Clern. exc.

1. Vgl. auch (wohl aus Porphyrios) Macrob somn. Scip. 1,9,1 ff. animae
perfecta sapientia ut, undc orta sit, de quo fönte venerit, recognoscat
ad beatitudinem quo itinerc pervenerit. Andere Stellen bei Norden Agnostos
Theos 102 ff.



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 8l

ex Theod. 78 gibt im ersten Teil echt gnostischem Freiheitsgefühl

Ausdruck, im zweiten steht die Erkenntnis, indem sie

nicht Erkenntnis Gottes ist, dem Gedanken Senecas und
griechischer Philosophie nahe: (rix?1 fou ßoOTTHgaTo? 7) sl-
gappsvT) aXYj^yji;, [lstcc 8s toüto oüxeTi äXYjheuoucnv ol äarpo-
XoyoL" scttlv Se ou to XouTpov ptovov to eXeuhspoüv, xXXoc xocl Y)

jvSxjic;, rtvsr 9)gsv, tl yeyovagsv nou cmsuSoptsv die drei
Glieder ähnlich Porphyrios de abst. 104,22 f. Dazwischen noü

^jpisv, too svsßXy)h7)[i.sv vom Geworfensein in den bösen

Kosmos; anders der Kosmos das Umfassendtragendc bei Marc
Aurel 8,52,1.

Aber wir müssen nun auf die antignostische Polemik Plo-
tins eingehen; gegen Gnostiker in der eigenen Schule muss

er sich wenden. Nicht ganz ohne Verlegenheit. Denn auch
Plato hatte, wir hörten es, von der Höhle gesprochen und
andere Koryphäen alten Griechentums, an die sich Plotin
gegenüber dem Einsturm östlicher Anschautmgen hält. Und
auch er setzt ja vor alles Erkennbare ein ayvcocrov, das

oberste Eine, Hen, zu dem yvwoi? in mystischer Schau

dringt; das Wort yvwcn? vermeidet er im ganzen absichtlich,

doch 6,7,36,3 7] toü äyocS-oo yvwaiz; peyiarov 4,7,10,41.
5,3,14,2. Das Hen, wie von den Gnostikern auch äya&ov
und naxi)p genannt, lässt den Kosmos weit hinter sich.

Auch Plotin sprach vom Fall der Seele und vom Rückstieg

über alles Kosmische zum Hen, von der stgapgevT),
dem Fatum des Körpergebundenen, tmd der Freiheit des

Geistes (die totale Freiheit hat das Hen nach der tiefsinnigen
Schrift 6,8). Und doch also polemisiert er gegen die Gnosis

aus sachbezogener Rationalität, aus Abneigung gegen alle
Exuberanz von Hypothesen, die den menschlichen
psychologischen Erfahrtmgskreis - Plotin ist der grösste Psychologe
der Kaiserzeit - übersteigen. Nicht nur, weil er es bei Plato

bezeugt findet, sondern weil er damit die logischen Möglichkeiten

erschöpft sieht, besteht er darauf, dass es nur vier
Prinzipien (dazu die drei obern «Hypostasen») gäbe:

II



82 W. THEILER

Materie Seele Geist Hen
(Schatten des (Bewegung (Idee und (das Gute)
obern Lichts) und Tat) Schönheit)

Ahnliche Schemata trafen wir früher an. Vom innern Erleben
der Ordnung des Seelischen durch den Geist und den Aufstieg
zum Hen aus schloss Plotin auch auf einen Gegenweg, die

Entfaltung des Hen, trennte nicht wie etwa die Gnostiker
die Glieder der Reihe scharf ab. Zwischen dem avefSeov

von Materie und Hen (von letzterem z.B. 6,9,3, 43) stehen
Seele und Geist, beiden kann das S-yjjAioupyeiv zugeschrieben
werden, nicht als zeitlich beginnender Akt; die Kosmogonie
des Timaeus ist ja nur Veranschaulichung eines immer
Werdenden, und jener Mythus hält ihn darum auch nicht auf.

Die polemische Schrift 2,9, der Schluss eines Zyklus, dem

3,8; 5,8; 5,5 vorher angehören, ist nicht ganz geschlossen
im Aufbau; nach der neuen Disposition Ende c. 6 gibt
es einige Wiederholungen. Es lassen sich 8 Hauptpunkte der
Polemik hervorheben. Plotin wendet sich:

1) gegen eine Vermehrimg der obern Hypostasen; an die
Äonenreihe mag er denken, ausdrücklich spricht er von der

philosophischen Aufgliederung eines apyo? oder Suvapei und
eines evspysla voü<;, wo an Numenios und Albin (164,16)

zu denken ist.

2) gegen die vsü<n<; der (7091a der gesamten Seele tmd

gegen das e'iScoXov des bösen Demiurgen; womit die für
Plotin absurde Auffassung eines zeitlichen Ursprungs der
Welt und der ebenso absurde Hinweis auf eine zukünftige
xaivY] oder £ev/] yvj verbunden ist.

3) gegen die Abwertung unseres Kosmos. Es ist die beste

der möglichen Welten; c. 4 Ende iic, y9j oCKkr\ 7rapa TauTY)v

[istoc tt]v ixel yyjv (der Idee der Erde). Die Teleologie ist

gesichert (c. 9), auch Strafe ist kein Gegenargument, sowenig
wie in einem geordneten Staatswesen. Plotin denkt an den

gnostischen Demiurgen als Slxaiot;.



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 83

4) gegen die Hochschätzung der geringsten « Brüder » unter
Verachtung der göttlichen Gestirne, c. 9; 18: y) dSsAqjoöp piv
xal Toi)? «pauXoTaTOtx; a^ioütri 7rpocrevv£7reiv. tjAlov Ss xai roup
sv oüpavw a7tal*ioi>cnv dcSeXcpoup Asysiv oi)Ss tyjv xocrfrou ^UX^1V

CTTOpKXTl [XatVOJjLSVCp.

5) gegen die Meinung, Gottes Sohn zu sein, ohne einen

Finger zu rühren (c. 9; hat das «puerst. aco£e(j&ai im Blick).
Die syvwxoTSi; verzichten auf ethische Untersuchungen,
Seelentherapie und -reinigung; avsu 8s <xpsTY)<; <xAv)lhvYj<; frso?

Asyopievoc; övopia ecmv (c. 15).

6) gegen die TpaycpSla xwv cpoßspcov sv toü; toü xoergou

aqmpauy die Gefahren beim Abstieg der Seele durch die

Planetensphären sind gemeint. Dem entsprechen die auch
erwähnten magischen Praktiken beim Aufstieg der Seele,

Beschwörungen, Passworte (vgl. z. B. Philipperevangelium
bei Epiphanios panar. 26,13,2). Damit im Zusammenhang
Ablehnung einer magischen Astrologie, einer Zaubermedizin
usw. (c. 13 f.).

7) gegen das übertriebene Gebot, den Körper als schlechtgebautes

Haus zu fliehen, statt ruhig zu warten, bis der
Mensch zur Weltseele (die nie gefesselt ist) aufsteigen kann.

8) gegen die Verunglimpfung der alten Griechen, die alle

richtigen Erkenntnisse schon hatten: oAcop yap autmp xä (lev

mxpa toü nxdrwvot; siX^TTrai, x« 8e 60a xatvoTopiouaiv, Iva
iSlav cpiAocroqxav •9-wvTai, Tocura tt)? äXTj-ikaac; vjöpTjTat (c. 6).

Die Ausführungen sind ausserordentlich bezeichnend
sowohl für griechische Wissenschaftlichkeit (Nr. 6), wie für
griechisches Empfinden, das ruhig und tapfer das Dargebotene

hinnimmt, statt exaltiert zu rebellieren (Nr. 7). Hübsch

sagt Proklos in Tim. 1,333,7, dass auch nicht die Tadler des

Dcmiurgen zu sagen wagten, dass die Welt nicht die schönste

sei, sondern sie geben umgekehrt zu, dass die Seelen durch
ihre Schönheit geködert werden. Dabei erlaubt die Ideenlehre,

die Beschränktheit des Diesseitigen zu erklären, ohne
den Graben unüberspringbar zu machen; nreo? yap av dbto-



84 W. THEILER

Tp.7]bsl? 68s o xocrp,o? sxs'woo yjv; (2,9,16,11). Das hindert
nicht den Preis des totalen Lichtes im Ideenkosmos, z. B.
5,8,4. Dem Problem der Telcologie ist Plotin ausführlicher
in den Spätschriften 3, 2 f. n. npovoia.? nachgegangen, und
er musste da auch Verfehlung und Strafe berühren. Nach
3,2,16-18 umgreift der Weltplan (Logos) auch die schlechte

Handlung des einzelnen Menschen, er ist wie das Libretto
eines Welttheaters. Sollte der Dichter des kosmisch-menschlichen

Dramas freie Stellen gelassen haben, die der Mensch -
der schlechthandelnde - selber ausfüllt, und zwar so, dass der
Weltdichter doch weiss, was der Schauspieler ergänzt? Aus

griechischem objektiven Ordnungswillen heraus wird der
Einfall abgelehnt. Es gibt eine Providenz, die die Störung
des Weltplanes durch den Einzelnen - in der Störung liegt
die eigentliche Verfehlung - durch ausgleichende Busse
zurechtrückt. Die geistige Ordnung, durch die das schreckhafte
Fatum zurückgedrängt wird, weist wieder auf das in
grenzenloser Kraft überfliessende Eine, das sich anders als bei den
Gnostikern nicht in sozusagen räumlicher Unbegrenztheit
über dem Gehäuse der bösen Welt erhebt; schon die erstrebte

mystische Einung steht dem entgegen. Nur einmal kann es

heissen (6,8,18,1) [iyjSsv e£co £/]Tei Autoü, äXX' s'luco 7tavTa t«
[ist' Autov Y) slbco ev ßabei (Auto?), to 8' e£co Autoü*
es ist der Gott interior intimo meo et superior summo meo,
Augustin conf. 3,11. Statt der Grenzenlosigkeit ist sonst die
(xtcXsto? Süvagi? hervorgehoben 4,8,6,14; unendlich ist das

Hen ou tw ä8ieJ;i,Tr)TCp, äXXa tw datept,XY)7tTcp T?j? Suvaptsco?

6,9,6,10. Wie aber kommen die untern Hypostasen zu stände?

'0 voü? dcrcooTYjvcd 7tco? toü 'Evo? ToXgY]cra? 6,9,5,29. Vor
allem aber ist das Motiv der ToXga, das auch in der Gnosis
vorkam (und die Pythagoreer nannten die Dyas, das Prinzip
der Pluralität, ToXga) für den Seelenfall verwendet. Die Seelen

vergessen den Gottvater aus toXga tmd der Sucht, selbständig
zu sein, und freuen sich am auTs^oucrcov (das die Psychiker nach
der gnostischen Lehre gebrauchen), 5,1,1,4. Nach dem Abfall



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 85

vom Ganzen verfällt die Seele der Fessel des Leibes, 4,8,4;
freilich in anderer Sicht dient der Abstieg auch der Vollendung
des Alls, 4,8,5,2, vgl. c. 1 Ende. Was die Hauptsache ist, die
Seelen können nach dem Tode wieder aufsteigen, die, die
ausserhalb der Sinnlichkeit sind, stehen nicht mehr unter
dem Fatum (3,4,6,31). Vor allem aber will Plotin durch einen
innern Prozess der höchsten Schau nahekommen. Genuss

der Erkenntnis gibt es aber nur durch innere Reinigung
und Hingabe ans Höhere, durch Tat, die zur Freiheit führt.
Berühmt sind die Worte 1,6,8 roxrpli; 81) 441V oikvTcep 4A&0-

pisv, xal tcocttjp sxsv oüv 0 (7toAo<;; nicht mit Pferdegespann
oder Schiff ist hinzugelangen, äAAa (Sei) piuaavTa o^iv aAAY]v

äXXa^aC'9-aL xal avsyeipai, y)v eyei pisv noig, yptovrai, 8s oXlyoi

(selten sind die Pneumatiker kraft cpücm; nach gnostischer
Lehre); man muss das Schauende dem Geschauten verwandt
und gleich machen. Wie das Auge nicht die Sonne gesehen
hätte, war es nicht sonnenhaft geworden, so sähe die Seele

auch das Schöne nicht, wemi nicht schön geworden, ysvso-hco

D-eosiSt]? tox<; xal xaXo; tcX;, ei fieAAsi S-sacracr-Sm rayaüov ts
xal xaXov (das Geistige und Überkosmische). Durch Tat (sto.-

gsAsia, deren Welt und Sternseelen nicht bedürfen, 2,9,18,35),
nicht durch gleiche Substanz begegnet der Mensch dem
Göttlichen.

Der Neuplatonismus nach Plotin gewinnt selten neue
Positionen. Der etwas unvorsichtig Satz Plotins in einer seiner
letzten Schriften, die stark der Ethik zugeneigt sind, 1,8,6,33

äp^al apupw, 7) gsv xaxwv (die Materie), y] 8s aya0<äv rief
angesichts des Dualismus des gnostischen Manichäismus nach

Korrektur, Proklos malor. subs. 229,28 ff. Simphcius in
categ. 109,4 ff Proklos leitet darum in Tim. 1, 385, 9 ff.

(vgl. in Parm. 1119,4 ff.) die Materie vom obern götthchen
Bereich ab. Er stützt sich dabei, wie auch in Tim. 1,176, ff.

mit Schohon, auf eine Pythagoras zugeschriebene Lehre,

gegen die bezeichnender Weise Numenios bei Chalcidius

324,11 W. (test. 30 L.) polemisiert. Sie findet sich bei Dio-



86 W. THEILER

genes Laert. 8,25 und beim Schüler des Antiochos Eudoros,
der zu diesem Zweck einen interpolierten Aristotelestext
liefert, nach Alexander in metaphys. 988 a 10, p. 59,1: tcc

yap s'lSt] TOU TL ECTTLV GCLTLCt TOL? OlXKoM;, ZOIC, 8' Sl'SsCTL TO SV

<xocl t9) öXy)> und Simplicius in phys. 181, ioif. lässt Eudor
folgende Ableitung aufstellen:

das Eine (Gott)

Eines (elSo?) unbegrenzte Zweiheit

Sinnliches

Ahnlich war nach dem allerdings neuplatonisch gefärbten
Bericht des Simplicius in phys. 230,34 fr. das Schema des

etwas spätem Neupythagoreers Moderat von Gadara, wo
nur statt der Zweiheit die Ausdehnung, Ttocrov, eingesetzt ist,

von der die Materie die Abschattung ist.1

Mittels der auf die überintellegiblen Prinzipien Einheit und
unendliche Zweiheit bezogenen pythagorischen Ableitung
erklärt nun auch Proklos inst, theol 89-96.121.152, warum
das Göttliche nicht nur als einheitlich, sondcn auch als öbreLpov,

dbtspfypaepov, Süvagit; aTtsLpoc? erscheint, wobei für Suvapu?

nicht nur Plotin nachwirkt, sondern auch die Lehre, die

Porphyrios in den Oracula Chaldaica fand von einer
horizontalen Aufgliederung des Intellegiblen in toltyip, SüvapLL?

1. Stärker als Vorbereiter des Neuplatonismus ist Moderat aufgefasst von
E. R. Dodds, Class. Quart. 23, 1928, 13, 6; Festugiere, Revel. 4,22 f. 38 f.;
H. Dörric, Hermes 83, 1955, 457. Wie Porphyrios die Materie von Gott
ausgehen liess, ist Porphyrios und Augustin 1933, 14 f. dargelegt.
2. Freilich sich selbst gegenüber ist das Höhere nicht airstpov inst. 93;
das Höhere ist den niedern Wesenheiten, wenn sie sich zu ihm aufrecken,
doch überhoben, wenn sie in es hineingehen, doch geheim (also superius
und interius, mit Augustin zu sprechen), und wenn sie seine Kräfte zur
Entfaltung bringen, ist es doch wegen der höchstmöglichen Einung auf einen
Punkt zusammengezogen (aucmcipapivov).



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 87

(yovtgop), voöt; mxTpixoi;.1 Aus den Orakeln übernahm er auch
die Folge von mcm?, ccXvjikia (mit yvwatp interpretiert von
Proklos in Alcib. 356,34), epm?, sXra? in dem einem Paulusbrief

verwandten Brief an Marcella 289,18; dazu Proklos in
Tim., 212,21. Uberhaupt hat Porphyrios, den Mystifikationen
trauend, dem Proletarierplatonismus in sein System Einlass

gewährt. Zwar der Satz in der fälschlich Galen zugeschriebenen

Schrift ad Gaurum 50,21 Kalbfl. (übersetzt bei Festu-

giere, Revel. 3,265 ff.) 6 yvoüt; tov -9-söv syst tov -9-sov napovroc
xai, o deyvocov tm TtavTayoü irocpovri catecm (vorher über

Eignung, I7uty]8si,6ty)<;) lelrnt eine Klasse höherer Gnostiker ab, tmd
eine Bemerkung ad Marc. 287,6 TtapaaxeuacsTeov (tov voüv) xai.

xocrgTjTeov sie, xaTa8oyv]v tov -9-sov s7tiTy)Ssiov verlangt ethische

Leistung; im folgenden jedoch erinnert ipuy/) als ycop7]fi.a §ai-

piovwv sehr an Valentin bei Clemens ström. 2,114,6, und Hermet.

16,15 gehört nahe hinzu. Aber vor allem hat Porphyrios,
der im Kommentar zu Plotin 1,2 einen innern Weg der Seele

über Tugendstufen konstruiert hat (erhalten in seinen senten-
tiae c. 32), anderswo dem chaldäischen und hermetischen See-

lenab- und aufstieg mit magischer Beschwörung von guten
tmd bösen Dämonen Einlass gewährt.2 In de regressu ani-
mae (Fragmente aus Augustins de civitate dei, besonders

10,9 ff. 23,26 ff., bei J. Bidez, Vie de Porphyre 1913) stellt
er zwei Wege dar, um zum Vater zu gelangen, den theurgi-
schen der Orakel und den intellektuellen der Philosophie.
Es ist im gewissen Grade die Alternative des früher zitierten
Stückes aus Clem. Exc. ex Theod. 78. Auch der Theurg steht
nicht mehr unter der Gewalt des Fatums. - Jamblich myst.
269,1 übernimmt aus einer hermetischen Schrift die Lehre

1. Dazu Die chaldäischen Orakel und die Hymnen des Synesios 1942, 7 ff.,
auch über die Gleichsetzung der Triade mit der hl. Trinität durch Augustin
und Synesios.
2. Über die Dämonen beim Ab- und Aufstieg der Seele die in der letzten
Anm. genannte Schrift 30 f. Porphyrios wirkt nach z.B. Prokl. in Tim.
1,147, 29 ff-> 3,234,18 ff; Macrob somn. Scip. 1,12,13 ff; Arnob adv. nat.
2,13 Ende, 16 Anf. 28; Serv. ad Aen. 7,614; 11,51.



88 W. THEILER

von zwei Seelen im Menschen, wovon die eine aus den

Sphären kommt und dem Fatum unterliegt.
Einige wenige Punkte seien berührt, wo Kirchenväter sich

mit den dargelegten Problemen abgeben.
Clemens, der sich selber Gnostiker nennt, muss die Gnosis

von allen phantastischen, antiethischen, antikosmischen
Elementen frei halten. Während für Basileides die ausgewählten
Gnostiker Fremdlinge E,£voi der Welt sind (das griechische
Gegenstück bei Marc Aurel, 4,29), uTOpxoapioi «piioei?, lehnt
dies Clemens ab, ström. 4,165,3 f. Es gibt von Natur kein
Kosmosfremder, wo es eine Substanz, einen Gott gibt,
sondern der Auserwählte lebt wie ein Fremdling; er ist nach

ström. 7,18,2 xocrpio? und (nach semer Innern Haltung) urep-
xoCTfiio«;. Basileides verwendet nach Clem. 2,36,1 ff. x6<rp,o<;

tmd xocjpuxoi für die Nichtgnostikcr.
Origenes, der in de prineipiis vom gnostischen Wcltmy-

thus beeinflusst ist, hat doch die fremden Gedanken ethisiert,

wenn der Kosmos als Strafort schlecht ist, oder wenn die
Schuld das höhere pneuma zur psyche sinken lässt.

Arnob im 2. Buch adv. nationes wendet sich gegen de re-
gressu animae des Porphyrios mit der von den chaldäischcn
Orakeln dargebotenen Seelengeschichte (vgl. P. Courcclle,
Revue des et. lat. 1953, 257), die Gottnähe der Seele (nach
dem Bericht Augustins soll sie consubstantialis paternae menti
sein), der Gang durch die Sphären mit magischen Beschwörungen,

die Rückkehr in aulam dominicam, die Freiheit

vom Fatum wird bekämpft, ihre media qualitas, zwischen
Leben und Tod stehend, wird mit Umbildung sonst
neuplatonischer Formulierung betont, das Geschaffenwerden durch
niedere demiurgische Mächte erwogen. Merkwürdig ähnlich
wie Plotin wird die Inferiorität gegenüber Sonne und
Gestirnen hervorgehoben.

Lactanz schätzt die hermetische Gnosis hoch und nimmt
sie so ernst wie manchmal Porphyrios.

Wie die Kappadokier bei der Formulierung der opolcocnc;



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 89

fkcö, der Abwendung von den Affekten, des innern
Aufstiegswegs der Seele gelegentlich neuplatonisch bestimmt
sind, ist bekannt. Der Arianer Eunomios klagte die Gegner
an ayvwerrov dcTcocpatvopivoui; ty]v ofstav cpbcrtv, ayvcocrrov Se xat
tov zrjt; yevvf)cj£ü)c; (Christi) rpoTcov, bezichtigte sie also gno-
stischer Neigungen, wogegen sich Gregor von Nyssa c. Eu-
nom. 2,269,16 ff. Jaeger wehren muss. Eigenartig ist, dass er

durchgängig einen Gedanken vertritt, der bei Philo, mehr
noch bei Elcrmet. 4,8, also im Proletarierplatonismus, begegnet;1

zu nennen sind besonders die Stellen (Migne 44) Cant.

941 c. 1012 b. Vit. Mos. 301 a. 401 ab. 404 ab; Beim Aufstieg

zu Gott steht die Begierde nie still, sondern geht dem
äopLcjTov entgegen; die menschliche Kraft vermag nicht die

unbegrenzte und unumgreifbare (dtTtsptX7)7tTov) Natur zu
fassen; unbegrenzt und ohne Ende (dcrcepaTcoTot;) ist die göttliche
Natur, das Göttliche ist unbegrenzt und von keinem Ende
umzirkt. Hübsch heisst es hom. opif. 201 b, dass im Schönen,
das unbegrenzt ist, das Vorschrciten nie stillsteht, dass aber,

was ev xooda Stacrrqpta, das nicht unbegrenzt ist,
durchschritten hat, notwendig sich wieder dem Guten zuwendet.
Den Herkunftsbcrcich des Gedankens zeigt auch Gregor von
Nazianz an, der or. 45,36,628 b Mignc bemerkt: otocv e'lq tov
<5cvw ßuD-ov o vou? dbtoßXei|jY], oüx £xwv °TC0L CTTTi x°d dotepet<xy)Tat

Tottt; Tispl O-sou cpavraaaou<;, to IvTaofJa aTcetpov (vgl. 628 a)
xai avexßaxov avap^ov Tcpotj^yopsuffs. Man erkennt die Vorstufe

des gnostischcn Bythos; dieser ist ohne Ende, räumlich
und zeitlich öatepavTov, Clcm. ström. 5,81,3 und z.B. auch bei

W. C. Till, D. gnost. Schriften d. kopt. Pap. Berol. 8502,1955,
S.215. Die Parallelstcllc 2,5,3 h steht Philo näher.

Die grossartigste Verbindung von Christentum und
Philosophie findet sich bei Augustin. Die Zweiprinzipicnlchre

I. Die fremde Herkunft nicht erkannt von Endre Ivanka, Hellenisches und
Christliches im Frühbyzantinischen Geistesleben 1948, 46 ff. W. Jaeger
zu Gregor c. Eunom. 1,106,8 denkt an ncuplatonischen Einfluss. Dagegen

xax6v toü (XTtetpou Pythagorccr bei Aristoteles Nik. Eth. 1106 ^30;
xaxta &6piaToq z.B. bei Cclsus; vgl. Origcnes c. Celsum 4,63.

12



90 W. THEILER

des Manichäismus, dem er zuerst zugeneigt war, hat er mit
den Waffen des Neuplatonismus (Porphyrios bei Proklos in
Tim. 1,274 fr. zugrunde liegend) niedergeworfen. Alles Seiende

ist gut, also auch unser Kosmos; Gott das absolut Gute.
Schlecht ist nur perversa voluntas, die den Menschen und

Engelwesen den gemässen Platz im Sein (ordo, tgc^k;) nimmt,
aber Mensch und Engelwesen iustitia ordinantur in poena.
Gott ist sapicntissimus conditor et iustissimus ordinator.
Dolor amissi boni in supplicio testis est naturae bonae, civ.
dei 19,13. Plotins Teleologie schimmert noch durch. Der
Dualismus der Substanzen, das Nebeneinander von schlechter
Welt und ^svtj y9j ist beseitigt. Aber dafür tritt ein
Dualismus des Geschichtlichen ein, und nicht mehr kosmische,
sondern geschichtliche Teleologie war zu schreiben. Schlechte
und Gute finden sich getrennt in den zwei civitates, nur
dass im Laufe der Geschichte civitas dei peregrinatur inter
impios, ihr civis isto peregrinus in saeculo (mit dem £evo<;

der Gnosis wird gespielt). Zuletzt die endgültige Verdammung

oder das ewige Eingehen in der göttlichen Fülle.
Am Rande des Mittelalters schrieb Boethius seine kaum

christlich berührte consolatio philosophiae. Die Lehre von
Providentia und fatum-jene ist aufeinen Punkt zusammengezogene

totale Antizipation dessen, was sich als fatum in
Raum und Zeit erstreckt, entfaltet, besonders 4,6,10 Weinb.
(vgl. auch S. 74, Anm. 1) - gab ihm Trost im Unrecht, das er
erlitt, und entlastete Gott, der trotz antizipierenden Vorherwissens

doch nicht schuld am menschlichen Unrechttun ist.
Die Lehre stammt von Jamblich und Proklos, der ein
lateinisch erhaltenes Werk 7tepl 7tpovola<; xal tr\c, sijiap-
piivYjt; xal xoü scp' rjpüv schrieb; vermittelt hat sie Boethius

wahrscheinlich, nach dem schönen Nachweis von P.

Courcelle, Les lettres grecques en Occident, 1943, 257 ff,
der Neuplatoniker Ammonios, Sohn des Hermeias von
Alexandria. Freilich ein Kunstwerk wie die Consolatio
konnte damals kein Grieche mehr schreiben.



DAS KAISERZEITLICHE DENKEN 91

RESUME DE LA DISCUSSION

M. Courcelle se felicite d'abord de constater l'accord de M. Thei-
ler avec sa propre hypothese concernant les rapports entre Boece

et Ammonius Hermeiu. Ii demande ensuite quelle est la
difference exacte entre le platonisme honorable et le « Proletarier-
Platonismus» que M. Theiler reconnait chez les Hermetiques et
ailleurs. Est-ce qu'il est probable qu'un homme comme Porphyre
ait eu un sentiment d'une difference de ce genre et ait fait delibe-

rement des concessions au platonisme vulgaire; Est-ce que ces

deux plans du platonisme, qui, en principe, existent sans doute, ne

peuvent pas avoir existe simultanement et chez les memes hom-
mes; Un dernier probleme: est-ce qu'on peut etablir une difference

substantielle et specifique entre la pensee de Plotin et celle

de Porphyre; Est-ce que Saint Augustin a pu avoir des raisons

particulieres pour preferer Porphyre ä Plotin ; Ou plus exactement:
est-il possible de distinguer reellement la part plotinienne de la

part porphyrienne chez Saint Augustin;
Entre parentheses, M. Courcelle signale deux nouveaux tra-

vaux en preparation dans ce domaine. L'un porte sur Claudianus

Mamertus et sur un certain nombre de fragments de Porphyre
chez cet auteur, qui n'avaient pas ete remarques auparavant. L'au-
tre travail concerne Saint Ambroisc et part d'une decouverte toute
semblable ä celle que M. Courcelle lui-meme a faite il y a quelques

annees: il s'agit d'une nouvelle suite de pages qui contiennent une

adaptation libre mais absolument certaine d'un texte de Plotin.
M. Theiler caracterise surtout en quelques traits les differentes

ecoles neoplatoniciennes des 5e et 6e siecles, et en particulier la

personnalite d'Ammonius qui a eu une telle importance pour
Boece.




	Gott und Seele im kaiserzeitlichen Denken

