Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 3 (1957)

Artikel: Die Erneuerung der Philosophie in der Zeit Ciceros
Autor: Gigon, Olof
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660600

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II

OLOF GIGON

Die Erneuerung der Philosophie
in der Zeit Ciceros






DIE ERNEUERUNG DER PHILOSOPHIE
IN DER ZEIT CICEROS

V ErANDERUNGEN des geschichtlichen Geistes sind, so scheint
es, am deutlichsten wahrzunehmen, wenn sich der Betrachter
in weitem Abstand hilt. So ist es aus der Uberschau evident,
dass sich der abendlindische Geist zwischen den Jahren 1300
und 1450 oder zwischen den Jahren 1700 und 1850 von
Grund auf gewandelt hat. Tritt man aber niher, so ver-
schwimmen die Grenzen, und hat man die einzelnen Texte
zu interpreticren, so wird es ofters iiberraschend schwierig
anzugeben, worin nun eigentlich konkret das Alte und worin
das Neue besteht, die sich aus der Ferne doch so klar von
einander abzuheben schienen.

Verwandtes gilt — in geringerm Umfange - von der Epo-
chengrenze, die wir das Zeitalter Ciceros nennen konnen.
Sagen wir es grob und uns allein auf die Philosophie be-
schrinkend: Was die Stoiker angeht, so besteht kein Zweifel,
dass die Haltung eines Mark Aurel sich von detjenigen cines
Chrysipp aufs stirkste unterscheidet, und blicken wir auf die
Akademie Platons, so besteht zwischen einem Karneades und
einem Maximos von Tyros ein nur mithsam zu tiberbriicken-
der Gegensatz. Das Problem ist nicht damit zu erledigen,
dass Chrysipp und Karneades Scholarchen waren, withrend
wir es auf der andern Seite mit einem unter seiner Last sich
mithenden Kaiser und einem philosophischen Conférencier
zu tun haben. Der Gegensatz betrifft Wesentliches. Fiir
Chrysipp und Karneades handelt es sich darum, die Doktrin,
zu der sie sich bekennen, so sorgfiltig als moglich zu formu-
lieren, ihr ein Maximum von Kohirenz und Differenziertheit
zu verleithen und sie gegen jeden nur méiglichen Einwand
zu sichern; wobei das letzte natiirlich nicht ohne ausgedehnte
Polemik zu machen ist. Dreihundert Jahre spiter ist das Bild

4



26 O. GIGON

ein anderes. Definitionen, Distinktionen und Polemiken treten
zuriick hinter dem Verlangen, in der Philosophie einen Halt
zu finden, der die Seele beruhigt, einen Weg, der sie iiber
das Aﬂtiigliche hinaus zu den ewigen Dingen fiihrt. Bei
cinem Seneca wie bei dem Verfasser der Schrift von der
Welt stossen wir auf ein Pathos, das dem von Chrysipp
beherrschten Jahrhundert (soweit wir es kennen) fremd ist.

Suchen wir die Stelle auf, an der sich die beiden Welten
am nichsten zu beriihren scheinen, so gelangen wir zu den
philosophischen Schriften Ciceros. Doch gerade da wird es
schwierig, Klarheit dariiber zu gewinnen, wo und inwiefern
etwas Neues anf angt.

Im Folgenden soll versucht werden, einige Linien zu zichen,
die vielleicht der Klirung dienen konnen. Dabei gehen wir
mit Absicht von zwei verschiedenen Gesichtspunkten aus.
Vorangestellt sei ein Problem, das ich ein Strukturproblem
nennen mochte; das Problem nimlich, wie sich die auf Ci-
cero zulaufende Philosophic zu ihrer eigenen Geschichte
verhalten hat. Folgen soll ein Interpretationsproblem: Der
locus classicus, an dem sich in den letzten drei Generationen
der Forschung immer wieder die Frage erhoben hat, in
welchem Sinne bei Cicero philosophisch Neues zu erkennen
sei, ist das erste Buch der Tusculanen. Eine kurze Interpreta-
tion dieses Textes ist im Zusammenhang unserer Frage uner-
lasslich. Es ergibt sich dabei von selbst, dass wir iiber Cicero
hinaus auf diejenigen drei Griechen gefiihrt werden, die,
wenn nicht alleinherrschend, so doch weithin massgebend
hinter seinem philosophischen Oeuvre stehen: Panaitios,
Poseidonios und Antiochos. Die wissenschaftliche Arbeit an
den Lehren dieser drei ist in den letzten Jahrzehnten iiberaus
intensiv gewesen; doch Abschliessendes haben weder die
Genialitit Reinhardts noch die vielen wohlmeinenden Ver-
suche iiber Panaitios und Antiochos erreicht, — am dauerhaf-
testen werden sich fraglos Theilers Untersuchungen iiber
die Vorbereitung des Neuplatonismus bewihren. Jedenfalls



CICERO 27

aber bleibt noch {iberaus viel zu tun, ehe wir iiber jene drei
Philosophen (und damit auch tiber den Philosophen Cicero)
einigermassen Bescheid wissen. Mehr als eine vorliufige
Skizze einer moglichen Fragestellung kann auch das Folgende
nicht sein.

Wie hat sich die griechische Philosophie zu ihrer eigenen
Geschichte gesteﬂte Ohne Ubertreibung kann man sagen,
dass dies Problem in seinem vollen Sinne zum ersten Mal
bei Aristoteles erscheint. Die Philosophie als geschichtliche
Grosse mit bestimmtem Ausgangspunkt und bestimmten
Entwicklungsformen gibt es erst von ihm an. Vorstufen
lassen sich da und dort erkennen, doch nur in Spuren; der
Sache nach am bedeutendsten sind zwei merkwiirdig kurze
Bemerkungen Xenophons. In Mem. 1, 1,13 wird angedeutet,
dass an der Naturphilosophie nichts sei, sihe man auch daran,
~ dass die Philosophen unter einander nicht einig zu werden
verm&chten; eine Ausserung, die voraussetzt, dass schon ein
Uberblick iiber eine Reihe geschichtlich gegebener Doxai
vorhanden ist. Wir werden vom Argument des Dissensus,
das die Gegner der dogmatischen Philosophie spiter immer
wieder aufgenommen haben (und das sicher nicht einem
personlichen Einfall Xenophons seinen Ursprung verdankt),
noch zu reden haben. In Mem. 1, 4, 16 wird nicht minder
knapp der weitreichende Gedanke beriihrt, dass die Gottes-
verehrung sich auf den Consensus temporum, gentium et
optimorum berufen kénne. Damit ist eine geschichtliche
Realitit im weitesten Sinne fiir eine philosophische Lehre in
Anspruch genommen.

Bei Aristoteles haben wir von eben diesem Moment aus-
zugehen. Denn sein Begrift der Philosophiegeschichte griin-
det in einem umfassenden Rekurs auf die Geschichte der
Menschheit iiberhaupt. In der Vorsokratik wie in der Sokra-
tik herrscht (mit seltenen Ausnahmen, die wir iibergehen
konnen) das Pathos dessen, der als Einziger weiss, wihrend
alle Andern irrende Toren sind. In diesem Pathos leben



28 0. GIGON

Parmenides und Empedokles, lebt aber auch der Sokrates
der platonischen Apologie. Bei Aristoteles ist es grundsitz-
lich anders. Nach seiner Uberzeugung ist der Mensch auf die
Wahrheit hin angelegt; das, was die Menschheit seit jeher
geglaubt hat, kann nicht vollig falsch sein. Es ist sicher
unvollkommen und ungeklirt. Doch gerade dies ist die
Aufgabe der Philosophie: nicht thr Wissen dem Meinen der
Leute entgegenzustellen, sondern aus der unbestimmten Ah-
nung der Menschheit eine bestimmte und begriindete Ein-
sicht herauszuarbeiten. Der Begriff des capdc Aéyewv (um
es terminologisch zu sagen) hat bei Aristoteles eine Bedeu-
tung, die weit tiber das bloss Stilistische hinausreicht; es
gentige hier, auf E.E. 1216b26-35 zu verweisen oder auf
Festugieres Entdeckung, dass Aristoteles das Wort sogta ety-
mologisch von cagete hat ableiten wollen.

Wir halten uns nicht dabei auf, welche Rolle in diesem
Zusammenhang der Hinweis auf uralte Sprichworter, Kult-
sitten, Etymologien, Dichterzitate und geschichtliche Exempla
verschiedener Art spielen konnten und und in den Exoterika
des Aristoteles allem Anscheine nach auch gespielt haben.
Wesentlich ist, wie auf diesem Hintergrunde der Aufbau
der Philosophiegeschichte sich vollzicht. Aristoteles hat die
Philosophie organisiert, indem er den Bereich der reinen
Theoria (zielend auf die «Physik» im weitesten Sinn) von
der auf die ethische Praxis gerichteten Erkenntnis schied.
Innerhalb des ersten Bereichs hebt sich die Physik im engsten
Sinne, die Erforschung des Seins, soweit es in Bewegung ist,
heraus. Hier konstatiert Aristoteles eine umfangreiche Tradi-
tion, die thm so wichtig ist, dass er sich alle Mithe gegeben
hat, sie zu sammeln und zu ordnen. Und in der Tat: Die
Lehren der Fritheren von Thales an erweisen sich als dusserst
willkommen, wenn nicht gar als unentbehrlich zur Kontrolle
und Bestitigung der eigenen Theorien. Konkret bedeutet
dies: (1) Die Lehren der Frithern kénnen in betrichtlichem
Umfang eine Garantie dafiir bicten, dass die eigene Forschung



CICERO 29

sachgemiss vorgeht. Denn die Fragen, die ein Gegenstand
(Zahl und Wesen der Elemente, Gestalt der Erde und der
Gestirne usw.) zu stellen hat, sind in der Tradition meist
schon vermerkt worden, und die Antworten, die man selbst
als die richtigen gibt, sind vielfach blosse Korrekturen ilterer
Antworten. (2) Dies gilt umso cher, als die Geschichte der
ilteren Philosophie nach der Uberzeugung des Aristoteles
unzweifelhaft eine bestimmte Richtung besitzt. Sie hat die
naturgegebene Tendenz, sich zur Wahrheit hinzubewegen,
und die Wahrheit ist eben jene Lehre, die Aristoteles und
der Peripatos zu vollenden im Begriffe sind. Was die fritheren
Philosophen nur geahnt haben, vermag Aristoteles klar auszu-
sprechen; was bei diesem und jenem als Teilwahrheit aufge-
taucht war, findet sich in der Philosophie des Peripatos zu
cinem Ganzen zusammengeschlossen. Aristoteles hat seine
Lehre bewusst als Vollendung und Synthese der gesamten
philosophischen Tradition aufgefasst. Er hat damit gleichzeitig
der Tradition als solcher einen philosophischen Sinn und seiner
cigenen Lehre einen geschichtlichen Riickhalt am consensus
philosophorum zu geben versucht.

Welche Konsequenzen dies fiir die Berichte des Aristoteles
tiber die Vorsokratiker hat, ist bekannt. Ich gehe darauf
nicht weiter ein. Wichtiger ist hier Folgendes: Erstens ergibt
sich aus der von Aristoteles inaugurierten Anschauungs-
weise, dass die historisch gegebenen Lehren aufs stirkste ver-
cinfacht, zusammengeriickt und schliesslich nur mehr als Va-
rianten einiger weniger von der Natur der Dinge selbst ange-
regter Grundgedanken interpretiert werden. Das Ende ist der
Nachweis eines allen Philosophien gemeinsamen Substrats
von Fragen und Antworten; dieses kann dann sozusagen
als philosophischer Katechismus auch dem Laien dargeboten
werden. Zweitens ist.es natiirlich moglich, zeitlich tiber die
vom Peripatos gesteckten Grenzen hinauszugehen. Den Be-
ginn hatte Aristoteles (von den vorphilosophischen Prilimi-
narien abgesehen) mit Thales einsetzen lassen und diese



30 0. GIGON

geschichtlich spite Entstchung der Philosophic damit be-
oriindet, dass die hochste Titigkeit des Menschen sich erst
dann entfalten konnte, als fiir alle Bediirfnisse des Lebens
gesorgt war, was ja die conditio sine qua non auch des
Philosophierens bildet. Wird indessen die Philosophie als
diejenige Weisheit verstanden, ohne die ein menschliches
Leben gar nicht zustande kommt, so muss sie im Grunde so
alt sein wic das Menschengeschlecht selbst. Man bemiiht sich
also, weit iiber Thales hinaus Verlingerungen bis in die
mythische Urzeit zu suchen. So hat etwa Poseidonios fiir
Asien den Phoiniker Mochos, fiir Afrika den Libyer Atlas
und fiir Europa den Thraker Zamolxis als Urphilosophen
ausfindig gemacht (Diog. Lacert. 1, 1 mit Sextus adv. Phys.
1, 363). In der andern Richtung kann man die Philosophie
fortschreiten lassen von dem Augenblick an, da die peripa-
tetische Lehre nicht mehr, wie Aristoteles gehofft hatte
(Cic. T.D. 3,60 aus ecinem nicht sicher identifizierbaren
Exoterikon), sich als dxps allen Philosophierens {iberhaupt
zu behaupten vermag. Doch das hat mannigfache Konse-
quenzen, die zu beriihren wir noch etwas verschieben.

Es ist an dieser Stelle nicht unniitz, das Dargelegte an eini-
gen Beispielen kurz zu illustrieren.

Als erstes ist selbstverstindlich Metaph. A 3-6 zu nennen.
Der Text hat zwar durch Einschiibe verschiedener Art ziem-
lich schwer gelitten (das soll an anderer Stelle gezeigt werden),
ist aber in seinen Grundlinien vollig klar. Aristoteles hat
die Theorie aufgestellt, dass es vier Typen von airiat, nicht
mehr und nicht weniger, gebe. Zur Bestitigung weist er
nach, dass die iltere Philosophie in der Tat, geleitet von der
Realitit selbst (984a18,084b10) allmihlich schon eine alti
nach der andern entdeckt habe. Das Ziel, auf das die frii-
heren Generationen zustrebten, ist nichts anderes als jene
volle Wahrheit, die Aristoteles erreicht hat. Sie umfasst
Alles, was am bisher Gesagten richtig war, und setzt es ins
rechte Licht. Ein etwas anders geartetes Schema liegt in



CICERO 31

Phys. 184b15-25 vor. Es geht vom Begriff der dpy# aus und
gibt zunichst cine Didrese der grundsitzlich moglichen
Antworten auf die Frage, was dic dpy sei. Man kann (A)
eine einzige dpy# annchmen und diese kann entweder bewegt
oder unbewegt sein; ist sic bewegt, so kann sie eines der
vier Elemente sein. Nimmt man vielmehr (B) cine Mehrzahl
von deyxt an, so kann diese Mehrzahl entweder begrenzt
oder unbegrenzt sein. Im Falle der Begrenztheit mag man
zwel, drei, vier oder eine andere begrenzte Zahl anneh-
men. Im Falle der Unbegrenztheit endlich kénnen die dpyat
entweder der Qualitit nach homogen und nur der geome-
trischen Form nach unbegrenzt verschieden sein; oder sie
konnen (auch) der Qualitit nach verschieden sein. In diesem
Schema werden nun die einzelnen Posten mit den geschicht-
lichen Namen besetzt, obwohl es immer Fille geben kann,
dass eine These sich grundsitzlich als moglich erweist, de
facto aber noch keinen Vertreter gefunden hat.

Die Methode ist hier nicht ganz dieselbe wie im A der
Metaphysik. Dort lag der geschichtlichen Interpretation von
vornherein die Lehre des Aristoteles als die abschliessende
Wahrheit zugrunde. Die Physik-Stelle geht dagegen von
einer zunichst autarken Begriffsdidrese aus. Doch liesse sich
zeigen, dass auch sie auf den aristotelischen Begriff der dpy
hingeordnet ist als auf denjenigen, in dem alle Posten der
Diirese angemessen zur Geltung kommen.

Nicht gerade zum Vorteil des Textverstindnisses sind beide
Methoden kombiniert in De anima A 2-5 (vgl. H. Langer-
beck, Gnomon 1935, 421 ff.). Ein erstes Schema nennt auf die
Frage, wic man die Secle auffassen solle, drei Antworten
und deren geschichtlich nachweisbare Vertreter: Man kann
die Seele entweder als das Bewegende oder als das Wahrneh-
mende am Menschen bezeichnen oder als Beides mit einander
(403b25-404b30). Es ist die dritte Moglichkeit dieses Schemas,
die dem Aristoteles selbst in einem der iltesten Entwiirfe
seiner Psychologie als Geriist gedient hat; das zeigen 427



32 0. GIGON

ar7 ff und 432 a 15 ff. Ein zweites Schema setzt voraus,
dass die Seele ithrem Wesen nach dem Wesen der doy# zu
entsprechen habe. Es kann also grundsitzlich ebenso viele
Bestimmungen der Seele wie Bestimmungen der dgpy# geben.
Dieses Schema liegt, allerdings in ziemlich zerstorter Gestalt,
in 404b3o-40sb1o vor. Ein drittes, noch irger verwirrtes
Schema scheint endlich eine Synthese der beiden ersten un-
ternehmen zu wollen (405b11-30). Dabei halten wir uns
nicht weiter auf.

Denn nun erhebt sich die fiir uns, die wir letztlich Ciceros
Philosophica im Auge haben, besonders dringende Frage,
wie sich dieser Riickgrift auf die Philosophiegeschichte in
der andern Hilfte der Philosophie, in der Ethik ausgewirkt
hat. Nach dem ersten Eindruck scheint es in den ethischen
Pragmatien des Aristoteles kaum etwas zu geben, was sich
mit den zahllosen geschichtlichen Hinweisen in den Physika
vergleichen liesse. Doch dieser Eindruck ist nur teilweise
richtig. Vor allem wo es sich um die spekulative Grund-
legung der Ethik handelt, ist die problemgeschichtliche Basis
genau so sorgfiltig konstruiert wie in der Physik. Einige
Beispiele seien genannt. Als Unterschied zu den vorausge-
gangenen Fillen wird sich nur erweisen, dass zumeist die
Eigennamen weggelassen sind (was mit der literarisch an-
spruchsvolleren Gestaltung der ethischen Pragmatien zusam-
menhingen kann) und dass die Schemata als solche einen
viel geringern Umfang besitzen; Aristoteles scheint eben so
gut wie nic {iber die Sokratik und Sophistik hinauf zu
gchen, — und hat damit im Kerne recht.

Wir besitzen in mehreren Brechungen ein Schema, das wir
geradezu als das Zentrum der aristotelischen Ethik bezeichnen
diirfen. Es liegt vor in EN 1096a11-1097a13, teilweise besser
in EE 1217b1-1218b27, schulmissig vergrobert, aber dennoch
nicht entbehrlich in MM 1182b-61183b7. Der Begriff' des
dyadév, mit dem es alle nachplatonische Ethik primir zu
tun hat, kann auf drei Weisen bestimmt werden: Erstens als



CICERO 33

das xabérov, wic es Sokrates mit Hilfe der von ihm entdeck-
ten Methoden der Epagoge und des Horismos (vgl. Met.
1078b27-29) getan hat. Zweitens als die fiir sich seiende
Idee, wie es bei Platon geschieht. Da diese beiden Bestim-
mungen ungeniigend sind, sofern sie dasjenige Gute, das im
ethischen Handeln des Menschen realisiert wird, nicht um-
fassen, gelangt Aristoteles zu ciner dritten Bestimmung:
Das Gute ist das Ziel unseres Handelns. Darin liegt zunichst,
dass jede Art menschlichen Handelns auf ein ihr zugeordnetes
dyaBév zielt. Um aber auf diesem Wege nicht in die sophisti-
sche Doktrin zurtickzufallen, wie sie etwa der xenophontische
Sokrates im Gesprich mit Aristipp (Mem. mm, 8, 1-3) skiz-
ziert, statuiert Aristoteles eine Hierarchie der Ziele, dic in ein
oberstes und allgemeingtiiltiges und dennoch dem praktischen
Handeln zugingliches Telos miindet. Damit ist (grob gesagt)
zwischen dem sophistischen «Relativismus» und dem sokra-
tischen und platonischen « Absolutismus» ein Mittelweg ge-
funden, der das Richtige aus allen diesen Positionen auf-
nimmt. Und Aristoteles hat diesen seinen Begrift des Guten als
téhog 1 mpaxtdy fiir so wichtig gehalten, dass er die Niko-
machische Ethik gleich damit 1094a1 fI. hat beginnen lassen.

Eine andere Frage ist diejenige nach der Entstchungsweise
der Eudaimonia. Dazu haben wir das Schema teils in EE
1214a14-25 plus 121528-25, teils in EN 1099bg-28, um nur
die Haupttexte zu nennen. Fiinf Méglichkeiten werden an-
gefithrt, von denen drei (Natur, Ubung, Belehrung) bekannt-
lich schon der Sophistik des 5. Jhd. geliufig sind; den Fall
der Tyche bzw. Eutychia erwihnt Aristoteles auch in EN
1099b7-8 und 1153b21-25 als cine Lehre von =iveg, unter
denen man wohl, gestiitzt auf EE 1247b11-15, denselben
Sokrates verstchen darf, auf den Platon im Euthydem 279c4-
280bs anspiclt; denn dass Platon da cine fremde Meinung
(vermutlich eines Sokratikers) ziemlich gewaltsam herein-
zieht, wegdisputiert und wieder verschwinden ldsst, ist nicht
zu verkennen. Finem Sokratiker mdchte man auch den Fall

5



34 O. GIGON

der dete poipa geben und zwar wiederum nicht Platon,
sondern cher Aischines (vgl. Frg. 11 Dittmar). Die aristote-
lische Ethik selbst hat sich, was hier nicht dargelegt werden
kann, bemiiht, allen fiinf Mdglichkeiten gerecht zu werden.

Ein holzern formuliertes und am Schluss verstiimmeltes
aber trotzdem interessantes Schema iiber das Wesen der &pet
hat uns MM 1182 a10-26 erhalten. Es fiihrt von Pythagoras
iiber Sokrates und Platon zu Aristoteles und ist nicht zuletzt
darum so bedeutend, weil es dem beriihmteren Schema von
Met. A6 unmittelbar parallel liuft.

Ein beinahe perfekt durchorganisiertes Schema finden wir
in EE 1214a30-bs. Drei mogliche Formen der Eudaimonia
gibt es: @pbvyoig — dpeth) — #3ovi). Jede dieser Formen hat
ihre Vertreter. Ausserdem gibt es den Fall, dass alle drei
Formen kombiniert werden, doch so, dass eine von ihnen
den Vorrang hat und die beiden andern nur beisteuern;
da ergeben sich natiirlich wieder drei Méglichkeiten. Endlich
konnen die drei Formen auch auf gleicher Ebene (so scheint
es Aristoteles zu meinen) kombiniert werden: Man kann
alle drei zusammennehmen oder bloss zwei davon (was sich
in drei Varianten aufteilt) oder, wie schon anfangs bemerket,
eine einzige wihlen und die tibrigen fallen lassen. Aristoteles
deutet an, dass jede dieser Moglichkeiten ihre Vertreter
besitzt; leider nennt er keine Namen, und auch wir vermogen
keine zu nennen. Sein eigenes Denken zielt dabei unverkenn-
bar auf die gleichmissige Vereinigung aller drei Formen.
Das zeigt eine Art von Parallelschema, das pomp6s (ur-
spriinglich wohl in einem Exoterikon zuhause) von einer
Aufschrift am delischen Apollontempel ausgeht und beweisen
will, dass der vollkommenen Eudaimonia sowohl das xaiév
wie auch das dy«fév und das 35 zukommen muss (EE
1214a1-8 und —mit ziemlich stark “gestortem Text— EN
1098b29-1099229, weiterhin nachwirkend in EN 1104b30-34
usw., auch in Divisio Ar. cod. Marc. Nr. 21 ed. Mutschmann).

Damit mag es fiir Aristoteles genug sein (schade noch etwa,



CICERO 35

dass wir mit den substanzreichen Anspielungen EN 1098b22-
29 fast nichts anfangen konnen; Aristoteles streift im Fluge
cine Menge ilterer Lehren, die fiir uns unfassbar bleiben).
Gewiss vermdogen es die philosophiegeschichtlichen Schemata
der Ethik an Fiille mit denjenigen der Physik nicht aufzu-
nehmen. Aber es ist doch dieselbe Haltung, die sich hier und
dort manifestiert. Aristoteles will konsequent sein eigenes
Denken aus der Vergangenheit herauswachsen lassen, so dass
es als das Telos der geschichtlichen Bemiihungen erscheint.

Wie hat nun dies Alles in der Zeit nach Aristoteles weiter
gewirkt? Es ist sicherlich nicht ganz zufillig, dass wir in den
Generationen nach ithm vor allem den Widerspruch gegen
seine grossartige und anspruchsvolle Konzeption konstatieren
kénnen. Er verliuft, kurz gesagt, in zwei Linien. Es wird
erstens cinfach die Konsequenz aus der Tatsache gezogen,
dass die peripatetische Philosophie auf die Dauer nicht als
die dxyu# des Philosophierens iiberhaupt gelten kann. Der
Bezichungspunkt, auf den hin Aristoteles und Theophrast
die dltere Philosophiegeschichte organisiert hatten, fillt damit
dahin. Was {ibrig bleibt, ist ein riesiges Inventar der verschie-
densten Theorien. Kein Wunder, dass sich die Gegner des
Dogmatismus dieses Inventars bemichtigten und gestiitzt
darauf mit dem augenscheinlichsten und hoffnungslosesten
Dissensus philosophorum argumentierten. Inauguriert hat
dieses Vorgehen, wie man vermuten mdchte, die Aporetik
jener Akademiker, die iiber Xenokrates und dessen Schiiler
hinweg an die platonische Apologie anzukniipfen suchten
~ (vgl. etwa Cic. Luc. 116-146), nachgefolgt ist, wie man aus
den Fragmenten Timons erschliessen darf, die Skepsis.

Es ist aber recht eigenartig, dass zweitens gerade diese
beiden Richtungen auch den Versuch unternommen haben,
die Geschichte der Philosophie positiv umzuinterpretieren,
sie also statt in den Peripatos vielmehr in die akademische
Aporetik oder in die pyrrhonische Skepsis einmiinden zu
lassen. Das eine bezeugen uns Cic. Luc. 13-15 plus 72-76



36 0. GIGON

nebst Plut. adv. Col. 1121F/1122A, das andere Diog. Laert.
9,71-73. Doch mehr als eine Waffe im Kampf gegen den
Dogmatismus sind diese Konstruktionen nie geworden.

So ist es denn unvergleichlich viel wichtiger zu verfolgen,
wie sich der aristotelische Impuls als solcher bei den spiteren
Philosophen fortpflanzt. Und da haben wir allerdings den
Eindruck, dass die von Aristoteles statuierte Wechselbeziehung
von System und Geschichte der Philosophie erst wieder in
den Generationen kurz vor Cicero lebendig aufgenommen
und weiterentwickelt worden ist. Die Stoa des Poseidonios,
die Akademie des Antiochos sind die Namen, die sich da
aufzudringen scheinen.

Wir konnen freilich nicht genug betonen, dloss i dlaie
auf cin grossenteils noch ginzlich unerforschtes Gebiet gera-
ten. Vor 70 Jahren hat H. Diels mit der Edition der Doxo-
graphi Graeci sein Meisterwerk geschaffen, aber Nachfolger,
die seine Arbeit weitergefiihrt hitten, hat er eigentlich nicht
~gefunden. Die beiden wichtigsten Texte, diejenigen, die die
Namen des Actius und des Areios Didymos tragen, werden
zwar immer wieder zitiert und ausgebeutet. Was diese Texte
aber als solche darstellen, wie sie ihre uns iiberlieferte Form
erhalten haben und was ihre systematische Absicht ist oder
war, dariiber wissen wir heute kaum viel mehr als Diels,
dessen Leistung bei aller Grosse doch in keiner Weise als
endgiiltig betrachtet werden kann. So bleibt denn auch, was
im Folgenden skizziert werden soll, in besonderm Masse
provisorisch.

Ein Faktum dringt sich mit einer sozusagen elementaren
Evidenz auf. In simtlichen philosophiegeschichtlichen Texten,
die Diels gesammelt hat (und zu denen man in gewissem
Sinne auch Sextus Empiricus riicken darf), sind Poseidonios
und Antiochos praktisch die letzten Namen, die genannt
werden. Daraus darf das Eine geschlossen werden, dass ihre
Generation die letzte (wenn nicht einzige) war, in welcher

der Gedanke des Aristoteles, Philosophie und Philosophiege-



CICERO 37

schichte zu verkniipfen, noch einmal ganz verwirklicht wurde.
Bestitigt wird dieser Schluss dadurch, dass auch in den
anderweitig fassbaren Texten dieser Zeit das Philosophieren
mit einer Intensitit auf seine Geschichte Bezug nimmt, wie
wir sie sonst nur noch bei Aristoteles und Theophrast selbst
kennen. Fiir Antiochos geniige vorliufig der einfache Hin-
weis auf Ciceros Philosophica, fiir Poseidonios sind Rein-
hardts Untersuchungen der entscheidende Beleg: Gerade weil
Reinhardt bemiiht ist, Poseidonios als schopferischen Denker
zu erweisen und ihn insofern zu «isolieren», ist es doppelt
cindrucksvoll zu verfolgen, in welch ungeheuerem Umfang
Poseidonios die Vorsokratiker, Platon und Aristoteles fiir
sich in Anspruch genommen hat.

Allerdings erhilt bei beiden Philosophen (und andern der-
selben Zeit) der Riickgriff auf dic Geschichte, wenn man
genau zusicht, einen Sinn, der bei den alten Peripatetikern
nicht zu bemerken war. Es sei vorliufig die Formel gewagt:
Aristoteles und Theophrast lassen die Geschichte auf sich
selbst zulaufen als auf die dxp# aller Philosophie. Poseido-
nios und Antiochos deuten die Philosophiegeschichte der
ihnen vorausgehenden zwei Jahrhunderte als einen Abfall
von einer klassischen Hohe und verstehen sich selbst als
Erneuerer eines Denkens, das bei den « Alten» richtiger war
als bei den Nachgeborenen.

Doch dariiber nachher mehr. Hier zunichst einige Beispiele
dafiir, wie das peripatetische Organisieren der Philosophie-
geschichte in der Zeit kurz vor Cicero erneuert wird.

Sextus Adv. Log. 1, 2-23 gibt ein nicht tibermissig gestdrtes
Schema der Teile der Philosophie. 2-16 behandelt die Zahl
der Teile, wobei vorausgesetzt wird, dass die Philosophie in
drei Teilen vollstindig ist: Physik, Ethik, Logik. Daraus er-
geben sich die geschichtlichen Mdglichkeiten: Man kann
entweder nur einen dieser Teile anerkennen oder zwei (was
zu drei Varianten fiihrt) oder alle drei; jeder dieser insgesamt
sieben Fille hat seine Vertreter gefunden. Die vollkommene



38 0. GIGON

Dreizahl ist erreicht Suvdper durch Platon, faktisch durch
Xenokrates hier, Aristoteles dort und schliesslich durch die
Stoa; wozu angemerkt werden darf, dass streng genommen
die Ebenbiirtigkeit der drei Teile wohl tiberhaupt erst durch
die Stoa gelehrt worden ist, wihrend mindestens Aristoteles
(von Xenokrates wissen wir zu wenig) die Logik grundsitz-
lich als 8pyavov und nicht als uéeog @rhoconiag behandelt hat.
Bei Sextus miisste sinngemiss als zweiter Abschnitt 20-23
folgen: Nimmt man die Dreizahl der Teile an, so ergeben
sich erst noch eine Reihe von Varianten je nach der Abfolge,
in der man die drei Teile anordnet. Dariiber erhebt sich
endlich ein letztes Problem, ob man tiberhaupt die Teile der
Philosophie in der bis dahin vorausgesetzten Weise von ein-
ander abtrennen kann oder nicht (17-19). Die iltere Stoa
trennt, wihrend Poseidonios die Philosophie als einen le-
benden Organismus fasst, dessen Teile ebenso wenig isoliert
werden konnen wie Blut, Knochen und Seele. Dass dieses
gesamte Schema auf Poseidonios hinausliuft, dessen These
cbenso die subtilste wie die umfassendste ist, liegt auf der
Hand. Es diirfte dann auch in seinen wesentlichen Teilen
von ithm herriihren.

Ein recht straff aufgebautes Schema liegt in Aet. 1, 6 vor.
Es zihlt in einer systematisch wohl iiberlegten Reihenfolge
sicben Wege auf, auf denen die Menschheit zur Gotteser-
kenntnis gelangt sein kann. An der Spitze stehen die Gestirne
mit ihrer Gestalt, ihrer stets gleichbleibenden Farbe, Grosse
und Bahn, am Ende die Menschen, die wegen ihrer Verdienste
um den xowdg Plog zu Goéttern erhoben wurden. Im einzel-
nen kann das Schema hier nicht erliutert werden. Zu be-
achten ist nur, dass das Kapitel eréffnet wird mit einer Gottes-
definition, die offenbar den sicben Wegen gegeniiber als die
philosophisch geliuterte gelten soll. Es ist, wie 1, 7, 19 zeigt,
die Definition des Poseidonios (dazu Reinhardt, Kosmos u.
Symp. 1926, 156), die ihrerseits augenscheinlich von einem
Satz Heraklits ausgeht (VS 22B67).



CICERO 39

Ein weiteres, fiir die Interpretation von Cic. T.D.L nicht
unwichtiges Schema ist Aet. 1v, 5 {iber den Ort des Hege-
monikon im Menschen. In unserm Zusammenhang kommt
es auch da nur auf die Gesamtordnung und Tendenz an.
Wir haben: Der Sitz des Hegemonikon kann (1) im Kopfe
sein und zwar entweder im gesamten Kopfe oder in einem
seiner Teile. Oder er kann (2) im Thorax sein und zwar da
entweder im gesamten Thorax oder im Herzen (und da wie-
der entweder im gesamten Herzen oder in einem Teil oder
in dessen unmittelbarer Umgebung) oder schliesslich im
Diaphragma. Dariiber hinaus ist aber auch (3) eine Synthese
moglich, die den Kopf wie den Thorax beriicksichtigt. Dazu
wird eigenttimlicherweise Pythagoras zitiert, nachdem schon
vorher die verschiedenen Teilantworten mit den erlesensten
Namen ausgestattet worden waren.

Doch seien nun diese Dinge, deren Besprechung hier nur
ganz vorliufig moglich ist, verlassen. Es ist nur noch ein
Schema aus dem Bereich der Ethik zu beriihren, dasjenige,
das bei Cicero Fin. 5,16 als eine von Antiochos hiufig her-
angezogene «divisio Carneadea» vorgefithrt wird. Es findet
sich denn auch bei Cicero in verschiedener Form an iiber
einem Dutzend Stellen; ausserhalb Ciceros hat es sich noch
nicht zuverlissig nachweisen lassen, denn die formlosen Listen
bei Clem. Str. 2, 127-133 und Iambl. bei Stob. 1, 382/3 W.
bleiben besser beiseite. In der Fassung von Cic. Fin. s, 16-23
lautet es folgendermassen: Einig sind sich alle Philosophen
dariiber, dass die Philosophie als eine ars vivendi ein Ziel
verfolgt, das ausserhalb ihrer selbst liegt; ferner dariiber,
dass dieses Ziel der menschlichen Natur angemessen und so
beschaffen sein miisse, dass es durch seine eigene Qualitit
den Willen in Bewegung setze. Der Dissensus beginnt erst
bei der Frage, was denn dieses Ziel sei. Unter den genannten
Voraussetzungen sind nur drei Ziele materiell denkbar: die
Lust, die Schmerzlosigkeit und die Dinge, die der Mensch von
Geburt an naturgemiss erstrebt, d. h. zunichst die cwrmpta



40 0. GIGON

seines Korpers und aus ihr im Laufe der Zeit herauswachsend
die &pet der Seele. Dazu tritt nun noch eine «formale»
Distinktion: Das Ziel kann im faktischen Erwerben eines
dieser Giiter bestechen oder in einem blossen innerlichen
Gerichtetsein auf eines dieser Giiter (ich versuche hier wie
durchweg durch Paraphrase den bei Cicero cher miihselig
formulierten Gedankengang etwas zu kliren). Auf diese Weise
ergeben sich theoretisch sechs mégliche Ziele, von denen
allerdings nur vier ihre Vertreter gefunden haben: 1. Ari-
stippos, 2. Hieronymos, 3. Karneades, 4.-, 5., 6. die Stoa.

Man kann nun aber auch die Zicle kombinieren, wobei ohne
Umschweife gefolgert wird, dass nur drei Kombinationen
moglich sind: 6 mit 1 (Kalliphon und Deinomachos), 6 plus
2 (Diodoros) und 6 plus 3 (die «Alten», Akademie und
Peripatos). Ausgeschieden werden endlich wegen Verstdssen
gegen die Grundvoraussetzungen diec Lehren Demokrits,
Pyrrhons und Aristons, endlich die des Herillos. Dass dieses
Schema von Riitseln wimmelt, die nur durch eine umfassende
Analyse einigermassen geldst werden kénnen, zeigt sich auf
den ersten Blick. Ich weise nur darauf hin, dass der uns aus
Aristoteles so bekannte Bios Theoretikos fehlt (ob die Kritik
an Herillos auch ihn treffen soll, ist zweifelhaft), dass dagegen
die Schmerzlosigkeit, die doylote, einen iiberraschenden
Rang cinnimmt (soll man letzten Endes Speusipp Frg. 57 L.
dafiir verantwortlich machen:); ferner, dass ein so bedeu-
tender Name wie Epikur fehlt, dagegen nicht weniger als
vier obskure Peripatetiker des 3.und 2.Jhd. auftreten; ferner,
dass das Verhiltnis zwischen der disserendi causa aufgestellten
These des Karneades und derjenigen der Stoa mindestens in
der Darstellung Ciceros alles andere als klar ist usw. Hier darf
es uns indessen geniigen, auf die Struktur des Schemas im
ganzen hinzuweisen. Auf der einen Seite werden theoretisch
die moglichen Antworten auf die Frage, was der Gegenstand
der ars vivendi sei, aufgefithrt und mit ihren Vertretern
besetzt. Auf der andern Seite ist es klar, dass das Schema



CICERO 41

auf dic Lehre der « Alten» hinsteuert als die Lehre, die die
umfassendste und darum auch richtigste ist. Insbesondere
sind in ihr die unnatiirlichen Einseitigkeiten der Stoa gemie-
den. Denn wihrend die Stoa (so ist es ja letzten Endes gemeint)
sich auf eine vita beata zuriickzicht, die nur auf der innern
virtus beruht, suchen die «Alten» kithn und realistisch zu-
gleich eine vita beatissima, in der alle drei Arten von Giitern
(dussere, korperliche und seelische) zu threm Recht kommen.
In der Tat kennt ja auch Aristoteles dieses Problem der Sache
nach durchaus und 16st es in einer Weise, die mit dem
Ergebnis der divisio Carneadea in allem Wesentlichen iiber-
einstimmt (vgl. EN 11oob22-110128 u. a.). Und dies ist
nicht Alles. Vergegenwirtigen wir uns, was tiber die philo-
sophiegeschichtlichen Schemata des Aristoteles zu sagen war,
so ist es evident, dass die divisio Carneadea nicht ein kiimmer-
licher Einfall cines spiten Eklektikers ist, sondern aus aristo-
telischen Vorbildern unmittelbar hervorgeht; ihre Verwandt-
schaft vor allem ctwa mit EE 1214a30-bs springt in die
Augen.

Gleichzeitig aber ist ein tiefgreifender Unterschied nicht
zu verkennen. Karneades-Antiochos fassen nicht ihre eigene
Lehre als das Telos der Philosophiegeschichte auf, wie es
Aristoteles getan hatte. Die Richtung verliuft vielmehr um-
gekehrt. Das Telos ist in den « Alten» schon erreicht und in
der spitern Entwicklung wieder verloren gegangen. Es gilt
also, diese Fehlentwicklung zu tiberwinden und zur Lehre
der «Alten» zuriickzukehren. Was bei Aristoteles eindeutig
Fortschritt hiess, wird nun zur Hinwendung zu einer als
autoritativ anerkannten Klassik. Gemeinsam ist beiden Hal-
tungen die Verankerung des Philosophierens in der Ge-
schichte; nur wird die Geschichte hier als Anstieg, dort als
Abfall von einer schon gewonnenen Héhe verstanden.

Entscheidend wird jetzt der Begriff des Klassikers, der
Autoritit. Wir versagen es uns, auf die Entstchung dieses
Begrifts in Kunst und Literatur auch nur hiniiberzublicken,

6



42 0. GIGON

und fragen nach seiner Herkunft im Bereiche der Philosophie.

Dabei seien der Kiirze halber nur drei einzelne Momente
hervorgehoben.

1. Nicht immer geniigend beachtet sind die Namen, die
sich die Philosophen als Anhiinger dieser oder jener Lehre
von der Zeit Platons an gegeben haben. Sicherlich besteht
die Gefahr, dieses Detail zu iiberschitzen oder falsch zu
deuten. Wenn aber schon bei Platon von «Pythagoreioi»,
«Herakleiteioi», « Anaxagoreioi» geredet werden kann, so
liegt doch darin in jedem Falle eine Art von Programm,
eine ausdriickliche Bindung an einen bestimmten Philoso-
phen und seine Lehre. «Demokriteios» hat sich in seiner
Jugend Epikur selbst genannt, obschon er spiter den grossten
Wert darauf legte, gleich Heraklit und Sokrates ohne Lehrer
zur Philosophie gekommen zu sein. «Demokriteioi» wird
es aber zweifellos schon vor Epikur gegeben haben.

Indessen sei hier nur eine Auswahl von besonders charak-
teristischen Namen gegeben. Wer den Namen « Sokratikos»
zuerst geprigt und fiir sich oder andere in Anspruch genom-
men hat, wissen wir nicht. Der ilteste sichere Beleg, der mir
zur Hand ist, ist ein Schriftentitel des Epikurschiilers Ido-
menecus. Die Anhinger des Antisthenes heissen bei Aristoteles
noch «Antistheneioi», doch von Diogenes an setzt sich der
Name der Kyniker durch. Die Jiinger des Aristippos heissen
bemerkenswerterweise nie Aristippeer, sondern durchwegs
Kyrenaiker; aber in der weitern Geschichte der Schule stossen
wir auf Sondergruppen, die als « Hegesiakoi», « Annikereioi»
und « Theodoreioi» bezeichnet werden, eine seltsame Hiu-
fung solcher Namen, die wir wie so Vieles bei den Kyrenai-
kern noch nicht recht begreifen. Die Erben Platons heissen
bis auf die Zeit Ciceros Akademiker; spiter dringt sich fiir
diec Bekenner des erneuerten klassischen Platonismus der
Name «Platonikoi» vor, so dass es schliesslich zu der ebenso
absurden wie bezeichnenden Situation kommt, dass etwa
ein Augustin die Platoniker den Akademikern entgegenstellen



CICERO 43

kann. Natiirlich gibt es Sonderfille: So begegnet bei Diog.
Laert. 1,2 ein Hermodoros und in 1,30 ein Daimachos 6
IThatwvizde, ohne dass wir wissen, wie alt diese Beinamen
sind und was sie in diesen speziellen Fillen aussagen sollen.

Die Schiiler Zenons von Kition haben nach Diog. Laert.
7,5 zuerst «Zenoncioi» geheissen; offenbar rasch ist aber
dann der Name der Stoiker herrschend geworden, auch
wenn aus uns unbekannten Griinden der Philosophichisto-
riker Hippobotos bei Diog. Laert. 1,19 den Namen «Zeno-
ncioi» noch einmal aufgenommen hat. Angetiihrt seien zum
Abschluss Athen. 186 A, wo fiir die Zeit kurz vor 100 v. Chr.
Vereine von Awoyeviertal, *Avrimatorotal und IMaverriastal,
also stoische Konventikel, die einander gegenseitig im Namen
ihrer Meister vermutlich kriftig bekimpft haben, aufgezihlt
werden, sowie die zwei boshaften Bemerkungen Ciceros
Luc. 70 und Plutarchs Cic. 4,2, die auf cine gemeinsame
Quelle zurtickgehen: Antiochos habe die Tradition des Kar-
neades moglicherweise darum aufgegeben, weil er den Ehr-
geiz gehabt habe, eine eigene Richtung zu begriinden, deren
Anhinger dann « Antiocheioi» hitten heissen kénnen. Da
zeigt sich hiibsch, was mit diesen Namen ausgedriickt wurde:
das Bekenntnis zu einem als Autoritit anerkannten Lehrer.

2. Tiefer fithrt die zweite Frage, seit wann es Texte gibt,
die man nicht mehr nur als Mitteilung philosophischer
Ansichten verwertet, sondern die giiltige Dokumente dar-
stellen, auf die man sich beruft und die man auslegt, um
sich auf sie berufen zu konnen.

Wir begniigen uns auch da mit wenigen Notizen.

Von den Vorsokratikern scheinen aufs Ganze gesehen nur
zwei vielfacher Exegese gewiirdigt worden zu sein und von
ithnen ist wiederum nur einer zu einer eigentlichen Autoritit
geworden. Es sind Empedokles und Heraklit. Fiir Empe-
dokles ergibt sich cin Anhaltspunkt in der — auf den ersten
Blick absonderlichen — Tatsache, dass der Epikureer Her-
marchos ein Werk «Uber Empedokles» in 22 Biichern



44 O. GIGON

geschrieben hat (Diog. Laert. 10,25). Dass es eine Art Exegese
der Gedichte und iiberwiegend polemisch gehalten war, ist
wohl anzunehmen. Dies setzt aber eine nicht unbetrichtliche
Aktualitit des Empedokles noch in der Mitte des 3. Jhd.
voraus; und Aktualitit bedeutet dann natiirlich Beanspru-
chung durch andere Schulen. Eine lohnende Aufgabe wiire
es jedenfalls, der Wirkungsgeschichte des Empedokles im
Ganzen nachzugehen. Bei Poseidonios scheint er eine hervor-
ragende Rolle gespielt zu haben, und der handgreifliche
Einfluss seines Gedichtes auf das Werk des Lukrez hat ver-
mutlich nicht nur kiinstlerische, sondern auch philosophie-
geschichtliche Hintergriinde, die noch nicht alle aufgehellt
sind, die wir aber besser werden fassen konnen, wenn wir
einmal die Geschichte der Empedokles-Exegese kennen.
Klarer liegen die Dinge bei Heraklit. Diog. Laert. 9,15
nennt uns eine ganze Liste von Heraklit-Exegeten. Von
ausserordentlicher Bedeutung ist zweifellos die Exegese des
Kleanthes gewesen, durch die ein breiter Strom heraklitischer
Gedanken in die Stoa cingegangen ist. An Kleanthes hat
wiederum Poseidonios angekniipft, der evident fiir eine R eihe
zentraler Lehren (Stellung der Sonne, Weg hinauf und hinab,
Erkenntnislehre u.a.) die Autoritit Heraklits angerufen hat.
Es ist ja generell nicht zu leugnen, dass die Grossartigkeit
des poscidonischen Systems, wic es uns Reinhardt schen
gelehrt hat, zu einem guten Teil darauf beruht, dass Posei-
donios unbekiimmert auf die pathetischen Weltbilder der
Vorsokratik zuriickgreift. Wenn er den Kosmos bis ins Ein-
zelne als einen lebendigen Organismus deutet, in dem es
weder zwischen Mensch und Tier, noch zwischen Seele und
Leib noch zwischen Mensch und Gott Spriinge gibt, sondern
alles in Sympathie mit einander verwachsen ist, so ist dies
zweifellos, gemessen an Aristoteles und auch an Chrysipp,
cin Archaismus; aber was die Problemgeschichte verliert,
gewinnt die Anschammg. In seiner grossziigigen, die Vorso-
kratik erneuernden Konstruktivitit ist Poseidonios einmalig,



CICERO 45

und gleichzeitig charakteristisch fiir den Geist seiner Zeit.

Am folgenreichsten ist indessen die Erhebung Platons zur
Autoritit geworden. Er hat eine Stellung erobert, die kein
anderer der Schulgriinder erreicht hat. Am chesten kann
man Epikur vergleichen, dessen Lehre fiir seine Schule ver-
bindlich blieb und dessen Kyriai Doxai vermutlich mehr als
einmal kommentiert worden sind; aber das bleibt auf die
eigene Schule beschrinkt. Was die Stoa angeht, so haben
gewisse Formeln Zenons offenbar einen halbwegs autoritati-
ven Charakter gchabt; es sei dazu auf die sehr lehrreiche
Studie von M. Pohlenz iiber Zenon und Chrysipp (Nachr.
Ges. Wiss. Gott. 1938) hingewiesen. Aber auch das hielt sich,
so scheint es wenigstens, in engen Grenzen. Von einer autori-
tativen Geltung des Aristoteles horen wir nichts bis in die Zeit
hinab, wo die grossen Kommentatoren der Esoterika ihre
Arbeit beginnen. Die verschwindend geringe Zahl sicher
bezeugter Fragmente der Exoterika (zwei fur den Protrepti-
kos, sechs fiir die drei Biicher mepl gihocopiag usw.) zeigt,
wie gering die Wirkung dieser Texte war, auch wenn sie
den Philosophichistorikern die Hauptquelle fiir das System
des Aristoteles bildeten. Ebenso hat die Weiterarbeit an den
Problemen der Esoterika bei Theophrast, Eudemos, Straton
u.a. nicht den Sinn einer Exegese des Aristotelischen Werkes
gehabt.

Dagegen ist schon bei Aristoteles eine lebhafte Diskussion
der Dialoge Platons greif bar, oder doch einiger Dialoge (iiber
das Verhiltnis des Aristoteles zum Oeuvre Platons besteht ja
noch lingst kein Consensus): vor allem Timaios, Staat und
Gesetze. Die Schriftenliste des Diog. Laert. nennt 5,22 Aus-
ziige aus den Gesetzen und aus der Politeia; natiirlich kénnen
wir nicht sagen, wie sie ausgeschen haben, aber bezeichnend ist
doch, dass es das, also «handlich vereinfachende Zusammenfas-
sungen» bereits im Corpus Aristotelicum gab. Kein Zweifel,
dass Schriftsteller wie Polybios und Cicero zu solchen Epito-
mai gegriffen haben, wenn sie Platons Staatsschriften benut-



46 O. GIGON

zen wollten. Eine Epitome der platonischen Politeia nennt
Diog. Laert. 5,43 auch bei Theophrast; dass sie mit derjenigen,
die bei Aristoteles figuriert, identisch ist, miisste erst bewiesen
werden. Gesamtabrisse der platonischen Lehre werden auch
bald geschrieben worden sein. Gerne méchte man wissen,
was in den von Plut. mor. 1118 C zitierten ITharwvixd des
Aristoteles eigentlich stand. Es ist eine bei dem jimmerlichen
Zustand unserer Uberlieferung unbeweisbare und auch inner-
lich nicht eben wahrscheinliche Hypothese, dass Plutarch
unter diesem Titel die von W. Jacger nicht ohne Recht
als « Programmschrift» bezeichneten Biicher mepl @uiocoptug
zitiert haben sollte. Marwvixd weist auf Darstellung oder
Diskussion von Lehren Platons hin. Dabei hat es zu bleiben.
Jene Vorsicht, die einer der Ruhmestitel von F. Jacobys
Interpretation der Historiker ist, ist bei den Resten des Ari-
stoteles mindestens ebenso sehr am Platze.

Dass dann die Liste der Timaioskommentare mit Krantor
anhebt, ist bekannt. Uber Anlage und Inhalt dieser friihen
Kommentare wissen wir natiirlich so gut wie nichts. Hochst
wahrscheinlich ist nur zweierlei: einmal dass die Exegese nicht
gleichmissig war, sondern sich auf bestimmte Hauptstellen
konzentrierte, sodann dass die Interpretation grundsitzlich
bemiiht war, Platon fiir das eigene Philosophieren in An-
spruch zu nehmen.

Und wieder gelangen wir zu Poseidonios. Fiir ihn ist
Platon in manchen Dingen nicht viel weniger Autoritit
als Heraklit. Wir wissen, dass in der Hochschitzung Platons
Antipater von Tarsos und Panaitios vorangegangen sind, aber
erst bei Poseidonios vermogen wir die Exegese im einzelnen
zu verfolgen. Und da ist gleich die Fiille der durch den
Stoiker herangezogenen Stellen aus dem Theitet, Menon,
Phaidon, Phaidros und vor allem aus dem Timaios wahrhaft
erstaunlich, so erstaunlich, dass es letzten Endes nicht einmal
mehr so wichtig ist, ob nun die vielgeplagte Stelle des Sextus
adv. Log. 1,93 cinen Timaioskommentar beweist oder nicht.



CICERO 47

Sie beweist faktisch nichts, kann aber auch nicht die Tatsache
aus der Welt schaffen, dass Poscidonios sich iiberaus oft auf
den Timaios berufen hat.

Und was die Akademie angeht, so beginnt ja im Grunde
mit Antiochos die Zeit, in der sich ihre Mitglieder program-
matisch Platoniker nennen, um die Emeuerung der echten
Lehre Platons und seiner unmittelbaren Schiiler zu manife-
stieren.

3. Wir koénnen da passend den dritten Punkt anschlies-
sen. Es ist das Problem der Schulgeschichte, fiir welche im
Jahrhundert Ciceros die Kategorien der Orthodoxie und
Heterodoxie eine beherrschende Rolle zu spielen anfangen.
Vor allem gilt dies, und nicht ganz zufillig, fiir die beiden
iltesten Schulen, Akademie und Peripatos.Was die Akademie
angcht, so ist uns bekanntlich eine ganze Reihe von Einteilun-
gen bezeugt, die nattirlich ausnahmslos nicht etwa aus histo-
rischen Interpretationen gewonnen sind, sondern Reflexe von
Polemiken darstellen. Schon die Gegner des Arkesilaos, der
seinen Kampf gegen den stoischen materialistischen Dogma-
tismus als eine Wiederaufnahme des Kampfes des nichtwissen-
den Sokrates der platonischen Apologie gegen die Anmassung
der Sophisten verstand, replizierten mit dem Vorwurf, er sei
von der wahren Lehre Platons abgetallen. Daraus wird bei
Antiochos, wie Cicero zeigt, die These, Arkesilaos und seine
Nachfolger hitten eine « Neue Akademie» gegriindet, der
gegeniiber Antiochos wieder zur Alten Akademie zurtick-
gekehrt sei. Cicero zeigt allerdings noch mehr. Sein Dialog
Lucullus gewihrt einen charakteristischen und amiisanten
Einblick in die Polemik zwischen Antiochos und dessen un-
mittelbarem Vorginger in der Schulleitung, Philon. Jeder
wirft dem andern, um ihn zu diskreditieren, Abfall von der
Tradition vor. Fiir Philon ist Antiochos ein verkleideter
Stoiker, Antiochos rechtfertigt sich nicht nur damit, dass er
sich auf «die Alten» beruft; er geht zum Gegenangrift vor
und behauptet, Philon selbst sei scinem Lehrer Karncades un-



48 0. GIGON

treu geworden und habe Thesen aufgestellt, die der Akademie
bis dahin véllig fremd gewesen seien. Seltsamerweise hat die
Forschung diese gegenseitigen Anschuldigungen, die wir im
Luc. 11/12 und 69/71 lesen, meist fiir bare Miinze genom-
men, was sie gewiss nicht sind. Selbstverstindlich hat An-
tiochos gegen Philon den Anschluss an die Alten ausdriick-
lich zu seinem Programm gemacht. Doch davon abgeschen
ist dic Entwicklung der Akademie in Wahrheit viel organi-
scher verlaufen als uns die beiden Gegner, die bei Cicero
zu Wort kommen, glauben machen maochten.

Es ist weiterhin eine naheliegende Vermutung, dass gerade
auch jene Stoiker der vorciceronischen Zeit, die Platon fiir
sich zu annektieren begannen, also Antipater, Panaitios und
Poscidonios, ihre akademischen Zeitgenossen, Karneades vor
allem, dadurch zu iiberspiclen suchten, dass sie ihm Abfall
von Platons Lehre vorhielten. Wie dem auch sei, das Ergebnis
ist schliesslich, dass nicht weniger als fiinf verschiedene Aka-
demien von Polemon an bis Antiochos gerechnet werden
(vgl. den in diesem Zusammenhang iiberhaupt wichtigen
Numenios bei Eus. pr. Ev. 14,4,13 ff.).

Beim Peripatos liegen die Dinge nicht viel anders. Es ist
da an jene unendlich oft behandelten loci classici bei Plut.
Sulla 26, 1-3, Strabo p. 609 (und Cic. fin. 5,13-14) zu erinnern.
Sie berichten, dass nach dem Tode Theophrasts der Nach-
lass des Aristoteles und Theophrast in den Besitz des Neleus
von Skepsis iiberging und dann fiir zweihundert Jahre in
Vergessenheit geriet, was zur Folge gehabt habe, dass die
Nachfolger Theophrasts bis in die Zeit Sullas gar nicht mehr
im Besitz der urspriinglichen peripatetischen Lehre gewesen
und darum auch nicht als echte Peripatetiker anzusehen seien.
Wir erhalten damit ein Schema, das der Einteilung der
Akademie in Alte Akademie, Neue Akademie und Erneue-
rung der Alten Akademie deutlich parallel geht. Schon das
sollte davor warnen, die Neleusgeschichte allzu wortlich
zu nehmen. Es kann ernsthaft nicht bezweifelt werden, dass



CICERO 49

das Lykeion genau so zu allen Zeiten im Besitz des voll-
staindigen Corpus Aristotelicum war wie die Akademie im
Besitz des Corpus Platonicum. Und wenn wir feststellen, dass
Poscidonios bezeugtermassen an Aristoteles ungewdhnlich
interessiert war und dass im 1. Jhd. v. Chr. eine Neuausgabe
des Aristoteles veranstaltet wurde und gleichzeitig die ersten
Erliuterungsschriften zu den nunmehr als Basis der peripate-
tischen Doktrin anerkannten Esoterika zu erscheinen began-
nen (Andronikos v. Rhodos, Nikolaos v. Damaskos u. a.),
so wird man daraus entnchmen, dass es gerade diesen Erncue-
rern daran gelegen sein musste, den Peripatos zwischen Stra-
ton und Diodoros auf wirksame Weise zu diskreditieren. In
Wahrheit ist Straton nicht mehr von Theophrast abgefallen
als Arkesilaos an Platon zum Hiretiker geworden.

An der Neleusgeschichte ist gewiss ecin richtiger Kern.
Theophrast hat ihm in seinem Testament «alle Biicher» ver-
macht (Diog. Laert. 5, 52). Wenn jedoch daraus gefolgert
wird, das Lykeion habe von da an keine zuverlissigen und
vollstindigen Exemplare des Corpus Aristotelicum et Theo-
phrasteum mechr besessen, so ist das meiner Uberzeugung
nach ein tendenzioser Einfall der Zeit zwischen Poseidonios
und Andronikos.

Fiir die wirkliche Geschichte der Akademie und des Peri-
patos sind die besprochenen Gliederungen von héchst pro-
blematischem Wert. Doch unschiitzbar sind sie als Doku-
mente jener energischen Riickkehr zu «den Alten», die das
Zeitalter Ciceros charakterisiert.

Von der Stoa in diesem Zusammenhang zu sprechen
miissen wir uns versagen. Die Forschung steckt da so schr
in den Anfingen, dass die Verhiltnisse noch usserst un-
ibersichtlich sind, was konkret bedeutet: Wir haben den
bestimmten Eindruck, dass sich die Stoa in der Zeit zwi-
schen Chrysipp und Poscidonios tiefgehend gewandelt hat.
A. Schmekel hat den Begriff der « Mittleren Stoa» geprigt;
auch wenn er die Texte durchwegs viel zu oberflichlich

7



50 0. GIGON

interpretiert hat, so hat er doch mit diesem Begriff etwas
evident Richtiges getroffen. Merkwiirdigerweise hat aber die
Antike selbst die Verinderung des Denkens, auf die Schmekel
aufmerksam gemacht hat, nicht beachtet. Gewiss werden
mancherlei Abweichungen der Lehren des Panaitios und Po-
scidonios von denjenigen Chrysipps notiert, doch sie werden
nirgends, soweit ich sche, als ein Abfall von einer Orthodoxie
tiberhaupt, als eine grundsitzliche Neuorientierung aufge-
fasst. Das zeigt Cicero immer wieder, auch wenn wir auf
eine Ubertreibung wie Fin. 1,6 kein allzugrosses Gewicht
legen wollen. Ausgeschlossen ist natiirlich wiederum nicht,
dass die Dinge ein etwas anderes Gesicht erhalten konnen,
wenn einmal eine brauchbare Sammlung der Reste des Po-
seidonios vorliegt und der Materialberg der Stoicorum ve-
terum fragmenta gesichtet ist. :

Doch nun genug davon. Was (wenn auch in einer noch
provisorischen Form) dargelegt werden sollte, war, dass dem
Jahrhundert Ciceros mit den Schlagworten Eklektizismus
und Klassizismus nicht ganz beizukommen ist. Wenn es
Eklektizismus ist, das cigene Philosophieren geschichtlich
zu begriinden (und das wird immer bedeuten: sich selbst
als das Telos derjenigen Wege zu fassen, die in den Tradi-
tionen «richtig» sind), dann ist Aristoteles auch ein Eklek-
tiker gewesen. Und wenn man es Klassizismus nennen soll,
seine cigene Philosophie als die Auslegung autoritativer
Texte der Vergangenheit zu betreiben, dann ist der ganze
Neuplatonismus klassizistisch. Besser wird es doch wohl sein,
von dem einen wie von dem andern dieser fatalen Begriffe
abzusehen und an den Sachen festzuhalten. Zwischen dem
System und der Geschichte der Philosophie eine Wechsel-
bezichung herzustellen ist peripatetische Tradition. Damit
aber die Wendung zu den «Alten» zu verkniipfen ist das
Neue, das im Zeitalter Ciceros sich entfaltet. Es ist nur das
Ende der damit inaugurierten Entwicklung, wenn 500 Jahre
spiter alle Philosophie in Platonexegese aufgeht.



CICERO 51

Welche Bedeutung das erste Buch von Ciceros Tusculanen
in der Erforschung der Philosophie des letzten Jhd. v. Chr.
besitzt, hat K. Reinhardt in seiner abschliessenden Darstel-
lung des Poseidonios (RE, 1954) noch einmal mit grosster
Prignanz herausgearbeitet. In den Grundziigen wird seine In-
terpretation das Richtige treffen, von ihrem dauernden Be-
miihen abgesehen, alles Licht auf Poseidonios fallen zu lassen
und Alles, was nicht Poseidonios ist, als peinliche Schul-
weisheit zu verdammen. Es kann hier nicht der Ort sein,
den schwierigen und in mancher Hinsicht einzigartigen Text
so zu erliutern wie er es verdient. Eine kurze Skizze muss
gentigen.

Das Gesamtschema des Buches ist klar. Auf die Frage, was
der Tod sci, sind prinzipiell drei Antworten moglich: Er
kann entweder die Zerstérung der Secle bedeuten oder ihr
Hinuntergehen in die Unterwelt oder ihren Aufstieg zum
Himmel. Von diesen drei Mdoglichkeiten wird die zweite
abgelehnt als diejenige, die dem Denken des Volkes und
der Dichter vor und ausserhalb der Philosophic angehort;
sic ist allerdings nicht ganz verkehrt, sondern enthilt ein
Stiick moglicher Wahrheit (dass die Seele tiber den Tod
hinaus lebt), aber in ungeklirter Form, sofern sie tibersicht,
dass die Bewegung der Seele in keinem Fall ein Sinken in die
Unterwelt sein kann. Philosophisch im strengen Sinne sind
nur die erste und die dritte Moglichkeit, jene als die mini-
male, diese als die maximale. In der Gesamtdisposition werden
beide als dquivalent behandelt (vgl. § 16/7, 24/26, 81/2,
117-9). Das ist uns nicht unvertraut. Auch die platonische
Apologie zielt in 40 C f. der Intention nach auf eben diese
Moglichkeiten und ist wie Ciceros Text bereit, das Eine zu
wiinschen, aber auch mit dem Andern sich zu begniigen.

Bedenken wir dazu, welche Bedeutung allem Anscheine
nach Platons Apologic fiir die Akademie von Arkesilaos
an besessen hat und dass Cicero selbst seine Thesen nicht
dogmatisch, sondern nur als wahrscheinlich verstanden wis-



52 O. GIGON

sen will (§ 17 und 23), so erkennen wir, wie stark die Apo-
retik der « Neuen Akademie» da noch einwirkt.

Wir beginnen mit § 18-25, ecinem philosophiegeschichtli-
chen Schema des aristotelischen Typus. Cicero hat es, schon
um den Schein der Pedanterie zu vermeiden, sehr ungleich-
missig wiedergegeben; dennoch sind seine Grundlinien klar.
Gefragt wird nach Dauer und Wesen der Secle, nach ihrer
Lokalisierung im Ko6rper und nach ihrer Herkunft. Im Zu-
sammenhang ausgefiihrt sind nur die zwei ersten Punkte.
Die verschiedenen theoretisch moglichen und geschichtlich
gegebenen Ansichten {iber die Dauer der Seele werden ge-
nannt und miinden in digjenige Moglichkeit, auf der das
Hauptgewicht liegt: «animum permanere semper». Was das
Wesen betrifft, so werden zweimal vier Lehren unterschie-
den, von denen die ersten vier «volgo» vertreten werden
d. h. weit verbreitet sind und dem vorphilosophischen Glau-
ben noch besonders nahestehen; die zweiten vier sind die
Sache von «singuli». Innerhalb der zwei Gruppen findet
nochmals eine Zweiteilung statt, sofern je zwei Doktrinen
(Herz und Gehirn hier, Aristoxenos und Dikaiarchos dort)
der Wahrscheinlichkeit ungleich fernerstehen als die zwei
andern (Luft und Feuer hier, Xenokrates und Aristoteles
dort). Der Schwerpunkt des Ganzen liegt auf den Lehren des
Xenokrates und Aristoteles als den einzigen, die das «animum
permanere semper» garantieren konnen; man kann auch so
sagen: die gesamte Ubersicht lisst sich, wie 24 zeigt, auf
die zwei Moglichkeiten der platonischen Apologie reduzieren.
Hoher steht das ewige Leben, das von zwei Philosophen gelehrt
wird, annehmbar ist aber auch die vollige Zerstorung der Seele,
auf die die Lehren der {ibrigen hinauslaufen. Auf Einzelhei-
ten wie etwa den eingeschalteten Verweis auf einen berithm-
ten Vers des Empedokles (dazu s. oben S. 43f.) und die Son-
derstellung Demokrits, der wie in der divisio Carneadea mit
einer nicht recht durchsichtigen Begriindung aus dem Sche-
ma tiberhaupt ausgeschlossen wird, gehe ich nicht weiter ein.



CICERO 53

Es folgt die positive Konstruktion der Unsterblichkeit der
Seele wiederum in philosophiegeschichtlichen Kategorien,
zunichst § 26-39. Da haben wir die vorphilosophischen An-
schauungen, ausgezeichnet durch ihr Alter und ihre Univer-
salitit, aber in ithrem Gehalt noch ungek_léirt. Und zwar wird
von § 30 an hervorgehoben, dass dasselbe auch fiir die Frage
nach Dasein und Wesen der Gottheit gilt. In beiden Fillen
leitet die Natur (die Vorstellung begegnete schon bei Arist.
Met. A 3-6) zum richtigen Grundgedanken: Die Gotter
existieren und die Secle ist unsterblich. Weil aber die Ur-
menschheit noch nicht fihig war, iiber die Sinneswahrneh-
mung hinaus zur Vernunft vorzudringen, so ergaben sich
schiefe Ansichten vom Wesen der Gotter und von der Art
der Unsterblichkeit. Da der menschliche Korper nach dem
Tode zur Erde gebracht wird, so meinte man, auch die Seele
bleibe der Erde verhaftet oder sinke gar zur Unterwelt und
lebe dort weiter. Soweit bis § 37, wozu ich bemerke, dass
Cicero den Text nicht unerheblich erweitert hat und zwar
teils durch Material aus seiner Consolatio, teils vielleicht
auch durch Material zu den zwei Biichern De gloria; Klarheit
und Kohirenz der Gedanken haben dadurch spiirbar gelitten.

Entscheidend ist sodann § 39-8: Der erste, der den Ge-
danken, der im Consensus gentium dougpdg lebte, zu einem
cagég erhob, war Pherckydes. Thm folgte Pythagoras. Doch
vollendet wurde die philosophische Entwicklung erst, als
zur Einsicht auch die Begriindung hinzutrat; und das ge-
schah mit Platon.

Dieses geschichtliche Schema, das von der Urzeit in klaren
Etappen bis zu Platon fiihrt, stammt als solches gewiss nicht
von Aristoteles. Dass es aber in peripatetischer Tradition
steht, braucht nach dem frither Gesagten nicht mehr bewie-
sen zu werden.

Die philosophische Begriindung der Unsterblichkeit liefert
nun § 40-81. Streng genommen miisste es sich nach § 39
eben um die «rationes» Platons handeln, die zu horen Ciceros



54 0. GIGON

Gesprichspartner begierig ist. (Nebenbei: Die enthusiastische
Versicherung von § 39, es sei besser mit Platon zu irren als
gegen ihn die Wahrheit zu besitzen, kénnte beinahe als ein
ausdriicklicher Widerspruch gegen die bekannte singulire
Ausserung des Aristoteles EN 1096a12-17 aufgefasset wer-
den; diese Ausserung wiederum ist im Corpus Esotericum
des Aristoteles derart einmalig, dass man sie unbedenklich
mit dem nicht minder bekannten, ihnlich nuancierten Satz
zusammenbringen darf, den Philop. De act. mundi 32,5-8
Rabe und Plut. mor. 1115C aus einem nicht identifizier-
baren Dialog anfiihren. Auf diesen Dialog — dass es mepl
gLiocoglag war, ist unbeweisbar — hat mdglicherweise die
Vorlage unserer Stelle angespielt; fiir die Wendung zur
Autoritit der «Alten» ist sie ein reprisentativer Beleg, vgl.
auch § 49.) Faktisch liegen aber in § 40-81 nur teilweise
Beweise vor, die als platonische gelten konnen. Vor allem
ist § 40-43 ein Stiick, das sich philosophisch unverkennbar
aus dem Kontext abhebt. Dass die Secle unsterblich und
in der Himmelsregion zuhause ist, wird aus rein physikali-
schen Erwigungen deduziert, die ihrerseits nur darum mog-
lich sind, weil hier der Sinn des problemgeschichtlichen
Abrisses, den § 18-26 gegeben hatte, manifest verschoben
wird. War dort das Telos der rein geistige Seelenbegriff
des Xenokrates und Aristoteles (also der beiden Erben Pla-
tons), so tritt hier die materialistische Theorie, dass die Seele
aus Luft oder Feuer bestche, cbenbiirtig daneben, ja, sie erhilt
sogar deutlich den Vorzug. Es ist nur eine Folge davon, dass
der Gegensatz zwischen Geist und Sinnen, Kérper und Seele,
der schon in § 26-39 sich anbahnte und von § 44 an Alles
beherrscht, in § 40-43 cigentlich gegenstandslos wird. Die
Secle ist da nur die feinste Art der Materie. Kurz, wir haben
in § 40-43 zweifellos ein eingearbeitetes Stiick stoischer See-
lenlehre, entwickelt letzten Endes im Widerspruch zu Platon
aus teilweise vorsokratischen, teilweise peripatetischen Pri-
missen. Der umgebende Text aber beruht auf Platon und auf



CICERO 55

dem Aristoteles der Exoterika. Er enthilt das «Alte» und
gleichzeitig das Neue, das in Ciceros Zeit beginnt, die pathe-
tische Uberwindung des Korperlichen durch die Befreiung
und Flucht des Geistes zu Gott. Davon ist von § 44 an in den
stirksten Ausdriicken die Rede. Freilich, geschlossene Bewei-
se dafiir, dass die Seele in ihrer Unkorperlichkeit unsterblich
ist und zur Gottheit gehort, horen wir erst von § 53 an.
Das Stiick dazwischen (§ 44-52) ist einheitlich im Gesamt-
kolorit, im Aufbau der Gedanken aber sehr stark gestort. Um
nur eins zu berithren: Der abfillige Ton, mit dem in § 48-9
tiber Epikurs These, die Seele gche mit dem Korper zusam-
men unter, geurteilt wird, ist kaum vereinbar mit dem
Grundgedanken des Buches, der die beiden Mdoglichkeiten
(Untergang der Seele und Aufstieg zum Himmel) durchaus
gleich ernst nimmt. Das Ubrige lisst sich als Zusammen-
hang verstchen. Begonnen wird mit einem Preis des ewigen
Lebens, das der reine Geist fithren wird, rein in die Theoria
versunken. Dann aber kommen die Einwinde, die den
Beweisen rufen. Ein erster, noch vorliufiger Einwand mit
seiner Widerlegung liegt in § 46-7 nicht besonders gut ar-
tikuliert vor: Wie kann der reine Geist fewpeiv ohne Hilfe
der Sinne: Ins Zentrum fiithrt der zweite Einwand: Wie
ist tiberhaupt die Existenz des Geistes ohne Korper denkbar:
(§ 50). Thm wird begegnet mit ciner fundamentalen Di-
stinktion: Was der Geist seinem Wesen, seiner Qualitit nach
wirklich ist, kann der Mensch, solange er im Korper ist,
tiberhaupt nicht zureichend erkennen. Wohl aber sicht er,
was der Geist leistet, und kann aus den Werken zuriick-
schliessen. Und damit hebt eine Reihe von Beweisen der Un-
sterblichkeit an, ein erster aus der Bewegung der Secle mit
Berufung auf den Phaidros (§ 53-55), cin zweiter aus der
Erinnerungsfihigkeit mit Berufung auf den Menon (§ 57-61;
Einzelfragen {iibergehe ich, ebenso wie den schwierigen
§ 56), ein dritter aus der Erfindungskraft (§62-64). Den
Abschluss bildet ein pathetisch eingeleitetes Zitat aus der



56 0. GIGON

Consolatio (§ 65-66); sie ist vermutlich auch sonst in diesem
Buche stark beniitzt. Die stoische Lehre von der Luft- oder
Feuernatur der Secele ist zwar nicht vergessen, wie denn
tiberhaupt § 40-43, so sehr es ein Fremdkorper ist, sich nicht
mechanisch auslosen lisst; aber Aristoteles tritt doch in
§ 65-6 in den Vordergrund. Dann wird die Distinktion von
§ 50-52 noch einmal aufgenommen und prizisiert: Die Secle
ebenso wie die Gottheit ist threm Wesen und (so wird eini-
germassen iiberraschend gesagt) ihrer Lokalisierung im Kor-
per nach nicht bestimmbar, doch aus ihren Werken sind
beide zu erkennen (§ 67-71). Cicero hat hier, so scheint es,
Stiicke aus der Antwort auf die Frage «ubi animusz», die
im Schema § 18 mitgestellt und dann untergegangen war,
verwendet. Doch auch dies ist nicht im FEinzelnen zu verfol-
gen. In § 71-76 werden schliesslich die Wirkungen der damit
gewonnenen und gesicherten Einsicht geschildert. Die Hoff~
nung auf ein seliges Jenseits hat Sokrates ebenso wie Cato
gestirkt. Der Phaidon wird herangezogen und die Trennung
der Seele vom Korper als Ziel der Philosophie verkiindet.

Dann aber biegt Cicero zuriick. Mit richtigem Empfinden
verldsst er in § 77-81 das hohe Pathos und tritt noch einmal
in niichternere Uberlegungen ein, damit auf diese Weise
das Fortschreiten zur zweiten Grundmoglichkeit (Untergang
der Seele), die von § 82 an besprochen wird, nicht zu befremd-
lich werde. § 77-81 enthilt noch einmal Diskussionen mit
Gegnern und gehort insofern in die Nihe von § 46-7 und
§ s0-52; moglich, dass erst Cicero das Stiick versetzt hat.

Geht die Seele mit dem Korper zugrunde, so bleibt na-
tiitlich kein Platz fiir Ausblicke auf ein seliges gottgleiches
Jenseits. Dennoch haben wir den FEindruck, dass Alles in
Allem genommen der Abschnitt § 82-119 nach Stimmung
und Gehalt sich vom Bisherigen nicht wesentlich unter-
scheidet, genauer gesagt: Cicero verwendet augenscheinlich
Gedankenmaterial derselben Art wie bisher und macht ins-
besondere, so scheint es, bei seiner Consolatio (und vielleicht



CICERO $7

wiederum De gloria) noch stirkere Anleihen als bisher. Denn
inEinem konvergieren naturgemiss die beiden Moglichkeiten :
in der negativen Feststellung, dass das irdische Leben lingst
nicht so vollkommen ist, dass es sich lohnte, sich vor seinem
Ende zu fiirchten. Mag die Seele unsterblich sein oder mit
dem Tode des Korpers auch untergehen, in jedem Falle soll
man sich sagen, dass man am irdischen Leben nicht viel
verliert. So ist denn dieser letzte Teil des Buches stark
protreptisch gehalten. Was sich heraushebt, ist ctwa § 87-8
tiber den Sinn des Begriffes «carere», was zu § 9-14 zu zichen
ist, dann § 102-108 dariiber, wie sich unphilosophische Irr-
meinungen in den Begribnissitten dussern; das gehort im
Grunde zu § 26-39. Ein «rhetorum epilogus», dessen Cha-
rakter wir hier nicht priifen wollen, schliesst ab (§ 112-116)
und § 117-119 resiimiert: Welcher immer der beiden philo-
sophischen Moglichkeiten man sich anschliesst, die Furcht
vor dem Tode ist toricht; denn sie ist gebunden an die
dritte der Moglichkeiten, die vorphilosophische der Urzeit
und die ausserphilosophische der Dichter. Uber sie hinauszu-
fiihren ist die Aufgabe der Philosophie und des Buches, das

Cicero schreibt.

Das Vorstchende erhob nicht den Anspruch, den schwie-
rigen Text auch nur einigermassen hinlinglich zu analysieren.
Es sollte nur auf ein Dokument aufmerksam gemacht werden,
in dem jene Erneuerung der Philosophie, von der wir spre-
chen wollten, besonders deutlich zutage tritt. Aristotelisch
ist neben manchen Einzelheiten das philosophiegeschicht-
liche Schema, auf das sich Cicero wihrend seiner gesamten
Ausfithrungen immer wieder bezicht; wobei wir mit « Ari-
stotelisch» die Methode und die Gedankenrichtung meinen,
nicht etwa einzelne «Fragmente», — die nicht ganz fehlen,
aber nur mit aller Behutsamkeit ausgesondert werden kon-
nen. Platonischen Ursprungs ist die Disposition nach den
zwei Grundmoglichkeiten, dann natiitlich der Geist des

8



58 0. GIGON

Hauptstiickes § 44-76, aber auch weite Strecken des zweiten
Teiles § 82-119. Als Quelle bestimmter Theoreme werden
der Phaidros und der Menon ausdriicklich genannt, und als
Vorbild der Stimmung ist der Phaidon iiberall gegenwirtig.
Hineingepresst ist Stoisches, im Kern widersprechend, aber
doch so dargeboten, dass es im Groben zu harmonieren
scheint, gewissermassen in das weltfliichtige Pathos der Pla-
tonik hineingerissen wird. _ |

So entstecht doch cine Einheit, in der Platon dominiert.
Zu ihm als der hochsten philosophischen Autoritit kehrt
das Denken zuriick. Das bedeutet, dass die Trennung zwi-
schen Sein und Schein, die Parmenides inauguriert und
Platon zum Gegensatz zwischen Geist und Korper radikali-
siert hatte (nicht der ganze Platon, aber derjenige des Phai-
don), neu gesetzt wird. Poscidonios hatte die stoische Lehre
von der Einheitlichkeit des Kosmos durch Beschreibungen
von grossartiger Altertiimlichkeit zu erneuern gesucht. Wirk-
samer aber wurde die Erneuerung des platonischen Kampfes
des Geistes gegen die Fesseln der Korperwelt. Warum das
so war, wic weit etwa in Platonismus der Zeitgeist und die
Erfahrung der Zeit—es ist das Zeitalter der bella civilia
Roms — sich angemessener dusserte, dariiber kénnte man sich
manche Gedanken machen. Doch das gehort nicht mehr in
den Rahmen dieser Skizze.

Eher konnte gefordert werden, dass wir nun der Vorlage
oder den Vorlagen von Ciceros erstem Tusculanenbuch auch
bestimmte Namen anheften. Allein auch das sei unterlassen.
Ich halte es beim augenblicklichen Stand der Forschung fiir
unmoglich, in diesem Punkt zum Ziel zu kommen. Die
Aporien sind kurz diese: Poscidonios wird man als Vorlage
des Ganzen mit Reinhardt auszuscheiden geneigt sein, einmal
weil es unwahrscheinlich ist, dass ein Stoiker sich derart
mit der Welt des platonischen Phaidon hitte identifizieren
konnen, sodann weil es keine tragfihigen positiven Indizien
gibt; allerdings sei nicht ganz iiberschen, dass ausgerechnet



CICERO 59

nach Reinhardts Nachweisen Poseidonios in anderen Zu-
sammenhingen ausserordentlich oft die Autoritit Platons an-
gerufen hat. Ist er die Quelle von § 40-43 2 Mag sein, obschon
auch das nicht zu beweisen ist und obschon die textliche
Basis fiir die « Eschatologie», die Reinhardt hinter diesen vier
Abschnitten erkennen mochte, eine verzweifelt schmale ist.

Wie steht es mit Antiochos? Die platonisch-aristotelischen
Teile ihm zu geben ist verlockend. Den Versuch, Platon, die
beiden Platonschiiler Xenokrates und Aristoteles und schliess-
lich die Stoa zusammenzufiigen, mochte man gerne ihm
zuschreiben, aber beruhigen kann man sich vorliufig auch
dabei nicht, vor allem weil in den ciceronischen Texten, die
sicher auf ihn zuriickgehen, von Phaidon-Stimmung kaum
etwas wahrzunchmen ist.

Genannt wird schliesslich an bedeutender Stelle § 42 Panai-
tios. Zieht dies Zitat § 40-43 mit sich oder gar mehr oder
cher weniger? Es hat keinen grossen Zweck, zu diesen
Moglichkeiten Griinde und Gegengriinde auszubreiten (zu-
mal da man zur Klirung der ganzen Frage vielleicht auch
T.D. s heranzichen miisste). Es geniige das eine nicht anzu-
zweifelnde Ergebnis, dass T.D. 1 aus dem Umbkreis des Pa-
naitios, Poseidonios und Antiochos stammt und eines der
ersten und vornehmsten Dokumente jenes Philosophierens
darstellt, das durch die Geschichte sich zu den « Alten» leiten
liess, durch die Bindung an die Autoritit der « Alten» die
Philosophie zu erneuern suchte und sie auch in der Tat
fiir ein halbes Jahrtausend erneuert hat.



60 O. GIGON

RESUME DE LA DISCUSSION

La discussion porte d’abord sur la premitre partie de la confé-
rence. M. Theiler en déduit comme résultat que le siecle de Cicé-
ron commence effectivement a penser en rétrospective. La pensée
philosophique comme la poésic ne prennent plus leurs directives
dans la génération immédiatement précédente, mais se tournent
vers les classiques. Ce sont Platon et Aristote que I'on reprend;
C’est la poésie des Lesbiens quHorace aspire 3 renouveler en 'in-
troduisant 3 Rome. Mais alors, on pourrait se demander si cette
notion pathétique de «classique», d’«ancien» que I'on respecte
comme autorité et modele, ne serait pas liée de fagon particulitre
A Pesprit romain. La littérature grecque du temps de Cicéron ne
semble pas connaitre une renaissance de la poésie lesbienne compa-
rable A celle que nous voyons chez Horace.

Pourtant, remarquent MM. Theiler et Gigon, la situation de la
philosophie n’est probablement pas tout 2 fait identique 2 celle de
la poésie. Le retour A Platon, 2 Aristote, est bien un phénomeéne
grec, bien que 'on admette volontiers que les protagonistes du
classicisme philosophique: Panétius, Posidonius et Antiochus aient
écrit dans une large mesure pour des lecteurs romains. Pour Pa-
nétius, c’est connu; pour Antiochus, également: ce n’est pas un
pur hasard si les neuf dixi¢mes des citations de ce philosophe
proviennent d’auteurs latins. Enfin Posidonius: les tendances, non
sculement classicistes, mais nettement archaisantes, qui ressortent
de la reconstruction de la pensée posidonienne par K. Reinhardt,
peuvent &tre expliquées, en partie du moins, par le désir qu’avait le
philosophe d’atteindre le public romain. Néanmoins, I'orientation
fondamentale de ces philosophes est un résultat de la situation
philosophique grecque. Clest dans le cadre de la philosophie
grecque que les trois grandes écoles (Académie, Lycée, Portique)
s’efforcent presque simultanément de dépasser la position des pro-
blemes telle qu’elle a été assumée dans la génération de Chry-
sippe. La transformation intrinséque de la philosophie grecque par



CICERO 61

le retour aux anciens vient d’abord. Puis cette transformation faci-
litera sensiblement I'acces des Romains A la pensée grecque, et
les philosophes grecs ne manqueront pas eux-mémes de tenir
compte de la tournure d’esprit de leurs lecteurs romains.

Passant 2 la deuxi¢me partie de 'exposé de M. Gigon, MM.
Theiler et Waszink se déclarent d’accord avec l'interprétation du
premier livre des Tusculanes. Le substrat général est platonicicn
et aristotélicien, sauf pour quelques paragraphes, ott Reinhardt
a reconnu (probablement avec raison) I'influence de Posidonius.
Pour la partic majeure du texte, on sera assez disposé a identi-
fier (avec Reinhardt) la source immédiate de Cicéron, avec Antio-
chus. Toutefois les doctrines de ce livre ne concordent pas entie-
rement avec ce que nous savons d Antiochus par ailleurs, c’est la
seule objection grave. En tout cas, on peut affirmer que Tusc. I
montre une véritable renaissance des doctrines platoniciennes et
aristotéliciennes sur I’Ame.






	Die Erneuerung der Philosophie in der Zeit Ciceros

