
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 3 (1957)

Artikel: Die Erneuerung der Philosophie in der Zeit Ciceros

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

OLOF GIGON

Die Erneuerung der Philosophie
in der Zeit Ciceros



Jf
> V

'-•
<. : >• " 'i '. '



DIE ERNEUERUNG DER PHILOSOPHIE

IN DER ZEIT CICEROS

Veränderungen des geschichtlichen Geistes sind, so scheint

es, am deutlichsten wahrzunehmen, wenn sich der Betrachter
in weitem Abstand hält. So ist es aus der Überschau evident,
dass sich der abendländische Geist zwischen den Jahren 1300
und 1450 oder zwischen den Jahren 1700 und 1850 von
Grund auf gewandelt hat. Tritt man aber näher, so
verschwimmen die Grenzen, und hat man die einzelnen Texte
zu interpretieren, so wird es öfters überraschend schwierig
anzugeben, worin nun eigentlich konkret das Alte und worin
das Neue besteht, die sich aus der Ferne doch so klar von
einander abzuheben schienen.

Verwandtes gilt-in geringerm Umfange-von der
Epochengrenze, die wir das Zeitalter Ciceros nennen können.
Sagen wir es grob und uns allein auf die Philosophie
beschränkend: Was die Stoiker angeht, so besteht kein Zweifel,
dass die Haltung eines Mark Aurel sich von derjenigen eines

Chrysipp aufs stärkste unterscheidet, und blicken wir auf die
Akademie Piatons, so besteht zwischen einem Karneades und
einem Maximos von Tyros ein nur mühsam zu überbrückender

Gegensatz. Das Problem ist nicht damit zu erledigen,
dass Chrysipp und Karneades Scholarchen waren, während
wir es auf der andern Seite mit einem unter semer Last sich
mühenden Kaiser und einem philosophischen Conferencier
zu tun haben. Der Gegensatz betrifft Wesenthches. Für
Chrysipp und Karneades handelt es sich darum, die Doktrin,
zu der sie sich bekennen, so sorgfältig als möglich zu formulieren,

ihr ein Maximum von Kohärenz und Differenziertheit
zu verleihen und sie gegen jeden nur möglichen Einwand
zu sichern; wobei das letzte natürlich nicht ohne ausgedehnte
Polemik zu machen ist. Dreihundert Jahre später ist das Bild

4



26 O. GIGON

ein anderes. Definitionen, Distinktionen und Polemiken treten
zurück hinter dem Verlangen, in der Philosophie einen Halt
zu finden, der die Seele beruhigt, einen Weg, der sie über
das Alltägliche hinaus zu den ewigen Dingen führt. Bei
einem Scneca wie bei dem Verfasser der Schrift von der

Welt stossen wir auf ein Pathos, das dem von Chrysipp
beherrschten Jahrhundert (soweit wir es kennen) fremd ist.

Suchen wir die Stelle auf, an der sich die beiden Welten
am nächsten zu berühren scheinen, so gelangen wir zu den

philosophischen Schriften Ciceros. Doch gerade da wird es

schwierig, Klarheit darüber zu gewinnen, wo und inwiefern
etwas Neues anfängt.

Im Folgenden soll versucht werden, einige Linien zu ziehen,
die vielleicht der Klärung dienen können. Dabei gehen wir
mit Absicht von zwei verschiedenen Gesichtspunkten aus.

Vorangestellt sei ein Problem, das ich ein Strukturproblem
nennen möchte; das Problem nämlich, wie sich die auf
Cicero zulaufende Philosophie zu ihrer eigenen Geschichte
verhalten hat. Folgen soll ein Interpretationsproblem: Der
locus classicus, an dem sich in den letzten drei Generationen
der Forschung immer wieder die Frage erhoben hat, in
welchem Sinne bei Cicero philosophisch Neues zu erkennen
sei, ist das erste Buch der Tusculancn. Eine kurze Interpretation

dieses Textes ist im Zusammenhang unserer Frage uner-
lässlich. Es ergibt sich dabei von selbst, dass wir über Cicero
hinaus auf diejenigen drei Griechen geführt werden, die,

wenn nicht alleinherrschend, so doch weithin massgebend
hinter seinem philosophischen Oeuvre stehen: Panaitios,
Poseidonios und Antiochos. Die wissenschaftliche Arbeit an
den Lehren dieser drei ist in den letzten Jahrzehnten überaus

intensiv gewesen; doch Abschliessendes haben weder die
Genialität Reinhardts noch die vielen wohlmeinenden
Versuche über Panaitios und Antiochos erreicht, - am dauerhaftesten

werden sich fraglos Theilers Untersuchungen über
die Vorbereitung des Neuplatonismus bewähren. Jedenfalls



CICERO 27

aber bleibt noch überaus viel zu tun, ehe wir über jene drei
Philosophen (und damit auch über den Philosophen Cicero)
einigermasscn Bescheid wissen. Mehr als eine vorläufige
Skizze einer möglichen Fragestellung kann auch das Folgende
nicht sein.

Wie hat sich die griechische Philosophie zu ihrer eigenen
Geschichte gestellt Ohne Übertreibung kann man sagen,
dass dies Problem in seinem vollen Sinne zum ersten Mal
bei Aristoteles erscheint. Die Philosophie als geschichtliche
Grösse mit bestimmtem Ausgangspunkt und bestimmten
Entwicklungsformen gibt es erst von ihm an. Vorstufen
lassen sich da und dort erkennen, doch nur in Spuren; der
Sache nach am bedeutendsten sind zwei merkwürdig kurze

Bemerkungen Xenophons. In Mem. 1, 1,13 wird angedeutet,
dass an der Naturphilosophie nichts sei, sähe man auch daran,
dass die Philosophen unter einander nicht einig zu werden
vermöchten; eine Äusserung, die voraussetzt, dass schon ein
Überblick über eine Reihe geschichtlich gegebener Doxai
vorhanden ist. Wir werden vom Argument des Dissensus,
das die Gegner der dogmatischen Philosophie später immer
wieder aufgenommen haben (und das sicher nicht einem

persönlichen Einfall Xenophons seinen Ursprung verdankt),
noch zu reden haben. In Mem. 1, 4, 16 wird nicht minder
knapp der weitreichende Gedanke berührt, dass die
Gottesverehrung sich auf den Consensus temporum, gentium et

optimorum berufen könne. Damit ist eine geschichtliche
Realität im weitesten Sinne für eine philosophische Lehre in
Anspruch genommen.

Bei Aristoteles haben wir von eben diesem Moment
auszugehen. Denn sein Begriff der Philosophiegeschichte gründet

in einem umfassenden Rekurs auf die Geschichte der
Menschheit überhaupt. In der Vorsokratik wie in der Sokra-
tik herrscht (mit seltenen Ausnahmen, die wir übergehen
können) das Pathos dessen, der als Einziger weiss, während
alle Andern irrende Toren sind. In diesem Pathos leben



28 O. GIGON

Parmenides und Empedokles, lebt aber auch der Sokrates
der platonischen Apologie. Bei Aristoteles ist es grundsätzlich

anders. Nach seiner Überzeugung ist der Mensch auf die

Wahrheit hin angelegt; das, was die Menschheit seit jeher
geglaubt hat, kann nicht völlig falsch sein. Es ist sicher

unvollkommen und ungeklärt. Doch gerade dies ist die

Aufgabe der Philosophie: nicht ihr Wissen dem Meinen der
Leute entgegenzustellen, sondern aus der unbestimmten

Ahnimg der Menschheit eine bestimmte und begründete
Einsicht herauszuarbeiten. Der Begriff des cracpwc; Asysiv (um
es terminologisch zu sagen) hat bei Aristoteles eine Bedeutung,

die weit über das bloss Stilistische hinausreicht; es

genüge hier, auf E.E. i2iöb26-35 zu verweisen oder auf
Fcstugieres Entdeckung, dass Aristoteles das Wort aocploc

etymologisch von cracpsloc hat ableiten wollen.
Wir halten uns nicht dabei auf, welche Rolle in diesem

Zusammenhang der Hinweis auf uralte Sprichwörter,
Kultsitten, Etymologien, Dichterzitate und geschichtliche Exempla
verschiedener Art spielen konnten und und in den Exoterika
des Aristoteles allem Anscheine nach auch gespielt haben.
Wesentlich ist, wie auf diesem Hintergründe der Aufbau
der Philosophiegeschichte sich vollzieht. Aristoteles hat die

Philosophie organisiert, indem er den Bereich der reinen
Theoria (zielend auf die «Physik» im weitesten Sinn) von
der auf die ethische Praxis gerichteten Erkenntnis schied.
Innerhalb des ersten Bereichs hebt sich die Physik im engsten
Sinne, die Erforschung des Seins, soweit es in Bewegimg ist,
heraus. Hier konstatiert Aristoteles eine umfangreiche Tradition,

die ihm so wichtig ist, dass er sich alle Mühe gegeben
hat, sie zu sammeln imd zu ordnen. Und in der Tat: Die
Lehren der Früheren von Thaies an erweisen sich als äusserst

willkommen, wenn nicht gar als unentbehrlich zur Kontrolle
und Bestätigung der eigenen Theorien. Konkret bedeutet
dies: (i) Die Lehren der Frühern können in beträchtlichem
Umfang eine Garantie dafür bieten, dass die eigene Forschung



CICERO 29

sachgemäss vorgeht. Denn die Fragen, die ein Gegenstand
(Zahl und Wesen der Elemente, Gestalt der Erde und der
Gestirne usw.) zu stellen hat, sind in der Tradition meist
schon vermerkt worden, und die Antworten, die man selbst
als die richtigen gibt, sind vielfach blosse Korrekturen älterer
Antworten. (2) Dies gilt umso eher, als die Geschichte der
älteren Philosophie nach der Überzeugung des Aristoteles
unzweifelhaft eine bestimmte Richtung besitzt. Sie hat die

naturgegebene Tendenz, sich zur Wahrheit hinzubewegen,
und die Wahrheit ist eben jene Lehre, die Aristoteles und
der Peripatos zu vollenden im Begriffe sind. Was die früheren
Philosophen nur geahnt haben, vermag Aristoteles klar
auszusprechen; was bei diesem und jenem als Teilwahrheit aufgetaucht

war, findet sich in der Philosophie des Peripatos zu
einem Ganzen zusammengeschlossen. Aristoteles hat seine

Lehre bewusst als Vollendung und Synthese der gesamten
philosophischen Tradition aufgefasst. Er hat damit gleichzeitig
der Tradition als solcher einen philosophischen Sinn tuid seiner

eigenen Lehre einen geschichtlichen Rückhalt am consensus

philosophorum zu geben versucht.
Welche Konsequenzen dies für die Berichte des Aristoteles

über die Vorsokratiker hat, ist bekannt. Ich gehe darauf
nicht weiter ein. Wichtiger ist hier Folgendes: Erstens ergibt
sich aus der von Aristoteles inaugurierten Anschauungsweise,

dass die historisch gegebenen Lehren aufs stärkste
vereinfacht, zusammengerückt und schliesslich nur mehr als

Varianten einiger weniger von der Natur der Dinge selbst

angeregter Grundgedanken interpretiert werden. Das Ende ist der
Nachweis eines allen Philosophien gemeinsamen Substrats

von Fragen und Antworten; dieses kann dann sozusagen
als philosophischer Katechismus auch dem Laien dargeboten
werden. Zweitens ist es natürlich möglich, zeitlich über die

vom Peripatos gesteckten Grenzen hinauszugehen. Den
Beginn hatte Aristoteles (von den vorphilosophischen Präliminarien

abgesehen) mit Thaies einsetzen lassen und diese



30 O. GIGON

geschichtlich späte Entstehung der Philosophie damit
begründet, dass die höchste Tätigkeit des Menschen sich erst
dann entfalten konnte, als für alle Bedürfnisse des Lebens

gesorgt war, was ja die conditio sine qua non auch des

Philosophierens bildet. Wird indessen die Philosophie als

diejenige Weisheit verstanden, ohne die ein menschliches
Leben gar nicht zustande kommt, so muss sie im Grunde so

alt sein wie das Menschengeschlecht selbst. Man bemüht sich

also, weit über Thaies hinaus Verlängerungen bis in die

mythische Urzeit zu suchen. So hat etwa Poseidonios für
Asien den Phoiniker Mochos, für Afrika den Libyer Atlas
und für Europa den Thraker Zamolxis als Urphilosophen
ausfindig gemacht (Diog. Lacrt. i, i mit Sextus adv. Phys.

i, 363). In der andern Richtung kann man die Philosophie
fortschreiten lassen von dem Augenblick an, da die peripa-
tetische Lehre nicht mehr, wie Aristoteles gehofft hatte

(Cic. T.D. 3,69 aus einem nicht sicher identifizierbaren
Exoterikon), sich als äxgyj allen Philosophierens überhaupt
zu behaupten vermag. Doch das hat mannigfache
Konsequenzen, die zu berühren wir noch etwas verschieben.

Es ist an dieser Stelle nicht unnütz, das Dargelegte an einigen

Beispielen kurz zu illustrieren.
Als erstes ist selbstverständlich Metaph. A 3-6 zu nennen.

Der Text hat zwar durch Einschübe verschiedener Art ziemlich

schwer gelitten (das soll an anderer Stelle gezeigt werden),
ist aber in seinen Grundlinien völlig klar. Aristoteles hat
die Theorie aufgestellt, dass es vier Typen von amou, nicht
mehr und nicht weniger, gebe. Zur Bestätigung weist er
nach, dass die ältere Philosophie in der Tat, geleitet von der
Realität selbst (984ai8,984.bio) allmählich schon eine aWia.

nach der andern entdeckt habe. Das Ziel, auf das die
früheren Generationen zustrebten, ist nichts anderes als jene
volle Wahrheit, die Aristoteles erreicht hat. Sie umfasst
Alles, was am bisher Gesagten richtig war, und setzt es ins
rechte Licht. Ein etwas anders geartetes Schema liegt in



CICERO 31

Phys. 184hl5-25 vor. Es geht vom Begriff der <xpxh aus und
gibt zunächst ehre Diärese der grundsätzlich möglichen
Antworten auf die Frage, was die apyy\ sei. Man kann (A)
eine einzige apyy) annehmen und diese kann entweder bewegt
oder unbewegt sein; ist sie bewegt, so kann sie eines der
vier Elemente sein. Nimmt man vielmehr (B) eine Mehrzahl
von <xpx°d an, so kann diese Mehrzahl entweder begrenzt
oder unbegrenzt sehr. Im Falle der Begrenztheit mag man
zwei, drei, vier oder eine andere begrenzte Zahl annehmen.

Im Falle der Unbegrenztheit endlich können die txpyai
entweder der Qualität nach homogen und nur der
geometrischen Form nach unbegrenzt verschieden sein; oder sie

können (auch) der Qualität nach verschieden sein. In diesem
Schema werden nun die einzelnen Posten mit den geschichtlichen

Namen besetzt, obwohl es immer Fälle geben kann,
dass eine These sich grundsätzlich als möglich erweist, de

facto aber noch kernen Vertreter gefunden hat.
Die Methode ist hier nicht ganz dieselbe wie im A der

Metaphysik. Dort lag der geschichtlichen Interpretation von
vornherein die Lehre des Aristoteles als die abschliessende

Wahrheit zugrunde. Die Physik-Stelle geht dagegen von
einer zunächst autarken Begriffsdiärese aus. Doch Lesse sich

zeigen, dass auch sie auf den aristotehschen Begriff der dcpyr)

hingeordnet ist als auf denjenigen, üi dem alle Posten der
Diärese angemessen zur Geltung kommen.

Nicht gerade zum Vorteil des Textverständnisses sind beide
Methoden kombiniert in De anima A 2-5 (vgl. H. Langerbeck,

Gnomon 1935, 421 ff.). Ein erstes Schema nennt aufdie

Frage, wie man die Seele auffassen solle, drei Antworten
und deren geschichtlich nachweisbare Vertreter: Man kann
die Seele entweder als das Bewegende oder als das Wahrnehmende

am Menschen bezeichnen oder als Beides mit einander

(403b25~404b3o). Es ist die dritte Möglichkeit dieses Schemas,
die dem Aristoteles selbst in einem der ältesten Entwürfe
seiner Psychologie als Gerüst gedient hat; das zeigen 427



32 O. GIGON

ai7 ff und 432 a 15 ff. Ein zweites Schema setzt voraus,
dass die Seele ihrem Wesen nach dem Wesen der apxh zu
entsprechen habe. Es kann also grundsätzlich ebenso viele

Bestimmungen der Seele wie Bestimmungen der äp^rj geben.
Dieses Schema hegt, allerdings in ziemlich zerstörter Gestalt,
in 404b30-405bio vor. Ein drittes, noch ärger verwirrtes
Schema scheint endlich eine Synthese der beiden ersten
unternehmen zu wollen (405hl 1-30). Dabei halten wir uns
nicht weiter auf.

Denn ntm erhebt sich die für uns, die wir letztlich Ciceros

Philosophica im Auge haben, besonders dringende Frage,
wie sich dieser Rückgriff auf die Philosophiegeschichte in
der andern Hälfte der Philosophie, in der Ethik ausgewirkt
hat. Nach dem ersten Eindruck scheint es in den ethischen

Pragmatien des Aristoteles kaum etwas zu geben, was sich

mit den zahllosen geschichtlichen Hinweisen in den Physika
vergleichen liesse. Doch dieser Eindruck ist nur teilweise

richtig. Vor allem wo es sich um die spekulative Grundlegung

der Ethik handelt, ist die problemgeschichtliche Basis

genau so sorgfältig konstruiert wie in der Physik. Einige
Beispiele seien genannt. Als Unterschied zu den vorausgegangenen

Fällen wird sich nur erweisen, dass zumeist die

Eigennamen weggelassen sind (was mit der literarisch
anspruchsvolleren Gestaltung der ethischen Pragmatien
zusammenhängen kann) und dass die Schemata als solche einen
viel geringem Umfang besitzen; Aristoteles scheint eben so

gut wie nie über die Sokratik und Sophistik hinauf zu
gehen, - und hat damit im Kerne recht.

Wir besitzen in mehreren Brechungen ein Schema, das wir
geradezu als das Zentrum der aristotelischen Ethik bezeichnen
dürfen. Es liegt vor in EN I096an-i097ai3, teilweise besser

in EE I2i7bi-i2i8b27, schulmässig vergröbert, aber dennoch
nicht entbehrlich in MM Ii82b-6n83b7. Der Begriff des

(xyaOov, mit dem es alle nachplatonische Ethik primär zu
tun hat, kann auf drei Weisen bestimmt werden: Erstens als



CICERO 33

das xaGoXou, wie es Sokrates mit Hilfe der von ihm entdeckten

Methoden der Epagoge und des Horismos (vgl. Met.
10781527-29) getan hat. Zweitens als die für sich seiende

Idee, wie es bei Piaton geschieht. Da diese beiden

Bestimmungen ungenügend sind, sofern sie dasjenige Gute, das im
ethischen Handeln des Menschen realisiert wird, nicht
umfassen, gelangt Aristoteles zu einer dritten Bestimmung:
Das Gute ist das Ziel unseres Handelns. Darin liegt zunächst,
dass jede Art menschlichen Handelns auf ein ihr zugeordnetes
ayaGov zielt. Um aber auf diesem Wege nicht in die sophistische

Doktrin zurückzufallen, wie sie etwa der xenophontische
Sokrates im Gespräch mit Aristipp (Mem. in, 8, 1-3)
skizziert, statuiert Aristoteles eine Hierarchie der Ziele, die in ein
oberstes und allgemeingültiges und dennoch dem praktischen
Handeln zugängliches Telos mündet. Damit ist (grob gesagt)
zwischen dem sophistischen « Relativismus» und dem
somatischen und platonischen «Absolutismus» ein Mittelweg
gefunden, der das Richtige aus allen diesen Positionen
aufnimmt. Und Aristoteles hat diesen seinen Begriff des Guten als

tsXo? tcov 7rpaxxa>v für so wichtig gehalten, dass er die Niko-
machische Ethik gleich damit I094ai ff. hat beginnen lassen.

Eine andere Frage ist diejenige nach der Entstehungsweise
der Eudaimonia. Dazu haben wir das Schema teils in EE

I2i4ai4~25 plus i2i5a8-25, teils in EN I099b9~28, um nur
die Haupttexte zu nemien. Fünf Möglichkeiten werden
angeführt, von denen drei (Natur, Übung, Belehrung) bekanntlich

schon der Sophistik des 5. Jhd. geläufig sind; den Fall
der Tyche bzw. Eutychia erwähnt Aristoteles auch in EN
i099b7-8 und H53b2i-25 als ehre Lehre von tfve?, unter
denen man wohl, gestützt auf EE I247bn-i5, denselben

Sokrates verstehen darf, auf den Piaton im Euthydem 279C4-
28ob5 anspielt; denn dass Piaton da eine fremde Meinung
(vermutlich eines Sokratikers) ziemlich gewaltsam hereinzieht,

wegdisputiert und wieder verschwinden lässt, ist nicht
zu verkennen. Einem Sokratiker möchte man auch den Fall

5



34 O. GIGON

der &eia goipa geben und zwar wiederum nicht Piaton,
sondern eher Aischines (vgl. Frg. n Dittmar). Die aristotelische

Ethik selbst hat sich, was hier nicht dargelegt werden
kann, bemüht, allen fünf Möglichkeiten gerecht zu werden.

Ein hölzern formuliertes und am Schluss verstümmeltes
aber trotzdem interessantes Schema über das Wesen der aps-rr)
hat uns MM 1182 aio-26 erhalten. Es führt von Pythagoras
über Sokrates und Piaton zu Aristoteles und ist nicht zuletzt
darum so bedeutend, weil es dem berühmteren Schema von
Met. A6 unmittelbar parallel läuft.

Ein beinahe perfekt durchorganisiertes Schema finden wir
in EE I2i4a30-b5. Drei mögliche Formen der Eudaimonia

gibt es: (ppo^riaic, - apsTT) - yjSovy). Jede dieser Formen hat
ihre Vertreter. Ausserdem gibt es den Fall, dass alle drei
Formen kombiniert werden, doch so, dass eine von ihnen
den Vorrang hat und die beiden andern nur beisteuern;
da ergeben sich natürlich wieder drei Möglichkeiten. Endlich
können die drei Formen auch auf gleicher Ebene (so scheint

es Aristoteles zu meinen) kombiniert werden: Man kann
alle drei zusammennehmen oder bloss zwei davon (was sich

in drei Varianten aufteilt) oder, wie schon anfangs bemerkt,
eine einzige wählen und die übrigen fallen lassen. Aristoteles
deutet an, dass jede dieser Möglichkeiten ihre Vertreter
besitzt; leider nennt er keine Namen, und auch wir vermögen
keine zu nennen. Sein eigenes Denken zielt dabei unverkennbar

auf die gleichmässige Vereinigung aller drei Formen.
Das zeigt eine Art von Parallelschema, das pompös
(ursprünglich wohl in einem Exoterikon zuhause) von einer
Aufschrift am delischen Apollontempel ausgeht und beweisen

will, dass der vollkommenen Eudaimonia sowohl das xaXov

wie auch das äyaöov und das v)8ü zukommen muss (EE
i2i4ai-8 und-mit ziemlich stark gestörtem Text-EN
I098b29-i099a29, weiterhin nachwirkend in EN 1104030-34

usw., auch in Divisio Ar. cod. Marc. Nr. 21 ed. Mutschmann).
Damit mag es für Aristoteles genug sein (schade noch etwa,



CICERO 35

dass wir mit den substanzreichen Anspielungen EN I098b22-
29 fast nichts anfangen können; Aristoteles streift im Fluge
eine Menge älterer Lehren, die für uns tmfassbar bleiben).
Gewiss vermögen es die philosophiegeschichtlichen Schemata
der Ethik an Fülle mit denjenigen der Physik nicht
aufzunehmen. Aber es ist doch dieselbe Haltung, die sich hier und
dort manifestiert. Aristoteles will konsequent sein eigenes
Denken aus der Vergangenheit herauswachsen lassen, so dass

es als das Telos der geschichtlichen Bemühungen erscheint.

Wie hat nun dies Alles in der Zeit nach Aristoteles weiter
gewirkt> Es ist sicherlich nicht ganz zufällig, dass wir in den

Generationen nach ihm vor allem den Widerspruch gegen
seine grossartige und anspruchsvolle Konzeption konstatieren
können. Er verläuft, kurz gesagt, in zwei Linien. Es wird
erstens einfach die Konsequenz aus der Tatsache gezogen,
dass die peripatetische Philosophie auf die Dauer nicht als

die dexgv) des Philosophierens überhaupt gelten kann. Der
Beziehungspunkt, auf den hin Aristoteles und Theophrast
die ältere Philosophiegeschichte organisiert hatten, fällt damit
dahin. Was übrig bleibt, ist ein riesiges Inventar der verschiedensten

Theorien. Kein Wunder, dass sich die Gegner des

Dogmatismus dieses Inventars bemächtigten und gestützt
darauf mit dem augenscheinlichsten und hoffnungslosesten
Dissensus philosophorum argumentierten. Inauguriert hat
dieses Vorgehen, wie man vermuten möchte, die Aporetik
jener Akademiker, die über Xenokrates und dessen Schüler

hinweg an die platonische Apologie anzuknüpfen suchten

(vgl. etwa Cic. Luc. 116-146), nachgefolgt ist, wie man aus

den Fragmenten Timons erschlossen darf, die Skepsis.

Es ist aber recht eigenartig, dass zweitens gerade diese

beiden Richtungen auch den Versuch unternommen haben,
die Geschichte der Philosophie positiv umzuinterpretieren,
sie also statt in den Peripatos vielmehr in die akademische

Aporetik oder in die pyrrhonische Skepsis einmünden zu
lassen. Das eine bezeugen uns Cic. Luc. 13-15 plus 72-76



36 O. GIGON

ncbst Plut. adv. Col. 1121F/1122A, das andere Diog. Laert.

9,71-73. Doch mehr als eine Waffe im Kampf gegen den

Dogmatismus sind diese Konstruktionen nie geworden.
So ist es denn unvergleichlich viel wichtiger zu verfolgen,

wie sich der aristotelische Impuls als solcher bei den späteren
Philosophen fortpflanzt. Und da haben wir allerdings den

Eindruck, dass die von Aristoteles statuierteWechselbeziehung
von System und Geschichte der Philosophie erst wieder in
den Generationen kurz vor Cicero lebendig aufgenommen
und weiterentwickelt worden ist. Die Stoa des Poseidonios,
die Akademie des Antiochos sind die Namen, die sich da

aufzudrängen scheinen.

Wir können freilich nicht genug betonen, dass wir damit
auf ein grossenteils noch gänzlich unerforschtes Gebiet geraten.

Vor 70 Jahren hat H. Diels mit der Edition der Doxo-
graphi Graeci sein Meisterwerk geschaffen, aber Nachfolger,
die seine Arbeit weitergeführt hätten, hat er eigentlich nicht
gefunden. Die beiden wichtigsten Texte, diejenigen, die die
Namen des Aetius und des Areios Didymos tragen, werden

zwar immer wieder zitiert tmd ausgebeutet. Was diese Texte
aber als solche darstellen, wie sie ihre uns überlieferte Form
erhalten haben tmd was ihre systematische Absicht ist oder

war, darüber wissen wir heute kaum viel mehr als Diels,
dessen Leistimg bei aller Grösse doch in keiner Weise als

endgültig betrachtet werden kann. So bleibt denn auch, was
im Folgenden skizziert werden soll, in besonderm Masse

provisorisch.
Ein Faktum drängt sich mit einer sozusagen elementaren

Evidenz auf. In sämthehen philosophiegeschichtlichen Texten,
die Diels gesammelt hat (und zu denen man in gewissem
Sinne auch Sextus Empiricus rücken darf), sind Poseidonios
und Antiochos praktisch die letzten Namen, die genannt
werden. Daraus darf das Eine geschlossen werden, dass ihre
Generation die letzte (wenn nicht einzige) war, in welcher
der Gedanke des Aristoteles, Philosophie und Philosophiege-



CICERO 37

schichte zu verknüpfen, noch einmal ganz verwirklicht wurde.
Bestätigt wird dieser Schluss dadurch, dass auch in den

anderweitig fassbaren Texten dieser Zeit das Philosophieren
mit einer Intensität auf seine Geschichte Bezug nimmt, wie
wir sie sonst nur noch bei Aristoteles und Theophrast selbst
kennen. Für Antiochos genüge vorläufig der einfache Hinweis

auf Ciceros Philosophica, für Poseidonios sind
Reinhardts Untersuchungen der entscheidende Beleg: Gerade weil
Reinhardt bemüht ist, Poseidonios als schöpferischen Denker
zu erweisen und ihn insofern zu «isolieren», ist es doppelt
eindrucksvoll zu verfolgen, in welch ungeheuerem Umfang
Poseidonios die Vorsokratiker, Piaton und Aristoteles für
sich in Anspruch genommen hat.

Allerdings erhält bei beiden Philosophen (und andern
derselben Zeit) der Rückgriff auf die Geschichte, wenn man

genau zusieht, einen Sinn, der bei den alten Peripatetikern
nicht zu bemerken war. Es sei vorläufig die Formel gewagt:
Aristoteles und Theophrast lassen die Geschichte auf sich
selbst zulaufen als auf die äxfH) aller Philosophie. Poseidonios

und Antiochos deuten die Philosophiegeschichte der
ihnen vorausgehenden zwei Jahrhunderte als einen Abfall
von einer klassischen Höhe und verstehen sich selbst als

Erneuerer eines Denkens, das bei den «Alten» richtiger war
als bei den Nachgeborenen.

Doch darüber nachher mehr. Hier zunächst einige Beispiele
dafür, wie das peripatetische Organisieren der Philosophiegeschichte

in der Zeit kurz vor Cicero erneuert wird.
Sextus Adv. Log. i, 2-23 gibt ein nicht übermässig gestörtes

Schema der Teile der Philosophie. 2-16 behandelt die Zahl
der Teile, wobei vorausgesetzt wird, dass die Philosophie in
drei Teilen vollständig ist: Physik, Ethik, Logik. Daraus

ergeben sich die geschichtlichen Möglichkeiten: Man kann
entweder nur einen dieser Teile anerkennen oder zwei (was

zu drei Varianten führt) oder alle drei; jeder dieser insgesamt
sieben Fälle hat seine Vertreter gefunden. Die vollkommene



38 O. GIGON

Dreizahl ist erreicht Suvdcpiei durch Piaton, faktisch durch
Xenokrates hier, Aristoteles dort und schliesslich durch die

Stoa; wozu angemerkt werden darf, dass streng genommen
die Ebenbürtigkeit der drei Teile wohl überhaupt erst durch
die Stoa gelehrt worden ist, während mindestens Aristoteles
(von Xenokrates wissen wir zu wenig) die Logik grundsätzlich

als Öpyavov und nicht als pipo? <piXo<ro<pla<; behandelt hat.
Bei Sextus müsste sinngemäss als zweiter Abschnitt 20-23
folgen: Nimmt man die Dreizahl der Teile an, so ergeben
sich erst noch eine Reihe von Varianten je nach der Abfolge,
in der man die drei Teile anordnet. Darüber erhebt sich
endlich ein letztes Problem, ob man überhaupt die Teile der

Philosophie in der bis dahin vorausgesetzten Weise von
einander abtrennen kann oder nicht (17-19). Die ältere Stoa

trennt, während Poseidonios die Philosophie als einen
lebenden Organismus fasst, dessen Teile ebenso wenig isoliert
werden können wie Blut, Knochen und Seele. Dass dieses

gesamte Schema auf Poseidonios hinausläuft, dessen These
ebenso die subtilste wie die umfassendste ist, liegt auf der
Hand. Es dürfte dann auch in seinen wesentlichen Teilen
von ihm herrühren.

Ein recht straff aufgebautes Schema liegt in Aet. 1, 6 vor.
Es zählt in einer systematisch wohl überlegten Reihenfolge
sieben Wege auf, auf denen die Menschheit zur Gotteserkenntnis

gelangt sein kann. An der Spitze stehen die Gestirne
mit ihrer Gestalt, ihrer stets gleichbleibenden Farbe, Grösse
und Bahn, am Ende die Menschen, die wegen ihrer Verdienste

um den xoivo? ßlo? zu Göttern erhoben wurden. Im einzelnen

kann das Schema hier nicht erläutert werden. Zu
beachten ist nur, dass das Kapitel eröffnet wird mit einer Gottes-
defmition, die offenbar den sieben Wegen gegenüber als die

philosophisch geläuterte gelten soll. Es ist, wie 1, 7, 19 zeigt,
die Definition des Poseidonios (dazu Reinhardt, Kosmos u.

Symp. 1926, 156), die ihrerseits augenscheinlich von einem
Satz Heraklits ausgeht (VS 22B67).



CICERO 39

Ein weiteres, für die Interpretation von Cic. T.D.I. nicht
unwichtiges Schema ist Aet. iv, 5 über den Ort des

Hegemonikon im Menschen. In unserm Zusammenhang kommt
es auch da nur auf die Gesamtordnung und Tendenz an.
Wir haben: Der Sitz des Hegemonikon kann (1) im Kopfe
schi und zwar entweder im gesamten Kopfe oder in einem
seiner Teile. Oder er kann (2) im Thorax sein tmd zwar da

entweder im gesamten Thorax oder im Herzen (und da wieder

entweder im gesamten Herzen oder in einem Teil oder
in dessen unmittelbarer Umgebung) oder schliesslich im
Diaphragma. Darüber hinaus ist aber auch (3) eine Synthese
möglich, die den Kopf wie den Thorax berücksichtigt. Dazu
wird eigentümlicherweise Pythagoras zitiert, nachdem schon
vorher die verschiedenen Teilantworten mit den erlesensten

Namen ausgestattet worden waren.
Doch seien mm diese Dinge, deren Besprechung hier nur

ganz vorläufig möglich ist, verlassen. Es ist nur noch ein
Schema aus dem Bereich der Ethik zu berühren, dasjenige,
das bei Cicero Fin. 5,16 als eine von Antiochos häufig
herangezogene « divisio Carneadea» vorgeführt wird. Es findet
sich denn auch bei Cicero in verschiedener Form an über
einem Dutzend Stellen; ausserhalb Ciceros hat es sich noch
nicht zuverlässig nachweisen lassen, denn die formlosen Listen
bei Clem. Str. 2, 127-133 tmd Iambl. bei Stob. 1, 382/3 W.
bleiben besser beiseite. In der Fassung von Cic. Fin. 5, 16-23
lautet es folgendermassen: Einig sind sich alle Philosophen
darüber, dass die Philosophie als eine ars vivendi ehi Ziel
verfolgt, das ausserhalb ihrer selbst liegt; ferner darüber,
dass dieses Ziel der menschlichen Natur angemessen tmd so
beschaffen sein müsse, dass es durch seine eigene Qualität
den Willen in Bewegimg setze. Der Dissensus beginnt erst
bei der Frage, was denn dieses Ziel sei. Unter den genannten
Voraussetzungen sind nur drei Ziele materiell denkbar: die

Lust, die Schmcrzlosigkeit und die Dinge, die der Mensch von
Geburt an naturgemäss erstrebt, d. h. zunächst die atoT*)p£a



40 O. GIGON

seines Körpers und aus ihr im Laufe der Zeit herauswachsend
die äpefY] der Seele. Dazu tritt nun noch eine «formale»
Distinktion: Das Ziel kann im faktischen Erwerben eines

dieser Güter bestehen oder in einem blossen innerlichen
Gerichtetsein auf eines dieser Güter (ich versuche hier wie
durchweg durch Paraphrase den bei Cicero eher mühselig
formulier ten Gedankengang etwas zu klären). Aufdiese Weise
ergeben sich theoretisch sechs mögliche Ziele, von denen

allerdings nur vier ihre Vertreter gefunden haben: i. Ari-
stippos, 2. Hieronymos, 3. Karneades, 4.-, 5.-, 6. die Stoa.

Man kann nun aber auch die Ziele kombinieren, wobei ohne
Umschweife gefolgert wird, dass nur drei Kombinationen
möglich sind: 6 mit 1 (Kalliphon und Deinomachos), 6 plus
2 (Diodoros) und 6 plus 3 (die «Alten», Akademie und
Peripatos). Ausgeschieden werden endlich wegen Verstössen

gegen die Grundvoraussetzungen die Lehren Demokrits,
Pyrrhons und Aristons, endlich die des LIerillos. Dass dieses

Schema von Rätseln wimmelt, die nur durch eine umfassende

Analyse einigermassen gelöst werden können, zeigt sich auf
den ersten Blick. Ich weise nur darauf hin, dass der uns aus
Aristoteles so bekannte Bios Theoretikos fehlt (ob die Kritik
an Herillos auch ihn treffen soll, ist zweifelhaft), dass dagegen
die Schmerzlosigkeit, die äoxVqcha, einen überraschenden

Rang einnimmt (soll man letzten Endes Speusipp Frg. 57 L.
dafür verantwortlich machen?); ferner, dass ein so bedeutender

Name wie Epikur fehlt, dagegen nicht weniger als

vier obskure Peripatetiker des 3. und 2.Jhd. auftreten; ferner,
dass das Verhältnis zwischen der disserendi causa aufgestellten
These des Karneades und derjenigen der Stoa mindestens in
der Darstellung Ciceros ahes andere als klar ist usw. Eher darf
es uns indessen genügen, auf die Struktur des Schemas im
ganzen hinzuweisen. Auf der einen Seite werden theoretisch
die möglichen Antworten auf die Frage, was der Gegenstand
der ars vivendi sei, aufgeführt und mit ihren Vertretern
besetzt. Auf der andern Seite ist es klar, dass das Schema



CICERO 41

auf die Lehre der «Alten» hinsteuert als die Lehre, die die
umfassendste und darum auch richti°;ste ist. Insbesondere
sind in ihr die unnatürlichen Einseitigkeiten der Stoa gemieden.

Denn während die Stoa (so ist es ja letzten Endes gemeint)
sich auf eine vita beata zurückzieht, die nur auf der innern
virtus beruht, suchen die «Alten» kühn und realistisch
zugleich eine vita beatissima, in der alle drei Arten von Gütern
(äussere, körperliche und seelische) zu ihrem Recht kommen.
In der Tat keimt ja auch Aristoteles dieses Problem der Sache

nach durchaus und löst es in einer Weise, die mit dem

Ergebnis der divisio Carneadea in allem Wesentlichen
übereinstimmt (vgl. EN noob22-noia8 u. a.). Und dies ist
nicht Alles. Vergegenwärtigen wir uns, was über die philo-
sophicgcschichtlichen Schemata des Aristoteles zu sagen war,
so ist es evident, dass die divisio Carneadea nicht ein kümmerlicher

Einfall eines späten Eklektikers ist, sondern aus
aristotelischen Vorbildern unmittelbar hervorgeht; ihre Verwandtschaft

vor allem etwa mit EE I2i4a30-b5 springt in die

Augen.
Gleichzeitig aber ist ein tiefgreifender Unterschied nicht

zu verkennen. Karneades-Antiochos fassen nicht ihre eigene
Lehre als das Tclos der Philosophiegeschichte auf, wie es

Aristoteles getan hatte. Die Richtung verläuft vielmehr
umgekehrt. Das Telos ist in den «Alten» schon erreicht tmd in
der spätem Entwicklung wieder verloren gegangen. Es gilt
also, diese Fehlentwicklung zu überwinden und zur Lehre
der «Alten» zurückzukehren. Was bei Aristoteles eindeutig
Fortschritt hiess, wird nun zur LIinwendung zu einer als

autoritativ anerkannten Klassik. Gemeinsam ist beiden Hal-
tungen die Verankerung des Philosophierens in der
Geschichte; nur wird die Geschichte hier als Anstieg, dort als

Abfall von einer schon gewonnenen Höhe verstanden.
Entscheidend wird jetzt der Begriff des Klassikers, der

Autorität. Wir versagen es uns, auf die Entstehung dieses

Begriffs in Kunst und Literatur auch nur hinüberzublicken,
6



42 O. GIGON

und fragen nach seiner Herkunft im Bereiche der Philosophie.
Dabei seien der Kürze halber nur drei einzelne Momente

hervorgehoben.
i. Nicht immer genügend beachtet sind die Namen, die

sich die Philosophen als Anhänger dieser oder jener Lehre

von der Zeit Piatons an gegeben haben. Sicherlich besteht

die Gefahr, dieses Detail zu überschätzen oder falsch zu
deuten. Wenn aber schon bei Piaton von «Pythagoreioi»,
«Herakleiteioi», « Anaxagoreioi» geredet werden kann, so

liegt doch darin in jedem Falle eine Art von Programm,
eine ausdrückliche Bindung an einen bestimmten Philosophen

und seine Lehre. «Demokriteios» hat sich in seiner

Jugend Epikur selbst genannt, obschon er später den grössten
Wert darauflegte, gleich Heraklit und Sokrates ohne Lehrer

zur Philosophie gekommen zu sein. «Demokriteioi» wird
es aber zweifellos schon vor Epikur gegeben haben.

Indessen sei hier nur eine Auswahl von besonders
charakteristischen Namen gegeben. Wer den Namen «Sokratikos»
zuerst geprägt und für sich oder andere in Anspruch genommen

hat, wissen wir nicht. Der älteste sichere Beleg, der mir
zur Hand ist, ist ein Schriftentitel des Epikurschiilcrs Ido-
meneus. Die Anhänger des Antisthcnes heissen bei Aristoteles
noch «Antistheneioi», doch von Diogenes an setzt sich der
Name der Kyniker durch. Die Jünger des Aristippos heissen

bemerkenswerterweise nie Aristippeer, sondern durchwegs
Kyrenaiker; aber in der weitern Geschichte der Schule stossen

wir auf Sondergruppen, die als « Hegesiakoi», « Annikereioi»
und «Theodoreioi» bezeichnet werden, eine seltsame Häufimg

solcher Namen, die wir wie so Vieles bei den Kyrenai-
kern noch nicht recht begreifen. Die Erben Piatons heissen
bis auf die Zeit Ciceros Akademiker; später drängt sich für
die Bekenner des erneuerten klassischen Piatonismus der
Name «Platonikoi» vor, so dass es schliesslich zu der ebenso
absurden wie bezeichnenden Situation kommt, dass etwa
ein Augustin die Platoniker den Akademikern entgegenstellen



CICERO 43

kann. Natürlich gibt es Sonderfälle: So begegnet bei Diog.
Laert. 1,2 ein Hermodoros und in 1,30 ein Daimachos 6

nXaTwvixo^, ohne dass wir wissen, wie alt diese Beinamen
sind und was sie in diesen speziellen Fällen aussagen sollen.

Die Schüler Zenons von Kition haben nach Diog. Laert.

7,5 zuerst «Zenoneioi» geheissen; offenbar rasch ist aber
dann der Name der Stoiker herrschend geworden, auch

wenn aus uns unbekannten Gründen der Philosophiehistoriker

Hippobotos bei Diog. Laert. 1,19 den Namen «Zenoneioi»

noch einmal aufgenommen hat. Angeführt seien zum
Abschluss Athen. 186 A, wo für die Zeit kurz vor 100 v. Chr.
Vereine von AwyevioTcd, 'AvTmaTpKTTod und navamaaTC«,
also stoische Konvcntikcl, die einander gegenseitig im Namen
ihrer Meister vermutlich kräftig bekämpft haben, aufgezählt
werden, sowie die zwei boshaften Bemerkungen Ciceros
Luc. 70 und Plutarchs Cic. 4,2, die auf eine gemeinsame
Quelle zurückgehen: Antiochos habe die Tradition des Kar-
neades möglicherweise darum aufgegeben, weil er den Ehrgeiz

gehabt habe, eine eigene Richtung zu begründen, deren

Anhänger dann «Antiocheioi» hätten heissen können. Da
zeigt sich hübsch, was mit diesen Namen ausgedrückt wurde:
das Bekenntnis zu einem als Autorität anerkannten Lehrer.

2. Tiefer führt die zweite Frage, seit wann es Texte gibt,
die man nicht mehr nur als Mitteilung philosophischer
Ansichten verwertet, sondern die gültige Dokumente
darstellen, auf die man sich beruft und die man auslegt, um
sich auf sie berufen zu können.

Wir begnügen uns auch da mit wenigen Notizen.
Von den Vorsokratikern scheinen aufs Ganze gesehen nur

zwei vielfacher Exegese gewürdigt worden zu sein und von
ihnen ist wiederum nur einer zu eurer eigentlichen Autorität
geworden. Es sind Empedoklcs und Heraklit. Für Empe-
dokles ergibt sich ein Anhaltspunkt in der - auf den ersten
Blick absonderlichen - Tatsache, dass der Epikureer Her-
marchos ein Werk «Über Empcdokles» in 22 Büchern



44 O. GIGON

geschrieben hat (Diog. Laert. 10,25). Dass es eine Art Exegese
der Gedichte und überwiegend polemisch gehalten war, ist
wohl anzunehmen. Dies setzt aber eine nicht unbeträchtliche
Aktualität des Empedokles noch in der Mitte des 3.Jhd.
voraus; und Aktualität bedeutet dann natürlich Beanspruchung

durch andere Schulen. Eine lohnende Aufgabe wäre
es jedenfalls, der Wirkungsgeschichte des Empedokles im
Ganzen nachzugehen. Bei Poseidonios scheint er eine

hervorragende Rolle gespielt zu haben, und der handgreifliche
Einfluss seines Gedichtes auf das Werk des Lukrez hat
vermutlich nicht nur künstlerische, sondern auch

philosophiegeschichtliche Hintergründe, die noch nicht alle aufgehellt
sind, die wir aber besser werden fassen können, wenn wir
einmal die Geschichte der Empedoklcs-Exegese kennen.

Klarer liegen die Dinge bei Heraklit. Diog. Laert. 9,15
nennt uns eine ganze Liste von Heraklit-Exegeten. Von
ausserordentlicher Bedeutung ist zweifellos die Exegese des

Kleanthcs gewesen, durch die ein breiter Strom heraklitischer
Gedanken in die Stoa eingegangen ist. An Kleanthes hat
wiederum Poseidonios angeknüpft, der evident für eine Reihe
zentraler Lehren (Stellung der Sonne, Weg hinauf und hinab,
Erkenntnislehre u.a.) die Autorität Heraklits angerufen hat.
Es ist ja generell nicht zu leugnen, dass die Grossartigkeit
des poseidonischen Systems, wie es uns Reinhardt sehen

gelehrt hat, zu einem guten Teil darauf beruht, dass

Poseidonios unbekümmert auf die pathetischen Weltbilder der
Vorsokratik zurückgreift. Wenn er den Kosmos bis ins
Einzelne als einen lebendigen Organismus deutet, in dem es

weder zwischen Mensch und Tier, noch zwischen Seele und
Leib noch zwischen Mensch und Gott Sprünge gibt, sondern
alles in Sympathie mit einander verwachsen ist, so ist dies

zweifellos, gemessen an Aristoteles und auch an Chrysipp,
ein Archaismus; aber was die Problemgeschichte verliert,
gewinnt die Anschauung. In seiner grosszügigen, die Vorsokratik

erneuernden Konstruktivität ist Poseidonios einmalig,



CICERO 45

und gleichzeitig charakteristisch für den Geist seiner Zeit.
Am folgenreichsten ist indessen die Erhebung Piatons zur

Autorität geworden. Er hat eine Stellung erobert, die kein
anderer der Schulgründer erreicht hat. Am ehesten kann

man Epikur vergleichen, dessen Lehre für seine Schule
verbindlich blieb tmd dessen Kyriai Doxai vermutlich mehr als

einmal kommentiert worden sind; aber das bleibt auf die

eigene Schule beschränkt. Was die Stoa angeht, so haben

gewisse Formeln Zenons offenbar einen halbwegs autoritativen

Charakter gehabt; es sei dazu auf die sehr lehrreiche
Studie von M. Pohlenz über Zenon und Chrysipp (Nachr.
Ges. Wiss. Gött. 1938) hingewiesen. Aber auch das hielt sich,

so scheint es wenigstens, in engen Grenzen. Von einer autoritativen

Geltung des Aristoteles hören wir nichts bis in die Zeit
hinab, wo die grossen Kommentatoren der Esoterika ihre
Arbeit beginnen. Die verschwindend geringe Zahl sicher

bezeugter Fragmente der Exoterika (zwei für den Protrepti-
kos, sechs für die drei Bücher 7tepl cpiAociocpioct; usw.) zeigt,
wie gering die Wirkung dieser Texte war, auch wenn sie

den Philosophiehistorikern die Hauptquelle für das System
des Aristoteles bildeten. Ebenso hat die Weiterarbeit an den

Problemen der Esoterika bei Theophrast, Eudemos, Straton
u.a. nicht den Sinn einer Exegese des Aristotelischen Werkes
gehabt.

Dagegen ist schon bei Aristoteles eine lebhafte Diskussion
der Dialoge Piatons greifbar, oder doch einiger Dialoge (über
das Verhältnis des Aristoteles zum Oeuvre Piatons besteht ja
noch längst kein Consensus): vor allem Timaios, Staat und
Gesetze. Die Schriftenliste des Diog. Laert. nennt 5,22 Auszüge

aus den Gesetzen tmd aus der Politeia; natürlich können
wir nicht sagen, wie sie ausgesehen haben, aber bezeichnend ist
doch, dass es das, also « handlich vereinfachende Zusammenfassungen»

bereits im Corpus Aristotelicum gab. Kein Zweifel,
dass Schriftsteller wie Polybios und Cicero zu solchen Epito-
mai gegriffen haben, wenn sie Piatons Staatsschriften benut-



46 O. GIGON

zen wollten. Eine Epitome der platonischen Politeia nennt

Diog. Laert. 5,43 auch bei Theophrast; dass sie mit derjenigen,
die bei Aristoteles figuriert, identisch ist, miisste erst bewiesen
werden. Gesamtabrisse der platonischen Lehre werden auch

bald geschrieben worden sehr. Gerne möchte man wissen,

was in den von Plut. mor. 1118 C zitierten IlXaTwvLxd des

Aristoteles eigentlich stand. Es ist eine bei dem jämmerlichen
Zustand unserer Uberlieferung unbeweisbare und auch innerlich

nicht eben wahrscheinliche Hypothese, dass Plutarch
unter diesem Titel die von W. Jaeger nicht ohne Recht
als «Programmschrift» bezeichneten Bücher ropl cpiXococplai;

zitiert haben sollte. IlAaTMvixd weist auf Darstellung oder
Diskussion von Lehren Piatons hin. Dabei hat es zu bleiben.

Jene Vorsicht, die einer der Ruhmestitel von F. Jacobys

Interpretation der Historiker ist, ist bei den Resten des

Aristoteles mindestens ebenso sehr am Platze.
Dass dann die Liste der Timaioskommentare mit Krantor

anhebt, ist bekannt. Über Anlage und Inhalt dieser frühen
Kommentare wissen wir natürlich so gut wie nichts. Höchst
wahrscheinlich ist nur zweierlei: einmal dass die Exegese nicht
gleichmässig war, sondern sich auf bestimmte Hauptstellen
konzentrierte, sodann dass die Interpretation grundsätzlich
bemüht war, Piaton für das eigene Philosophieren in
Anspruch zu nehmen.

Und wieder gelangen wir zu Poseidonios. Für ihn ist
Piaton in manchen Dingen nicht viel weniger Autorität
als Heraklit. Wir wissen, dass in der Hochschätzung Piatons

Antipater von Tarsos und Panaitios vorangegangen sind, aber

erst bei Poseidonios vermögen wir die Exegese im einzelnen
zu verfolgen. Und da ist gleich die Fülle der durch den
Stoiker herangezogenen Stellen aus dem Theätet, Menon,
Phaidon, Phaidros und vor allem aus dem Timaios wahrhaft
erstaunlich, so erstaunheh, dass es letzten Endes nicht einmal
mehr so wichtig ist, ob nun die vielgeplagte Stelle des Sextus
adv. Log. 1,93 einen Timaioskommentar beweist oder nicht.



CICERO 47

Sie beweist faktisch nichts, kann aber auch nicht die Tatsache

aus der Welt schaffen, dass Poscidonios sich überaus oft auf
den Timaios berufen hat.

Und was die Akademie angeht, so beginnt ja im Grunde
mit Antiochos die Zeit, in der sich ihre Mitglieder programmatisch

Platoniker nennen, um die Erneuerung der echten
Lehre Piatons und seiner unmittelbaren Schüler zu manifestieren.

3. Wir können da passend den dritten Punkt anschlies-

sen. Es ist das Problem der Schulgeschichte, für welche im
Jahrhundert Ciceros die Kategorien der Orthodoxie und
Eleterodoxie eine beherrschende Rolle zu spielen anfangen.
Vor allem gilt dies, und nicht ganz zufällig, für die beiden
ältesten Schulen, Akademie und Peripatos.Was die Akademie
angeht, so ist uns bekanntlich eine ganze Reihe von Einteilungen

bezeugt, die natürlich ausnahmslos nicht etwa aus
historischen Interpretationen gewonnen sind, sondern Reflexe von
Polemiken darstellen. Schon die Gegner des Arkesilaos, der
seinen Kampf gegen den stoischen materialistischen Dogmatismus

als eine Wiederaufnahme des Kampfes des nichtwissen-
den Sokrates der platonischen Apologie gegen die Anmassung
der Sophisten verstand, replizierten mit dem Vorwurf, er sei

von der wahren Lehre Piatons abgefallen. Daraus wird bei
Antiochos, wie Cicero zeigt, die These, Arkesilaos und seine

Nachfolger hätten eine «Neue Akademie» gegründet, der

gegenüber Antiochos wieder zur Alten Akademie zurückgekehrt

sei. Cicero zeigt allerdings noch mehr. Sein Dialog
Lucullus gewährt einen charakteristischen und amüsanten
Einblick in die Polemik zwischen Antiochos rmd dessen im-
mittelbarem Vorgänger in der Schulleitung, Philon. Jeder
wirft dem andern, um ihn zu diskreditieren, Abfall von der
Tradition vor. Für Philon ist Antiochos ein verkleideter
Stoiker, Antiochos rechtfertigt sich nicht nur damit, dass er
sich auf «die Alten» beruft; er geht zum Gegenangriff vor
und behauptet, Philon selbst sei seinem Lehrer Karneades un-



48 O. GIGON

treu geworden und habe Thesen aufgestellt, die der Akademie
bis dahin völlig fremd gewesen seien. Seltsamerweise hat die

Forschung diese gegenseitigen Anschuldigungen, die wir im
Luc. 11/12 und 69/71 lesen, meist für bare Münze genommen,

was sie gewiss nicht sind. Selbstverständlich hat An-
tiochos gegen Philon den Anschluss an die Alten ausdrücklich

zu seinem Programm gemacht. Doch davon abgesehen
ist die Entwicklung der Akademie in Wahrheit viel organischer

verlaufen als uns die beiden Gegner, die bei Cicero
zu Wort kommen, glauben machen möchten.

Es ist weiterhin eine naheliegende Vermutung, dass gerade
auch jene Stoiker der vorciceronischen Zeit, die Piaton für
sich zu annektieren begannen, also Antipater, Panaitios und
Poseidonios, ihre akademischen Zeitgenossen, Karneades vor
allem, dadurch zu überspielen suchten, dass sie ihm Abfall
von Piatons Lehre vorhielten. Wie dem auch sei, das Ergebnis
ist schliesslich, dass nicht weniger als fünf verschiedene
Akademien von Polemon an bis Antiochos gerechnet werden
(vgl. den in diesem Zusammenhang überhaupt wichtigen
Numenios bei Eus. pr. Ev. 14,4,13 ff).

Beim Peripatos liegen die Dinge nicht viel anders. Es ist
da an jene unendlich oft behandelten loci classici bei Plut.
Sulla 26,1-3, Strabo p. 609 (und Cic. fm. 5,13-14) zu erinnern.
Sie berichten, dass nach dem Tode Theophrasts der Nach-
lass des Aristoteles und Theophrast in den Besitz des Neleus

von Skepsis überging und dann für zweihundert Jahre in
Vergessenheit geriet, was zur Folge gehabt habe, dass die

Nachfolger Theophrasts bis in die Zeit Sullas gar nicht mehr
im Besitz der ursprünglichen peripatetischen Lehre gewesen
und darum auch nicht als echte Peripatetiker anzusehen seien.

Wir erhalten damit ein Schema, das der Einteilung der
Akademie in Alte Akademie, Neue Akademie und Erneuerung

der Alten Akademie deutlich parallel geht. Schon das

sollte davor warnen, die Neleusgeschichte allzu wörtlich
zu nehmen. Es kann ernsthaft nicht bezweifelt werden, dass



CICERO 49

das Lykeion genau so zu allen Zeiten im Besitz des

vollständigen Corpus Aristotelicum war wie die Akademie im
Besitz des Corpus Platonicum. Und wenn wir feststellen, dass

Poseidonios bezeugtcrmassen an Aristoteles ungewöhnlich
interessiert war und dass im i. Jhd. v. Chr. eine Neuausgabe
des Aristoteles veranstaltet wurde und gleichzeitig die ersten
Erläuterungsschriften zu den nunmehr als Basis der peripate-
tischen Doktrin anerkannten Esoterika zu erscheinen begannen

(Andronikos v. Rhodos, Nikolaos v. Damaskos u. a.),

so wird man daraus entnehmen, dass es gerade diesen Erneuerern

daran gelegen sein rnusste, den Peripatos zwischen Stra-

ton und Diodoros auf wirksame Weise zu diskreditieren. In
Wahrheit ist Straton nicht mehr von Theophrast abgefallen
als Arkesilaos an Piaton zum Häretiker geworden.

An der Neleusgeschichte ist gewiss ein richtiger Kern.
Theophrast hat ihm in seinem Testament «alle Bücher»
vermacht (Diog. Laert. 5, 52). Wenn jedoch daraus gefolgert
wird, das Lykeion habe von da an keine zuverlässigen und
vollständigen Exemplare des Corpus Aristotelicum et Theo-
phrasteum mehr besessen, so ist das meiner Überzeugung
nach ein tendenziöser Einfall der Zeit zwischen Poseidonios
und Andronikos.

Für die wirkliche Geschichte der Akademie und des

Peripatos sind die besprochenen Gliederungen von höchst
problematischem Wert. Doch unschätzbar sind sie als Dokumente

jener energischen Rückkehr zu «den Alten», die das

Zeitalter Ciceros charakterisiert.
Von der Stoa in diesem Zusammenhang zu sprechen

müssen wir uns versagen. Die Forschung steckt da so sehr

in den Anfängen, dass die Verhältnisse noch äusserst
unübersichtlich sind, was konkret bedeutet: Wir haben den
bestimmten Eindruck, dass sich die Stoa in der Zeit
zwischen Chrysipp und Poseidonios tiefgehend gewandelt hat.

A. Schmekel hat den Begriff der «Mittleren Stoa» geprägt;
auch wenn er die Texte durchwegs viel zu oberflächlich

7



50 O. GIGON

interpretiert hat, so hat er doch mit diesem Begriff etwas
evident Richtiges getroffen. Merkwürdigerweise hat aber die
Antike selbst die Veränderung des Denkens, aufdie Schmekel
aufmerksam gemacht hat, nicht beachtet. Gewiss werden
mancherlei Abweichungen der Lehren des Panaitios und Po-
seidonios von denjenigen Chrysipps notiert, doch sie werden
nirgends, soweit ich sehe, als ein Abfall von einer Orthodoxie
überhaupt, als eine grundsätzliche Neuorientierung aufge-
fasst. Das zeigt Cicero immer wieder, auch wenn wir auf
ehre Übertreibung wie Fin. 1,6 kein allzugrosses Gewicht
legen wollen. Ausgeschlossen ist natürlich wiederum nicht,
dass die Dinge ein etwas anderes Gesicht erhalten können,
wenn einmal ehre brauchbare Sammlung der Reste des Po-
seidonios vorliegt und der Materialberg der Stoicorunr ve-
terunr fragmenta gesichtet ist.

Doch nun genug davon. Was (wenn auch in einer noch
provisorischen Form) dargelegt werden sollte, war, dass dem

Jahrhundert Ciceros mit den Schlagworten Eklektizismus
und Klassizismus nicht ganz beizukonrmen ist. Wenn es

Eklektizismus ist, das eigene Philosophieren geschichthch
zu begründen (und das wird immer bedeuten: sich selbst
als das Telos derjenigen Wege zu fassen, die in den Traditionen

«richtig» sind), dann ist Aristoteles auch ein Eklektiker

gewesen. Und wenn man es Klassizismus nennen soll,
seine eigene Philosophie als die Auslegung autoritativer
Texte der Vergangenheit zu betreiben, dann ist der ganze
Neuplatonismus klassizistisch. Besser wird es doch wohl sein,

von dem einen wie von dem andern dieser fatalen Begriffe
abzusehen und an den Sachen festzuhalten. Zwischen dem

System und der Geschichte der Philosophie eine
Wechselbeziehung herzustellen ist peripatetische Tradition. Damit
aber die Wendimg zu den «Alten» zu verknüpfen ist das

Neue, das im Zeitalter Ciceros sich entfaltet. Es ist nur das

Ende der damit inaugurierten Entwicklung, wenn 500 Jahre

später alle Philosophie in Platonexegcse aufgeht.



CICERO 51

Welche Bedeutung das erste Buch von Ciceros Tusculanen
in der Erforschung der Philosophie des letzten Jhd. v. Chr.
besitzt, hat K. Reinhardt in seiner abschliessenden Darstellung

des Poseidonios (RE, 1954) noch einmal mit grösster
Prägnanz herausgearbeitet. In den Grundzügen wird seine

Interpretation das Richtige treffen, von ihrem dauernden
Bemühen abgesehen, alles Licht auf Poseidonios fallen zu lassen

und Alles, was nicht Poseidonios ist, als peinliche
Schulweisheit zu verdammen. Es kann hier nicht der Ort sein,
den schwierigen und in mancher Elinsicht einzigartigen Text
so zu erläutern wie er es verdient. Eine kurze Skizze muss

genügen.
Das Gesamtschema des Buches ist klar. Auf die Frage, was

der Tod sei, sind prinzipiell drei Antworten möglich: Er
kann entweder die Zerstörung der Seele bedeuten oder ihr
Hinuntergehen in die Unterwelt oder ihren Aufstieg zum
Himmel. Von diesen drei Möglichkeiten wird die zweite
abgelehnt als diejenige, die dem Denken des Volkes und
der Dichter vor und ausserhalb der Philosophie angehört;
sie ist allerdings nicht ganz verkehrt, sondern enthält ein
Stück möglicher Wahrheit (dass die Seele über den Tod
hinaus lebt), aber in ungeklärter Form, sofern sie übersieht,
dass die Bewegung der Seele in keinem Fall ein Sinken in die
Unterwelt sein kann. Philosophisch im strengen Sinne sind

nur die erste und die dritte Möglichkeit, jene als die minimale,

diese als die maximale. In der Gesamtdisposition werden
beide als äquivalent behandelt (vgl. § 16/7, 24/26, 81/2,
117-9). Das ist uns nicht unvertraut. Auch die platonische
Apologie zielt in 40 C ff. der Intention nach auf eben diese

Möglichkeiten und ist wie Ciceros Text bereit, das Eine zu
wünschen, aber auch mit dem Andern sich zu begnügen.

Bedenken wir dazu, welche Bedeutung allem Anscheine
nach Piatons Apologie für die Akademie von Arkesilaos

an besessen hat und dass Cicero selbst seine Thesen nicht
dogmatisch, sondern nur als wahrscheinlich verstanden wis-



52 O. GIGON

sen will (§ 17 und 23), so erkennen wir, wie stark die Apo-
retik der «Neuen Akademie» da noch einwirkt.

Wir beginnen mit § 18-25, einem philosophiegeschichtlichen
Schema des aristotelischen Typus. Cicero hat es, schon

um den Schein der Pedanterie zu vermeiden, sehr ungleich-
massig wiedergegeben; dennoch sind seine Grundlinien klar.
Gefragt wird nach Dauer und Wesen der Seele, nach ihrer
Lokalisierung im Körper und nach ihrer Herkunft. Im
Zusammenhang ausgeführt sind nur die zwei ersten Punkte.
Die verschiedenen theoretisch möglichen und geschichtlich
gegebenen Ansichten über die Dauer der Seele werden
genannt und münden in diejenige Möglichkeit, auf der das

Hauptgewicht liegt: «animum permanere semper». Was das

Wesen betrifft, so werden zweimal vier Lehren unterschieden,

von denen die ersten vier «volgo» vertreten werden
d. h. weit verbreitet sind und dem vorphilosophischen Glauben

noch besonders nahestehen; die zweiten vier sind die
Sache von «singuli». Innerhalb der zwei Gruppen fmdet
nochmals eine Zweiteilung statt, sofern je zwei Doktrinen
(Herz und Gehirn hier, Aristoxenos und Dikaiarchos dort)
der Wahrscheinlichkeit ungleich fernerstehen als die zwei
andern (Luft und Feuer hier, Xenokrates und Aristoteles

dort). Der Schwerpunkt des Ganzen liegt auf den Lehren des

Xenokrates und Aristoteles als den einzigen, die das«animum

permanere semper» garantieren können; man kann auch so

sagen: die gesamte Übersicht lässt sich, wie § 24 zeigt, auf
die zwei Möglichkeiten der platonischen Apologie reduzieren.
Höher steht das ewige Leben, das von zwei Philosophen gelehrt
wird, annehmbar ist aber auch die völlige Zerstörung der Seele,

auf die die Lehren der übrigen hinauslaufen. Auf Einzelheiten

wie etwa den eingeschalteten Verweis auf einen berühmten

Vers des Empedokles (dazu s. oben S. 43f.) und die
Sonderstellung Demokrits, der wie in der divisio Carneadea mit
einer nicht recht durchsichtigen Begründung aus dem Schema

überhaupt ausgeschlossen wird, gehe ich nicht weiter ein.



CICERO 53

Es folgt die positive Konstruktion der Unsterblichkeit der
Seele wiederum in philosophiegeschichtlichen Kategorien,
zunächst § 26-39. Da haben wir die vorphilosophischen
Anschauungen, ausgezeichnet durch ihr Alter und ihre Universalität,

aber in ihrem Gehalt noch ungeklärt. Und zwar wird
von § 30 an hervorgehoben, dass dasselbe auch für die Frage
nach Dasein und Wesen der Gottheit gilt. In beiden Fällen
leitet die Natur (die Vorstellung begegnete schon bei Arist.
Met. A 3-6) zum richtigen Grundgedanken: Die Götter
existieren und die Seele ist unsterblich. Weil aber die Ur-
menschheit noch nicht fähig war, über die Sinneswahrnehmung

hinaus zur Vernunft vorzudringen, so ergaben sich
schiefe Ansichten vom Wesen der Götter und von der Art
der Unsterblichkeit. Da der menschliche Körper nach dem
Tode zur Erde gebracht wird, so meinte man, auch die Seele

bleibe der Erde verhaftet oder sinke gar zur Unterwelt und
lebe dort weiter. Soweit bis § 37, wozu ich bemerke, dass

Cicero den Text nicht unerheblich erweitert hat und zwar
teils durch Material aus seiner Consolatio, teils vielleicht
auch durch Material zu den zwei Büchern De gloria; Klarheit
und Kohärenz der Gedanken haben dadurch spürbar gelitten.

Entscheidend ist sodann § 39-8: Der erste, der den
Gedanken, der im Consensus gentium <xcya<pö<; lebte, zu einem

aaeps? erhob, war Pherekydes. Ihm folgte Pythagoras. Doch
vollendet wurde die philosophische Entwicklung erst, als

zur Einsicht auch die Begründung hinzutrat; und das

geschah mit Piaton.
Dieses geschichtliche Schema, das von der Urzeit in klaren

Etappen bis zu Piaton führt, stammt als solches gewiss nicht
von Aristoteles. Dass es aber in pcripatctischcr Tradition
steht, braucht nach dem früher Gesagten nicht mehr bewiesen

zu werden.
Die philosophische Begründung der Unsterblichkeit hefert

nun § 40-81. Streng genommen müsste es sich nach § 39
eben um die « rationes» Piatons handeln, die zu hören Ciceros



54 O. GIGON

Gesprächspartner begierig ist. (Nebenbei: Die enthusiastische

Versicherung von § 39, es sei besser mit Piaton zu irren als

gegen ihn die Wahrheit zu besitzen, könnte beinahe als ein
ausdrücklicher Widerspruch gegen die bekannte singulare
Äusserung des Aristoteles EN I09öai2-i7 aufgefasset werden;

diese Äusserung wiederum ist im Corpus Esotericum
des Aristoteles derart einmalig, dass man sie unbedenklich
mit dem nicht minder bekannten, ähnlich nuancierten Satz

zusammenbringen darf, den Philop. De aet. mundi 32,5-8
Rabe und Plut. mor. 1115C aus einem nicht identifizierbaren

Dialog anführen. Auf diesen Dialog - dass es TCpl

cpiXocrotplai; war, ist unbeweisbar - hat möglicherweise die

Vorlage unserer Stelle angespielt; für die Wendung zur
Autorität der «Alten» ist sie ein repräsentativer Beleg, vgl.
auch § 49.) Faktisch liegen aber in § 40-81 nur teilweise
Beweise vor, die als platonische gelten können. Vor allem
ist § 40-43 ein Stück, das sich philosophisch unverkennbar
aus dem Kontext abhebt. Dass die Seele unsterblich und
in der Himmelsregion zuhause ist, wird aus rein physikalischen

Erwägungen deduziert, die ihrerseits nur darum möglich

sind, weil hier der Sinn des problemgeschichtlichen
Abrisses, den § 18-26 gegeben hatte, manifest verschoben
wird. War dort das Telos der rein geistige Seelenbegriff
des Xenokrates und Aristoteles (also der beiden Erben
Piatons), so tritt hier die materialistische Theorie, dass die Seele

aus Luft oder Feuer bestehe, ebenbürtig daneben, ja, sie erhält

sogar deutlich den Vorzug. Es ist nur eine Folge davon, dass

der Gegensatz zwischen Geist und Sinnen, Körper und Seele,
der schon in § 26-39 sich anbahnte und von § 44 an Alles
beherrscht, in § 40-43 eigentlich gegenstandslos wird. Die
Seele ist da nur die feinste Art der Materie. Kurz, wir haben
in § 40-43 zweifellos ein eingearbeitetes Stück stoischer
Seelenlehre, entwickelt letzten Endes im Widerspruch zu Piaton
aus teilweise vorsokratischen, teilweise peripatetischen
Prämissen. Der umgebende Text aber beruht auf Piaton und auf



CICERO 55

dem Aristoteles der Exoterika. Er enthält das «Alte» und
gleichzeitig das Neue, das in Ciceros Zeit beginnt, die pathetische

Überwindung des Körperlichen durch die Befreiung
und Flucht des Geistes zu Gott. Davon ist von § 44 an in den
stärksten Ausdrücken die Rede. Freilich, geschlossene Beweise

dafür, dass die Seele in ihrer Unkörperlichkeit unsterblich
ist und zur Gottheit gehört, hören wir erst von §53 an.
Das Stück dazwischen (§ 44-52) ist einheitlich im Gesamtkolorit,

im Aufbau der Gedanken aber sehr stark gestört. Um
nur eins zu berühren: Der abfällige Ton, mit dem in § 48-9
über Epikurs These, die Seele gehe mit dem Körper zusammen

unter, geurteilt wird, ist kaum vereinbar mit dem

Grundgedanken des Buches, der die beiden Möglichkeiten
(Untergang der Seele und Aufstieg zum Flimmel) durchaus

gleich ernst nimmt. Das Übrige lässt sich als Zusammenhang

verstehen. Begonnen wird mit einem Preis des ewigen
Lebens, das der reine Geist führen wird, rein in die Theoria
versunken. Dann aber kommen die Einwände, die den

Beweisen rufen. Ein erster, noch vorläufiger Einwand mit
seiner Widerlegung Hegt in § 46-7 nicht besonders gut
artikuliert vor: Wie kann der reine Geist Oscopelv ohne Hilfe
der Sinne? Ins Zentrum führt der zweite Einwand: Wie
ist überhaupt die Existenz des Geistes ohne Körper denkbar

(§ 50). Ihm wird begegnet mit einer fundamentalen Di-
stinktion: Was der Geist seinem Wesen, seiner Qualität nach
wirklich ist, kann der Mensch, solange er im Körper ist,
überhaupt nicht zureichend erkennen. Wohl aber sieht er,
was der Geist leistet, und kann aus den Werken zurück-
schliessen. Und damit hebt eine Reihe von Beweisen der
Unsterblichkeit an, ein erster aus der Bewegung der Seele mit
Berufung auf den Phaidros (§ 53-55), ein zweiter aus der

Erinnerungsfähigkeit mit Berufung auf den Menon (§ 57-61;
Einzelfragen übergehe ich, ebenso wie den schwierigen
§56), ein dritter aus der Erfindungskraft (§ 62-64). Den
Abschluss bildet ein pathetisch eingeleitetes Zitat aus der



56 O. GIGON

Consolatio (§ 65-66); sie ist vermutlich auch sonst in diesem
Buche stark benützt. Die stoische Lehre von der Luft- oder
Feuernatur der Seele ist zwar nicht vergessen, wie denn

überhaupt § 40-43, so sehr es ein Fremdkörper ist, sich nicht
mechanisch auslösen lässt; aber Aristoteles tritt doch in
§ 65-6 in den Vordergrund. Dann wird die Distinktion von
§ 50-52 noch einmal aufgenommen und präzisiert: Die Seele

ebenso wie die Gottheit ist ihrem Wesen und (so wird eini-

germassen überraschend gesagt) ihrer Lokalisierung im Körper

nach nicht bestimmbar, doch aus ihren Werken sind
beide zu erkennen (§ 67-71). Cicero hat hier, so scheint es,

Stücke aus der Antwort auf die Frage «ubi animus ?», die

im Schema § 18 mitgestellt und dann untergegangen war,
verwendet. Doch auch dies ist nicht im Einzelnen zu verfolgen.

In § 71-76 werden schliesslich die Wirkungen der damit

gewonnenen und gesicherten Einsicht geschildert. Die Hoff-
nung auf ein seliges Jenseits hat Sokrates ebenso wie Cato
gestärkt. Der Phaidon wird herangezogen und die Trennung
der Seele vom Körper als Ziel der Philosophie verkündet.

Dann aber biegt Cicero zurück. Mit richtigem Empfinden
verlässt er in § 77-81 das hohe Pathos und tritt noch einmal
in nüchternere Überlegungen ein, damit auf diese Weise
das Fortschreiten zur zweiten Grundmöglichkeit (Untergang
der Seele), die von § 82 an besprochen wird, nicht zu befremdlich

werde. § 77-81 enthält noch einmal Diskussionen mit
Gegnern und gehört insofern in die Nähe von § 46-7 und
§ 50-52; möglich, dass erst Cicero das Stück versetzt hat.

Geht die Seele mit dem Körper zugrunde, so bleibt
natürlich kein Platz für Ausblicke auf ein seliges gottgleiches
Jenseits. Dennoch haben wir den Eindruck, dass Alles in
Allem genommen der Abschnitt § 82-119 nach Stimmung
und Gehalt sich vom Bisherigen nicht wesentlich
unterscheidet, genauer gesagt: Cicero verwendet augenscheinlich
Gedankenmaterial derselben Art wie bisher und macht
insbesondere, so scheint es, bei seiner Consolatio (und vielleicht



CICERO 57

wiederum De gloria) noch stärkere Anleihen als bisher. Denn
inEinem konvergieren naturgemäss die beidenMöglichkeiten:
in der negativen Feststellung, dass das irdische Leben längst
nicht so vollkommen ist, dass es sich lohnte, sich vor seinem
Ende zu fürchten. Mag die Seele unsterblich sein oder mit
dem Tode des Körpers auch untergehen, in jedem Falle soll

man sich sagen, dass man am irdischen Leben nicht viel
verliert. So ist denn dieser letzte Teil des Buches stark

protreptisch gehalten. Was sich heraushebt, ist etwa § 87-8
über den Smn des Begriffes «carere», was zu § 9-14 zu ziehen

ist, dann § 102-108 darüber, wie sich unphilosophische
Irrmeinungen in den Begräbnissitten äussern; das gehört im
Grunde zu §26-39. hin «rhetorum epilogus», dessen

Charakter wir hier nicht prüfen wollen, schliesst ab (§112-116)
und § 117-119 resümiert: Welcher immer der beiden

philosophischen Möglichkeiten man sich anschliesst, die Furcht

vor dem Tode ist töricht; denn sie ist gebunden an die
dritte der Möglichkeiten, die vorphilosophische der Urzeit
und die ausserphilosophische der Dichter. Über sie hinauszuführen

ist die Aufgabe der Philosophie und des Buches, das

Cicero schreibt.

Das Vorstehende erhob nicht den Anspruch, den schwierigen

Text auch nur einigermassen hinlänglich zu analysieren.
Es sollte nur aufein Dokument aufmerksam gemacht werden,
in dem jene Erneuerung der Philosophie, von der wir sprechen

wollten, besonders deutlich zutage tritt. Aristotelisch
ist neben manchen Einzelheiten das philosophiegeschichtliche

Schema, auf das sich Cicero während seiner gesamten
Ausführungen immer wieder bezieht; wobei wir mit «Aristo

telisch» die Methode tmd die Gedankenrichtung meinen,
nicht etwa einzelne «Fragmente», - die nicht ganz fehlen,
aber nur mit aller Behutsamkeit ausgesondert werden können.

Platonischen Ursprungs ist die Disposition nach den

zwei Grundmöglichkeiten, dann natürlich der Geist des

8



58 O. GIGON

Hauptstückes § 44-76, aber auch weite Strecken des zweiten
Teiles § 82-119. Als Quelle bestimmter Theoreme werden
der Phaidros und der Menon ausdrücklich genannt, und als

Vorbild der Stimmimg ist der Phaidon überall gegenwärtig.
Hineingepresst ist Stoisches, im Kern widersprechend, aber

doch so dargeboten, dass es im Groben zu harmonieren
scheint, gewissermassen in das weltflüchtige Pathos der Pla-
tonik hineingerissen wird.

So entsteht doch eine Einheit, in der Piaton dominiert.
Zu ihm als der höchsten philosophischen Autorität kehrt
das Denken zurück. Das bedeutet, dass die Trennung
zwischen Sein und Schein, die Parmcnides inauguriert und
Piaton zum Gegensatz zwischen Geist und Körper radikali-
siert hatte (nicht der ganze Piaton, aber derjenige des Phaidon),

neu gesetzt wird. Poseidonios hatte die stoische Lehre

von der Einheitlichkeit des Kosmos durch Beschreibungen
von grossartiger Altertümlichkeit zu erneuern gesucht. Wirksamer

aber wurde die Erneuerung des platonischen Kampfes
des Geistes gegen die Fesseln der Körperwelt. Warum das

so war, wie weit etwa in Piatonismus der Zeitgeist tmd die

Erfahrung der Zeit - es ist das Zeitalter der bella civilia
Roms - sich angemessener äusserte, darüber könnte man sich

manche Gedanken machen. Doch das gehört nicht mehr in
den Rahmen dieser Skizze.

Eher könnte gefordert werden, dass wir nun der Vorlage
oder den Vorlagen von Ciceros erstem Tusculanenbuch auch
bestimmte Namen anheften. Allein auch das sei unterlassen.

Ich halte es beim augenblicklichen Stand der Forschung für
unmöglich, in diesem Punkt zum Ziel zu kommen. Die
Aporien sind kurz diese: Poseidonios wird man als Vorlage
des Ganzen mit Reinhardt auszuscheiden geneigt sein, einmal
weil es unwahrscheinlich ist, dass ein Stoiker sich derart
mit der Welt des platonischen Phaidon hätte identifizieren
können, sodann weil es keine tragfähigen positiven Indizien
gibt; allerdings sei nicht ganz übersehen, dass ausgerechnet



CICERO 59

nach Reinhardts Nachweisen Poseidonios in anderen

Zusammenhängen ausserordentlich oft die Autorität Piatons
angerufen hat. Ist er die Quelle von § 40-43 Mag sein, obschon
auch das nicht zu beweisen ist und obschon die texthehe
Basis für die « Eschatologie », die Reinhardt hinter diesen vier
Abschnitten erkennen möchte, eine verzweifelt schmale ist.

Wie steht es mit Antiochos Die platonisch-aristotelischen
Teile ihm zu geben ist verlockend. Den Versuch, Piaton, die
beiden Piatonschüler Xenokratcs und Aristoteles und schliesslich

die Stoa zusammenzufügen, möchte man gerne ihm
zuschreiben, aber beruhigen kann man sich vorläufig auch
dabei nicht, vor allem weil in den ciceronischen Texten, die
sicher auf ihn zurückgehen, von Phaidon-Stimmung kaum
etwas wahrzunehmen ist.

Genannt wird schliesslich an bedeutender Stelle § 42 Panai-
tios. Zieht dies Zitat § 40-43 mit sich oder gar mehr oder
eher weniger? Es hat keinen grossen Zweck, zu diesen

Möglichkeiten Gründe und Gegengründe auszubreiten (zumal

da man zur Klärung der ganzen Frage vielleicht auch

T.D. 5 heranziehen müsste). Es genüge das eine nicht
anzuzweifelnde Ergebnis, dass T.D. 1 aus dem Umkreis des Pa-

naitios, Poseidonios und Antiochos stammt und eines der

ersten und vornehmsten Dokumente jenes Philosophierens
darstellt, das durch die Geschichte sich zu den « Alten» leiten
liess, durch die Bindung an die Autorität der «Alten» die

Philosophie zu erneuern suchte und sie auch in der Tat
für ein halbes Jahrtausend erneuert hat.



6o O. GIGON

RESUME DE LA DISCUSSION

La discussion porte d'abord sur la premiere partie de la conference.

M. Theiler en deduit comme resultat que le siecle de Cice-

ron commence effectivement ä penser en retrospective. La pensee

philosophique comme la poesie ne prennent plus leurs directives
dans la generation immediatemcnt precedente, mais se tournent
vers les classiques. Ce sont Piaton et Aristote que Ton reprend;
c'est la poesie des Lesbiens qu'Horace aspire ä renouveler en l'in-
troduisant ä Rome. Mais alors, on pourrait se demander si cette

notion pathetique de «classique», d'«ancien» que l'on respecte

comme autorite et modele, ne serait pas liee de fa^on particulicre
a l'esprit romain. La litterature grecque du temps de Ciceron ne
semble pas connaitre une renaissance de la poesie lesbicnne comparable

ä celle que nous voyons chez Horace.

Pourtant, remarquent MM. Theiler et Gigon, la situation de la

philosophic n'est probablement pas tout ä fait identique a celle de

la poesie. Le retour ä Platon, a Aristote, est bien un phenomcne

grec, bien que l'on admette volontiers que les protagonistes du
classicisme philosophique: Panetius, Posidonius et Antiochus aient
ecrit dans une large mesure pour des lecteurs romains. Pour
Panetius, c'est connu; pour Antiochus, egalement: ce n'est pas un

pur hasard si les neuf dixiemes des citations de ce philosophe
proviennent d'auteurs latins. Enfm Posidonius: les tendances, non
settlement classicistes, mais nettcment archaisantes, qui ressortent
de la reconstruction de la pensee posidonienne par K. Reinhardt,

peuvent etre expliquees, en partie du moins, par le desir qu'avait le

philosophe d'atteindre le public romain. Neanmoins, l'orientation
fondamentale de ces philosophes est un resultat de la situation
philosophique grecque. C'est dans le cadre de la philosophic

grecque que les trois grandes ecoles (Academie, Lycee, Portique)
s'efforcent presque simultanement de depasser la position des pro-
blemes telle qu'elle a ete assumee dans la generation de Chry-
sippe. La transformation intrinseque de la philosophic grecque par



CICERO 61

le retour aux anciens vient d'abord. Puis cette transformation faci-
litera sensiblement l'acces des Romains ä la pensee grecque, et
les philosophcs grecs ne manqueront pas eux-memes de tcnir

compte de la tournure d'esprit de leurs lecteurs romains.
Passant ä la deuxieme partie de l'expose de M. Gigon, MM.

Theiler et Waszink se declarent d'accord avec l'interpretation du

premier livre des Tusculanes. Le substrat general est platonicien
et aristotelicien, sauf pour quelques paragraphes, oü Reinhardt
a reconnu (probablement avec raison) l'influence de Posidonius.

Pour la partie majeure du texte, on sera assez dispose ä identifier

(avec Reinhardt) la source immediate de Ciceron, avec Antio-
chus. Toutefois les doctrines de ce livre ne concordent pas entie-

rement avec ce que nous savons d'Antiochus par ailleurs, c'est la
seule objection grave. En tout cas, on peut affirmer que Tusc. I
montre une veritable renaissance des doctrines platoniciennes et
aristoteliciennes sur l'äme.




	Die Erneuerung der Philosophie in der Zeit Ciceros

