Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 2 (1956)

Artikel: Properce
Autor: Boyance, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660915

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

V
PIERRE BOYANCE

Properce






PROPERCE

Erupier les influences grecques sur Properce, c’est en un
sens étudier tout Properce: il n’est pas une de ses élégies
pour lesquelles le probleme ne se pose pour quelque détail
de pensée ou d’expression et surtout on n’ignore pas que ¢ est
la conception méme de sa poésie dont on a i se demander ce
qu'elle doit aux modeles grecs. Les influences grecques sont
si évidentes qu’on peut penser que la question la plus urgente,
celle aussi qui permet davantage d’aller & Iessentiel, serait
plutdt de se demander ce que Properce ne doit pas a la Gréce.
En ce sens l'article si remarquable que M. Erich Burck con-
sacrait récemment dans I"Hermes (80, 1952, pp. 163-200) aux
«Romische Wesensziige der augusteischen Liebeselegie» ou-
vre des perspectives qui pour Properce singulierement sont
tres instructives. I1 ne saurait étre contesté que I'élégic de
Properce n’est ce qu'elle est que parce qu’elle a poussé dans
le sol romain de profondes racines, quelle y a puisé une s¢ve
originale comme il n’aurait été concevable nulle part ailleurs,
et sa vie profonde, sa résonance lui viennent de 1a. Les re-
marques que je vais présenter ne sauraient en aucune mesure
aller contre cette tendance trés profitable et tres équitable de
travaux récents.

Mais je suis de ceux qui estiment qu’il n'y a pas lieu ici
d’introduire des oppositions irréductibles, qui ne croient pas
que donner beaucoup 3 la Gréce, ce soit nécessairement
retirer beaucoup 3 Rome. Dans les choses de lesprit, il n’en
est pas comme dans celles de la matitre, ot il ne saurait y
avoir place dans un méme espace pour plusieurs corps don-
nés. Une poésie peut 2 la fois étre profondément hellénisée
et n’en &étre pas moins profondément romaine, sans cesser
d’étre elle-méme — et d’étre profondément humaine.

Clest qu'il s’agit de s’entendre quand on parle d’influences
et je voudrais attirer d’abord votre attention sur ce que ce



170 PIERRE BOYANCE

concept, utile certes, appelle d’éclaircissements. Toutes les idées
dont nous usons en matiere d histoire littéraire ne sont que
des instruments imparfaits qui ont sans cesse besoin d’étre
mis au point, critiqués, corrigés, revisés et nous devons éviter
avant tout, alors qu’ils doivent étre A notre service, de nous
faire les esclaves de leurs suggestions implicites. Le terme
d’influences a 'avantage de mettre en évidence qu'un écri-
vain n’a pas la jouissance d’un univers clos, dont il serait le
pur créateur. Mais il présente le risque de nous faire confon-
dre bien des maniéres, dont une réalité — ici le monde et la
littérature des Grecs — peut par sa présence plus ou moins
proche déterminer les comportements du poéte. D’abord il
y a diverses sortes d'influences: celle de la culture grecque que
Properce a regue quand il a fait ses études, celle des modeles
grecs quil a pu se proposer consciemment, celle des poctes
quil n’a pas cessé¢ de lire pour le plaisir seul de les lire.
Mais il y a aussi, plus indirectes, mais non moins actives, plus
inconscientes, mais non moins profondes, celles du monde
ot Properce a vécu et qui était une société tout hellénisée;
il y a celles du cadre méme de la vie, des ceuvres d’art qu’il
proposait aux yeux de chacun - et Properce, on le sait, les
gofitait particulierement. Il y a celles des habitudes de cette
vie, vie de plaisirs élégants mais fort libres aussi. Il y a celles,
plus diffuses encore, de conceptions, d’idées imprégnant le
fond méme de la conscience.

A cette énumdération, qui est loin d’étre limitative, des
sources d’influences, il faudrait joindre celle des maniéres de
les subir. Properce manifestement a une attitude d’accueil
extrémement large; si on le compare a Tibulle, la riche
variété de sa matiére vient notamment de cette multitude
d’influences auxquelles il se livre volontiers. Properce me
parait tres influencable et je signalerai en passant qu’une des
sources de ses difficultés, de ses obscurités est 13 : dans un méme
passage, dans un méme vers, je dirais presque dans un méme
mot, on sent se heurter des influences diverses qu’il n’arrive



PROPERCE e

pas toujours et peut-Etre ne cherche pas & dominer enti¢-
rement et A unifier. Les heurts méme de sa composition doi-
vent tenir en partic A cela et je suis d’avis pour ma part qu’on
ne doit recourir a 'hypothese des interpolations, remise en
faveur aujourd’hui par M. Jachmann,® que tout A fait en
désespoir de cause, aprés avoir épuisé toutes les explications
tirées de la psychologie littéraire de Properce.

D’oti son choix de la forme méme de I'élégie. Telle qu’il I'a
concue et réalisée, 1’élégi€ est un genre ouvert, qui fait un
libre écho aux autres genres, sans aucun scrupule de limitation
formelle. Il lui arrive d’intégrer telle quelle une épigramme
entitre de Léonidas de Tarente, traduite presque littéralement
(A. P., 1x, 357 = 1, 13, 43 et suiv.) La recherche patiente des
¢rudits, surtout de Leo,? de Mallet,3 de Gollnisch* a multiplié
les rapprochements avec I'épigramme, la comédie et, issues
de l'une et de Tautre sans compter I'élégie narrative des
Alexandrins et peut-étre leur élégie subjective (Philitas), les
lettres amoureuses des sophistes grecs. Mon dessein n’est pas
aujourd’hui de revenir sur l'infini détail de ces rapproche-
ments. Il est, faisant la somme, de constater que Properce,
plus qu’aucun autre élégiaque, a ouvert I'élégie 2 toutes
sortes d’influences et de ne pas m’étonner qu’il ait lui-méme
en quelque mesure fait la théorie de cette indifférence rela-
tive aux genres littéraires dans cette importante piece a la fin
du livre m, ot il donne comme ses devanciers, ceux parmi
lesquels il voudrait voir la gloire le placer indifféremment,
Varron, Catulle, Calvus et Gallus. N’a-t-il pas dans le poéme
xxx1 rapproché également sa Cynthie de Lesbie:

Haec eadem ante illam impune et Lesbia fecit. (V. 45)

1. Dans la PFestschrift Fritz Schulz, Weimar, 1951. 2. Plautinische For-
schungen, 2 éd., Berlin, 1912, p. 15T et suiv.; cf. du méme: Elegie und Ko-
modie, Rheinisches Museum, N.F., 55, p. 504-611. 3. F. MALLET, Quaestiones
Propertianae, diss. Gottingen, 1882. 4. Th. GorLNIscH, Quaestiones elegiacae,
diss. Breslau, 1905.



172 PIERRE BOYANCE

C’est pourquoi aussi, quand il se place solennellement au
début du livre 1 sous le patronage de Callimaque et de Phi-
litas, il y a lieu comme I'a montré jadis Jacoby® d’entendre
cette filiation dans un sens tres large et il est impossible d’en
déduire existence d’une élégie subjective des Alexandrins
(comme il est du reste, en sens inverse, impossible d’en dé-
duire qu’clle n’ait pas existé).

Ces considérations préliminaires laissent assez entendre que
le probléme des influences grecques sur Properce demanderait
une mise au point trés ample des recherches qui ont été
poursuivies, quil s’agisse des liens avec I'élégic grecque, des
rapports avec I'épigramme, la comédie ou les lettres amou-
reuses. En dehors méme des genres et des thémes qui s’y
rattachent plus ou moins, il y a liecu d’envisager aussi les
expressions mémes; naguere une bonne étude de M. La
Penna® critiquait les affirmations de Richard Reitzenstein?
qui avait voulu trouver des origines romaines 3 certaines
de ces expressions typiques du sermo amatorius; il n’avait pas
de peine 3 montrer par des rapprochements appropriés ce
quil y avait de forcé dans cette thése.

Ce que je voudrais aujourd’hui, c’est établir sur deux
points particuliers, combien il est nécessaire d’entendre tres
largement le probleme des influences grecques, quels facteurs
vari¢s se mélent inextricablement, de ceux que jévoquais
tantot.

I

L’idéalisation mythique de Cynthie nous est présentée dés
son nom méme. Mais comment faut-il 'entendre: On songe
en grec 3 Kivdiog et on songe a Kdvdux, 4 Apollon et a

1. Zur Entstehung der romischen Elegie, Rhein. Mus., N. F., 60 (1903), p.
38-105. 2. Ant. LA PenNNa, Note sul linguaggio erotico dell’elegia latina,
Maia, 1951, p. I et suiv. 3. Richard REITZENSTEIN, Zur Sprache der la-
teinischen Erotik, dans les Sitzungsberichte der Heidelberger Akad. der Wiss.,
1912, 12. Abh.



PROPERCE 173

Artémis. M. Rostagni dans sa belle et récente Storia della
letteratura latina songe plutdt A celle-ci. Il y songe également
pour Délie.” Il est assez clair en effet qu’il y a entre les deux
noms — tous deux déliens — un rapport et il serait méme utile
pour la chronologie respective de nos deux poétes de déceler
qui d’eux a la priorité sur l'autre. M. Rostagni voit dans
Délia I'épithete d’Artémis chasseresse «in perfetta aderenza
percid col mondo delle immaginazioni pastorali onde traeva
origine la sua poesia». Mais d'une part I’Artémis invoquée
en tant que déesse de la chasse I'est-elle spécialement avec
référence 4 Délos: D’autre part I'imagination rustique de
Tibulle le porte-t-elle plus particulierement vers les plaisirs
de la chasse? Ceux-ci, qui figurent dans la Dixieme Bucolique
et chez Properce sont absents, me semble-t-il, des picces
pour Délie et pour Némésis. Quant & Cynthie un surnom
campagnard me parait encore moins probable. Aussi pour
ma part c’est plutdt vers Apollon qu'avec Rothstein® je
continuerais de regarder, surtout si je songe 4 la Leucadia
de Varron, qui fait songer 3 I’Apollon de Leucade, célebre
par le saut de Sapph6 et a la Lycoris de Gallus qu’on a mis
en rapport avec 'Apollon Lycoreus mentionné par Calli-
maque (Hymnes, 11, 19).

Que la priorité joue en faveur de Tibulle, me parait ré-
sulter du calembour qu’il y a entre le nom latin Plania et le
nom grec Delia. C’est ce calembour qui a suggéré d’abord
le nom apollinien et Properce est venu ensuite; mais pourquoi
Cynthie: Clest, je le suppose, parce que Cynthius figurait
dans la poésie latine en des vers qui ne pouvaient pas ne pas
avoir pour le Callimaque romain une importance toute par-
ticuliere. On sait I'influence que d’une fagon générale les
Bucoliques ont exercée sur les élégiaques; on sait 'importance
exceptionnelle que Properce leur attribue dans 1'évocation
qu’il fait au livre 1 des poctes ses prédécesseurs. Mais- dans

1. Storia della letteratura latina, 1, L’Impero, Turin, s. d. [1952], p. 142
(Délie); p. 160 (Cynthie). 2. 2e éd., Introd., p. 26.



174 PIERRE BOYANCE

les Bucoliques il y avait un passage qui devait lattirer plus
que tout autre, parce que Virgile y illustrait d’une image
frappante le gotit de la Musa tenuis. C’est au début de I'Eglo-
gue VI:

Cum canerem reges et proelia, Cynthius aurem
uellit et admonuit: Pastorem, Tityre, pingues
pascere oportet oues, deductum dicere carmen.

Properce, le Callimaque latin, n’ignorait pas que 1a Virgile
faisait un écho direct a ce prologue des Aitia, que les papyrus
nous ont appris a mieux connaitre:

[Kal yap 6]re wpwTioTov Epols énl déhtov Ednna
[yodvaotv] > Ao M wy elmev § pot Abxtog:

€ A 3’ b i \ \ ! 174 ’

[ dedv &uwiv doude, o wev Hbog 6771 maytoTOV
[Booxew )|V poboay & &’ yade, Aemralény.

«Cest ainsi que lorsque, pour la premicre fois, Jje posai sur
mes genoux ma tablette pour y écrire des vers, Apollon
Lycien m’a dit: “Certes, il faut, a¢de, que pour nous autres
dieux, vous fassiez paitre une brebis aussi grasse que possi-
ble, mais la Muse, o mon ami, il faut qu’elle soit élégante

et fine” »

Virgile avait lui-méme substitué au Abxiog de ce passage
callimachéen le Cynthius d'un autre passage, au début de
I'Hymmne a Délos:

‘Q¢ MoUoat tov &otdov & pn Ilipmhetay deloy
Exdovoty, Tg Dolbog 6tig Afholo AddyToLt.
Ao vOv otune armoddooopat, wg &v > AToAhwvy
Kbvdiog aivioy pe @idne aréyovra Tidvng.
(Hymnes, IV, v. 7 et suiv.)

Si je ne m’abuse, Properce en appelant Cynthie de ce nom
se serait donc souvenu 3 la fois de Virgile et de Callimaque
—de Virgile traduisant ce qui était pour ainsi dire la devise
de sa propre poésie A lui Properce. La mécanisme psycholo-



PROPERCE 175

gique ainsi déclenché serait celui que M. Jean Hubaux a
montr¢ 4 'ceuvre pour ces vers de Properce qui parlent des
Bucoligues: Properce y méle inextricablement réminiscences
de Théocrite et de Virgile; pour évoquer les thémes poéti-
ques mis en ceuvre par ce dernier, il lui arrive de se référer
non pas directement a ceux-ci, mais a ceux de Théocrite dont
ils sont I'écho, en sorte que le lecteur abusé chercherait vai-
nement chez Virgile la lettre de ce que Properce semble y
découvrir et qui est en réalité chez Théocrite.”

Je voudrais étudier maintenant un des usages les plus signi-
ficatifs que Properce fait de la mythologie pour I'idéalisation
de Cynthie, je veux patler de ces comparaisons par lesquelles
il rapproche d’clle les héroines de la 1égende.

Notons d’abord ce trait général que c’est Cynthie, la
beauté, la conduite, la vie de Cynthie qui appellent le plus
souvent ces comparaisons et que par suite dans les fables
auxquelles il est recouru, ce sont les figures féminines que
nous voyons surgir au premier plan et souvent elles seules,
sans que la personnalité de ceux qui les aimérent retienne
I'attention. C’est que 'amour de Properce est ou affecte d’étre
tout entier désintéressé, tout entier dominé par la pensée de
celle qui lui est chére. Properce sacrifie tout 3 Cynthie, ne
vit que pour elle, que par elle. Son esprit n’est peuplé que
d’elle, malgré les souffrances qu’elle lui cause si souvent. Dans
son imagination mythique nous retrouvons transposée cette
méme domination par la figure del’aimée. Et voild un premier
trait et un trait fort important qui est significatit de Properce.

De ces comparaisons le plus grand nombre a trait 3 la
beauté de Cynthie. Tantdét Cynthie est comparée, tantdt
Cynthie est préférée aux beautés illustres de la fable:

Tu licet Antiopae formam Nycteidos et tu

Spartanae referas laudibus Hermionae,

1. PrOPERCE, II, xxx1V, V. 67-76. Cf. ]. HUBAUX, Le réalisme dans les Buco-
liques de Virgile.



176 PIERRE BOYANCE

et quascumque tulit formosi temporis aetas,
Cynthia non illas nomen habere sinat,

nedum, si lewibus fuerit collata figuris,
inferior duro iudice turpis eat.

«Tu peux rappeler et louer la beauté d’Antiope, la fille de
Nyctée, d’Hermione de Sparte, de toutes celles qui fleuri-
rent au temps des dges de beauté: Cynthie ne leur permettra
point de garder leur renom; tant s’en faut que si tu com-
pares des mérites légers, devant un juge rigoureux, honteu-
sement elle succombe» (1, 4, 5 et s.)

En 1, 2, 13-14 ce sont les déesses mémes de I'Ida qui sont
invitées A s'effacer devant Cynthie. En 1, 19, 11 et suiv. est
évoqué le séjour infernal:

Illic, quicquid ero, semper tua dicar imago:
traicit et fati litora magnus amor.

Illic formosae ueniant chorus heroinae,
quas dedit Argiuis Dardana praeda wiris.

Quarum nulla tua fuerit mihi, Cynthia, forma
gratior . . .

«La-bas tout ce que je serai, toujours ma simple image
sera dite t'appartenir. Un grand amour fait traverser jus-
qu'au fatal rivage. La-bas peuvent venir en cheeur les belles
héroines que le saccage dardanien a livrées aux guerriers
d’Argos: d’aucune d’elles la beauté, Cynthie, ne saurait me
charmer plus que la tienne».

Mais ces héroines ne sont pas seulement d'une beauté absolue,
permanente: elles le sont de telle ou telle maniere, en telle
ou telle circonstance ot elles fournissent pour Cynthie des
termes de référence appropriés. Elles ont par exemple la
haute stature, déesses et héroines ici mélées:

. .. el maxima toto
corpore et incedit uel Toue digna soror,
aut cum Dulichias Pallas spatiatur ad aras,
Gorgonis anguiferae pectus operta comnis;



PROPERCE T77

qualis et Ischomache, Lapithae genus, heroine,
Centauris medio grata rapina mero;

Mercurio Ossaeis fertur Boebeidos undis
uirgineum Brimo composuisse latus.

«Grande est sa stature: ainsi s'avance cette sceur, digne
méme de Jupiter. Telle est aussi Pallas, alors qu’elle va
marchant vers les autels dulichiens, le sein couvert par les
cheveux de la Gorgone 2 la coiffure de serpents. Telle fut
Ischomaque, I'héroine née d’un Lapithe, que les Centaures
pris de vin jugérent butin 2 leur gotit. Et telle fut Brimo,
quand, ainsi qu'on le conte, dans I'eau sainte du Boebeis
elle plaga son corps de vierge aux cdtés de Mercure.» (1,
2, § et suiv.)

Cynthie avait-elle cette prestance majestucuse? En la lui
conférant en tout cas, Properce montre qu’il était sensible 2
un trait vanté chez les héroines du temps jadis. Ovide, qui
s1 souvent permet de commenter Properce, nous dit, mais
avec une note plaisante et libertine:

“Tu quia tam longa es, ueteres heroidas aequas
et potes in toto multa iacere toro. (Am. 11, 4, 33 et suiv.)

«Toi parce que tu es si longue, tu égales les héroines de
jadis et tu peux dans le lit tout entier largement t'étaler.»

Mais déjﬁ,, comme Ic rappeﬂe M. Lenchantin De Guber-
natis, Nausicaa, semblable & Artémis, dépassait ses servantes
de la téte. Dans I'apologue de Prodicos les deux femmes qui
apparaissent 3 Hérakles sont peydhar et la Nanné que chanta
Mimnerme elle aussi était la peydiy yuvi).

Deux fois Cynthie sera comparée a la plus belle des héroines,
a Hélene. Une fois de fagon voluptueuse, & la maniére
d’Ovide (m, 15, 13 et suiv.):

Ipse Paris nuda fertur periisse Lacaena,
cum Menelao surgeret a thalamo . . .



178 PIERRE BOYANCE

«Paris méme, on le dit, la Laconienne était nue qui le fit
succombet, un jour qu’elle sortait du lit de Ménélas. . .»

Mais une autre fois et bien plus longuement Héléne est la
beauté fatale qui fut cause de la guerre de Troie. Notre Ron-
sard et notre Chénier se sont souvenu de ces vers de Properce:

post Helenam haec terris forma secunda redit.
Hac ego nunc mirer si flagret nostra inuentus?
pulchris hac fuerat, Troia, perire tibi.
Olim mirabar quod tanti ad Pergama belli
Europe atque Asiae causa puella fuit:
nunc, Pari, tu sapiens et tu, Menelae, ﬁzfsti,
tu quia poscebas, tu quia lentus eras.
Digna quidem facies, pro qua uel obiret Achilles;
uel Priamo belli causa probanda fuit. (11, 3, 32 et suiv.)

«Depuis qu'Héléne fut, c’est la seconde fois que la beauté
vient sur la terre. Si pour cette beauté briilent les jeunes
hommes, irais-je m’étonner: Il efit été plus beau, Troie, de
mourir pour elle. Jadis je m’étonnais que de la grande guerre

~ ot I'Europe et I'Asie luttérent pour Pergame une femme
fut cause. Mais aujourd’hui, Piris, je le dis, tu fus sage et tu
fus sage, Ménélas, toi de la réclamer, toi, de faire le sourd.
Beauté qui méritait de voir mourir pour elle fut-ce Achille
ou Priam, elle fut de la guerre un motif légitime.»

Une autre fois la comparaison a une valeur purement plasti-
que et c’est le début fameux de I'Elégie 1, 3:

Qualis Thesea iacuit cedente carina
languida desertis Gnosia litoribus,

qualis et accubuit primo Cepheia somno
libera iam duris cotibus Andromede

nec minus assiduis Edonis fessa choreis
qualis in herboso condit Apidano.

«Telle elle reposait ce jour ol s’en allait le vaisseau de Thé-
sée, la Gnosienne défaillante sur la gréve déserte, ou telle
encore la fille de Céphée, Andromede, était allongée pour



PROPERCE 179

le premier sommeil, libre enfin des rochers cruels et de
méme épuisée par ses danses sans fin, telle s’est effondrée
I'Edonienne dans les herbes de I’Apidane, telle elle m’ap-
parut, respirant un repos suave, Cynthie . . .»

Ces héroines fameuses pour la beauté le sont aussi pour les
malheurs. Et c’est un autre trait qui leur vaut d’étre compa-
rées 2 Cynthie. Ainsi dans 11, 21, 11 suiv. c’est une lecon de
prudence qui est donnée aux femmes trop complaisantes:

Colchida sic hospes quondam decepit Iason:
eiecta est (tenuit namque Creusa) domo;

sic a Dulichio iuuene est elusa Calypso:
widit amatorem pandere uela sunm.

«Jadis aussi la Colchidienne, son héte Jason la trompa: quand
Créuse I'eut pris, il la chassa de sa demeure. Calypso fut
jouée par le jeune Dulichien; elle vit son amant qui déplo-
yait ses voiles. »

Et dans 1, 24, 43 et suiv.:

Paruo dilexit spatio Minoida Theseus
Phyllida Demophoon, hospes uterque malus.
Iam tibi Iasonia nota est Medea carina
et modo seruato sola relicta uiro.

«Il n’alla pas bien loin 'amour de Thésée pour la Minoide,
de Démophoon pour Phyllis: hétes funestes tous les deux.
Car tu connais déjad Médée sur le navire de Jason, comme
elle fut abandonnée par I'amant qu’elle avait sauvé.»

Et encore (11, 20, I et suiv.):
Quid fles abducta grauius Briseide? Quid fles

anxia captiva tristius Andromacha?

«Pourquoi pleures-tu donc avec plus de violence que Bri-
séis qu’on enlevait? Pourquoi pleures-tu donc avec plus de
tristesse dans ton tourment qu’Andromaque prisonnitre?»

Mais plus d’une fois aussi Cynthie est opposée aux héroines
du temps passé. Et cette opposition nous fait ressaisir le coté



180 PIERRE BOYANCE

douloureux de la passion du pocte. Elle leur est opposée
parce qu’elle n’a pas leur simplicité; elle n’est pas comme elles
dédaigneuse des parures:

Non sic Leucippis succendit Castora Phoebe,
Pollucem cultu non Hilaira soror;

non Idae et cupido quondam discordia Phoebo
Eueni patriis filia litoribus;

nec Phrygium falso traxit candore maritum
atiecta externis Hippodamia rotis. (I, 2, I5 et Suiv.)

«Non, ce n’est pas ainsi qu’elle enflamma Castor, Phoebé
la Leucippide, ni sa sceur Hilaira Pollux; ce ne fut point
par la parure. Ni celle qui jadis fut sujet de discorde pour
Idas et Phoebus épris, lafille d’Evénus aux rives du fleuve son
pere. Ce n’est point un éclat menteur qui poussa I'époux
Phrygien vers Hippodamie enlevée sur son char d’étranger. »

Elle leur est opposée pour sa frivolité, son insensibilité en un
moment ot un malheur assez mystérieux fit courir un danger
a Properce:

At non sic Ithaci digressu mota Calypso
desertis olim fleuerat aequoribus:

multos illa dies incomptis maesta capillis
sederat, iniusto multa locuta salo;

et quamuis nunquam post haec uisura, dolebat
illa tamen, longae conscia laetitiae.

Nec sic Aesoniden rapientibus anxia uentis
Hypsipyle nacuo constitit in thalamo:

Hypsipyle nullos post illos sensit amores
ut semel Haemonio tabuit hospitio.

Alphesiboea suos ulta est pro coniuge fratres
sanguinis et cari uincula rupit amor;

coniugis Euadne miseros elata per ignis
occidit, Argiuae fama pudicitiae.

«Mais ce n’est pas ainsi qu’au départ de 'homme d’Ithaque,
Calypso, s’émouvant, avait jadis pleuré aux rivages déserts.
Triste, pendant des jours, les cheveux négligés, elle restait



PROPERCE I81

assise et parlait longuement aux flots injustes; et quoiqu’elle
ne dut plus jamais le revoir, elle souffrait pourtant en son-
geant A son long bonheur. Non, ce n’est pas ainsi, les vents
entrainant I’Esonide, qu'Hypsipyle angoissée se tint dans sa
chambre déserte; Hypsipyle, apres cet amour jamais n’en
connut d’autres, de ce jour quelle eut dépéri pour I'héte
hémonien. Pour son époux, Alphésibée tira vengeance
de ses freres et 'amour a brisé les liens d’un sang chéri.
Se jetant au milieu des flammes du triste bicher d'un mari,
Evadné¢ succomba, gloire de la vertu d’Argos.» (1, 15,
9 et suiv.)

Elle leur est opposée surtout hélas!, parce qu’elle n’a pas leur
fidélité:
Penelope poterat bis denos salua per annos
winere, tam multis femina digna procis;
coniugium falsa poterat differre Minerua,
nocturno soluens texta divrna dolo;
uisura et quamuis nunquam speraret Viixen
illum exspectando facta remansit anus.
Necnon exanimem amplectens Briseis Achillen
candida wesana uerberat ora manu:
et dominum lauit maerens captiva cruentum,
propositum fluuiis in Simoenta uadis,
foedauitque comas et tanti corpus Achilli
maximaque in parua sustulit ossa manu,
cum tibi nec Peleus aderat nec caerula mater
Scyria nec widuo Deidamia uiro. (1, 9, 3 et suiv.)

«Pénélope, pendant vingt ans, pouvait sauver sa vie, femme
digne d’avoir ces nombreux prétendants. Faisant mentir
Minerve, elle ajournait le mariage; la ruse de la nuit défai-
sait le tissu du jour. Elle n’espérait pas de revoir son Ulysse;
a 'attendre pourtant devenue une vieille, elle sut lui rester.
Briséis sur son sein tenait Achille inanimé, de ses mains
déchainées frappant son blanc visage. Triste captive, elle
baignait le corps du maitre ensanglanté exposé aux flots
jaunes, au fil du Simois. Elle souilla sa chevelure et, du corps



182 PIERRE BOYANCE

de ce grand Achille sa petite main souleva les gigantesques
ossements. Prés de toi, tu n’avais ni Pélée, ni ta mére, la
déesse aux yeux bleus de Scyros, ni ta veuve Déidamie.

Elle n’est pas, comme I’Aurore fidele 3 Tithon malgré ses
cheveux blancs:

At non Tithoni spernens Aurora senectam
desertum Eoa passa iacere domo est:

illum saepe suis decedens fouit in undis
quam prius adiunctos sedula lauit equos;

illum ad wicinos cum amplexa quiesceret Indos
maturos iterum est questa redire dies;

illa deos currum conscendens dixit iniquos
inuitum et terris praestitit o ﬁ‘icium.

Cui maiora senis Tithoni gaudia nivi
quam grauis amisso Memnone luctus erat . . .

' (11, 18, 7 et suiv.)

«L’Aurore, elle, n’a pas dédaigné la vieillesse de Tithon et
n’a pas dans son palais oriental, laissé dormir I'abandonné.
Souvent, a son départ, elle I'a réchauffé dans ses ondes, avant
d’y baigner avec soin ses chevaux attelés; commeelle reposait,
le tenant dans ses bras au pays des Indiens, elle se plaignit
que le jour revenait avec trop de hite et, montant sur son
char, elle disait les dieux injustes. Elle n’offrait qu’a contre-
coeur ses services aux terres. Le vieux Tithon vivant lui
donnait plus de joie que le deuil ne fut lourd de perdre son
Memnon. . . .»

Ecoutons encore ce soupir du poéte (I, 6, 23 et suiv.):
Felix Admeti coniux et lectus Vlixis,
et quaecumque uiri femina limen amat!
«Heureuse I'épouse d’Admete, heureuse la couche d’Ulysse

et quiconque ne sait aimer que la maison de son maril».

Il est exceptionnel que Properce, comme le fera Ovide, pré-
tende au contraire justifier par la fable la liberté de vie des
contemporains. Faut-il relever que c’est seulement 2 la fin



PROPERCE 183

du livre 1 et que toutes les comparaisons jusqu’ici énumérées
se placent auparavant, qu'aucune n’est empruntée aux li-
vres I et 1Iv: Cynthie se conduit trop librement: voici que
Properce se décide a Iaccepter.

Tyndaris externo patriam mutauit amore
et sine decreto uina reducta domum est.
Ipsa Venus fertur corrupta libidine Martis
nec minus in caelo semper honesta fuit.
Quamuis Ida Parim pastorem dicat amasse
atque inter pecudes accubuisse deam,
hoc et Hamadryadum spectauit turba sororum
Silenique senes et pater ipse chori;
cum quibus Idaeo legisti poma sub antro,
supposita excipiens Naida dona manu. (11, 32,31 ets.)

«La fille de Tyndare échangea sa patrie pour 'amour étran-
ger. Sans arrét de justice on la reconduisit vivante en sa
maison. Vénus méme, dit-on, un caprice pour Mars a bien
pu la séduire: elle eut toujours au ciel quand méme ses
honneurs. Pourtant I'Ida le conte: elle s’éprit, déesse, de
Piris le berger et parmi les moutons a partagé sa couche.
La foule aussi I'a vu des sceurs Hamadryades, les Silénes
chenus et le maltre méme du cheeur. Avec eux tu cueuil-
lais les fruits au fond des ravins de I'Ida, baissant la main pour
recevoir les présents des Naiades. »

Et on lit plus loin dans la méme pitce (v. 57 et suiv.):

et cum Deucalionis aquae fluxere per orbem
et post antiquas Deucalionis aquas

dic mihi, quis potuit lectum seruare pudicum,
quae dea cum solo uiuere sola deo?. ..

«Mais quand les eaux de Deucalion coulérent 2 travers le
monde et depuis ces vieux jours des eaux de Deucalion,
dis-moi, qui peut garder une couche pudique? Quelle déesse
vivre seule avec son dieu tout seul? Jadis, & ce qu’on dit,
la femme du puissant Minos fut séduite par la beauté bril-
lante d’un taureau farouche. Et Dana¢ qu’on entoura d’un



184 PIERRE BOYANCE

mur d’airain, n’en a pas moins su chastement rien refuser
au puissant Jupiter . . .»

C’est 1A une note qui est en désaccord avec I'ensemble des
¢légies. Car il importe de le souligner, le poéte lui-méme
a voulu que de ses élégies se dégage comme une impression
d’ | hez lui : Aré i

ensemble. Souvent chez lui sont énumérées deux, trois,
quatre héroines qui sont comparées 3 Cynthie. Virtuosité

’ , - - , - - -
d’érudition: Abondance de rhétorique: Quand Ovide lui
empruntera le méme procédé, c’est bien ainsi que nous res-
sentirons U'effet produit. Chez Properce, il en est autrement.
Il en est autrement parce que tous ces exemples concourent a
nous donner le sentiment d’'un monde, un monde qui en-
chante I'imagination de Properce et qui est celui des héroines
grecques:

Tunc igitur ueris gaudebat Graecia natis,
tunc etiam felix inter et arma pudor.

Comment ne pas souligner précisément l'usage qu’il fait
des mots heroina (heroine) ct herois: Le mot ne semble attesté
en latin pour la premiére fois que chez Laevius qui applique
a Ino.” Il ne se trouve ni chez Catulle ni chez Tibulle et
on peut présumer que si Ovide I'emploie c’est en grande
partie sous l'influence de notre Properce: notamment deux
fois dans les Tristes, en s’adressant 3 sa femme, aprés avoir
évoqué les figures familiéres & Properce d’Andromaque, de
Laodamie et de Pénélope:

Prima locum sanctas heroidas inter haberes (1, 6, 39).

Et encore (V, s, 43) & propos du dies natalis de cette méme
¢pouse:

1. Carm. frg. 12. En dehors de I’élégie, on ne trouve le mot que dans Virg.,
Catal, 1x, 21; Culex, v. 261 (il s’agit dans ce dernier texte des héroines aux
Enfers; donc influence vraisemblable du texte de I’Odyssée, sur lequel je
vais insister pour Properce).



PROPERCE : 185

Edidit haec mores illis herois in aequos
queis erat Eetion Icariusque pater.

Properce nous montre ces héroines formant aux Enfers
un cheeur qui accueillerait Cynthie (1, 19, 13):

Illic formosae ueniant chorus heroinae . . .

Ailleurs, & propos d'une maladie qui a mis en danger les
jours de Cynthie, c’est encore aux Enfers — et aprés avoir
énuméré o, Ino, Andromede, Callisto — qu'il la voit « parmi
les héroines méoniennes»:

et tibi Maeonias inter heroidas omnes
primus erit nulla non tribuente locus (11, 28, 29).

Ailleurs encore, en une expression plus obscure, Cynthie est
dite « plus caressante que les héroines, filles d'Tnachos.»

Ses héroines, ce sont donc 3 ses yeux les héroines homé-
riques, mais plus particulicrement (1, 19) les héroines troyen-
nes qui furent faites prisonniéres des Grecs:

quas dedit Argiuis Dardana praeda wiris.

Dans I'élégie 1, 28, il évoque les milliers de beautés qui sont
maintenant aux Enfers:

Sunt apud infernos tot milia formosarum . . . .

Vobiscum est Iope, wobiscum candida Tyro
uobiscum Europe nec proba Pasiphae;

et quot Troia tulit uetus et quot Achaia formas
et Thebae et Priami diruta regna senis,

et quaecumgque erat in numero Romana puellis
occidit . . .

«Dans les lieux infernaux il est tant de milliers de belles . . .
Prés de vous est Iope, pres de vous la blanche Tyrd, pres de
vous Europe, Pasipha¢ la criminelle, et toutes les beautés
qu’avait I'antique Troie, toutes celles qu’eut " Achaie, Thebes
et les états ruinés du vieux Priam. Tout ce qui peut compter
chez les femmes de Rome de méme a succombé . . .»



186 PIERRE BOYANCE

Nous voyons enfin que pour Properce il y a eu une géné-
. ’ . ’ by e p 2

ration des héroines que leur beauté a caractérisées; c’est dans

une élégie déja mentionnée, aprés la mention d’Antiope et

d’Hermione:

et quascumque tulit formosi temporis aetas (1, 4, 7).

I est singulier de voir le silence des meilleurs commentaires
sur cette expression, pourtant l'une des plus caractéristiques
de I'imagination mythologique de Properce.

Ce qui I'éclaire, ce n’est pas dans I'épigramme ni dans
les lettres érotiques ni dans la comédie que nous le décou-
vrons. Mais c’est dans une ceuvre de ton épique, c’est dans
Catulle et son Epithalame de Thétis et de Pélée (v. 22 et suiv.):

O nimis optato saeclorum tempore nati
heroes, saluete, deum genus . ..*

vers de ton assez épique pour que Virgile lui fasse écho en
plein cceur de son Chant vi:

magnanimi heroes, nati melioribus annis

On rapprochera également les vers 384 et suiv.:

Praesentes namque ante domos inuisere castas
heroum et sese mortali ostendere coetu
caelicolae nondum spreta pietate solebant.

La génération des héroines apparait donc, comme celle
des héros, contemporaine d’'un monde meilleur. Mais si ma-
be 3 ’ . ’ . ] ? ’ . ’
gnanimi définit les héros virgiliens, c’est la beauté qui caracté-
rise les héroines de Properce. La beauté, mais pas seulement
la beauté: la vertu aussi et surtout cette vertu que Properce
exalte au plus haut prix, la fidélité:

tunc igitur ueris gaudebat Graecia natis,
tunc etiam felix inter et arma pudor.

1. Le vers d’Apollonius de Rhodes: ® mept 34 péya péptator vleg AvdrTwY
que W. Kroll rapproche n’a qu’un rapport assez lointain.



PROPERCE 187

« Inter et arma»: Properce songe surtout, comme le montrent
les exemples précédents — Pénélope, Briséis — 2 la guerre de
Troie. Et ailleurs nous 'avons vu employer cette expression
de portée générale elle aussi: les «héroines méoniennes».
Mais s'il s’'agit d’'Homere, c’est d’'Homere lu 2 la lumiére
d’une page célebre d’Hésiode, celle ot dans la succession des
ages, il est parlé de la quatriéme race, meilleure et plus juste
que la race d’airain qui I'a précédée, la race des héros, qui
sont appelés sur terre des demi-dieux.” Ce sont ceux qui
combattirent autour de Thebes et de Troie, Thébes et Troie,
que précisément Properce réunit dans ces vers de I'élégie 1,
28, 1a ot il évoque dans I'au-dela la foule des héroines:

et quot Troia tulit uetus et quot Achaia formas
et Thebae et Priami diruta regna senis.

J'ai noté déji au passage que Properce, s'il parle de la Grece,
met aussi 'accent sur Troie. Dans sa premiere évocation de
'au-deld peuplé par les beautés du temps jadis, dans 'Elégie,
1, 19, il s’écrit, on s’en souvient,

illic formosae ueniant chorus heroinae
quas dedit Argiuis Dardana praeda uiris.

Pourquoi les héroines troyennes: Clest, je pense, d’abord
pour la méme raison qui fait que Virgile au Chant v1 ap-
plique le magnanimi heroes aux générations troyennes anté-
rieures a Encée:

hic genus antiquum Teucri, pulcherrima proles
magnanimi heroes, nati melioribus annis,
Ilusque Assaracusque et Troiae Dardanus auctor,

parce que Properce, comme Virgile, est un poéte romain.

Quelles sont les sources de la conception propertienne: Ce
qu’il importe de souligner en premier lieu, c’est que nous
sommes en effet chez Properce devant une conception systé-

1. Hésiode, Travaux et jours, v. 143 et suiv.



1388 PIERRE BOYANCE

matique. On peut dire, en forgant un peu les mots, que les
héroines mythiques chez lui forment un monde. Il n'y
aurait qu'a comparer avec 1’usage des mémes moyens fait
par Ovide pour le faire ressortir. L’allure extérieure, par
exemple la suite de trois termes de comparaison sont les
mémes et visiblement Ovide s’est appliqué 4 copier Properce;
mais I'analogic ne va pas plus loin.

Cette conception systématique avec ses traits essentiels cor-
respond profondément aux tendances de Properce lui-méme.
L’apologie de la beauté est 'un des traits, mais celle de la
fidélité est autre. Un troisiéme, moins apparent, mais aussi
significatif, est ce gofit d'unir images de la guerre et images
de I'amour. Rien de plus étranger, semble-t-il, & Cynthie,
a cette courtisane lettrée et artiste que cette atmosphere de
Gréce héroique et galante. A Cynthie peut-Etre, mais a
Properce certainement pas. Il y a cet emploi qui lui est
commun avec les autres ¢légiaques, de métaphores guerricres
pour la militia Veneris. M. Burck en a souligné avec beaucoup
de justesse les accents romains. Chez Properce il me semble
‘qu’ils ont un accent encore plus particulier, encore moins
conventionnel. Dans I'élégie 1, 7, une de celles on il y a le
plus de vécu, sonrefus d’obéir aux lois d’ Auguste sur le mariage
prend un ton de défi dans les vers 13 et suiv. Clest un refus
d’avoir des fils qui soient des soldats. C’est 'affirmation
que si sa militia Veneris valait des campagnes, alors il aurait
droit au cheval des chevaliers romains:

non mihi sat magnus Castoris iret equus.‘

C’est donc 'affirmation qu’il renonce 4 la carritre, aux devoirs
du soldat. Mais ccla ne se fait pas sans un véritable accent de

1. Ce vers s’explique, je pense le montrer quelque jour, par le lien étroit
de la législation augustéenne sur le mariage avec I'ordre équestre. Il évoque
tres précisément le jour de la tfransuectio equitum, ou les chevaliers passaient
devant le prince (autrefois le censeur), en tenant leur cheval par la bride.
La cérémonie comportait un sacrifice a Castor, patron par excellence des
chevaliers romains.



PROPERCE 189

défi, dans lequel il n’y a pas besoin d’étre grand psychologue
pour déceler qu’il y a du renoncement. Properce antimilita-
riste2 Oui, mais avec un gott ¢trange pour les images mili-
taires. Antiépique: Oui, mais avec une nostalgle de 14 epopee
L’amour ne prend que plus d’éclat de ¢’ opposer ainsi aux
armes. Si je ne m’abuse, c’est le sentiment que je retrouve
dans des vers dont Ovide n’aurait fait que de la galanterie.
Ils sont dans I'Elégie 1, 8, si curicuse et qui intéresserait sans
doute un psychanalyste par sa peinture du gofit des vio-
lences en amour, violences physiques et morales, non sans
une pointe de sadisme et de masochisme comme disent les
spécialistes:

aut in amore dolere uolo aut audire dolentem.

Et voici le passage mythologique qui traduit la pensée du
pocte (v.29 et suiv.):

Dulcior ignis erat Paridi cum grata per arma
Tyndaridi poterat gaudia ferre suae:

dum uincunt Danai, dum restat barbarus Hector,
ille Helenae in gremio maxima bella gerit.

«Paris chérissait mieux sa flamme, s'il pouvait apporter dans
un combat charmant le plaisir 4 sa Tyndaride. Les Danaens
Iemportent, le barbare Hector leur tient téte, et cependant
lui dans les bras d’'Hélene il a sa grande guerre.»

Relevons encore ces vers de ’Elégie 11, 22, 28 et suiv.:

nullus amor wires eripit ipse suas.
Quid, cum e complexu Briseidos iret Achilles,
non fugere minus Thessala tela Phryges?
Quid, ferus Andromachae lecto cum surgeret Hector,
bella Mycenaeae non timuere rates?
Ille uel hic classis poterant uel perdere muros:
hic ego Pelides, hic ferus Hector ego.

«Nul amour ne s’arrache  lui-méme ses forces. Lorsqu’A-
chille sortait des bras de Briséis, vit-on les Phrygiens fuir



190 PIERRE BOYANCE

moins les fléches thessaliennes? Et de la couche d’Androma-
que, quand Hector se dressait farouche, les nefs des Myrmi-
dons ne craignaient-elles pas la guerre: L'un ou lautre
pouvait détruire flottes ou remparts. Ici moi, je suis le Pé-
lide et je suis le farouche Hector.»

Il est donc manifeste que I'atmosphére guerriere qui entoure
les héroines du mythe n’est pas sans exercer une véritable
fascination sur Properce. Remarquons combien il semble qu’il
serait peu appropri¢ de parler ici d’alexandrinisme. Il n’y a
pas tant familiarité introduite dans les légendes héroiques,
qu’au contraire gofit d'introduire dans la vie quotidienne -
non sans une certaine nuance parfois de jeu - le prestige des
temps héroiques. Par un paradoxe curieux, c’est dans le livre
v, dans les Elégies romaines comme celles de Vertumne
ou d’'Hercule quil y aura trace d'un humour 2 la Callima-
que ou a la Théocrite, le golit de voir les petits cotés des
grands événements. Ici il me semble que c’est 'inverse: une
Grece héroique et galante, une idéalisation de 'amour et des
femmes amoureuses par 'atmosphére épique qui les entoure,
une idéalisation de Cynthie par cet appel, autour d’elle, des
“figures légendaires.

Peut-il étre question que Properce ait emprunté 2 une ou
plusieurs sources sa mythologie: Les faits peut-étre quelque-
fois, mais pas davantage. Certainement pas la structure d’'un
comportement aussi personnel. N’est-ce pas un peu ainsi mu-
tatis mutandis qu' Eduard Fraenkel a montré que les tirades
mythologiques de Plaute, notamment celles qu'il met dans
la bouche de ses esclaves, ne sauraient venir du modele grec:*
Qu'au contraire dans cette matiére grecque apparemment,
c’est I'imagination la plus personnelle, les procédés de style
les plus plautiniens qui se déploient: De méme je compte
les comparaisons mythiques de Cynthie avec les héroines de

1. Dans son ouvrage classique Plautinisches im Plautus, Berlin, 1922.



PROPERCE I0I1

la fable parmi ce qu’il y a de plus propercien dans Pro-
perce.”

Quant aux sources grecques, dans un sens large du mot,
il en est une au moins qui apparait en pleine clarté et c’est
Homeére. Le paradoxe peut sembler grand, mais il y avait
plus d’une mani¢re de lire Homeére ou de réver en marge
d’Homeére. On sait de reste que les alexandrins, tout en con-
damnant le long poéme, ne se sont pas fait faute de I'admirer,
de le vénérer. Properce fait comme eux. Mais on s abuserait
en cherchant la source déterminée de sa présentation parti-
culi¢re de Briséis ou de Pénélope ou d’Andromaque. Il peut
emprunter tel détail & un devancier; il ne doit qu’a lui Iesprit
d’ensemble de ses adaptations. Quant a I'au-dela que par deux
fois, et longuement surtout au livre 11, Properce évoque, je
crois que l'idée premiere en vient de I'Odyssée, de cette
partie de la Nékyia qu’on appelle le catalogue des Dames:
(Chant x1, v. 22 et suiv.):

«Or pendant qu’entre nous séchangeaient ces discours,
les femmes survenaient que pressait de sortir la noble Per-

séphone; et c’était tout l'essaim des reines et princesses»
(Trad. V. Bérard).

1. Il y a lieu de relever que ce theme, 1a ou il réapparaitra dans la poésie
latine chez Ovide, est manifestement da a I'influence de Properce. Dans
I’ Anthologie palatine, les épigrammes qui offrent tant de points de contact
avec 1’¢élégie romaine n’en ont quasi aucun ici. La picce V, 257, la seule
vraiment comparable, est de Palladas, auteur de la fin du IVe siecle de no-
tre ére, et il suffit de citer pour voir que nous sommes bien loin - et bien
au dessous de Properce:

obte yap Edpidmyng, od tij¢ Aavarng mepl wdaiiog

ob0” amaAiic Avdng &oT amoAeimopévy.
Philodeme offre un rapprochement avec Andromede, destiné a excuser
Pabsence de culture d’'une belle Romaine; mais on voit dans quelle at-
mosphere de gentille ironie (A. P., v, 132 v. 7-8):

Et 3'0muny, xal PAdpa xal odx Gdovoa té Zampole,

xal Iepoebg “Ivd7g 7Mpdont’ "Avipopédyg.
Les Epistolographi graeci, qui ont également en commun plus d’un théme
avec I’élégie latine, n’ont pas, non plus, celui-la.



192 PIERRE BOYANCE

Alors paraissent Tyro, Antiope, Alcmeéne, Mégéré, Epicaste,
Léda, Iphimédée, Phedre, Procris, Ariane, Maira, Clyméne,
Eriphyle.

Properce n’a repris le nom que d'une d’elles, mais le nom
de Tyro qui n’est pas le plus illustre marque assez la rémini-
scence 3 la fois avouée et dissimulée. Et surtout c’est I'essaim
des reines et princesses et le mouvement qui I'ameéne vers
Ulysse que nous retrouvons I, I9, I3 dans

Illic formosae ueniant chorus heroinae
et la multitude que nous retrouvons 11, 28, 49

Sunt apud infernos tot milia formosarum.

Je pense qu'a Homere il faut ajouter ses continuateurs mais
aussi la tragédie, peut-8tre méme la tragédie romaine qui restait
trés lue méme si elle pouvait n’étre pas du gofit le plus récent.
Sur les beautés troyennes qui reviennent dans 1, 10 et 11, 28,
beautés choisies pour leur caractére national, c’est surtout
la tragédic qui a di fixer l'attention de Properce, beautés
captives et en larmes, victimes de la violence.

Un certain accent de gravité, spécial 3 Properce, me pa-
rait en harmonie avec ces références au monde héroique, a
Homére. Je ne rappellerai que certains des vers les plus
tendres adressés 2 Cynthie (1, I, 22-24)

Tu mihi sola domus, tu, Cynthia, sola parentes . . .
écho des adieux célebres (Iliade, V1, 429):

“Extop, &tdp 60 pot €60l TRTHP KAl TOTVIX UNT7e
P3¢ xaatyvnrog, ob 8¢ pot Sakepds TapaxolTYS.

Mais naturellement il est remarquable que ces vers d’Andro-
maque dans Homére, ce soit Properce qui les prononce, qu'ils
passent de la bouche de la femme dans celle de 'homme.*

1. E. BUrck, op. laud., p. 169.



PROPERCE 193

Pour conclure sur ce premier point, on considére volon-
tiers la mythologie de Properce comme une surcharge d’éru-
dition, comme un poids dont il n’aurait pas réussi a se libérer
parfaitement. Quoi qu’il en soit de sa valeur poétique et hu-
maine, il me parait plus que douteux que Properce ait eu ce
désir. I1 a bien plutét développé, en les référant a ses passions,
toutes ces allusions & la fable. Quant 4 la nature méme de
celle-ci, il faut remarquer qu’il y a A distinguer en elle ce
quun Romain comme Properce sentait encore en pleine
conscience comme grec, relevant d'un pays étranger, plein
comme tel de séductions et de dangers, et ce qui était devenu
si consubstantiel 2 un Romain cultivé qu’a peine 2 la ré-
flexion, il efit pu en découvrir 'origine véritable. Une bonne
part de la fable était, si je puis dire, nationalisée: tel est le
cas au premier chef des légendes troyennes. Quant aux au-
tres ¢léments, il ne faut pas davantage les considérer comme
une sorte de corps étranger dans la substance poétique de
I'élégie. Le prestige méme de l'antique et de I'exotique per-
met des effets d’idéalisation qui ne sont possibles que pour -
un écrivain latin. De sorte qu'en aucun cas la fidélité 4 'hé-
ritage grec ne saurait aboutir 2 un froid décalque des ceuvres
grecques, mais qu’il permet au contraire au pocte de mieux
exprimer sa personnalité.

AT

C’est encore de mythologie que traitera mon second point,
et c’est encore de mythologie au service d'une glorification:
non plus celle de Cynthie, mais celle de la poésie. Si au début
du livre 1, Properce donnait son amante comme la source
de son inspiration,

non haec Calliope, non haec mihi cantat Apollo;
ingenium nobis ipsa puella facit,

on sait comment tout le début du livre 11 revient aux mythes
traditionnels relatifs 3 la poésie. Ce que je voudrais montrer,



194 PIERRE BOYANCE

c’est comment ce retour, qui marque en un sens ’accentuation
des influences proprement littéraires, se lie cependant plus
qu’on ne pourrait penser  la vie romaine du temps, a la vie
hellénisée des cénacles littéraires et je voudrais illustrer en
particulier dans ces mythes le réle tout particulier que joue
Bacchus.

D’abord nous devons imaginer un milieu lettré qui vit
pour la poésie, mais qui dans une large mesure vit sa poésie.
L’élégie reflete-t-clle la vie réelle: On pose assez mal le pro-
bléme si on s’attache surtout a Ihistoricité de tel ou tel fait
particulier, tel qu’il est censé s'étre passé. Mais méme le
mettre en doute ne fait point que I'élégie soit pure littéra-
ture. La vie qu’on y décrit d’une fagon générale et typique,
est bien celle que menait une certaine société élégante, celle
de la jeunesse qui s"amusait et Mlle Guillemin nous rappelait
utilement les enseignements du Pro Caelio de Cicéron.” Je
sais bien qu’il y a telles déclarations intéressées d’Ovide qui
voudraient nous faire croire le contraire, qui établissent une
opposition entre la Muse badine, licencicuse et la vie trés
pure et tres réguliere. Il faut n’admettre ces affirmations que
sous bénéfice d'inventaire, et il reste chez Ovide méme, par
exemple dans I Art d’aimer, assez de realia pour nous persuader
du contraire. :

Un des thémes les plus caractéristiques de I'élégie de Pro-
perce ce sont les entretiens avec les amis, Tullus, Ponticus,
Bassus, Gallus, Lynkeus, Demophoon, entretiens dont les
themes sont de deux sortes et se mélent le plus souvent entre
cux. Il est question de poésie et il est question d’amour,
d’amour comme la source de la poésic propre & l'auteur,
et de la poésie des autres comme souvent s’opposant 3 la
poésie amoureuse par des ambitions plus hautes. C’est surtout
dans le livre 1 de Properce que nous voyons adopter ce cadre
de I'élégie adressée & un camarade qui est aussi un confrére.

I. A. M. GuILLEMIN, L’élément humain dans I’élégie latine, Revue des études
latines, xXv1I1, 1940, notament p. 98 et suiv.



PROPERCE 195

Pourquoi dans la suite il "abandonne ou n’en use qu’avec
des pseudonymes grecs sauf pour Tullus et pour Mécene —
mais ce ne sont pas des podtes —, ¢’est un petit probléme dont
je n’ai pas la solution et que je laisserai de coté.

L’attention des ¢rudits n’a pas manqué d’étre attirée par ce
procédé (qui est un peu plus quun procédé littéraire, une
mani¢re de vivre et de penser son expérience) et alors on
constate que dans I'épigramme nous n’avons guére ce type
de la confidence a I'ami:* on ne devrait guére en &tre surpris;
il n’y a pas confidence sans épanchement, sans un dialogue
plus ou moins prolongé, fut-ce un dialogue fictif ot un seul
parle pendant que I'autre écoute, mais réagit en silence et par
ses réactions mucttes oriente en tel ou tel sens les propos du
scul qui a en fait la parole. L'épigramme est manifestement
impropre 4 cela. Par contre il n’est pas davantage surprenant
que dans la comédie, le confident, 'ami soit présent aux
expressions de la passion amoureuse: la comédie ot tout doit
le plus possible étre présenté par le dialogue et dans son
développement, ses fluctuations, ses revirements ou ses pa-
roxysmes. On pense donc que la comédie aurait ici influencé
I'élégie de Properce: comédie grecque de Ménandre ou co-
médie hellénisée de Plaute ou de Térence, on en discute et la
question n’a pas peut-Etre une extréme importance. Mais
explique-t-on ainsi I'essentiel, qui est le mélange de préoccu-
pations littéraires et de préoccupations sentimentales?

Qui ne voit que ce qui est premier ici, ce n’est point I'in-
fluence hypothétique de la comédie ou de tel autre genre,
mais de la vie, de la vie réellement menée dans le cercle de
Properce? Nous devons nous rappeler nos milieux littéraires,
depuis la Pléiade jusqu'aux surréalistes. Nous devons ima-
oiner des groupements lettrés qui vivent pour la poésie, qui
dans une mesure plus ou moins grande vivent leur poésie.
Sans doute il y a dans le nombre de prudents et d’honorables

1. P. TroLL, De elegiae Romanae origine, diss. Gottingen, 1911, p. II et suiv.



196 PIERRE BOYANCE

fonctionnaires qui n’aventurent 13 que leurs moments de
loisir. Mais il y a ceux pour qui ces expériences engagent plus
profondément — et parfois dangereusement et témérairement,
en marge des normes consacrées de la vie et du cceur. A
I'"époque de Plaute on connaissait déji une vie de plaisirs 2
la grecque, puisqu'on avait forgé un verbe tout expres -
graecari pour la désigner. On 'imaginera alors chez certains
plutdt grossiere et plus soucieuse de goinfrerie et de beuveries
que d’art et de poésie. Mais peut-€tre pas chez tous; pas dans
ce monde que nous connaitrions mieux si nous avions conser-
v¢ davantage des satires de Lucilius. A I'époque des élégiaques,
et déj avant eux au temps de Catulle il y avait certainement
plus de raffinement dans les plaisirs comme dans les maniéres.

Pour Properce ce cercle nous est évoqué plus tard en termes
précis par Ovide qui en avait fait partie:

Saepe suos solitus recitare Propertius ignes
iure sodalicii qui mihi iunctus erat.
Ponticus heroo, Bassus quoque clarus iambo
dulcia conuictus membra fuere mei. (Tristes, 1V, 10).

«Souvent Properce eut coutume de me réciter ses flammes,
lui-méme, lui qui m’était lié par le lien de confraternité.
Ponticus, illustre par le vers épique, Bassus aussi, illustre
par le vers iambique, furent les membres chéris de mon
cercle de vie».

Sodalicium, conuictus, les mots ainsi rapprochés dans ces vers
évoquent une intimité étroite. Ils évoquent probablement
quelque chose de plus. Properce comme Ovide faisait selon
toute vraisemblance partie d'une société organisée, d’un grou-
pement qui se placait spécialement sous le patronage de
Liber pater ou de Bacchus. La remarque en a été faite jadis
par La Ville de Mirmont dans son livre sur la jeunesse d’Ovide
mais n’a guére retenu l'attention.” Pourtant nous en avons la

1. H. DE 1A VILLE DE MIRMONT, La jeunesse d’Ovide, Paris, 1905, p. 221.



PROPERCE 197

preuve dans la picce Tristes v, 3: les poctes se réunissaient en
certain jour pour célébrer Bacchus:

Illa dies haec est, qua te celebrare poetae
(si modo non fallunt tempora), Bacche, solent;
festaque odoratis innectunt tempora sertis,
et dicunt laudes ad tua wina tuas.
Inter quos (memini), dum me mea fata sinebant
non inuisa tibi pars ego saepe fui . . .

(Tristes, v, 3, I et suiv.)

«C’est le jour, ot — si je ne m’abuse sur les dates — les poctes
ont coutume de te célébrer, nouent sur leurs tempes en ce
jour de féte des guirlandes parfumées et célebrent tes louan-
ges en présence du vin qui est a tol. Parmi eux, je m’en
souviens, je fus un participant qui ne te déplaisait pas.»

Quel est ce jour: Trés probablement si on rapproche ce
qu’Ovide dit dans les Fastes (m1, v. 713 et suiv.) celui des Li-
beralia.® Apres avoir rappelé que la date est consacrée a
Bacchus, le pocte continue en effet en le priant de le favoriser,
lui poéte (uati), tandis qu’il chante sa féte. Et de méme 2
la fin, il invite Bacchus & donner 4 son génic des voiles
favorables: donc ce jour-1a Ovide souligne particuliérement

1. Sur les Liberalia du 17 Mars voir en dernier lieu Adrien Brunt, Liber
pater, Paris, thése, 1953, p. 15 et suiv. Bruhl admet p. 141 notre hypothese
que la féte mentionnée par Ovide avait lieu le 17 Mars. A quelle date
pourrait-on faire remonter celle-ci dans le passé? Ne pourrait-on lui rap-
porter le vers bien connu de Naevius

Libera lingua loquemur ludis Liberalibus?

Mais si ce septénaire trochaique provient, comme il est probable, d’une
fabula palliata, il est vraisemblable, comme nous y invite du reste Festus
qui nous I'a conservé (Paul. exc. Fest. p. 103 L), de penser que les Ludi
Liberales ne sont autres que les Dionysies de quelque cité grecque et que c’est
un personnage de la pi¢ce qui parle dans un contexte inconnu. En sorte
qu’il est méme assez téméraire de rapporter ce vers a la liberté de parole,
si connue qu’elle soit, de Naevius, ainsi que le fait Enzo V. MARMORALE,
Naevius poeta, Florence, 2¢ éd., 1950, p. 44.



108 PIERRE BOYANCE

e lien entre Bacchus et son inspiration de pocte. On ne voi
le 1 tre Bacchus et piration de pocte. O t
pas quelle autre date efit mieux convenu pour la féte évoquée
par la piece des Tristes.

Mais ce qui nous intéresse directement ici, ol je m’occupe
de Properce, est qu'Ovide dans les vers des Fastes pour les
Liberalia fait un écho sans aucun doute volontaire A 'éléoie

&

e Properce en ’honneur de Bacchus (, 17):

de Prop 1 7

Mite caput, pater, huc placaraque cornua uertas
et des ingenio uela secunda meo (v. 789-790).

rappelle évidemment Properce:

da mihi pacato uela secunda, pater

ce qui a suggéré A Postgate la correction tentante de pacato
en placato.

Or ce poéme de Properce commence ainsi:

Nunc, o Bacche, tuis humiles aduwoluimur aris.

Rothstein commente ce début d'une maniére ingénicuse,
mais peut-&tre inutilement c'ompliquée. Nunc ailleurs (1, 6;
I, 19; 18b; 1, 26b) en cette place initiale ferait partout allu-
sion 4 quelque chose de «frither Geschehenes zu dem die
mit nunc angefithrte neue Tatsache den Gegensatz bildet.
Der Dichter hat seine Leiden bisher geduldig ertragen und
keinen Versuch gemacht sich von dem Dienst der Venus
zu befreien, jetzt erkennt er, dass er die Hilfe eines anderen
Gottes braucht, um sich vor dem Tode durch dieses Lie-
beskummer zu retten.» Les passages alléguées sont-ils analo-
gues? Dans 1, 6 et dans 1, 9 le nunc souligne une négation 2
laquelle s’oppose ensuite un sed: ce qui est vrai maintenant,
ce n'est pas qu’il craigne d’affronter avec Tullus les fureurs
des flots, mais c’est qu'il est retenu par Cynthie. Ou encore
ce qui est vrai maintenant, ce n’est pas qu’il ait peur de mou-
rir, mais qu’il a peur de mourir sans étre assuré de la présence



PROPERCE 199

de Cynthie 2 ses obséques. Dans 1 18b (= 18c Barber et
Butler), ce qui montre la pression d’une réflexion antérieure,
c’est un efiam qui fait gradation. Auparavant Cynthie irritait
ou choquait Properce par bien des travers: maintenant elle
va jusqu’a se teindre les cheveux. En 27b c’est un subjonctif
d’exhortation et plus encore I'allusion elliptique justifiant
cette exhortation qui font peser le poids d’une situation an-
téricure. Nulle part nunc n’y suffit.

Ne peut-on I'entendre tout simplement comme l'indica-
tion du moment présent et de ce que le pocte y fait, ou plu-
tot le pocte et ses compagnons: Car pourquoi aduoluimur
ne serait-il pas un vrai pluriel: Je ne tirerai certes pas argu-
ment du fait que le poéte se désigne dans le vers qui suit par
le singulier mihi: la succession de la premiére personne du
pluriel et de celle du singulier— ou Inversement — pour ne
désigner que la scule personne qui parle se trouve ailleurs
chez Properce. Mais je dirai seulement qu’aduoluimur se com-
prend de la fagon la plus obvie si nous sommes le jour de la
féte des Liberalia.

Que sera le poe¢me? Essentiellement une glorification sur
le ton de 'hymne des pouvoirs libérateurs de Bacchus et
I'engagement si Bacchus en fait bénéficier le poete souffrant
de son amour de se consacrer a son service désormais pour
célébrer ses hauts faits:

wirtutisque tuae, Bacche, poeta ferar.

Je proposerais donc de regarder ce poéme comme l'un de
ceux qui, au témoignage d’Ovide, étaient lus au cours du
banquet (qui sans doute suivait le sacrifice) le jour que je
suppose avec La Ville de Mirmont étre celui des Liberalia:

et dicunt laudes ad tua uina tuas.

Que notre hymne soit censé récité au cours du symposion,
n’explique-t-il pas au mieux I'appel du vers 6:



200 PIERRE BOYANCI:I
tu uitium ex animo dilue meo?

Sans doute je n’inviterai pas A prendre cette picce a la lettre.
Nous sommes dans une féte ott chacun céleébre le dieu selon
ses moyens poétiques: Properce, le pocte douloureux de
I'élégie, traitera donc du Liber qui guérit les peines des
hommes.

Quoi qu’il en soit de cette hypothese, je voudrais rappeler
a propos de cette picce comme A propos de celle des Tristes
le role que Bacchus joue dans la poésie latine,’ spécialement
chez Horace et chez les élégiaques, comme dicu de I'inspira-
tion poétique. Les latinistes se figurent peut-&tre que c’est la
un role traditionnel de ce dieu mais il a apparu par exemple
2 un Wilamowitz qu’il n’en est rien.* Le probleme a suscité
notamment un bref mais substantiel article de M. De Fal-
co,? apres la recherche ancienne mais toujours valable de
Maass.*

Dans Properce nous avons par exemple les vers 1, 3, 9
et sulv.

miremur, nobis et Bacche et Apolline dextro
turba puellarum si mea uerba colit?

Et encore 111, 1, 62

mi folia ex hedera porrige, Bacche, tua.

Dans une espece de réverie — ot la glorification mythique
de Cynthie rejoint celle de la poésie —il se voit transporté
avec Cynthie sur des sommets moussus dans des antres hu-
mides parmi les Muses. Mais ces Muses ménent une danse
a laquelle elles convient Properce et au centre de cette

1. Cf. Wilhelm Krorr, Studien zum Verstandnis der romischen Literatur, 1925,
p- 30 et suiv. 2. Hellenistische Dichtung, t. 11, 19, p. 93 et suiv. 3. V. DE
Favrco, dans la Rivista di Filologia, 1936, p. 371 et suiv. = 4. E. Maass, dans
I’ Hermes, xxx1 (1896), p. 375 et suiv. (Untersuchungen zu Properz und seinen
griechischen Vorbildern). Cf. aussi la note de Rothstein, ad m1, 2, v. 9.



PROPERCE - 201

danse il y aura Bacchus, dont le thyrse® est qualifié de fagon
inattendue de docta cuspide, docta adjectif que I'on traduit a
mon avis dans ce texte et dans d’autres que nous allons voir
de facon inexacte et peu plaisante par «savante» ou par
«docte», alors qu’ﬂ s’agit de cet enseignement par les dieux
qu’il est plus a propos d’appeler inspiration.

De la vision de Properce se rapproche en effet de facon
frappante 'ode d’Horace 11, 19:

Bacchum in remotis carmina rupibus
widi docentem (credite posteri)
Nymphasque discentes, et aures
capripedum Satyrorum acutas.

Avant de revenir 3 Horace, rappelons que dans l’élégie Bac-
chus dieu de la poésic nous apparait dans les élégies de
Lygdamus (u1, 4 v. 43-44) ot Apollon salue ainsi le pocte:

Salue, cura deum ; casto nam rite poetae
Phoebusque et Bacchus Pieridesque fauent.
Sed proles Semelae Bacchus doctaeque sorores
dicere non norunt quid ferat hora sequens.

Ce groupement ternaire est repris peut-étre en écho de
Lygdamus par Ovide (Amours, 1, 3, 11):

At Phoebus comitesque nouem uitisque repertor.

Horace dans les Epitres (11, 2, 77 et suiv.) s'écrie:

1. Le thyrse, comme le moyen par lequel Dionysos suscite ’enthousiasme
poétique, se retrouve chez Ovide, Amores, 11, 15, 17-18:

Corniger increpuit thyrso grauiore: Lyaeus;
pulsanda est magnis area maior equis.

Il est aux mains de Tragoedia dans Amores, 11, 1, 23:
Tempus erat thyrso pulsum grawiore woueri.

Juvénal, dans un passage de la Satire v, 53 et suiv., ou il est question de
I'inspiration poétique (qui ne résiste pas a la misere du pocte), dit (v. 59
et suiv.):
.. . Neque enim cantare sub antro
Pierio, thyrsumue potest contingere sana
paupertas . . .



202 PIERRE BOYANCE

Scriptort.im chorus omnis amat nemus et fugir urbes
rite cliens Bacchi somno gaudentis et umbra.

« Tout le chceur des écrivains aime les bois et fuit les villes, 2
bon droitclient de Bacchus qui aime le sommeil et 'ombre».

Point de restriction, on le remarquera, dans ces textes divers;
il s’agit des poctes en général et méme dans ce dernier pas-
sage, ol chorus rappelle un vers de la piece des Tristes:

. « Vbi est nostri pars modo Naso chori?»
et encore Pontiques, 111, 4,

Sunt mihi wobiscum communia sacra, poetae,
in uestro miseris si licet esse choro.

il est question tres généralement de scriptores. Sur le mode
plaisant Horace écrit ailleurs (Epitres, 1, 19, 3 et suiv.)

ut male sanos
adscripsit Liber Satyris Faunisque poetas
uina fere dulces oluerunt mane Camenae.

Mais nous retrouvons ld sur le mode plaisant ce que nous
avons sur le mode solennel et religicux dans la premicre
ode ott Bacchus n’est pas nommé mais ot nous retrouvons le
lierre qui lui est consacré® et son thiase de Nymphes et de
Satyres dansant, mélés aux Muses:

1. Le lierre, comme attribut des poctes, se trouve surtout dans la poésie
latine. Chez Properce (1v, 1, 61 et suiv.), la couronne de lierre s’oppose
a la corona hirsuta qui ceint la poésie d’Ennius. Cette couronne, c’est a
Bacchus que Properce demande de la lui tendre, et c’est dans la phrase
méme ou il se qualifie de Romani . .. Callimachi. La méme opposition —
sans mention particuliere du feuillage — se retrouve ailleurs entre les ollia
serta et la dura corona. Mais cette fois, c’est aux Muses — Pegasides — que le
pocte la réclame (m, 1, 19 et suiv.). Ailleurs (1v, 6, 3) il est question de
Philiteis . . . corymbis. Ceci suggére que chez Callimaque et chez Philitas
devait se retrouver la guirlande de lierre couronnant le pocte, et sans doute
mise en opposition avec la couronne de laurier de I'épopée. Comme chez
Horace, le lierre est aussi le signe de la noblesse propre 2 la culture et a la
poésie. Properce ne sera pas brutal avec Cynthie: '
Rusticus haec aliquis tam turpia proelia quaeret
cuius non hederae circuiere caput.

Chez Ovide, dans I’élégie sur la mort de Tibulle (Amores, 11, 9, v. 61-62)



PROPERCE 203

Me doctarum hederae praemia frontium
dis miscent superis. Me gelidum nemus
Nympharumue leues cum Satyris chori
secernunt populo; si neque tibias
Euterpe cohibet: nec Polyhymnia
Lesboum refugit tendere barbiton.

Il est impossible de ne pas lier ces textes sur Bacchus dieu
des poctes a 'existence du conuictus, du sodalicium que nous
fait connaitre la pi¢ce des Tristes et quand se pose le probléme
de 1’origine ct de ce Bacchus et ce sodalicium de ne pas éclairer
la solution par leur rapprochement, de ne pas remarquer que
les influences ne sont pas exclusivement littéraires, qu’il s’y
ajoute celles de la vie hellénisée. Mais il faut encore joindre
au débat des textes d’Horace qui ne sont pas sans concerner
directement Properce. Dans les Satires 1, 10, il opposait son
humble poésie d’alors, non inspirée, a laquelle Quirinus I'a
convié plutdt qu'a emplir les bataillons grecs, & d’autres
podsies, véritables elles, épique, dramatique etc.

Turgidus Alpinus iugulat dum Memnona dumque
diffingit Rheni luteum caput, haec ego ludo

au devant du défunt, viendra, en compagnie de Calvus, Catulle qualifié
de doctus et ses tempes juvéniles ceintes de lierre. Les Tristes (1, 6, 1-4) nous
montrent que I’art contemporain représentait les poctes avec une couronne
de lierre:
Si quis habes nostris similes in imagine uultus
deme meis hederas, Bacchica serta, comis:
ista decent laetos felicia signa poetas;
temporibus non est apta corona meis.

Faisant 2 Bacchus le reproche de n’avoir pas griace a sa puissance divine
sauvé de U'exil un des poetes, Ovide se qualifie de I'un

_ . .. e sacris hederae cultoribus . . . (v, 3).
Nous voyons que lors de la féte mentionnée dans cette piece les participants
festaque odoratis innectunt tempora sertis.

Que sont ces odorata serta dont ces cultores ceignent leurs tempes? Vraisem-
blablement des guirlandes de lierre. Nous sommes, pensons-nous, le 17
Mars et il ne peut guere s’agir a cette date de roses parfumées. Odorata
doit s’entendre de parfums artificiels, d’unguenta.



204 PIERRE BOYANCE

quae nec in aede sonent certantia, iudice Tarpa,
nec redeant iterum atque iterum spectanda theatris.

Ce que sont ces concours poctiques que Tarpa juge et qui
retentissent in aede, les critiques, aidés ou desservis par des
scholies fort confuses, se le sont demandé.* Mais ils ont en
général — et avec raison — rapproché un autre passage d’Ho-
race pris dans cette épitre 2 Florus que nous avons citée tantdt:

spectemus uacuam Romanis uatibus aedem (v. 94).

C’est quelques vers seulement apres le passage ou il nous a
été dit que le «cheeur des écrivains» est 2 bon droit cliens
Bacchi. Maintenant que nous connaissons par Ovide un choeur
des poctes célébrant la féte de Liber n’est-il pas tentant de
penser que cette aedes est placée notamment (je ne veux
pas dire exclusivement, pour réserver leur place 3 Apollon
et aux Muses) sous le patronage de Bacchus: Mais que se
passe-t-il selon ces vers de I'épitre dans cet édificez Vous
vous en souvenez une scéne qui met aux prises deux poctes,
I'un qui est un nouvel Alcée, 'autre qui est un nouveau
Callimaque, mieux méme un nouveau Mimnerme. On pense
assez généralement que ces poctes sont Horace et Properce.
Nous avons, croquée sur le vif, une scéne de moeeurs litté-
raires dans la Rome de ce temps et nous voyons le cadre ou

1. Voir notamment les notes de KiessLinGg-HEINZE ct de LEJAY a ce passage.
Selon le scholiasta Cruquianus, il s’agit de aedes Apollinis sive Musarum,
quo conuenire poetae solebant suaque scripta recitare. Selon Porphyrion, de
Vaedes Musarum ubi poetae carmina sua recitabant. Kiessling a mis en doute
ces indications, et pense qu’il s’agit du temple de Minerve, ol avait été
fixée, aut temps de Livius Andronicus, la résidence du College des poctes.
SIHLER qui a étudié¢ toute cette tradition dans son mémoire The collegium -
poetarum at Rome de I’Am. J. of Philol., 1901, p. 1 et suiv. pense (p. 20)
qu’il faut suivre Bentley et penser a 1’ Aedes Herculis Musarum. LEJAY s’en
tient prudemment aux indications de Porphyrion. Pline 'ancien place dans
une Camenarum aedes 1’'anecdote assez connue qui concerne Accius (N. H.,
XXXIV, I19). SIHLER rapporterait a 'aedes connue d’Horace ce que Martial
nous apprend d’une certaine schola poetarum (1, 20, 8 et suiv.; 1v, 61, 3 et
suiv.). VILLENEUVE refére — ce qui est peu vraisemblable — le vers de I’Epi-
tre a Florus au temple d’Apollon Palatin.



PROPERCE 2094

elle se place peut-étre: le college des poctes qui a Bacchus
pour patron, chorus, sodalicium, conuictus.

Ce college est-il directement le successeur de celui qui
aux origines de la littérature latine fut fondé par Livius An-
dronicus:® 1l est difficile de le dire. Remarquons seulement
en passant qu Horace qualifie le choeur des poctes de scrip-
torum chorus. Or le college que fonda Andronicus parait
avoir été un collegium scribarum et histrionum. Toujours est-il
qu’il est difficile de ne pas voir dans ce collége quelque chose
qui rappelle le monde hellénistique.

S’il s’agit de déterminer comment et ott Bacchus est devenu
dicu de la poésic en général, cela oriente précisément la re-
cherche. De tels colléges rappellent manifestement les reyvizon
Awovioov dont les inscriptions étudiées autrefois par Fou-
cart,? Liiders? et Poland* nous font suivre I'activité.’ Les au-
teurs que j'ai nommés tantdt, notamment M. De Falco, ont
group¢ les textes qui mettent progressivement Bacchus en
rapport de plus en plus étroit avec les Muses: Dionysos Mel-
pomenos honoré a4 Athenes puis dicu tutélaire des weyviva;
Dionysos Mousagetes honoré 4 Naxos; quelques textes lit-
téraires, notamment 1’ Antigone de Sophocle et le péan de
Philodamos. Mais je ne sais comment ils me semblent avoir

1. Festus, p. 446/8 L. Ce premier college siégait, comme beaucoup d’autres
corporations, dans le temple de Minerve sur I’Aventin. Il parait avoir été
un collegium scribarum histrionumgque. Si 'on remarque que dans ce temple
résidait aussi le collegium tibicinum Romanorum qui sacris publicis praesto sunt
(Varron, de ling. lat., vi, 17; Fest., p. 134), on pensera que Livius obtint le
droit de réunir 13 son college, en raison du lien que sa poésie dramatique (et
lyrique) avait avec les Iudi publici. C’est sous le couvert de la religion que
Rome a donné place officielle a la littérature. Apres, a I'époque impériale le
collegivin symphoniacorum qui sacris publicis praesto sunt (C. I. L., VI, 2293~
4416). 2. Paul Foucart, De collegiis scaenicorum artificun apud Graecos,
Paris, 1873. 3. LUpErs, Die dionysischen Kiinstler, Berlin, 1873. 4. Fr.
PoranD, Geschichte des griechischen Vereinswesens, 1909, p. 129-147; du
méme, article Technites dans P. W. 1934, V, col. 2473 et suiv. On sait que
cette activité s’est poursuivie au temps de ’Empire romain. 5. Sur la
liaison établie entre Dionysos et les Muses, cf. aussi L. R.. FARNELL, Cults of
the Greek States, v, (1907), p. 145 et suiv. Farnell cherche en Thrace I'origine
de cette liaison. Mais pour ’époque hellénistique, il est manifeste que la



206 PIERRE BOYANCE

omis les textes qui intéressent le plus prés Horace et Properce,
ceux de Théocrite et de Callimaque! On les chercherait en
vain dans les commentaires de Rothstein et de Barber et
Butler, notamment A ol est mentionné le lierre comme
attribut propre aux poctes. Les voici. Théocrite d’abord
(xvir Eloge de Ptolémée, trad. Chambry): «Jamais non plus
un homme habile 3 entonner un chant harmonieux n’est
venu aux concours de Dionysos sans obtenir de lui un présent
digne de son talent. ‘Aussi les interprétes des Muses célébrent
Ptolémée en reconnaissance de ses bienfaits». Callimaque en-
suite (Epigrammes, vii Cahen = A. P., 1x, 565): « Théaitctos
suit la voie d’un art pur. Et le chemin peut ne pas conduire,
Bacchos, au lierre que tu décernes; mais les hérauts ne clame-
ront le nom des vainqueurs que pour un court moment.
Lui, I'Hellade 4 jamais dira son génie». On peut se demander
a la rigueur si les concours auxquels il est fait allusion ne
seraient pas des concours dramatiques. Mais 'autre picce
(Epigrammes, vim Cahen = A. P., 1x, §66) parait avoir une
portée toute générale: «Le petit mot, Dionysos, suffit au
pocte heureux: “Victoire”, c’est son plus long discours. Mais
celui que ton souffle ne favorise pas, si on lui demande: “Eh
bien! quelle est ta chance?” - “Affreux, dira-t-il, est ce qui
m’arrive.” Que pareille phrase ne soit jamais pour qui trame
Iinjustice; pour moi, o dieu, les deux courtes syllabes.»
L’application que Callimaque se fait 2 lui-méme des faveurs
souhaitées de Dionysos montre bien qu’il ne s’agit pas de
concours exclusivement dramatiques et que le dieu est ici
inspirateur des pottes en général: pas plus qu’il ne s’agit
uniquement de théitres dans les joutes poétiques qu’aura dans
I'aedes & arbitrer Tarpa.

Ces constatations aident peut-&tre 3 mieux concevoir I'im-
portance que Properce donne & Bacchus dans sa glorification

liaison est d’origine littéraire; elle vient en particulier du théitre. Les
exégeses plus ou moins naturalistes doivent faire place a I'explication so-
ciologique.



PROPERCE 207

de la poésie. On voit ce qu'on gagne A ne pas considérer les
textes uniquement dans un rapport de filiation purement
littéraire, les influences uniquement comme s’exercant entre
un modéle et un disciple. J'ai bien été tenté de faire intervenir
aussi I'archéologie dans ces remarques. Car il y a & Rome
un monument encore bien énigmatique qui a fait couler
beaucoup d’encre, un monument tout empli de 'idée d’hé-
rofsation ct ot les représentations dionysiaques jouent un
role extrémement important.” Une des images essenticlles
en orne la coquille de I'abside; et c’est la mort d’une poétesse,
c’est le saut de Sapphd A Leucade. Une série de statues re-
présentées en bas relief alignent le long des nefs des figures
féminines en majorité et quelques figures masculines.? Telle
de ces figures tient le thyrse et le tambourin. Aux parois
sont suspendus — toujours en représentation de bas reliefs -
des objets dionysiaques faisant oscilla: tambourins, cistes, dou-
bles fltites. Je ne puis jamais parcourir ces images sans songer
a cet antre des Muses que Properce évoque dans son Elégie,
11, 2, 27. Je le puis d’autant moins que cet édifice est un antre,
c’est l’hypogée de la Porte Majeure:

Hic erat affixis wiridis spelunca lapillis
pendebantque cauis tympana pumicibus,

orgia Musarum et Sileni patris imago
fictilis et calami, Pan Tegaee, tui . . .

diversaeque nouem sortitae rura Puellae
exercent teneras in sua dona manus:

1. Sur le réle de ces représentations dionysiaques, cf. A. BRUHL, op. laud.
p. 144 et suiv., d’apres J. CARCOPINO, La basilique pythagoricienne de la Porte-
Majeure, 1927, p. 243 et suiv. Mais ces auteurs n’ont pas peut-&tre insisté
assez sur les statues représentées en bas-relief surtout au long des nefs.
Il faut y voir sans doute I'image d’un thiase humain, et non de divinités;
il parait difficile de ne pas mettre en rapport la prédominance de figures
féminines avec la Sapphd de l'abside. Sapphd, poétesse lyrique, est ainsi
placée dans une ambiance dionysiaque qui rappelle celle de ’'Ode 1, 1
d’Horace. 2. G. BENDINELLL, I] monumento sotterraneo di Porta Maggiore in
Roma, dans les Mon. d. Linc.. 1926, XX1, p. 708, p. 771.



208 PIERRE BOYANCE

haec hederas legit in thyrsos, haec carmina neruis
aptat, at illa manu texit utraque rosam . . .

«Il s’y trouvait un antre vert tout hérissé de stalactites; au
creux de la roche poreuse des tympanons étaient pendus —
c’étaient les instruments des Muses — et des masques du vieux
Siléne fagonné dans I'argile et ta fllite, Pan de Tégée . . . de
ci de 1a sur les neuf lots qui leur échurent les neuf vierges
emploient leurs tendres mains, chacune 2 son présent. Celle-
ci va cueillant du lierre pour les thyrses; cet autre, aux cordes
de la lyre harmonise le chant. Mais celle-ci tresse les roses
de ses deux mains. . .»

Des deux remarques trés partielles que je viens de présenter
il est difficile de tirer une réponse aux problémes que je
soulevais au début. Du moins ont-elles peut-Etre confirmé
la nécessité de préciser et de distinguer, quand on parle d'in-
fluence. En matié¢re littéraire on a une tendance 4 confondre
le probléme avec celui des sources, et les sources elles-mémes
sont volontiers recherchées dans tel ouvrage particulier. Or
s'il est possible pour la mythologie de Properce de prononcer -
quelques noms d’auteurs grecs, malgré la misére de notre
tradition, on a la surprise d’avoir A citer un nom comme
celui d'Homeére ou comme celui d’Hésiode et du reste a
évoquer plutdt une sphere de légendes que telle ceuvre définie.
Mais on constate aussi que le monde d’images dans lequel
Properce se complait correspond aux tendances de sa sensi-
bilité et que I'évocation des figures et des mythes grecs obéit
aux seules lois de son génie propre. Je ne veux pas prononcer
ici de jugement de valeur. Mais celui-ci, quel qu’il soit, se
doit d’abord de ne pas méconnaitre la nature et I'existence
des faits. La mythologie de Properce n’est pas due 3 «!'in-
fluence» des alexandrins; son unité particuliere n’était possible
qu'a Rome chez Properce, pour exprimer une sensibilité
raffinée et complexe, qui ne se laisse peut-étre pas analyser
cn termes trop simples, comme ceux qui consisteraient a
patler d’éléments grecs et d’éléments latins.



PROPERCE 209

- A la place qu’il faut sans doute reconnaitre  I'art plastique
dont pour nous les peintures de Pompéi ou les stucs de la
Farnésine sont les témoins les plus connus, s’ajoute d’une
facon plus générale ce qu’il faut appeler la vie, la vie qui
emprunte A la civilisation hellénistique des cadres sociaux,
on peut méme dire des institutions comme ce thiase de Bac-
chus dont jai suggéré I'importance pour Properce et son
ennemi Horace. Il serait peut-étre encore plus essentiel de
définir cette vie par ses aspects intimes, par les valeurs qui diri-
gent la conduite, les occupations, les plaisirs, les jugements sur
les gens et sur les choses. La aussi il est évident que cette vie
est complexe et méme c’est 1a que plus qu’ailleurs le vieux
fonds romain est présent et nous aide A comprendre la nature
des faits. Jen ai touché un mot a propos des images de guerre
chez les érotiques et spécialement chez Properce. Mais I'élé-
gie, qui se veut le reflet de la vie, manquerait de naturel si elle
ne respectait pas la complexité de cette vie-la au nom d’on
ne sait quel retour 4 on ne sait quelle nature. Elle ne serait
pas romaine du si¢cle d’Auguste, si elle n’était aussi profon-
dément hellénisée. Ne peuvent s’en attrister que ceux qui
cherchent & définir Ioriginalité des civilisations en termes
d’oppositions et de contrastes, et non d’efforts pour les sur-
monter.



210 PIERRE BOYANCE

DISCUSSION

M. Rostagni: Ringrazio il Sig. Boyancé delle molte cose che
mi ha apprese con la sua esposizione viva e penctrante. Sincera-
mente mi sembra che egli abbia posto le basi per una interpreta-
zione efficace e persuasiva di questo poeta cosi tormentato, cosi
problematico, cosi astruso. In particolare I'idea da lui affermata e
sostenuta con tutta una serie di acuti rilievi e di probanti ragioni
circa il sodalizio di poeti legati al culto di Bacco, questa idea mi
ha fatto molta impressione. Il Sig. Boyancé ha insistito sul valore
degli elementi mitologici in Properzio: che sono dal poeta colti-
vati, vagheggiati, idealizzati, cosi che fanno parte quasi della sua
vita, della sua societd, del suo ambiente. Ma basta cid per con-
cludere che facciano parte anche della sua poesiaz O non ¢ questa
un’altra cosa: Mi pare che, nonostante tutto, ad un vero valore
poetico gli elementi mitologici assurgano di rado. Per fare in-
tendere la differenza, metterei a confronto la maggior parte delle
fredde enumerazioni di eroi ed eroine, di cui Properzio si com-
piace, con quella che da inizio all’elegia 1, 3 (Qualis Thesea iacuit
cedente carina ecc.), in cul st ¢ veramente e raramente ottenuto
un primo effetto estatico: poiché ivi i paragoni mitologici con-
corrono a determinare l'atmosfera di intensa sospensione e di
trepida contemplazione su cui ¢ fondata questa elegia.

Resta la questione degli pscudonimi di Cinzia e di Delia, in cui
non posso non parlare pro domo mea. L'ipotesi che Cinzia debba
riportarsi all'immagine del Cynthius Apollo di Virgilio e all'ideale
callimacheo della poesia, si presenta a mio avviso troppo compli-
cata. Ma soprattutto poi essa mi sembra compromessa dallo stesso
Sig. Boyancé in quanto egli ammette che a Cinzia abbia servito
da precedente e da esempio Delia. Ora per Delia mi sembra
difficile sostenere qualsiasi collegamento con Apollo dio della
pocsia, mentre spontanca si offre 'attinenza con Artemide, dea
della caccia. E ben vero che nel libro di Delia non vi sono speci-
fiche immagini di caccia (come vi sono invece nel ciclo di Sul-



PROPERCE 211

picia: cfr. m, 9, sed procul abducit venandi Delia cura), ma vi &, netta
e caratteristica, 'atmosfera pastorale, idillica, arcadica della cam-
pagna: e tanto basta. D’altra parte nella figura di Delia manca
qualsiasi carattere colto: neppur I'ombra, in essa, della docta puella.

M. Boyancé: L’hypothese, selon laquelle il y aurait dans le nom
de Délie reflet de la personnalité d’Artémis plus que de celle
d’Apollon, s’appuie selon vous, sur le livre Trois, puisque 13 seule-
ment la chasse joue un réle important; mais c’est un livre ou
Délie n’apparait pas et cela me parait faire difficulté dans votre
interprétation. Celle que je donne du nom de Cynthie est un peu
compliquée, mais c’est que U'esprit lui-méme de Properce est vo-
lontiers compliqué; chez lui, on peut dire que souvent une simple
phrase, un mot sont le résultat de plusieurs influences qui conver-
gent ou sentrecroisent. Les noms des héroines de Varron, de
Cornelius Gallus, de Tibulle orientaient dans un sens apollinien.
Or Cynthius apparaissait dans un passage ol Virgile faisait mani-
festement écho 2 'idéal esthétique de Callimaque, idéal que Pro-
perce faisait sien. Le passage devait donc frapper Properce et
imposer  son choix cette épithete d’Apollon, entre tant d’autres,
pour qu'il en qualifie son inspiratrice.

En ce qui concerne sa mythologie, j'accorde que I'intégration
poétique de Cynthie aux héroines de la fable est plus ou moins
réussic; elle I'est pleinement dans I'Elégie 1, 3, moins ailleurs. Dans
I'élégie1, 3 cela est dii en particulier 3 I'influence de I'art plastique,
par exemple de la représentation d’Ariane endormie telle que la
fait connaitre la statue du Vatican. De toutes fagons je ne puis ad-
mettre que la mythologie ait été pour Properce un héritage mort,
un poids dont il n’a pu se délester. Elle correspond 2 une tendance
profonde, celle qui se fait jour quand il crée le monde des héroines.
Cela peut étre source de grande poésie; le passage sur Héléne dans
la pitce 1, 3 n'a pas sans raison charmé notre André Chénier.
Je reconnais que l'influence de la mythologie alexandrine a pu
étre trés grande, encore que les variantes rares des légendes con-
nues, telles qu’on les trouve chez lui, font bien souvent Ieffet
d’étre dues 2 sa propre fantaisie, révant en marge d’Homeére.



212 DISCUSSION

Schoene I'a montré. Properce crée 2 sa guise tel trait de caractere
inconnu, jusqu’a lui, de Briséis ou de Pénélope.

Pour le sodalicium auquel Properce a pu appartenir, c’est le
rapprochement avec les textes d’Ovide qui me parait fournir la
preuve la plus propre A appuyer ce qui ne reste, malgré tout en ce
qui le concerne, qu'une hypothese.

M. Klingner: Es ist wichtig, zwischen unmittelbarem und mit-
telbarem griechischen Einfluss zu unterscheiden. Gewiss gab es
schon bei Cornelius Gallus rémisch verwandelte griechische
Bestandteile. Das war der Grund, auf dem Properz weiterbaute.

Mit welchem Recht beruft sich Properz auf Kallimachos: Seine
kiinstlerischen Ideale sind von denen des Kallimachos verschieden.
- Seine schwierige, ungenaue Art liegt schr weit ab von der gewihl-
ten Genauigkeit des Griechen. Seine Kenntnis der Sage ist ver-
gleichsweise trivial. Aber schliesslich mochte fiir ihn alles als kal-
limacheisch gelten, was in der Nachfolge der rémischen Entdecker
des Kallimachos inzwischen entstanden war. So ist also, scheint
mir, die Frage nach Kallimachos bei Properz auch in den Zusam-
menhang zu stellen, in dem Herr Boyancé den unmittelbaren
und den mittelbaren griechischen Einfluss unterschieden hat.

Habe ich recht verstanden, so hat Herr Boyancé bei Gelegenheit
der Themen und Motive, die aus der Ilias stammen, mit Recht
bemerkt, dass Properz 1, 11, 23 tu mihi sola domus, tu, Cynthia,
sola parentes den Gedanken der besorgten Andromache auf sich,
den Mann, iibertragen hat. Das ist iiber den Einzelfall hinaus
denkwiirdig. Die Rollen sind zwischen Mann und Frau ver-
tauscht: Diese Umkehr des Verhiltnisses, wofiir es zuerst bei
Catull erstaunliche, bisher kaum gewiirdigte Beispicle gibt, hat
die ganze neue Liebesdichtung der Rémer erst entstehen lassen.
Die Geliebte ist domina, der Liebende unbedingt abhingig und
der Licbe mit seinem ganzen Wesen verfallen, etwa wie die
Frauen der Sagenzeit bei den hellenistischen Dichtern. Nur, weil
es uns aus der spiteren Dichtung so vertraut ist, empfinden wir
meist nicht den bestiirzenden Wandel, der sich da bei Catull
ereignet hat.



PROPERCE 213

M. Boyancé: Je vous remercie de vos observations. Properce
voulait étre un nouveau Callimaque, mais il y a un abime entre
I'élégance séche de Callimaque et la complication obscure de
Properce. Properce n’a pas pris conscience de 'abime qui le sé-
parait de Callimaque. Pour ce qui est des héroines, je suis heureux
que ma manicre de voir ait été approuvée; je ne veux pas insister
davantage. Un doute a été exprimé sur la réalité du sentiment qui
se trouve dans I'élégie 11, 17 adressée & Bacchus et jen suis vo-
lontiers d’accord: le culte en cause n’est pas de nature 3 engager
ici profondément la sensibilité religicuse du poete. Il faut penser
plutdt & une espéce de jeu qui est & mi-chemin entre la conviction
et le scepticisme. Le mythe ne se situe pas cependant sur le plan
de la pure littérature, de la pure convention comme chez un
moderne. Je songerais plutdt 2 ce que Monsieur Schefold dit de
la peinture de Pompéi. Il existait des fétes qui groupaient les
pottes pour honorer Bacchus, dans une atmosphére littéraire,
joyeuse et tout de méme sacrée; la piece 11, 17 a été composée selon
moi pour une de ces fétes. Sur les transformations que Properce
a fait subir aux vers adressés chez Homeére par Andromaque 2
Hector, les suggestions présentées sont importantes. Il est curieux
qu’a Rome la femme aimée apparaisse comme une domina, comme
souveraine, ce qui ne semble pas le cas dans I'amour alexandrin.
On dirait qu’il y a comme un renversement de I'idée traditionnelle
de la femme 2 Rome. A Rome la femme a une situation plus
éminente dans la famille qu’en Gréce. Les poctes romains réagis-
sent contre les valeurs de la morale romaine; mais en realité leur
réaction est influencée par elles. Les élégiaques romains allaient
d’autant plus loin dans la révolte que 'autorité était plus affirmée.

M. Klingner: In der griechischen Dichtung, abgesechen von
Komédie und Epigramm, wo das Pathos von vornherein nicht
ganz ernst genommen ist, vermeiden es die Dichter, einen Mann
darzustellen, der ganz der Leidenschaft verfallen ist. Das was ich
das grosse geistig-seelische Abenteuer Catulls nennen méchte, hat
diese und andere Schranken in Kunst und Leben niedergelegt und
dadurch etwas unerhdrt Neues eingeleitet.



5 04 DISCUSSION

M. Bayet: L'«introduction 3 Properce» de M. Boyancé donne
ample matiére 2 la réflexion. D’une étude aussi poussée, je ne
voudrais retenir pour I'instant que trois problémes majeurs sur
lesquels la discussion permettrait sans doute de porter une certaine
lumiére.

Le premier est celui de lattitude de nos poctes 2 I'égard de
Callimaque, considéré comme représentant caractéristique de
I’ Alexandrinisme grec. Je distingue trois attitudes différentes. Ca-
tulle se donne pour but la transposition exacte des picces de Cal-
limaque, presque en guise d’exercice scolaire: il s’entend que le
traducteur a du génie et que, vraisemblablement bilingue, il gofite
les effets différents du grec et du latin signifiant la méme chose.
Pour Horace et pour Virgile, la lecon de Callimaque est intégrée 2
un ensemble de procédés (qui ne sont pas propriété du seul Cal-
limaque), constituant la technique alexandrine, et dont ils usent
avec grande liberté, chacun selon son tempérament. Properce et
Ovide, au contraire, dans une société beaucoup plus alexandrini-
sée, prennent leur visée directe sur Callimaque avec le dessein non
de le traduire ou de l'utiliser, mais de rivaliser avec lui. Encore faut-
il s’entendre. M. Klingner a parfaitement raison quand il prouve
qu’il y 2 un abime entre Properce et Callimaque. Et il y en a un
autre, tout opposé, entre Callimaque et Ovide. La comparaison
de Callimaque fait paraitre Properce trop heurté, Ovide trop
fluide. Mais c’est que chacun des poctes latins s’est voulu une ori-
ginalité propre: nécessité absolue 4 I'égard d’un public assez cul-
tivé pour lire et gofiter le potte grec en son texte original, sil
le voulait. Bien que, en certains cas, la question se pose encore,
si les difficultés de Properce ont été, ou non, voulues par lui.

Quant 2 l'originalité que s’est donnée Properce, elle consiste
d’abord en la création d’une langue poétique, dont M. Klingner
fixe le caractére d'un seul mot: «Ungenauigkeit», imprécision
ou plutdt «non-coincidence» entre le signifiant et le signifié. On
ne peut supposer que Properce sache insuffisamment le latin!
Qu'il s’agisse d’un procédé voulu, et propre A créer de tres riches
impressions poétiques, c’est ce que suffirait 3 prouver I'exemple,



PROPERCE 215

en France, de Verlaine et de Mallarmé (Alfred de Musset aussi
parfois, mais plus inconsciemment). Une marge, méme presque
imperceptible, entre le mot et la chose, auréole, renouvelle, oblige
aussi le lecteur 2 un effort créateur et 3 une sorte de complicité
avec I'écrivain.

L’emploi de la mythologie peut sembler antithétique parce
que nous sommes trés frappés de la netteté de son expression
plastique gréco-latine. Et il est loisible, en ce sens, d’évoquer en-
core Mallarmé en qui s'intriquent et se valorisent pér antithese
le flou affectif et la précision descriptive; ou, mais sous dosages
différents, Baudelaire encore. Seulement 'accumulation des noms
d’héroines autour de Cynthie me laisse réveur. Bien entendu, il
n’est pas question d’évoquer des ressemblances de caractére ou de
destin: ce serait chaotique. Ne s’agirait-il pas d’un autre type
d’imprécisions, pour faire jouer autour de la personne aimée,
comme une atmosphere irisée, quantité de suggestions de beauté,
plus ou moins appuyées du souvenir d’ceuvres d’art (les Romains,
a cette date, en sont obsédés): Autre approximation poétique,
donc, et appel analogue A I'imagination du lecteur. Sans compter,
il va de soi, la volupté musicale des noms grecs, et tous les sou-
venirs qu’ils évoquent, d’ Homeére ou d’Hésiode; et I'étalage d’une
érudition 3 la fois immense et monotone.

Cette mythologie, exprime-t-clle, en certains cas, des réalités
sociales et religieuses plus profondes que celles du jeu poétique:
Je n’en sais rien. Je serais tenté de schématiser I'expansion des
fables grecques dans le monde latin sous une formule double:
enrichissement de la poésie, détérioration de la religion. Je ne
crois pas, au temps ot écrit Properce, qu'un groupe de poctes se
soit mis sérieusement sous le patronage de Bacchus. Je me de-
mande méme si I'on n’a pas exagéré la portée du fameux vers
de Naevius: Libera lingua loquemur ludis Liberalibus.

Je ne disconviens pas qu’il y ait eu des groupes bachiques re-
ligieux; ni que le dionysiasme ait eu sa part dans certains cultes
mystiques: on n'a garde d’oublier les représentations funéraires
ni 'hypogée de la Porte Majeure 3 Rome. Mais peut-on affirmer



216 DISCUSSION

le moindre sentiment religieux quand la poésie de Properce
évoque les Muses, les Nymphes, la thiase bachique?

Il est bien sfir qu'on doit tenir compte des datations, et essayer
aussi dans chaque cas de déterminer la part de la poésie et celle
de la religion. Par exemple, lorsqu’il s’agit de I'antre des Nymphes:
un culte grec, bien attesté au III*™® sidcle avant notre ére, sert
de support au genre littéraire de la Bucolique; mais ensuite a joué
son réle comme élément d’'un dionysiasme mondain.

M. Boyancé: Les suggestions si riches, si variées de M. Bayet

posent une série de questions. Il y a les réactions diverses des
poétes successifs 2 I'égard du méme Callimaque. Il y a ce qui a été
dit de 'imprécision du vocabulaire de Properce. Je le crois, cette
imprécision est voulue; il suffit de remarquer combien, quand il
le désire, Properce sait arriver 3 la clarté. Je releverai une parti-
cularité, un des moyens dont il use pour ses effets voulus d’impré-
cision, son usage de lablatif qu'a étudié une dissertation de
H. Bausch (Studia propertiana de liberiore usu ablativi, diss. de
Marbourg, 1920). Ce cas a recueilli en lui 'héritage de trois cas,
ablatif proprement dit, locatif, instrumental. Bien des fois chez
Properce on ne peut déterminer avec netteté auquel on a affaire;
le potte use consciemment de 'ambiguité que lui offrait le fait
~grammatical. Pour sa mythologie, on note le méme contraste
entre la précision de certains contours et certaines manques de
logique. Les comparaisons, ol elle est utilisée, semblent parfois
boiteuses. Maladresse? Art calculé: on peut hésiter.

Il est certain que la mythologie, puisque nous parlons de mytho-
logie, ne peut représenter la méme chose pour un Latin et pour
un Grec. Le premier en est séparé par une sorte de distance qui
lui permet davantage une attitude de jeu. Mais un jeu qui n’est
pas nécessairement frivole ni peu respectueux. Quand un groupe
de pottes se met sous le patronage de Bacchus, —et cest le cas
indubitable pour celui que nous fait connaitre Ovide —, il veut
glorifier par le prestige du dieu grec la conscience qu'il a de lui-
méme.

M. Poschl: Als eine der wichtigsten und einleuchtendsten Thesen



PROPERCE 217

des Vortrags mochte ich hervorheben, dass das mythologisch
Bildhafte bei Properz nicht als spielerischer Zierat aufzufassen
ist. Herr Bayet fand die gliickliche Formulierung, dass das Mytho-
logische eine bestimmte Atmosphire schafft, eine Atmosphire
gehobener Feierlichkeit. Bei Properz kénnte man fast noch weiter
gehen und sagen: cs ist eine Atmosphire, die in manchen Gedich-
ten fast etwas Religitses haben kann. Das Mythologische wird hier
zur Chiffre einer neuen echten Religiositit. Denn obwohl dem
Dichter die offizielle Religion und auch die Mysterienreligionen
nichts bedeuten, hat er doch einen neuen Bereich des Religitsen
erschlossen: die Religion der Liebe. Und die Mythologie der
Liebe, die Herr Boyancé so eindrucksvoll uns vor Augen gefiihrt
hat, ist in threm Kern ein Ausdruck dieser Religion.

Was den realen Hintergrund des properzischen Bacchusgedich-
tes betrifft, so wird es wohl richtig sein, einen solchen anzuneh-
men. Dionysos als Symbol des Dichtertums spielt jedenfalls in der
augusteischen Dichtung eine grosse Rolle. Das beweist z.B. der
grossartige horazische Hymnus «Bacchum in remotis» (c. 2,19),
wo der Gott (wie die Gotter der vierten Rémerode als Besieger
der Giganten) als Bezwinger des Hollenhundes erscheint, worin
die Macht der Dichtkunst angedeutet ist, die iiber Leiden und
Tod triumphiert. Die Bedeutung des Dionysos in der augustei-
schen Dichtung wie iibrigens auch in der pompejanischen Malerei
mag daneben auch mit einer Neubelebung des dionysischen Kultes
zusammenhingen (Servius spricht von einer solchen durch Cisar),
aber bei den Dichtern ist vor allem Dionysos gottliches Symbol
ihres Dichtertums.

M. Boyancé:  Ce qui peut nous inviter 3 relever ‘un certain
aspect religieux de la mythologie de Properce, c’est notamment
sa religion toute nouvelle de 'amour. Un jeu, si 'on veut, mais
un jeu dans un sens noble. Naturellement, quand le poéte divinise
Cynthie, ce n’est pas & prendre 2 la lettre, au sens d’une apothéose.
Mais il y a dans ce jeu méme le reflet des honneurs donnés par
I'héroisation solennelle dans leur bois sacré des Manes de Calli-
magque, de 'Ombre sacrée de Philitas de Cos, qui s’'inspire cer-



218 DISCUSSION

tainement de I'héroisation cultuelle pratiquée dans les milieux ale-
xandrins. Properce emprunte 2 la religion I'atmospheére sacrée dont
il entoure ceux qu’il glorifie. C'est un peu ce qui se passe, mutatis
mutandis, avec U'art des jardins étudié par M. Grimal: méme de-
venu profane, il garde de ses origines sacrées un certain caractere.

M. Wilkinson: M. Boyancé has provoked a lively discussion,
and by now nearly everything that had occurred to me to say has
been said. I have gained a clearer understanding of how the Greek
mythological world came to be idealised by these Roman poets.
Catullus in his 68th poem concentrates on re-living an intense
moment of his life. With characteristic complacency he thinks of
Laodameia as a comparison with Lesbia because she was a type
of passionate devotion, and because the only moment ever re-
corded that could rival his moment of ecstasy was the reunion of
Laodameia with her dead husband. Propertius thinks of the same
story because he is obsessed with thoughts of what may happen
after death. He dwells on his own devotion, not Cynthia’s, and
so he identifies himself with Protesilaus:

Illic Phylacides iucundae coniugis heros
non potemt caecis immemor esse locis.

To both poets the legend is intensely moving for personal reasons.
These mythological exempla, which often seem so trite and me-
chanical to us, could still fire a poet’s imagination. A notable
parallel is that of the English poet of the carly nineteenth century,
John Keats, a young chemist’s assistant, who kindled his romantic
vision of the Greek mythological world by poring over Lem-
pricre’s Classical Dictionary.

I was much interested by what M. Bayet said about modern poets
in France. English-speaking poets too have developed traits found
in Propertius. The American poet Ezra Pound, who, whatever
one may think of him, has been one of the chief influences on our
recent poets, indulged in garbled versions of Propertius, which
is evidence that he recognised the affinity. The sudden, unex-
plained transitions in Propertius have led logical-minded critics



PROPERCE 219

to attempt too much transposition in his text. His logic is one
of thought-association, not the strict, explicit logic which is
pre-eminently Greck. His constant switching into mythological
exempla is a symptom of this habit of mind. Again, as M. Bayet
mentioned, his use of words is much less precise than that of
most Greek and Roman writers; and he forces his syntax to
strange, striking, powerful expressions puzzling at first to the
reader. These sudden transitions, the allusiveness, the tortured
syntax, are features of our modern poetry. It is left to the reader
to perceive the connection. And as a joke is more amusing the
less it has to be explained, so the sudden perception of the con-
nection between two fields of associations is more exciting when
we make it without having it made easy by the poet. (One is
reminded of Cicero’s explanation of why we take pleasure in
metaphor.) Now that readers are accustomed to these features
of modern poetry, they are rediscovering the genius of Propertius,
who was underrated in the nineteenth century partly because
poets tended then to be judged on moral grounds as well as
poetic. :

M. Boyancé: Je suis moins sceptique sur une certaine valeur
religieuse du college des pottes. On ne peut pas enticrement as-
similer son cas & celui d’'une Académie de Sainte-Cécile, qui ne
pense guére 3 la patronne. Il faut songer au rdle religieux des col-
Jages 2 Rome; ils offrent aux membres une occasion de se retrou-
Ver en présence du saint patron, un peu comme les corporations
du Moyen Age. J'ai particuliérement gofité les rapprochements
entre la poésie romaine au temps de Tibulle et de Properce et la
poésie anglaise, mais mon peu de compétence m’interdit de les
juger. Il faut rapprocher les procédés poétiques de Properce et
ceux de certains modernes, selon la suggestion de M. Bayet. Clest
parfois aussi le cas pour Virgile, mais pas au méme degré que
pour Properce qui va plus loin. On peut constater en France chez
nos étudiants que Properce les attire plus que Tibulle; ils sont
séduits par ses difficultés mémes, les brusques sauts d’'une idée 2
P'autre, sa richesse d’émotion. Il leur parait plus moderne. J'ai-



220 DISCUSSION

merais savoir s'il suscite les mémes réactions en d’autres pays.

M. Klingner: Die Schwierigkeiten in den syntaktischen Fiigun-
gen des Properz sind gewollt; ich bin fest davon iiberzeugt. Ja, sie
folgen aus dem Bestreben, das eine Hauptsache seines Kunstwillens
ausmacht: er weicht der Banalitit aus. Kallimachos hat es auf
cine andere Weise getan.—Zu diesem Bestreben kommt der
Wille zur Lebendigkeit. Manche Schriftsteller und Dichter suchen
eine Fasslichkeit derart, dass der Horer weiss, was kommt, kaum,
dass ein Satz, ein Satzteil ausgesprochen ist. Ist aber dieses Ziel
im Gang der Kunst einmal erreicht, dann droht die Banalitit,
die Unlebendigkeit. Dann kommt die Zeit fiir diejenigen, bei
denen sich in jedem Wort etwas Neues, Unerwartetes ereignet.
Zu ihnen gehért Properz.

M. Bayet: En ce sens aussi, je mettrais le morcellement des
Elégies de Properce au compte d'un procédé: jeu de surprise et
de contraste entre des fragments poétiques courts (du type de
I'épigramme, plus ou moins), juxtaposés sans transition. Un pro-
cédé analogue était 3 la base de ce que jai appelé le «lyrisme
pittoresque» de Virgile dans les Bucoligues et encore dans certaines
parties des Géorgiques.

M. Pischl: Ich méchte es mit Herrn Rostagni fiir moglich hal-
ten, dass in Cynthia und Delia eine Bezichung zu Artemis steckt.
Die Geliebte, die man sich wiinscht, ist unschuldig und treu, so
wie Artemis oder ihr heiliges Tier, das Reh, als Symbol des arte-
misischen Bereiches der Liebe auf attischen Hochzeitsvasen
erscheint, wie Ludwig Curtius in einem Vortrag gezeigt hat.
Tibull und Properz haben vielleicht diese Seite der Artemis in
Delia und Cynthia ansprechen wollen. Aber vielleicht ist auch
nur die Bezichung auf den Dichtergott Apoll gemeint.



	Properce

