
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 2 (1956)

Artikel: Properce

Autor: Boyancé, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

PIERRE BOYANCE

Properce





PROPERCE

Etudier les influences grecques sur Properce, c'est en un
sens etudier tout Properce: il n'est pas une de ses elegies

pour lesquelles le probleme ne se pose pour quelque detail
de pensee ou d'expression et surtout on n'ignore pas que c'est
la conception mane de sa poesie dont on a a se demander ce

qu'elle doit aux modeles grecs. Les influences grecques sont
si evidentes qu'on peut penser que la question la plus urgente,
celle aussi qui permet davantage d'aller ä l'essentiel, serait

plutot de se demander ce que Properce ne doit pas ä la Grece.
En ce sens 1'article si remarquable que M. Erich Burck con-
sacrait recemment dans 1 'Hermes (80, 1952, pp. 163-200) aux
«Römische Wesenszüge der augusteischen Liebeselegie» ou-
vre des perspectives qui pour Properce singulierement sont
tres instructives. Ii ne saurait etre conteste que l'elegie de

Properce n'est ce qu'elle est que parce qu'elle a pousse dans

le sol romain de profondes racines, qu'elle y a puise une seve

originale comme il n'aurait ete concevable nulle part ailleurs,
et sa vie profonde, sa resonance lui viennent de lä. Les

remarques que je vais presenter ne sauraient en aucune mesure
aller contre cette tendance tres profitable et tres equitable de

travaux recents.
Mais je suis de ceux qui estiment qu'il n'y a pas lieu ici

d'introduire des oppositions irreductibles, qui ne croient pas

que donner beaucoup a la Grece, ce soit necessairement
retirer beaucoup ä Rome. Dans les choses de 1'esprit, il n'en
est pas comme dans Celles de la matiere, ou il ne saurait y
avoir place dans un meme espace pour plusieurs corps don-
nes. Une poesie peut a la fois etre profondement hellenisee

et n'en etre pas moins profondement romaine, sans cesser
d'etre elle-meme - et d'etre profondement humaine.

C'est qu'il s'agit de s'entendre quand on parle d'influences

et je voudrais attirer d'abord votre attention sur ce que ce



PIERRE BOYANCE

concept, utile certcs, appelle d'eclaircissements.Toutes les idees

dont nous usons en matiere d'histoire litteraire ne sont que
des instruments imparfaits qui ont sans cesse besoin d'etre
mis au point, critiques, corriges, revises et nous devons eviter
avant tout, alors qu'ils doivent etre ä notre service, de nous
faire les esclaves de leurs suggestions implicites. Le terme
d'influences a l'avantage de mettre en evidence qu'un ecri-
vain n'a pas la jouissance d'un univers clos, dont il serait le

pur createur. Mais il presentc lc risque de nous faire confon-
dre bien des manieres, dont unc realite - ici le monde et la
litterature des Grecs - peut par sa presence plus ou moins
proche determiner les comportcments du poete. D'abord il
y a diverses sortes d'influences: celle de la culture grecque que
Properce a regue quand il a fait ses etudes, celle des modeles

grecs qu'il a pu se proposer consciemment, celle des poetes
qu'il n'a pas cesse de lire pour le plaisir seul de les lire.
Mais il y a aussi, plus indirectes, mais non moins actives, plus
inconscientes, mais non moins profondes, celles du monde
ou Properce a vecu et qui etait une societe tout hellenisee;
il y a Celles du cadre meme de la vie, des ocuvres d'art qu'il
proposait aux yeux de cbacun - et Properce, on le sait, les

goütait particulierement. Ii y a celles des habitudes de cette
vie, vie de plaisirs elegants mais fort libres aussi. Ii y a celles,

plus diffuses encore, de conceptions, d'idees impregnant le
fond meme de la conscience.

A cette enumeration, qui est loin d'etre limitative, des

sources d'influences, il faudrait joindre celle des manieres de
les subir. Properce manifestement a une attitude d'accueil
extremement large; si on le compare ä Tibulle, la riche
variete de sa matiere vient notamment de cette multitude
d'influences auxquelles il se livre volontiers. Properce me
parait tres influen^able et je signalerai en passant qu'une des

sources de ses difficultes, de ses obscurites est la: dans un meme
passage, dans un meme vers, je dirais presque dans un meme
mot, on sent se heurter des influences diverses qu'il n'arrive

i



PROPERCE

pas toujours et peut-etre ne cherche pas ä dominer entie-
rement et ä unifier. Les heurts meme de sa composition doi-
vent tenir en partie ä cela et je suis d'avis pour ma part qu'on
ne doit recourir ä l'hypothese des interpolations, remise en
faveur aujourd'hui par M. Jachmann,1 que tout ä fait en
desespoir de cause, apres avoir epuise toutes les explications
tirees de la psychologie litteraire de Properce.

D'ou son choix de la forme meme de l'elegie. Telle qu'il l'a

con^ue et realisee, l'elegie est un genre ouvert, qui fait un
libre echo aux autres genres, sans aucun scrupule de limitation
formelle. Ii lui arrive d'integrer telle quelle une epigramme
cntiere de Leonidas de Tarente, traduite presque litteralement
(A. P., ix, 357 in, 13, 43 et suiv.) La recherche patiente des

erudits, surtout de Leo,2 de Mallet,3 de Gollnisch4 a multiplie
les rapprochements avec 1'epigramme, la comedie et, issues

de l'une et de 1'autre sans compter l'elegie narrative des

Alexandrins et peut-etre leur elegie subjective (Philitas), les

lettres amoureuses des sophistes grecs. Mon dessein n'est pas
aujourd'hui de revenir sur l'infini detail de ces rapprochements.

Il est, faisant la somme, de constater que Properce,
plus qu'aucun autre elegiaque, a ouvert l'elegie ä toutes
sortes d'influences et de ne pas m'etonner qu'il ait lui-meme
en quelque mesure fait la theorie de cette indifference relative

aux genres litteraires dans cette importante piece ä la fin
du livre 11, ou il donne comme ses devanciers, ceux parmi
lesquels il voudrait voir la gloire le placer indifferemment,
Varron, Catulle, Calvus et Gallus. N'a-t-il pas dans le poeme
xxxii rapproche egalement sa Cynthie de Lesbie;

Haec eadern ante illam impune et Lesbia fecit. (V. 45)

1. Dans la Festschrift Fritz Schulz, Weimar, 1951. 2. Plautinische
Forschungen, 2e ed., Berlin, 1912, p. 151 et suiv.; cf. du meme: Elegie und
Komödie, Rheinisches Museum, N. F., 55, p. 504-611. 3. F. Mallet, Quaestiones

Propertianae, diss. Göttingen, 1882. 4. Th. Gollnisch, Quaestiones elegiacae,
diss. Breslau, 1905.



172 PIEKRE BOYANCE

C'est pourquoi aussi, quand il se place solennellement au
debut du livre ill sous le patronage de Callimaque et de Phi-
litas, il y a lieu comme l'a montre jadis Jacoby1 d'entendre
cette filiation dans un sens tres large et il est impossible d'en
deduire l'existence d'une elegie subjective des Alexandrins
(comme il est du reste, en sens inverse, impossible d'en
deduire qu'elle n'ait pas existe).

Ces considerations preliminaires laissent assez entendre que
le probleme des influences grecques sur Properce demanderait

une mise au point tres ample des recherches qui ont ete

poursuivies, qu'il s'agisse des liens avec l'elegie grecque, des

rapports avec l'epigramme, la comedie ou les lettres amou-
reuses. En dehors meme des genres et des themes qui s'y
rattachent plus ou moins, il y a lieu d'envisager aussi les

expressions memes; naguere une bonne etude de M. La
Penna2 critiquait les affirmations de Richard Reitzenstein3

qui avait voulu trouver des origines romaines ä ccrtaines
de ces expressions typiques du sermo amatorius\ il n'avait pas
de peine a montrer par des rapprochements approprics ce

qu'il y avait de force dans cette these.

Ce que je voudrais aujourd'hui, c'est etablir sur deux

points particuliers, combien il est necessaire d'entendre tres

largement le probleme des influences grecques, quels facteurs
varies se melent inextricablement, de ceux que j'evoquais
tantot.

I

L'idealisation mythique de Cynthic nous est presentee des

son nom meme. Mais comment faut-il l'cutendrc > On songe
en grec ä Kuvöro«; et on songe a Kuviha, ä Apollon et ä

i. Zur Entstehung der römischen Elegie, Rhein. Mus., N. F., 60 (1905), p.
38-105. 2. Ant. La Penna, Note sul linguaggio erotico dell'elegia latina,
Maia, 1951, p. 1 et suiv. 3. Richard Reitzenstein, Zur Sprache der
lateinischen Erotik, dans les Sitzungsberichte der Heidelberger Akad. der Wiss.,

1912, 12. Abh.



PROPERCE 173

Artemis. M. Rostagni dans sa belle et recente Storia della

letteratura latina songe plutot ä celle-ci. Ii y songe egalement

pour Delie.1 Il est assez clair en effet qu'il y a entre les deux

noms - tous deux deliens - un rapport et il serait meme utile

pour la chronologie respective de nos deux poetes de deceler

qui d'eux a la priorite sur 1'autre. M. Rostagni voit dans

Delia l'epithete d'Artemis chasseresse «in perfetta aderenza

perciö col mondo delle immaginazioni pastorali onde traeva
origine la sua poesia». Mais d'une part 1'Artemis invoquee
en tant que deesse de la chasse l'est-elle specialement avec
reference ä Delos? D'autre part l'imagination rustique de

Tibulle le porte-t-elle plus particulierement vers les plaisirs
de la chasse Ceux-ci, qui flgurent dans la Dixieme Bucolique
et chez Properce sont absents, me semble-t-il, des pieces

pour Delie et pour Nemesis. Quant ä Cynthie un surnom
campagnard me parait encore moins probable. Aussi pour
ma part c'est plutot vers Apollon qu'avec Rothstein2 je
continuerais de regarder, surtout si je songe ä la Leucadia
de Varron, qui fait songer ä 1'Apollon de Leucade, celebre

par le saut de Sappho et a la Lycoris de Gallus qu'on a mis

en rapport avec l'Apollon Lycoreus mentionne par Calli-
maque (Hymnes, n, 19).

Que la priorite joue en faveur de Tibulle, me parait re-
sulter du calembour qu'il y a entre le nom latin Plania et le

nom grec Deha. C'est ce calembour qui a suggere d'abord
le nom apollinien et Properce est venu ensuite; mais pourquoi
Cynthie? C'est, je le suppose, parce que Cynthius figurait
dans la poesie latine en des vers qui ne pouvaient pas ne pas
avoir pour le Callimaque romain une importance toute par-
ticuliere. On sait l'influence que d'une fa^on generale les

Bucoliques ont exercee sur les elegiaques; on sait l'importance
exceptionnelle que Properce leur attribue dans l'evocation
qu'il fait au livre 11 des poetes ses predecesseurs. Mais dans

i. Storia della letteratura latina, 11, L'Impero, Turin, s. d. [1952], p. 142
(Delie); p. 160 (Cynthie). 2. 2e ed., Introd., p. 26.



174 PIERRE BOYANCE

les Bucoliques il y avait un passage qui devait l'attirer plus

que tout autre, parce que Virgile y illustrait d'une image
frappante le goüt de la Musa tenuis. C'est au debut de l'Eglo-
gue vi:

Cum canerem reges et proelia, Cynthius aurem
uellit et admonuit: Pastorem, Tityre, pingues

pascere oportet oues, deductum dicere carmen.

Properce, le Callimaque latin, n'ignorait pas que lä Virgile
faisait un echo direct ä ce prologue des Aitia, que les papyrus
nous ont appris ä mieux connaitre:

[Kal yap o]ts 7rpdmcrrov epooi; era SsXtov sfbjxa
[yöüvatnv] 'AtcoXXcov sItov o poi Auxio?'

[yj 8eov a]ppiv aoiSs, to pev 0üo<; otto Ttiyiaxov
[ßoaxstv tt]]v pouoav S'tb'yaö-e, XerarocXeTjv.

«C'est ainsi que lorsque, pour la premiere fois, je posai sur
mes genoux ma tablette pour y ecrire des vers, Apollon
Lycien m'a dit: "Certes, il faut, aede, que pour nous autres
dieux, vous fassiez paitre une brebis aussi grasse que possible,

mais la Muse, o mon ami, il faut qu'elle soit elegante
et fine" »

Virgile avait lui-meme substitue au Ahxio? de ce passage
callimacheen le Cynthius d'un autre passage, au debut de

1'Hymne ä Delos:

'£2? Moüaai tov äoiSov o pi] fKp-TrXeiav islet]
sX&oucuv, tu? <Doü6o<; one, AtjXoio XaS-yjToci.

ArjXw vuv otprj^ a—oSdcaaopai, ose, av 'AttoXXmv

KbvQ-to? alvYjay] pe cpDo)? äXeyovToc TdWjVY]?.

(.Hymnes, iv, v. 7 et suiv.)

Si je ne m'abuse, Properce en appelant Cynthie de ce nom
se serait done souvenu ä la fois de Virgile et de Callimaque

- de Virgile traduisant ce qui etait pour ainsi dire la devise
de sa propre poesie ä lui Properce. La mecanisme psycholo-



PROPERCE 175

gique ainsi declenche serait celui que M. Jean Hubaux a

montre a l'oeuvre pour ccs vers de Properce qui parlent des

Bucoliques: Properce y mele inextricablement reminiscences
de Theocrite et de Virgile; pour evoquer les themes poeti-
ques mis en ceuvre par ce dernier, il lui arrive de se referer

non pas directement ä ceux-ci, mais ä ceux de Theocrite dont
ils sont l'echo, en sorte que le lecteur abuse chercherait vai-
nement chez Virgile la lettre de ce que Properce semble y
decouvrir et qui est en realite chez Theocrite.1

Je voudrais etudier maintenant un des usages les plus signi-
ficatifs que Properce fait de la mythologie pour l'idealisation
de Cynthie, je veux parier de ces comparaisons par lesquelles
il rapproche d'elle les heroines de la legende.

Notons d'abord ce trait general que c'est Cynthie, la

beaute, la conduite, la vie de Cynthie qui appellent le plus
souvent ces comparaisons et que par suite dans les fables

auxquelles il est recouru, ce sont les figures feminines que
nous voyons surgir au premier plan et souvent elles seules,

sans que la personnalite de ceux qui les aimerent retienne
l'attention. C'est que l'amour de Properce est ou affecte d'etre
tout entier desinteresse, tout entier domine par la pensee de

celle qui lui est chere. Properce sacrifie tout a Cynthie, ne
vit que pour elle, que par elle. Son esprit n'est peuple que
d'elle, malgre les souffrances qu'elle lui cause si souvent. Dans

son imagination mythique nous retrouvons transposee cette
meme domination par la figure de l'aimee. Et voilä un premier
trait et un trait fort important qui est significatif de Properce.

De ces comparaisons le plus grand nombre a trait a la
beaute de Cynthie. Tantot Cynthie est comparee, tantot
Cynthie est preferee aux beautes illustres de la fable:

Tu licet Antiopae formam Nycteidos et tu

Spartanae referas laudibus Hermionae,

1. Properce, II, xxxiv, v. 67-76. Cf. J. Hubaux, Le realisme dans les Bucoliques

de Virgile.



176 PIERRE BOYANCE

et quascumque tulit formosi temporis aetas,

Cynthia non illas nomen habere sinat,
nedum, si leuibus fuerit collata figuris,

inferior duro iudice turpis eat.

«Tu peux rappeler et louer la beaute d'Antiope, la fille de

Nyctee, d'Hermione de Sparte, de toutes Celles qui fleuri-
rent au temps des äges de beaute: Cynthie ne leur permettra
point de garder leur renorn; tant s'en faut que si tu compares

des merites legers, devant un juge rigoureux, honteu-
sement eile succombe» (1, 4, 5 et s.)

En 11, 2, 13-14 cc sont les deesses mcmes de l'Ida qui sont
invitees ä s'effacer devant Cynthie. En 1, 19, 11 et suiv. est

evoque le sejour infernal:

Illic, quicquid ero, semper tua dicar imago:
traicit et fati litora magnus amor.

Illic formosae ueniant chorus heroinae,

quas dedit Argiuis Dardana praeda uiris.

Quarutn nulla tua fuerit mihi, Cynthia, forma
gratior...

«Lä-bas tout ce que je serai, toujours ma simple image
sera dite t'appartenir. Un grand amour fait traverser jus-
qu'au fatal rivage. Lä-bas peuvent venir en choeur les belles
heroines que lc saccage dardanien a livrees aux guerriers
d'Argos: d'aucune d'elles la beaute, Cynthie, ne saurait me
charmer plus que la tienne».

Mais ces heroines ne sont pas seulement d'une beaute absolue,

permanente: elles le sont de telle ou telle maniere, en telle

ou telle circonstance ou elles fournissent pour Cynthie des

termcs de reference appropries. Elles ont par exemple la
haute stature, deesses et heroines ici melees:

et maxima toto

corpore et incedit uel Ioue digna soror,
aut cum Dulichias Pallas spatiatur ad aras,

Gorgonis anguiferae pectus operta comis;



PROPERCE 177

qualis et Ischomache, Lapithae genus, heroine,
Centauris medio grata rapina mero;

Mercurio Ossaeis fertur Boeheidos undis

uirgincum Brimo composuisse latus.

«Grande est sa stature: ainsi s'avance cette sceur, digne
meme de Jupiter. Telle est aussi Pallas, alors qu'elle va
marchant vers lcs autels dulichiens, le sein couvert par les

cheveux de la Gorgone ä la coiffure de serpents. Telle fut
Ischomaque, l'heroine nee d'un Lapithe, que les Centaures

pris de vin jugerent butin ä leur goüt. Et telle fut Brimo,
quand, ainsi qu'on le conte, dans l'eau sainte du Boebeis
elle pla^a son corps de vierge aux cotes de Mercure.» (11,

2, 5 et suiv.)

Cynthie avait-elle cette prestance majestueuse? En la lui
conferant en tout cas, Properce montre qu'il etait sensible ä

un trait vante chez les heroines du temps jadis. Ovide, qui
si souvent permet de commenter Properce, nous dit, mais

avec une note plaisante et libertine:

Tu quia tarn longa es, ueteres heroidas aequas
et potes in toto multa iacere toro. (Am. 11, 4, 33 et suiv.)

«Toi parce que tu es si longue, tu egales les heroines de

jadis et tu peux dans le lit tout entier largement t'etaler.»

Mais deja, comme le rappeile M. Lenchantin De Guber-
natis, Nausicaa, semblable a Artemis, depassait ses servantes
de la tete. Dans l'apologue de Prodicos les deux femmes qui
apparaissent a Herakles sont peydXo« et la Nanno que chanta
Mimnerme eile aussi etait la psyocXtj yuvyj.

Deux fois Cynthie sera comparee ä la plus belle des heroines,
a Helene. Une fois de facon voluptueuse, a la maniere
d'Ovide (11, 15, 13 et suiv.):

Ipse Paris nuda fertur periisse Lacaena,

cum Menelao surgeret a thalamo



i78 PIERRE BOYANCE

«Paris meme, on le dit, la Laconienne etait nue qui le fit
succomber, un jour qu'elle sortait du lit de Menelas...»

Mais une autre fois et bien plus longuement Helene est la
beaute fatale qui fut cause de la guerre deTroie. Notre Ron-
sard et notre Chenier se sont souvenu de ces vers de Properce:

post Helenam haec terris forma secunda rcdit.

Hac ego nunc mirer si flagret nostra iuuentus?

pulchris hac fuerat, Troia, perire tibi.
Olim mirabar quod tanti ad Pergama belli

Europe atque Asiae causa puella fuit:
nunc, Pari, tu sapiens et tu, Menelae, juisti,

tu quia poscebas, tu quia lentus eras.

Digna quidem fades, pro qua uel obiret Achilles;
uel Priamo belli causa probanda fuit. (n, 3, 32 et suiv.)

«Depuis qu'Helene fut, c'est la seconde fois que la beaute

vient sur la terre. Si pour cette beaute brülent les jeunes
hommes, irais-je m'etonner? Il eut ete plus beau, Troie, de

mourir pour eile. Jadis je m'etonnais que de la grande guerre
ou l'Europe et l'Asie lutterent pour Pergame une femme
fut cause. Mais aujourd'hui, Päris, je le dis, tu fus sage et tu
fus sage, Menelas, toi de la reclamer, toi, de faire le sourd.
Beaute qui meritait de voir mourir pour eile fut-ce Achille
ou Priam, elle fut de la guerre un motif legitime.»

Une autre fois la comparaison a une valeur purement plasti-
que et c'est le debut farneux de l'Elegie 1, 3 :

Qualis Thesea iacuit cedente carina

languida desertis Gnosia litoribus,

qualis et accubuit primo Cepheia somno
libera iam duris cotibus Andromede

nec minus assiduis Edonis fessa choreis

qualis in herboso condit Apidano.

«Teile elle reposait ce jour ou s'en allait le vaisseau de The-
see, la Gnosienne defaillante sur la greve deserte, ou telle

encore la fille de Cephee, Andromede, etait allongee pour



PROPERCE 179

le premier sommeil, libre enfin des rochers cruels et de

nreme epuisee par ses danses sans fin, telle s'cst cffondree
l'Edonienne dans les herbes de 1'Apidane, telle eile m'ap-
parut, respirant un repos suave, Cynthie ...»

Ces heroines fameuses pour la beaute le sont aussi pour les

malheurs. Et c'est un autre trait qui leur vaut d'etre compa-
rees a Cynthie. Ainsi dans 11, 21, 11 suiv. c'est une le^on de

prudence qui est donnee aux fcmmes trop complaisantes:

Colchida sic hospes quondam decepit Iason:
eiecta est (tenuit namque Creusa) domo;

sic a Dulichio iuuene est elusa Calypso:
uidit amatorem pandere uela suum.

«Jadis aussi la Colchidienne, son hote Jason la trompa: quand
Creuse l'eut pris, il la chassa de sa demeure. Calypso fut
jouee par le jeime Dulichien; eile vit son amant qui deplo-
yait ses voiles.»

Et dans 11, 24, 43 et suiv.:

Paruo dilexit spatio Minoida Theseus

Phyllida Demophoon, hospes uterque malus.

Iam tibi Iasonia nota est Medea carina

et modo seruato sola relicta uiro.

«Il n'alla pas bien loin l'amour de Thesee pour la Minoide,
de Demophoon pour Phyllis: hotes funestes tous les deux.
Car tu connais deja Medee sur le navire de Jason, comme
elle fut abandonnee par 1'amant qu'elle avait sauve.»

Et encore (11, 20,1 et suiv.):

Quidfles abducta grauius Briseide? Quidfles
anxia captiua tristius Andromacha?

«Pourquoi pleures-tu done avec plus de violence que Bri-
seis qu'on enlevait? Pourquoi pleures-tu done avec plus de

tristesse dans ton tourment qu'Andromaque prisonniere ?»

Mais plus d'une fois aussi Cynthie est opposee aux heroines
du temps passe. Et cette opposition nous fait ressaisir le cote



i8o PIERRE BOYANCE

douloureux de la passion du poete. Elle leur est opposee
parce qu'elle n'a pas leur simplicite; eile n'est pas comme elles

dedaigneuse des parures:

Non sic Leucippis succendit Castora Phoebe,

Pollucem cultu non Hilaira soror;
non Idae et cupido quondam discordia Phoebo

Eueni patriis filia litoribus;
nec Phrygium falso traxit candore maritum

auecta externis Hippodamia rotis. (i, 2, 15 et suiv.)

«Non, ce n'est pas ainsi qu'elle cnflamma Castor, Phoebe
la Leucippide, ni sa sceur Hilaira Pollux; ce ne fut point
par la parure. Ni celle qui jadis fut sujet de discorde pour
Idas et Phoebus epris, lafille d'Evenus aux rives du fleuve son

pere. Ce n'est point un eclat menteur qui poussa l'epoux
Phrygien vers Hippodamie enlevee sur son char d'etranger.»

Elle leur est opposee pour sa frivolite, son insensibilite en un
moment ou un malheur assez mysterieux fit courir un danger
ä Properce:

At non sic Ithaci digressu rnota Calypso
desertis olim fleuerat aequoribus:

multos ilia dies incomptis maesta capillis
sederat, iniusto multa locuta salo;

et quamuis nunquam post haec uisura, dolebat

ilia tamen, longae conscia laetitiae.

Nec sic Aesoniden rapientibus anxia uentis

Hypsipyle uacuo constitit in thalamo:

Hypsipyle nullos post illos sensit amores

ut semel Haemonio tabuit hospitio.
Alphesiboea suos ulta est pro coniuge fratres

sanguinis et cari uincula rupit amor;
coniugis Euadne miseros elata per ignis

occidit, Argiuae fama pudicitiae.

«Mais ce n'est pas ainsi qu'au depart de l'homme d'lthaque,
Calypso, s'emouvant, avait jadis pleure aux rivages deserts.

Triste, pendant des jours, les cheveux negliges, eile restait



PROPERCE 181

assise et parlait longuement aux flots injustes; et quoiqu'elle
ne dut plus jamais le revoir, eile soufFrait pourtant en son-
geant ä son long bonheur. Non, ce n'est pas ainsi, les vents
entrainant l'Esonide, qu'Hypsipyle angoissee se tint dans sa

chambre deserte; Hypsipyle, apres cet amour jamais n'en
connut d'autres, de ce jour qu'elle eut deperi pour l'hote
hcmonien. Pour son epoux, Alphesibee tira vengeance
de ses freres et l'amour a brise les liens d'un sang cheri.
Se jetant au milieu des Hammes du triste bücher d'un mari,
Evadne succomba, gloire de la vertu d'Argos.» (i, 15,

9 et suiv.)

Elle leur est opposee surtout helas!, parce qu'elle n'a pas leur
fidelite:

Penelope poterat bis denos salua per annos

uiuere, tarn multis fetnina digna procis;
coniugium falsa poterat differre Minerua,

nocturno soluens texta diurna dolo;
uisura et quamuis nunquam speraret Vlixen

illum exspectando facta remansit anus.
Necnon exanimem amplectens Briseis Achillen

Candida uesana uerberat ora manu:
et dominum lauit maerens captiua cruentum,

propositum fluuiis in Simoenta uadis,

foedauitque comas et tanti corpus Achilli
maximaque in parua sustulit ossa manu,

cum tibi nec Peleus aderat nec caerula mater

Scyria nec uiduo Deidamia uiro. (n, 9, 3 et suiv.)

«Penelope, pendant vingt ans, pouvait sauver sa vie, femme
digne d'avoir ces nombreux pretendants. Faisant mentir
Minerve, eile ajournait le mariage; la ruse de la nuit defai-
sait le tissu du jour. Elle n'esperait pas de revoir son Ulysse;
ä l'attendre pourtant devenue une vieille, eile sut lui rester.
Briseis sur son sein tenait Achille inanime, de ses mains
dechainees frappant son blanc visage. Triste captive, eile

baignait le corps du martre ensanglante expose aux flots

jaunes, au fil du Simoi's. Elle souilla sa chevelure et, du corps



182 PIERRE BOYANCE

de ce grand Achille sa petite main souleva les gigantesques
ossements. Pres de toi, tu n'avais ni Pelee, ni ta mere, la
deesse aux yeux bleus de Scyros, ni ta veuve Deidamie.

Elle n'est pas, comme l'Aurore fidele a Tithon malgre ses

cheveux blancs:

At non Tithoni spernens Aurora senectam

desertum Eoa passa iacere domo est:
illum saepe suis decedens fouit in undis

quam prius adiunctos sedula lauit equos;
illum ad uicinos cum amplexa quiesceret Indos

maturos iterum est questa redire dies;
ilia deos currum conscendens dixit iniquos

inuitum et terris praestitit officium.
Cui maiora senis Tithoni gaudia uiui

quam grauis amisso Memnone luctus erat.
(n, 18, 7 et suiv.)

«L'Aurore, eile, n'a pas dedaigne la vieillesse de Tithon et
n'a pas dans son palais oriental, laisse dormir l'abandonne.
Souvent, ä son depart, eile l'a rechauffe dans ses ondes, avant
d'y baigner avec soin ses chevaux atteles; comme eile reposait,
le tenant dans ses bras au pays des Indiens, eile se plaignit
que le jour revenait avec trop de häte et, montant sur son
char, eile disait les dieux injustes. Elle n'offrait qu'ä contre-
coeur ses services aux terres. Le vieux Tithon vivant lui
donnait plus de joie que le deuil ne fut lourd de perdre son
Memnon...»

Ecoutons encore ce soupir du poete (n, 6, 23 et suiv.):

Felix Admeti coniux et lectus Vlixis,
et quaecumque uiri jemina limen amat!

« Heureuse l'epouse d'Admete, heureuse la couche d'Ulysse
et quiconque ne sait aimer que la maison de son mari!».

Ii est exceptionnel que Properce, comme le fera Ovide, pre-
tende au contraire justifier par la fable la liberte de vie des

contemporains. Faut-il relever que c'est settlement ä la fin



PROPERCE 183

du livre 11 et que toutes les comparaisons jusqu'ici enumerees
se placent auparavant, qu'aucune n'est empruntee aux li-
vres m et iv; Cynthie se conduit trop librement: voici que
Properce se decide ä l'accepter.

Tyndaris externo patriam mutauit amore
et sine decreto uiua reducta domum est.

Ipsa Venus fertur corrupta libidine Martis
nec minus in caelo semper honesta fuit.

Quamuis Ida Parim pastorem dicat amasse

atque inter pecudes accubuisse deam,
hoc et Hamadryadum spectauit turba sororum

Silenique senes et pater ipse chori;
cum quibus Idaeo legisti poma sub antro,

supposita excipiens Naida dona manu. (11,32,31 ets.)

«La fille de Tyndare echangea sa patrie pour l'amour etran-
ger. Sans arret de justice on la reconduisit vivante en sa

maison. Venus meme, dit-on, un caprice pour Mars a bien

pu la seduire: eile eut toujours au ciel quand meme ses

honneurs. Pourtant l'Ida le conte: eile s'eprit, deesse, de

Paris le berger et parmi les moutons a partage sa couche.
La foule aussi l'a vu des sceurs Hamadryades, les Silenes

chenus et le maitre meme du chceur. Avec eux tu cueuil-
lais les fruits au fond des ravins de l'Ida, baissant la main pour
recevoir les presents des Naiades.»

Et on lit plus loin dans la meme piece (v. 57 et suiv.):

et cum Deucalionis aquae fluxere per orbem

et post antiquas Deucalionis aquas
die mihi, quis potuit tectum seruare pudicum,

quae dea cum solo uiuere sola deo?...

«Mais quand les eaux de Deucalion coulerent a travers le

monde et depuis ces vieux jours des eaux de Deucalion,
dis-moi, qui peut garder une couche pudique Quelle deesse

vivre seule avec son dieu tout scul; Jadis, ä ce qu'on dit,
la femme du puissant Minos fut seduite par la beaute
brillante d'un taureau farouche. Et Danae qu'on entoura d'un



184 PIERRE BOYANCE

mur d'airain, n'en a pas moins su chastement rien refuser

au puissant Jupiter ...»

C'est lä une note qui est en desaccord avec l'ensemble des

elegies. Car il importe de le souligner, le poete lui-meme
a voulu que de ses elegies se degage comme une impression
d'ensemble. Souvent chez lui sont enumerees deux, trois,
quatre heroines qui sont comparees ä Cynthie. Virtuosite
d'erudition? Abondance de rhetorique? Quand Ovide lui
empruntera le meme procede, c'est bien ainsi que nous res-
sentirons 1'efFet produit. Chez Properce, il en est autrement.
Ii en est autrement parce que tous ces exemples concourent a

nous donner le sentiment d'un monde, un monde qui en-
chante l'imagination de Properce et qui est celui des heroines

grecques:

Tunc igitur ueris gaudebat Graecia natis,
tunc etiam felix inter et arma pudor.

Comment ne pas souligner precisement l'usage qu'il fait
des mots heroina ('heroine) et herois? Le mot ne semble atteste

en latin pour la premiere fois que chez Laevius qui l'applique
a Ino.1 Il ne se trouve ni chez Catulle ni chez Tibulle et

on peut presumer que si Ovide l'emploie c'est en grande
partie sous l'influence de notre Properce: notamment deux
fois dans les Tristes, en s'adressant ä sa femme, apres avoir

evoque les figures familieres a Properce d'Andromaque, de

Laodamie et de Penelope:

Prima locum sanctas heroidas inter haberes (1, 6, 39).

Et encore (v, 5, 43) ä propos du dies natalis de cette meme

epouse:

1. Carm. frg. 12. En dehors de l'elegie, on ne trouve le mot que dans Virg.,
Catal, IX, 21; Culex, v. 261 (il s'agit dans ce dernier texte des heroines aux
Enfers; done influence vraisemblable du texte de 1'Odyssee, sur lcquel je
vais insister pour Properce).



PROPERCE 185

Edidit haec mores illis herois in aequos

queis erat Eetion Icariusque pater.

Properce nous montre ces heroines formant aux Enfers

un choeur qui accueillerait Cynthie (1, 19, 13):

Illic formosae ueniant chorus heroinae

Ailleurs, a propos d'une maladie qui a mis en danger les

jours de Cynthie, c'est encore aux Enfers - et apres avoir
cnumere Io, Ino, Andromede, Callisto - qu'il la voit « parmi
les heroines meonienncs»:

et tibi Maeonias inter heroidas omnes

primus erit nulla non tribuente locus (11, 28, 29).

Ailleurs encore, en une expression plus obscure, Cynthie est

dite «plus caressante que les heroines, filles d'Inachos.»
Ses heroines, ce sont done a scs yeux les heroines home-

riques, mais plus particulierement (1, 19) les heroines troyen-
nes qui furent faites prisonnieres des Grecs:

quas dedit Argiuis Dardana praeda uiris.

Dans l'elegie n, 28, il evoque les milliers de beautes qui sont
maintenant aux Enfers:

Sunt apud infernos tot tnilia formosarum
Vobiscum est lope, uobiscum Candida Tyro

uobiscum Europe nec proba Pasiphae;
et quot Troia tulit uetus et quot Achaia formas

et Thebae et Priami diruta regna senis,

et quaecumque erat in nurnero Romana puellis
occidit

«Dans les lieux infernaux il est tant de milliers de belles
Pres de vous est lope, pres de vous la blanche Tyro, pres de

vous Europe, Pasiphae la criminelle, et toutes les beautes

qu'avait 1'antique Troie, toutes Celles qu'eut l'Achaie, Thebes

et les etats ruines du vieux Priam. Tout ce qui peut compter
chez les femmes de Rome de meme a succombe ...»



PIERRE BOYANCE

Nous voyons enfin que pour Properce il y a eu une
generation des heroines que leur beaute a caracterisees; c'est dans

une elegie dejä mentionnee, apres la mention d'Antiope et
d'Hermione:

et quascumque tulit formosi temporis aetas (i, 4, 7).

Ii est singulier de voir le silence des meilleurs commentaires
sur cette expression, pourtant l'une des plus caracteristiques
de l'imagination mythologique de Properce.

Ce qui 1'eclaire, ce n'est pas dans l'epigramme ni dans
les lettres erotiques ni dans la comedie que nous le decou-

vrons. Mais c'est dans une oeuvre de ton epique, c'est dans

Catulle et son Epithalame de Thetis et de Pelee (v. 22 et suiv.):

O nimis optato saeclorum tempore nati
heroes, saluete, deum genus d

vers de ton assez epique pour que Virgile lui fasse echo en
plein coeur de son Chant vi:

magnanimi heroes, nati melioribus annis

On rapprochera egalement les vers 384 et suiv.:

Praesentes namque ante domos inuisere castas

heroum et sese mortali ostendere coetu

caelicolae nondum spreta pietate solehant.

La generation des heroines apparait done, comme celle
des heros, contemporaine d'un monde meilleur. Mais si

magnanimi defmit les heros virgiliens, c'est la beaute qui caracte-
rise les heroines dc Properce. La beaute, mais pas seulement
la beaute: la vertu aussi et surtout cette vertu que Properce
exalte au plus haut prix, la fidelite:

tunc igitur ueris gaudehat Graecia natis,

tunc etiam felix inter et arma pudor.

1. Le vers d'Apollonius de Rhodes: tjj Ttspl 817 |isya <pepraxoi oTej ctvaxnov
que W. Kroll rapproche n'a qu'un rapport assez lointain.



PROPERCE I8?

«Inter et arma»: Propercc songe surtout, comme le montrent
les exemples precedents - Penelope, Briseis - a la guerre de

Troie. Et ailleurs nous l'avons vu employer cette expression
de portee generale eile aussi: les «heroines meoniennes».
Mais s'il s'agit d'Homere, e'est d'Homere lu a la lumiere
d'une page celebre d'Hesiode, celle ou dans la succession des

ages, il est parle de la quatrieme race, meilleure et plus juste
que la race d'airain qtti l'a precedee, la race des heros, qui
sont appeles sur terre des demi-dieux.1 Ce sont ceux qui
combattirent autour de Thebes et de Troie, Thebes et Troie,
que precisement Properce reunit dans ces vers de l'elegie 11,

28, la ou il evoque dans l'au-dela la foule des heroines:

et quot Troia tulit uetus et quot Achaia formas
et Thebae et Priami diruta regna senis.

J'ai note dejä art passage que Properce, s'il parle de la Grcce,
met aussi l'accent sur Troie. Dans sa premiere evocation de
l'au-dela peuple par les beautes du temps jadis, dans l'Elegie,
1, 19, il s'ecrit, on s'en souvient,

illic formosae ueniant chorus heroinae

quas dedit Argiuis Dardana praeda uiris.

Pourquoi les heroines troyennes; C'est, je pense, d'abord

pour la meme raison qui fait que Virgile au Chant vi
applique le magnanimi heroes aux generations troyennes ante-
rieures ä Enee:

hie genus antiquum Teucri, pulcherrima proles

magnanimi heroes, nati melioribus annis,

Ilusque Assaracusque et Troiae Dardanus auctor,

parce que Properce, comme Virgile, est un poete romain.
Quelles sont les sources de la conception propertienne ; Ce

qu'il importe de souligner en premier heu, c'est que nous
sommes en effet chez Properce devant une conception syste-

1. Hesiode, Travaux et jours, v. 143 et suiv.



188 PIERRE BOYANCE

matique. On pcut dire, en fo^ant un peu les mots, que les

heroines mythiques chez lui formcnt un monde. Il n'y
aurait qu'a comparer avec l'usage des memes rnoyens fait

par Ovide pour le faire ressortir. L'allure exterieure, par
exemplc la suite de trois termes de comparaison sont les

memes et visiblcment Ovide s'est applique ä copier Properce;
mais 1'analogic ne va pas plus loin.

Cette conception systematique avec ses traits essentiels

correspond profondement aux tendances de Properce lui-mcme.
L'apologic de la beaute est l'un des traits, mais celle de la
fidelite est 1'autre. Un troisienre, rnoins apparent, mais aussi

significatif, est ce gout d'unir images de la guerre et images
de l'amour. Rien de plus etranger, semble-t-il, a Cynthie,
ä cette courtisane lcttree et artiste que cette atmosphere de

Grece hcroique et galante. A Cynthie peut-etre, mais ä

Properce certainenrent pas. Ii y a cet ernploi qui lui est

commun avec les autres elegiaques, de mctaphores guerricres

pour la militia Veneris. M. Burck en a souligne avec beaucoup
de justessc les accents romains. Chez Properce il me semble

qu'ils ont un accent encore plus particulier, encore moins
conventionnel. Dans l'elegie 11, 7, unc de celles ou il y a le

plus dc vecu, son refus d'obeir aux lois d'Auguste sur le mariage
prend un ton de defi dans les vers 13 et suiv. C'est un refus
d'avoir des fds qui soient des soldats. C'est 1'affirmation

que si sa militia Veneris valait des campagnes, alors il aurait
droit au cheval des chevaliers romains:

non mihi sat magnus Castoris iret equus.1

C'est done 1'affirmation qu'il renonce a la carriere, aux devoirs
du soldat. Mais ccla ne se fait pas sans un veritable accent de

1. Ce vers s'explique, je pense le montrcr quelque jour, par le lien ctroit
de la legislation augustccnne sur le mariage avec l'ordre equestre. II evoquc
tres precisement le jour de la transuectio equitum, ou les chevaliers passaient
devant le prince (autrefois le censeur), en tenant leur cheval par la bride.
La ceremonie comportait un sacrifice ä Castor, patron par excellence des

chevaliers romains.



PROPERCE

defi, dans lequcl il n'y a pas besoin d'etre grand psychologue

pour deceler qu'il y a du renoncemcnt. Properce antimilita-
riste? Oui, mais avec un gout etrange pour les images mili-
taires. Antiepiquc? Oui, mais avec une nostalgie de l'epopee.
L'amour ne prend que plus d'eclat de s'opposer ainsi aux
armes. Si je ne m'abuse, c'est le sentiment que je retrouve
dans des vers dont Ovide n'aurait fait que de la galanterie.
lis sont dans l'Elegie hi, 8, si curieusc et qui interesserait sans

doute un psychanalyste par sa peinture du goüt des

violences en amour, violences physiques et morales, non sans

une pointe de sadismc et de masochisme comme disent les

specialistes:

aut in atnore dolere nolo aut andire dolentem.

Et voici le passage mythologique qui traduit la pensee du

poete (v. 29 et suiv.):

Diilcior ignis erat Paridi cum grata per arma

Tyndaridi poterat gaudia ferre suae:
dum uincunt Danai, dum restat barbarus Hector,

ille Helenae in gremio maxima bella gerit.

«Päris cherissait mieux sa flamme, s'il pouvait apporter dans

un combat charmant le plaisir ä sa Tyndaride. Les Danaens

l'emporteiit, le barbare Hector leur tient tete, et cependant
lui dans les bras d'Helene il a sa grande guerre.»

Relevons encore ces vers de l'Elegie 11, 22, 28 et suiv.:

nullus amor aires eripit ipse suas.

Quid, cum e complexu Briseidos iret Achilles,
non jugere minus Thessala tela Phryges?

Quid, ferus Andromachae lecto cum surgeret Hector,
bella Mycenaeae non timuere rates?

Ille uel hie classis poterant uel perdere muros:
hie ego Pelides, hie ferus Hector ego.

«Nul amour ne s'arrache ä lui-meme ses forces. Lorsqu'A-
chille sortait des bras de Briseis, vit-on les Phrygiens fuir



190 PIERRE BOYANCE

moins les fleches thessaliennes; Et de la couche d'Androma-

que, quand Hector se dressait farouche, les nefs des Myrmidons

ne craignaient-elles pas la guerre; L'un ou 1'autre

pouvait detruire flottes ou remparts. Ici moi, je suis le Pe-
lide et je suis le farouche Hector.»

II est done manifeste que 1'atmosphere guerriere qui entoure
les heroines du my the n'est pas sans exercer une veritable
fascination sur Properce. Remarquons combien il semble qu'il
serait peu approprie de parier ici d'alexandrinisme. Il n'y a

pas tant familiarite introduite dans les legendes heroiques,
qu'au contraire gout d'introduire dans la vie quotidienne -
non sans une certaine nuance parfois de jeu - le prestige des

temps heroiques. Par un paradoxe curieux, e'est dans le livre
iv, dans les Elegies romaines comme celles de Vertumne
ou d'Hercule qu'il y aura trace d'un humour a la Callima-

que ou a la Theocrite, le goüt de voir les petits cotes des

grands evenements. Ici il me semble que e'est l'inverse: une
Grece heroique et galante, une idealisation de l'amour et des

femmes amoureuses par l'atmosphere epique qui les entoure,
une idealisation de Cynthie par cet appel, autour d'elle, des

figures legendaires.
Peut-il etre question que Properce ait emprunte a une ou

plusieurs sources sa mythologie; Les faits peut-etre quelque-
fois, mais pas davantage. Certainement pas la structure d'un

comportement aussi personnel. N'est-ce pas un peu ainsi
mutatis mutandis qu'Eduard Fraenkel a montre que les tirades

mythologiques de Plaute, notamment celles qu'il met dans

la bouche de ses esclaves, ne sauraient venir du modele grec;1
Qu'au contraire dans cette matiere grecque apparemment,
e'est l'imagination la plus personnelle, les procedes de style
les plus plautiniens qui se deploient; De meme je compte
les comparaisons mythiques de Cynthie avec les heroines de

i. Dans son ouvrage classique Plautinisches im Plautus, Berlin, 1922.



PROPERCE

la fable parmi ce qu'il y a de plus propercien dans Pro-
perce.1

Quant aux sources grecques, dans un sens large du mot,
il en est une au moins qui apparait en pleine clarte et c'cst

Homere. Le paradoxe peut sembler grand, mais il y avait
plus d'une maniere de lire Homere ou de rever en marge
d'Homere. On sait dc reste que les alexandrins, tout en con-
damnant le long poeme, ne se sont pas fait faute de l'admirer,
de le venerer. Properce fait comme eux. Mais on s'abuserait

en cherchant la source determinee de sa presentation parti-
culiere de Briseis ou de Penelope ou d'Andromaque. Il peut
emprunter tel detail a un devancier; il ne doit qu'ä lui l'esprit
d'ensemble de ses adaptations. Quant ä l'au-delä que par deux
fois, et longuement surtout au livre n, Properce evoque, je
crois que l'idee premiere en vient de 1 'Odyssee, de cette
partie de la Nekyia qu'on appelle le catalogue des Dames:
(Chant xi, v. 22 et suiv.):

«Or pendant qu'entre nous s'echangeaient ces discours,
les femmes survenaient que pressait dc sortir la noble
Persephone; et c'etait tout l'essaim des reines et princesses»
(Trad. V. Berard).

1. II y a lieu de relever que ce theme, la oil il reapparaitra dans la poesie
latine chez Ovide, est manifestement du ä l'influence de Properce. Dans
VAnthologie palatine, les epigrammes qui ofFrent tant de points de contact
avec l'elegie romaine n'en ont quasi aucun ici. La piece V, 257, la seule

vraiment comparable, est de Palladas, auteur de la fin du IVe siecle de no-
tre ere, et il suffit de citer pour voir que nous sommes bien loin - et bien
au dessous de Properce:

oöts yap Eöp<b7tY]g, ob xijg Aavayjg itspl xaXXog
0Ö6' artaX^g AtjStjg £ax' &7toXsMtopevr).

Philodeme offre un rapprochement avec Andromede, destine a excuser
l'absence de culture d'une belle Romaine; mais on voit dans quelle
atmosphere de gentille ironie {A. P., v, 132 v. 7-8):

Et S'Ortoc^ xal <E>A(Bpa xal o&x i^Bouaa xä HaittpoSg,
xal üspaeüg 'IvS^g ^paaax' 'AvBpopsSrjg.

Les Epistolographi graeci, qui ont egalement en commun plus d'un theme
avec l'elegie latine, n'ont pas, non plus, celui-la.



192 PIERRE BOYANCE

Alors paraissent Tyro, Antiope, Alcmene, Megere, Epicaste,
Leda, Iphimedee, Phedre, Procris, Ariane, Maira, Clymene,
Eriphyle.

Properce n'a repris le nom que d'une d'elles, mais le nom
de Tyro qui n'est pas le plus illustre marque assez la reminiscence

ä la fois avouee et dissimulee. Et surtout c'est l'essaim
des reines et princesses et le mouvement qui l'amene vers

Ulysse que nous retrouvons i, 19, 13 dans

Illic formosae ueniant chorus heroinae

et la multitude que nous retrouvons 11, 28, 49

Sunt apud infernos tot milia formosarum.

Je pense qu'ä Homere il faut ajouter ses continuateurs mais

aussi la tragedie, peut-etre meme la tragedie romaine qui restait

tres lue meme si eile pouvait n'etre pas du goüt le plus recent.
Sur les beautes troyennes qui reviennent dans 1, 10 et 11, 28,
beautes choisies pour leur caractere national, c'est surtout
la tragedie qui a du fixer l'attention de Properce, beautes

captives et en larmes, victimes de la violence.

Un certain accent de gravite, special ä Properce, me pa-
rait en harmonie avec ces references au monde heroique, ä

Homere. Je ne rappellerai que certains des vers les plus
tendres adresses ä Cynthie (1,11, 22-24)

Tu mihi sola domus, tu, Cynthia, sola parentes

echo des adieux celebres (Iliade, vi, 429):

"Exxop, txxap au pol eaai Ttaxy]p xal tuotvi« jXY)T7)p

yjSe x«aiyv7]Tö<;, aü 8s p.01 haXspo? Tcapaxolxv]?.

Mais naturellement il est remarquable que ces vers d'Andro-

maque dans Homere, ce soit Properce qui les prononce, qu'ils
passent de la bouche de la femme dans celle de l'homme.1

1. E. Burck, op. laud., p. 169.



PROPERCE 193

Pour conclure sur ce premier point, on considere volon-
tiers la mythologie de Properce comme une surcharge d'eru-
dition, comme un poids dont il n'aurait pas reussi ä se liberer
parfaitement. Quoi qu'il en soit de sa valeur poetique et hu-
maine, il me parait plus que douteux que Properce ait eu ce
desir. Il a bien plutot developpe, en les referant ä ses passions,
toutes ces allusions ä la fable. Quant a la nature meme de

celle-ci, il faut remarquer qu'il y a a distinguer en eile ce

qu'tm Romain comme Properce sentait encore en pleine
conscience comme grec, relevant d'un pays etranger, plein
comme tel de seductions et de dangers, et ce qui etait devenu
si consubstantiel a tm Romain cultive qu'ä peine a la
reflexion, il eüt pu en decouvrir l'origine veritable. Une bonne

part de la fable etait, si je puis dire, nationalist: tel est le

cas au premier chef des legendes troyennes. Quant aux au-
tres elements, il ne faut pas davantage les considerer comme
une sorte de corps etranger dans la substance poetique de

l'elegie. Le prestige meme de l'antique et de l'exotique per-
met des effets d'idealisation qui ne sont possibles que pour
un ecrivain latin. De sorte qu'en aucun cas la fidelite a l'he-
ritage grec ne saurait aboutir a un froid decalque des oeuvres

grecques, mais qu'il permet au contraire au poete de mieux
exprimer sa personnahte.

II
C'est encore de mythologie que traitera mon second point,

et c'est encore de mythologie au service d'une glorification:
non plus celle de Cynthie, mais celle de la poesie. Si au debut
du livre 11, Properce donnait son amante comme la source
de son inspiration,

non haec Calliope, non haec mihi cantat Apollo;
ingenium nobis ipsa puella facit,

on sait comment tout le debut du livre in revient aux mythes
traditionnels relatifs ä la poesie. Ce que je voudrais montrer,



194 PIERRE BOYANCE

c'est comment ce retour, qui marque en un sens l'accentuation
des influences proprement litteraires, se lie cependant plus
qu'on ne pourrait penser a la vie romaine du temps, ä la vie
hellenisee des cenacles litteraires et je voudrais illustrer en

particulier dans ces mythes le role tout particulier que joue
Bacchus.

D'abord nous devons imaginer un milieu lettre qui vit
pour la poesie, mais qui dans une large mesure vit sa poesie.
L'elegie reflete-t-elle la vie reelle» On pose assez mal le pro-
bleme si on s'attache surtout a l'historicite de tel ou tel fait
particulier, tel qu'il est cense s'etre passe. Mais meme le

mettre en doute ne fait point que l'elegie soit pure littera-
ture. La vie qu'on y decrit d'une fa^on generale et typique,
est bien celle que menait une certaine societe elegante, celle
de la jeunesse qui s'amusait et Mile Guillemin nous rappelait
utilement les enseignements du Pro Caelio de Ciceron.1 Je
sais bien qu'il y a telles declarations interessees d'Ovide qui
voudraient nous faire croire le contraire, qui etablissent une
opposition entre la Muse badine, licencieuse et la vie tres

pure et tres reguliere. Ii faut n'admettre ces affirmations que
sous benefice d'inventaire, et il reste chez Ovide meme, par
exemple dans YArt d'aimer, assez de realia pour nous persuader
du contraire.

Un des themes les plus caracteristiques de l'elegie de Pro-
perce ce sont les entretiens avec les amis, Tullus, Ponticus,
Bassus, Gallus, Lynkeus, Demophoon, entretiens dont les

themes sont de deux sortes et se melent le plus souvent entre
eux. Il est question de poesie et il est question d'amour,
d'amour comme la source de la poesie propre a l'auteur,
et de la poesie des autres comme souvent s'opposant a la

poesie amoureuse par des ambitions plus hautes. C'est surtout
dans le livre i de Properce que nous voyons adopter ce cadre
de l'elegie adressee ä un camarade qui est aussi un confrere.

i. A. M. Guillemin, L'element humain dans l'elegie latine, Revue des etudes

latines, xvm, 1940, notament p. 98 et suiv.



PROPERCE 195

Pourquoi dans la suite il l'abandonne ou n'en use qu'avec
des pseudonymes grecs sauf pour Tullus et pour Mecene -
mais ce ne sont pas des poetes c'est un petit probleme dont
je n'ai pas la solution et que je laisserai de cote.

L'attention des erudits n'a pas manque d'etre attiree par ce

procede (qui est un peu plus qu'un procede litteraire, une
maniere de vivre et de penser son experience) et alors on
constate que dans l'epigramme nous n'avons guere ce type
de la confidence a l'ami:1 on ne devrait guere en etre surpris;
il n'y a pas confidence sans epanchement, sans un dialogue
plus ou moins prolonge, fut-ce un dialogue fictif ou un seul

parle pendant que l'autre ecoute, mais reagit en silence et par
ses reactions muettes Oriente en tel ou tel sens les propos du
seul qui a en fait la parole. L'epigramme est manifestement

impropre ä cela. Par contre il n'est pas davantage surprenant
que dans la comedie, le confident, l'ami soit present aux
expressions de la passion amoureuse: la comedie ou tout doit
le plus possible etre presente par le dialogue et dans son

developpement, ses fluctuations, ses revirements ou ses pa-
roxysmes. On pense done que la comedie aurait ici influence

l'elegie de Properce: comedie grecque de Menandre ou
comedie hellenisee de Plaute ou de Terence, on en discute et la

question n'a pas peut-etre une extreme importance. Mais
explique-t-on ainsi l'essentiel, qui est le melange de preoccupations

litteraires et de preoccupations sentimentales;

Qui ne voit que ce qui est premier ici, ce n'est point l'in-
fluence hypothetique de la comedie ou de tel autre genre,
mais de la vie, de la vie reellement menee dans le cercle de

Properce; Nous devons nous rappeler nos milieux litteraires,
depuis la Pleiade jusqu'aux surrealistes. Nous devons ima-
giner des groupements lettres qui vivent pour la poesie, qui
dans une mesure plus ou moins grande vivent leur poesie.
Sans doute il y a dans le nombre de prudents et d'honorables

1. P. Troll, De elegiae Rornanae origine, diss. Güttingen, 1911, p. 11 et suiv.



196 PIERRE BOYANCE

fonctionnaires qui n'aventurent lä que leurs moments de

loisir. Mais il y a ceux pour qui ces experiences engagent plus
profondement - et parfois dangereusement et temerairement,
en marge des normes consacrees de la vie et du coeur. A
l'epoque de Plaute on connaissait dejä une vie de plaisirs ä

la grecque, puisqu'on avait forge un verbe tout expres -
graecari pour la designer. On l'imaginera alors chez certains

plutot grossiere et plus soucieuse de goinfrerie et de beuveries

que d'art et de poesie. Mais peut-etre pas chez tous; pas dans

ce monde que nous connaitrions mieux si nous avions conserve

davantage des satires de Lucilius. A l'epoque des elegiaques,
et dejä avant eux au temps de Catulle il y avait certainement
plus de raffmement dans les plaisirs comme dans les manieres.

Pour Properce ce cercle nous est evoque plus tard en termes
precis par Ovide qui en avait fait partie:

Saepe suos solitus recitare Propertius ignes
iure sodalicii qui mihi iunctus erat.

Ponticus heroo, Bassus quoque clarus iambo

dulcia conuictus memhra juere mei. (Tristes, iv, 10).

« Souvent Properce eut coutume de me reciter ses Hammes,

lui-meme, lui qui m'etait lie par le lien de confraternite.
Ponticus, illustre par le vers epique, Bassus aussi, illustre

par le vers iambique, furent les membres cheris de mon
cercle de vie».

Sodalicium, conuictus, les mots ainsi rapproches dans ces vers

evoquent une intimite etroite. Iis evoquent probablement
quelque chose de plus. Properce comme Ovide faisait selon

toute vraisemblance partie d'une societe organisee, d'un grou-
pemcnt qui se pla9ait specialement sous le patronage de

Liber pater ou de Bacchus. La remarque en a ete faite jadis
parLaVille deMirmont dans sonlivre sur la jeunesse d'Ovide
mais n'a guere retenu l'attention.1 Pourtant nous en avons la

i. H. de la Ville de Mlrmont, Lajeunesse d'Ovide, Paris, 1905, p. 221.



PROPERCE 197

preuve dans la piece Tristes v, 3 : les poetes se reunissaient en
certain jour pour celebrer Bacchus:

Ilia dies haec est, qua te celebrare poetae
(si modo non fallunt tempora), Bacche, solent;

festaque odoratis innectunt tempora sertis,

et dicunt laudes ad tua uina tuas.

Inter quos (memini), dum me mea fata sinebant

non inuisa tibi pars ego saepe fui.
(Tristes, v, 3, 1 et suiv.)

« C'est le jour, ou - si je ne m'abuse sur les dates - les poetes
ont coutume de te celebrer, nouent sur leurs tempes en ce

jour de fete des guirlandes parfumees et celebrent tes louan-

ges en presence du vin qui est ä toi. Parmi eux, je m'en
souviens, je fus un participant qui ne te deplaisait pas.»

Quel est ce jour? Tres probablement si on rapproche ce

qu'Ovide dit dans les Tastes (in, v. 713 et suiv.) celui des Li-
beralia.1 Apres avoir rappele que la date est consacree a

Bacchus, le poete continue en efFet en le priant de le favoriser,
lui poete (uati), tandis qu'il chante sa fete. Et de meme a

la fin, il invite Bacchus a donner ä son genie des voiles
favorables: done ce jour-lä Ovide souligne particulierement

I. Sur les Liberalia du 17 Mars voir en dernier lieu Adrien Brühl, Liber
pater, Paris, these, 1953, p. 15 et suiv. Brühl admet p. 141 notre hypothese
que la fete mentionnee par Ovide avait lieu le 17 Mars. A quelle date

pourrait-on faire remonter celle-ci dans le passe? Ne pourrait-on lui rap-
porter le vers bien connu de Naevius

Libera lingua loquemur ludis Liberalibus?

Mais si ce septenaire trochaique provient, comme il est probable, d'une
jabula palliata, il est vraisemblable, comme nous y invite du reste Festus

qui nous l'a conserve (Paul. exc. Fest. p. 103 L), de penser que les Ludi
Liberales ne sont autres que les Dionysies de quelque cite grecque et que c'est

un personnage de la piece qui parle dans un contexte inconnu. En sortc
qu'il est meme assez temeraire de rapporter ce vers ä la liberte de parole,
si connue qu'elle soit, de Naevius, ainsi que le fait Enzo V. Marmorale,
Naevius poeta, Florence, 2e ed., 1950, p. 44.



PIERRE BOYANCE

le lien entre Bacchus et son inspiration de poete. On ne voit
pas quelle autre date eüt mieux convenu pour la fete evoquee
par la piece des Tristes.

Mais ce qui nous interesse dircctement ici, ou je m'occupe
de Properce, est qu'Ovide dans les vers des Fastes pour les

Liberalia fait un echo sans aucun doute volontaire ä l'clegie
de Properce en l'honneur de Bacchus (hi, 17):

Mite caput, pater, hue placataque cornua uertas

et des ingenio uela secunda meo (v. 789-790).

rappelle evidemment Properce:

da mihi pacato uela secunda, pater

ce qui a suggere ä Postgate la correction tentante de pacato
en placato.

Or ce poeme de Properce commence ainsi:

Nunc, 0 Bacche, tuis humiles aduoluimur aris.

Rothstein commente ce debut d'une maniere ingenieuse,
mais peut-etre inutilement compliquee. Nunc ailleurs (1, 6;
1, 19; 18b; n, 26b) en cette place initiale ferait partout allusion

ä quelque chose de «früher Geschehenes zu dem die

mit nunc angeführte neue Tatsache den Gegensatz bildet.
Der Dichter hat seine Leiden bisher geduldig ertragen und
keinen Versuch gemacht sich von dem Dienst der Venus

zu befreien, jetzt erkeimt er, dass er die Hilfe eines anderen

Gottes braucht, um sich vor dem Tode durch dieses

Liebeskummer zu retten.» Les passages alleguees sont-ils analogues?

Dans 1, 6 et dans 1, 9 le nunc souligne une negation ä

laquelle s'oppose ensuite un sed: ce qui est vrai maintenant,
ce n'est pas qu'il craigne d'affronter avec Tullus les fureurs
des flots, mais c'est qu'il est retenu par Cynthie. Ou encore
ce qui est vrai maintenant, ce n'est pas qu'il ait peur de mou-
rir, mais qu'il a peur de mourir sans etre assure de la presence



PROPERCE 199

de Cynthie ä ses obseques. Dans n 18b 18c Barber et
Butler), ce qui montre la pression d'une reflexion anterieure,
c'est un etiam qui fait gradation. Auparavant Cynthie irritait
ou choquait Properce par bien des travers: maintenant elle

va jusqu'ä se teindre les cheveux. En 27b c'est un subjonctif
d'exhortation et plus encore 1'allusion elliptique justifiant
cette exhortation qui font peser le poids d'une situation
anterieure. Nulle part nunc n'y suffit.

Ne peut-on 1'entendre tout simplement comme l'indica-
tion du moment present et de ce que le poete y fait, ou plu-
tot le poete et ses compagnons? Car pourquoi aduoluimur

ne serait-il pas un vrai pluriel > Je ne tirerai certes pas argument

du fait que le poete se designe dans le vers qui suit par
le singulier mihi: la succession de la premiere personne du

pluriel et de Celle du singulier - ou inversement - pour ne
designer que la seule personne qui parle se trouve ailleurs
chez Properce. Mais je dirai seulement qu'aduoluimur se com-
prend de la fa^on la plus obvie si nous sommes le jour de la
fete des Liberalia.

Que sera le poeme; Essentiellement une glorification sur
le ton de l'hymne des pouvoirs liberateurs de Bacchus et

l'engagement si Bacchus en fait beneficier le poete souffrant
de son amour de se consacrer ä son service desormais pour
celebrer ses hauts faits:

uirtutisque tuae, Bacche, poeta ferar.

Je proposerais done de regarder ce poeme comme l'un de

ceux qui, au temoignage d'Ovide, etaient lus au cours du

banquet (qui sans doute suivait le sacrifice) le jour que je
suppose avec La Ville de Mirmont etre celui des Liberalia:

et dicunt laudes ad tua uina tuas.

Que notre hymne soit cense recite au cours du symposion,
n'explique-t-il pas au mieux l'appel du vers 6:



200 PIERRE BOYANCE

tu uitium ex animo dilue meo?

Sans doute je n'inviterai pas a prendre cette piece ä la lettre.
Nous sommes dans une fete ou chacun celebre le dieu selon

ses moyens poetiques: Properce, le poete douloureux de

l'elegie, traitera done du Liber qui guerit les peines des

hommes.

Quoi qu'il en soit de cette hypothese, je voudrais rappeler
a propos de cette piece comme ä propos de celle des Tristes
le role que Bacchus joue dans la poesie latine,1 specialement
chez Horace et chez les elegiaques, comme dieu de l'inspira-
tion poetique. Les latinistes se figurent peut-etre que c'est lä

un role traditionnel de ce dieu mais il a apparu par exemple
a un Wilamowitz qu'il n'en est rien.2 Le probleme a suscite

notamment un bref mais substantiel article de M. De Fal-
co,3 apres la recherche ancienne mais toujours valable de

Maass.4

Dans Properce nous avons par exemple les vers in, 3, 9

et suiv.

miremur, nobis et Bacche et Apolline dextro

turba puellarum si mea uerba colit?

Et encore 111, 1, 62

mi folia ex hedera porrige, Bacche, tua.

Dans une espece de reverie - ou la glorification mythique
de Cynthie rejoint celle de la poesie - il se voit transporte
avec Cynthie sur des sommets moussus dans des antres
humides parrni les Muses. Mais ces Muses menent une danse

ä laquelle elles convient Properce et au centre de cette

1. Cf. Wilhelm Kroll, Studien zum Verständnis der römischen Literatur, 1925,

p. 30 et suiv. 2. Hellenistische Dichtung, t. n, 19, p. 93 et suiv. 3. V. De
Falco, dans la Rivista di Filologia, 1936, p. 371 et suiv. 4. E. Maass, dans
1'Hermes, xxxi (1896), p. 375 et suiv. (Untersuchungen zu Properz und seinen

griechischen Vorbildern). Cf. aussi la note de Rothstein, ad m, 2, v. 9.



PROPERCE 201

danse il y aura Bacchus, dont le thyrse1 est qualifie de fapon
inattendue de docta cuspide, docta adjectif que l'on traduit ä

moil avis dans ce texte et dans d'autres que nous allons voir
de faijon inexacte et peu plaisante par «savante» ou par
«docte», alors qu'il s'agit de cet enseignement par les dieux

qu'il est plus ä propos d'appeler inspiration.
De la vision de Properce se rapproche en efFet de fapon

frappante l'ode d'Horace n, 19:

Bacchum in remotis carmina rupibus
uidi docentem (credite posteri)

Nymphasque discentes, et aures

capripedum Satyrorum acutas.

Avant de revenir a Horace, rappelons que dans l'elegie Bacchus

dieu de la poesie nous apparait dans les elegies de

Lygdamus (m, 4 v. 43-44) oil Apollon salue ainsi le poete:
Salue, cura deum; casto nam rite poetae

Phoebusque et Bacchus Pieridesque fauent.
Sed proles Semelae Bacchus doctaeque sorores

dicere non norunt quid ferat hora sequens.

Ce groupement ternaire est repris peut-etre en echo de

Lygdamus par Ovide (Amours, 1, 3, n):
At Phoebus comitesque nouem uitisque repertor.

Horace dans les Epitres (n, 2, 77 et suiv.) s'ecrie:

I. Le thyrse, comme le moyen par lequel Dionysos suscite l'enthousiasme
poetique, se rctrouve chez Ovide, Amoves, in, 15, 17-18:

Corniger increpuit thyrso grauiore Lyaeus;
pulsanda est magnis area maior equis.

II est aux mains de Tragoedia dans Amores, m, I, 23:
Tempus erat thyrso pulsum grauiore moueri.

Juvenal, dans un passage de la Satire vn, 53 et suiv., ou il est question de

l'inspiration poetique (qui ne resiste pas ä la misere du poete), dit (v. 59
et suiv.):

Neque etiim cantare sub antro
Pierio, thyrsumue potest contingere sana

paupertas



202 PIERRE BOYANCE

Scriptorum chorus omnis amat nemus et fugit urbes

rite cliens Bacchi somno gaudentis et umbra.

«Tout le choeur des ecrivains aime les bois et fuit les villes, ä

bon droit client de Bacchus qui aime le sommeil et l'ombre ».

Point de restriction, on le remarquera, dans ces textes divers;
il s'agit des poetes en general et meme dans ce dernier
passage, oil chorus rappelle un vers de la piece des Tristes:

« Vbi est nostri pars modo Naso chori? »

et encore Pontiques, hi, 4,

Sunt mihi uobiscum communia sacra, poetae,
in uestro miseris si licet esse choro.

il est question tres generalement de scriptores. Sur le mode
plaisant Horace ecrit ailleurs (Epitres, 1, 19, 3 et suiv.)

ut male sanos

adscripsit Liber Satyris Faunisque poetas
uinafere dulces oluerunt mane Camenae.

Mais nous retrouvons la sur le mode plaisant ce que nous
avons sur le mode solennel et religieux dans la premiere
ode ou Bacchus n'est pas nomme mais ou nous retrouvons le
lierre qui lui est consacre1 et son thiase de Nymphes et de

Satyres dansant, meles aux Muses:

1. Le lierre, comme attribut des poetes, se trouve surtout dans la poesie
latine. Chez Properce (iv, 1, 61 et suiv.), la couronne de lierre s'oppose
a la corona hirsuta qui ceint la poesie d'Ennius. Cette couronne, c'est ä

Bacchus que Properce demande de la lui tendre, et c'est dans la phrase
mcme ou il se qualific de Roinani. Callimachi. La meme opposition -
sans mention particuliere du feuillage - se retrouve ailleurs entre les mollia
serta et la dura corona. Mais cette fois, c'est aux Muses - Pegasides - que le

poete la reclame (m, 1, 19 et suiv.). Ailleurs (rv, 6, 3) il est question de
Philiteis corymbis. Ceci suggere que chez Callimaque et chez Philitas
devait se retrouver la guirlande de lierre couronnant le poete, et sans doute
mise en opposition avec la couronne de lauricr de 1'epopee. Comme chez

Horace, le lierre est aussi le signe de la noblesse propre a la culture et a la
poesie. Properce ne sera pas brutal avec Cynthie:

Rusticus haec aliquis tam turpia proelia quaeret
cuius non hederae circuiere caput.

Chez Ovide, dans l'elegie sur la mort de Tibulle (Amores, m, 9, v. 61-62)



PROPERCE 203

Me doctarum hederae praemia frontium
dis miscent superis. Me gelidum nemus

Nympharumue leues cum Satyris chori

secernunt populo; si neque tibias

Euterpe cohibet: nec Polyhymnia
Lesboum refugit tendere barbiton.

U est impossible de ne pas lier ces textes sur Bacchus dieu
des poetes ä l'existence du conuictus, du sodalicium que nous
fait connaitre la piece des Tristes et quand se pose le probleme
de l'origine et de ce Bacchus et ce sodalicium de ne pas eclairer
la solution par leur rapprochement, de ne pas remarquer que
les influences ne sont pas exclusivement litteraires, qu'il s'y
ajoute celles de la vie hellenisee. Mais il faut encore joindre
au debat des textes d'Horace qui ne sont pas sans concerner
directement Properce. Dans les Satires 1, 10, il opposait son
humble poesie d'alors, non inspiree, ä laquelle Quirinus l'a
convie plutot qu'ä emplir les bataillons grecs, a d'autres

poesies, veritables elles, epique, dramatique etc.

Turgidus Alpinus iugulat dum Memnona dumque

dijfingit Rheni luteum caput, haec ego ludo

au devant du defunt, viendra, en compagnie de Calvus, Catulle qualifie
de doctus et ses tempes juveniles ceintes de lierre. Les Tristes (1, 6, 1-4) nous
montrent que 1'art contemporain representait les poetes avec une couronne
de lierre:

Si quis habes nostris similes in imagine uultus
deme meis hederas, Bacchica serta, comis:

ista decent lac tos jelicia signa poetas;
temporibus non est apta corona meis.

Faisant ä Bacchus le reproche de n'avoir pas grace ä sa puissance divine
sauve de l'exil un des poetes, Ovide se qualifie de l'un

e sacris hederae cultoribus (v, 3).

Nous voyons que lors de la fete mentionnee dans cette piece les participants

jestaque odoratis innectunt tempora sertis.

Que sont ces odorata serta dont ces cultores ceignent leurs tempes? Vraisem-
blablement des guirlandes de lierre. Nous sommes, pensons-nous, le 17
Mars et il ne peut guere s'agir a cette date de roses parfumees. Odorata
doit s'entendre de parfums artificiels, d'unguenta.



204 PIERRE BOYANCE

quae nec in aede sonent certantia, iudice Tarpa,
nec redeant iterum atque iterum spectanda theatris.

Ce que sont ces concours poetiques que Tarpa juge et qui
retentissent in aede, les critiques, aides ou desservis par des

scholies fort confuses, se le sont demanded Mais ils ont en
general - et avec raison - rapproche un autre passage d'Ho-
race pris dans cette epitre ä Florus que nous avons citee tantot:

spectemus uacuam Romanis uatihus aedem (v. 94).

C'est quelques vers seulement apres le passage ou il nous a

ete dit que le «chceur des ecrivains» est a bon droit cliens

Bacchi. Maintenant que nous connaissons par Ovide un choeur
des poetes celebrant la fete de Liber n'est-il pas tentant de

penser que cette aedes est placee notamment (je ne veux
pas dire exclusivement, pour reserver leur place ä Apollon
et aux Muses) sous le patronage de Bacchus? Mais que se

passe-t-il selon ces vers de 1'epitre dans cet edifice? Vous
vous en souvenez une scene qui met aux prises deux poetes,
l'un qui est un nouvel Alcee, l'autre qui est un nouveau
Callimaque, mieux meme un nouveau Mimnerme. On pense
assez gcneralement que ces poetes sont Horace et Properce.
Nous avons, croquee sur le vif, une scene de mceurs litte—

raires dans la Rome de ce temps et nous voyons le cadre ou

1. Voir notamment les notes de Kiessling-Heinze et de Lejay ä ce passage.
Selon le scholiasta Cruquianus, il s'agit de Vaedes Apollinis sine Musarum,
quo conuenire poetae solebant suaque scripta recitare. Selon Porphyrion, de
Vaedes Musarum ubi poetae carmina sua recitabant. Kiessling a mis en doute
ces indications, et pense qu'il s'agit du temple de Mincrve, oil avait ete
fixee, aut temps de Livius Andronicus, la residence du College des poetes.
Sihler qui a etudie toute cette tradition dans son memoire The collegium
poetarum at Rome de 1'Am. J. of Philo}., 1901, p. 1 et suiv. pense (p. 20)
qu'il faut suivre Bcntley et penser ä 1'Aedes Herculis Musarum. Lejay s'en
tient prudemment aux indications de Porphyrion. Pline l'ancien place dans

une Camenarum aedes l'anecdote assez connue qui concerne Accius (N. H.,
xxxiv, 19). Sihler rapporterait ä 1 'aedes connue d'Horace ce que Martial
nous apprend d'une certaine schola poetarum (in, 20, 8 et suiv.; IV, 61, 3 et
suiv.). Villeneuve refere - ce qui est peu vraisemblable - le vers de 1'Epitre

ä Florus au temple d'Apollon Palatin.



PROPERCE 205

eile se place peut-etre: le college des poetes qui a Bacchus

pour patron, chorus, sodalicium, conuictus.

Ce college est-il directement le successeur de celui qui
aux origines de la litterature latine fut fonde par Livius An-
dronicus;1 Il est difficile de le dire. Remarquons seulement

en passant qu'Horace qualifie le choeur des poetes de scrip-
torum chorus. Or le college que fonda Andronicus parait
avoir ete un collegium scribarum et histrionum. Toujours est-il

qu'il est difficile de ne pas voir dans ce college quelque chose

qui rappelle le rnonde hellenistique.
S'il s'agit de determiner comment et oü Bacchus est devenu

dieu de la poesie en general, cela Oriente precisement la
recherche. De tels colleges rappellent manifestement les TsyvtTtxi
Aiovucrou dont les inscriptions etudiees autrefois par Fou-
cart,2 Lüders3 et Poland4 nous font suivre l'activite.5 Les au-
teurs que j'ai nommes tantot, notamment M. De Falco, ont
groupe les textes qui mettent progressivement Bacchus en

rapport de plus en plus etroit avec les Muses: Dionysos Mel-
pomenos honore ä Athenes puis dieu tutelaire des Ts^vü-rai;

Dionysos Mousagetes honore ä Naxos; quelques textes lit—

teraires, notamment 1 'Antigone de Sophocle et le pean de

Philodamos. Mais je ne sais comment ils me semblent avoir

1. Festus, p. 446/8 L. Ce premier college siegait, comme beaucoup d'autres
corporations, dans le temple de Minerve sur l'Aventin. II parait avoir ete

un collegium scribarum histrionumque. Si l'on remarque que dans ce temple
residait aussi le collegium tibicinum Romatiorum qui sacris publicis praesto sunt

(Varron, de ling, lat., vi, 17; Fest., p. 134), on pensera que Livius obtint le
droit de reunir la son college, en raison du lien que sa poesie dramatique (et
lyrique) avait avec les ludi publici. C'est sous le couvert de la religion que
Rome a donne place officielle a la litterature. Apres, ä l'epoque imperiale le

collegium symphoniacorum qui sacris publicis praesto sunt (C. I. L., vi, 2293-
4416). 2. Paul Foucart, De collegiis scaenicorum artificum apud Craecos,
Paris, 1873. 3. Lüders, Die dionysischen Künstler, Berlin, 1873. 4. Fr.
Poland, Geschichte des griechischen Vereinswesens, 1909, p. 129-147; du

meme, article Technites dans P. W. 1934, v, col. 2473 et suiv. On sait que
cette activite s'est poursuivie au temps de l'Empire romain. 5. Sur la
liaison etablie entre Dionysos et les Muses, cf. aussi L. R. Farnell, Cults of
the Greek States, v, (1907), p. 145 et suiv. Farnell cherche en Thrace l'origine
de cette liaison. Mais pour l'epoque hellenistique, il est manifeste que la



206 PIERRE BOYANCE

omis les textcs qui interessent le plus pres Horace et Properce,
ceux de Theocrite et de Callimaque! On les chercherait en
vain dans les commentaires de Rothstein et de Barber et
Butler, notamment la ou est mentionne le lierre comme
attribut propre aux poetes. Les voici. Theocrite d'abord
(xvii Eloge de Ptolemee, trad. Chambry): «Jamais non plus
un homme habile a entonner un chant harmonieux n'est

venu aux concours de Dionysos sans obtenir de lui un present
digne de son talent. Aussi les interpretes des Muses celebrent
Ptolemee en reconnaissance de ses bienfaits». Callimaque en-
suite (Epigrammes, vn Cahen A. P., ix, 565): «Theaitetos
suit la voie d'un art pur. Et le chemin peut ne pas conduire,
Bacchos, au herre que tu decernes; mais les herauts ne clame-

ront le nom des vainqueurs que pour un court moment.
Lui, l'Hellade a jamais dira son genie». On peut se demander
ä la rigucur si les concours auxquels il est fait allusion ne
seraient pas des concours dramatiques. Mais l'autre piece
(Epigrammes, vm Cahen A. P., ix, 566) parait avoir une

portee toute generale: «Le petit mot, Dionysos, suffit au

poete heureux: "Victoire", c'est son plus long discours. Mais
celui que ton souffle ne favorise pas, si on lui dcmande: "Eh
bien! quelle est ta chance"Affreux, dira-t-il, est ce qui
m'arrive." Que pareille phrase ne soit jamais pour qui trame
l'injustice; pour moi, o dieu, les deux courtes syllabes.»
L'apphcation que Callimaque se fait ä lui-meme des faveurs
souhaitees de Dionysos montre bien qu'il ne s'agit pas de

concours exclusivement dramatiques et que le dieu est ici
inspirateur des poetes en general: pas plus qu'il ne s'agit
uniquement de theatres dans les joutes poetiques qu'aura dans
1 'aedes a arbitrer Tarpa.

Ces constatations aident peut-etre ä mieux concevoir l'im-
portance que Properce donne ä Bacchus dans sa glorification

liaison est d'origine litteraire; eile vient en particulier du theatre. Les

exegeses plus ou moins naturalistes doivent faire place a 1'explication so-
ciologique.



PROPERCE 207

de la poesie. On voit ce qu'on gagne ä ne pas considerer les

textes uniquement dans un rapport de filiation purement
littcraire, les influences uniquement comrne s'exer^ant entre
un modele et un disciple. J'ai bien etc tente de faire intervenir
aussi l'archeologie dans ces remarques. Car il y a ä Rome
un monument encore bien enigmatique qui a fait couler
beaucoup d'encre, un monument tout empli de l'idee d'he-
roisation et ou les representations dionysiaques jouent un
role extremement important.1 Une des images essentielles

en orne la coquille de l'abside; et c'est la mort d'une poetesse,
c'est le saut de Sappho ä Lcucade. Une serie de statues

representees en bas relief alignent le long des nefs des figures
feminines en majorite et quelques figures masculines.2 Telle
de ces figures tient le thyrse et le tambourin. Aux parois
sont suspendus - toujours en representation de bas reliefs -
des objets dionysiaques faisant oscilla: tambourins, cistes, doubles

flutes. Je ne puis jamais parcourir ces images sans songer
a cet antre des Muses que Properce evoque dans son Elegie,

ill, 2,27. Je le puis d'autant moins que cet edifice est un antre,
c'est l'hypogee de la Porte Majeure:

Hie erat afßxis uiridis spelunca lapillis
pendebantque cauls tympana pumicibus,

orgia Musarum et Sileni patris imago

fictilis et calami, Pan Tegaee, tui.
diuersaeque nouem sortitae rura Puellae

exercent teneras in sua dona manus:

I. Sur le role de ces representations dionysiaques, cf. A. Brühl, op. laud.

p. 144 et suiv., d'apres J. Carcopino, La basilique pythagoricienne de la Porte-
Majeure, 1927, p. 243 et suiv. Mais ces auteurs n'ont pas peut-etre insiste
assez sur les statues representees en bas-relief surtout au long des nefs.
II faut y voir sans doute l'image d'un thiase humain, et non de divinites;
il parait difficile de ne pas mettre en rapport la predominance de figures
feminines avec la Sappho de l'abside. Sappho, poetesse lyrique, est ainsi
placee dans une ambiance dionysiaque qui rappeile celle de l'Ode i, 1

d'Horace. 2. G. Bendinelli, II monumento sotterraneo di Porta Maggiore in
Roma, dans les Mon. d. Line.. 1926, xxi, p. 708, p. 771.



208 PIERRE BOYANCE

haec hederas legit in thyrsos, haec carmina neruis

aptat, at ilia manu texit utraque rosam

«Ii s'y trouvait un antre vert tout herisse de stalactites; au

creux de la röche poreuse des tympanons etaient pendus -
c'etaient les instruments des Muses - et des masques du vieux
Silene fa^onne dans l'argile et ta flute, Pan de Tegee de

ci de la sur les neuf lots qui leur echurent les neuf vierges
emploient leurs tendres mains, chacune ä son present. Celle-
ci va cueillant du lierre pour les thyrses; cet autre, aux cordes
de la lyre harmonise le chant. Mais celle-ci tresse les roses
de ses deux mains...»

Des deux remarques tres partielles que je viens de presenter
il est difficile de tirer une rcponsc aux problemes que je
soulevais au debut. Du moins ont-elles peut-etre confirme
la necessite de preciser et de distinguer, quand on parle d'in-
fluence. En matiere litteraire on a une tendance ä confondre
le probleme avec celui des sources, et les sources elles-memes

sont volontiers recherchees dans tel ouvrage particulier. Or
s'il est possible pour la mythologie de Properce de prononcer
quelques noms d'auteurs grecs, malgre la misere de notre
tradition, on a la surprise d'avoir ä citer un noni comme
celui d'Homere ou comme celui d'Hesiode et du reste a

evoquer plutot une sphere de legendes que telle oeuvre definie.
Mais on constate aussi que le monde d'images dans lequel
Properce se complait correspond aux tendances de sa scnsi-
bilite et que l'evocation des figures et des mythes grecs obeit
aux seules lois de son genie propre. Je ne veux pas prononcer
ici de jugement de valeur. Mais cclui-ci, quel qu'il soit, se

doit d'abord de ne pas meconnaitre la nature et l'existence
des faits. La mythologie de Properce n'est pas due a «l'in-
fluence» des alexandrins; son unite particuliere n'etait possible
qu'ä Rome chez Properce, pour exprimer une sensibilite
raffinee et complexe, qui ne se laisse peut-etre pas analyser
en tcrmes trop simples, comme ceux qui consisteraient ä

parier d'elements grecs et d'elements latins.



PROPERCE 209

A la place qu'il faut sans doute reconnaitre ä l'art plastique
dont pour nous les peintures de Pompei ou les stucs de la
Farnesine sont les temoins les plus connus, s'ajoute d'une
fa^on plus generale ce qu'il faut appeler la vie, la vie qui
emprunte ä la civilisation hellenistique des cadres sociaux,

on peut meme dire des institutions comme ce thiase de Bacchus

dont j'ai suggere l'importance pour Properce et son
ennemi Horace. Il serait peut-etre encore plus essentiel de

definir cette vie par ses aspects intimes, par les valeurs qui diri—

gent la conduite, les occupations, les plaisirs, les jugements sur
les gens et sur les choses. La aussi il est evident que cette vie
est complexe et meme c'est la que plus qu'ailleurs le vieux
fonds romain est present et nous aide ä comprendre la nature
des faits. J'en ai touche un mot ä propos des images de guerre
chez les erotiques et specialement chez Properce. Mais l'ele-
gie, qui se veut le reflet de la vie, manquerait de naturel si elle

ne respectait pas la complexite de cette vie-la au nom d'on
ne sait quel retour ä on ne sait quelle nature. Elle ne serait

pas romaine du siecle d'Auguste, si elle n'etait aussi profon-
dement hellenisee. Ne peuvent s'en attrister que ceux qui
cherchent ä definir l'originalite des civilisations en termes
d'oppositions et de contrastes, et non d'efforts pour les sur-
monter.



210 PIERRE BOYANCE

DISCUSSION

M.Rostagni: Ringrazio il Sig. Boyance delle moltc cose che

mi ha apprese con la sua esposizione viva e penetrante. Sincera-

mente mi sembra che egli abbia posto le basi per una interpreta-
zione efficace e persuasiva di questo poeta cosi tormentato, cosi

problematico, cosi astruso. In particolare l'idea da lui afFermata e

sostenuta con tutta una serie di acuti rilievi e di proband ragioni
circa il sodalizio di poeti legati al culto di Bacco, questa idea mi
ha fatto molta impressione. Ii Sig. Boyance ha insistito sul valore

degli clementi mitologici in Properzio: che sono dal poeta colti-
vati, vagheggiati, idealizzati, cosi che fanno parte quasi della sua

vita, della sua societä, del suo ambiente. Ma basta cid per con-
cludere che facciano parte anche della sua poesia O non e questa
un'altra cosa» Mi pare che, nonostante tutto, ad un vero valore

poetico gli elementi mitologici assurgano di rado. Per fare in-
tendere la differenza, metterei a confronto la maggior parte delle

fredde enumerazioni di eroi ed eroine, di cui Properzio si com-
piace, con quella che da inizio all'elegia i, 3 (Qualis Thesea iacuit
cedente carina ecc.), in cui si e veramente e raramente ottenuto
un primo effetto estatico: poiche ivi i paragoni mitologici con-
corrono a determinare l'atmosfera di intensa sospensione e di

trepida contemplazione su cui e fondata questa elegia.
Rcsta la questione degli pseudonimi di Cinzia e di Delia, in cui

non posso non parlare pro domo mea. L'ipotesi che Cinzia debba

riportarsi alTimmagine del Cynthius Apollo di Virgiho e all'ideale
callimacheo della poesia, si presenta a mio avviso troppo complicata.

Ma soprattutto poi essa mi sembra compromessa dallo stesso

Sig. Boyance in quanto egli ammette che a Cinzia abbia servito
da precedente e da esempio Delia. Ora per Delia mi sembra

difficile sostenere qualsiasi collegamento con Apollo dio della

poesia, mentre spontanea si offre l'attinenza con Artemide, dea

della caccia. £ ben vero che nel libro di Delia non vi sono speci-
fiche immagini di caccia (come vi sono invece nel ciclo di Sul-



PROPERCE 211

picia: cfr. in, 9, sedprocul abducit venandi Delia euro), ma vi e, netta
e caratteristica, l'atmosfera pastorale, idillica, arcadica della cam-

pagna: e tanto basta. D'altra parte nella figura di Delia manca
qualsiasi carattere colto: neppur l'ombra, in essa, della doctapuella.

M. Boyance: L'hypothese, selon laquelle il y aurait dans le nom
de Delie reflet de la personnalite d'Artemis plus que de celle

d'Apollon, s'appuie selon vous, sur le livre Trois, puisque la seule-

ment la chasse joue un role important; mais e'est un livre ou
Delie n'apparait pas et cela me parait faire difficulte dans votre
interpretation. Celle que je donne du nom de Cynthie est un peu
compliquee, mais e'est que l'esprit lui-meme de Properce est vo-
lontiers complique; chez lui, on peut dire que souvent une simple
phrase, un mot sont le resultat de plusieurs influences qui convergent

ou s'entrecroisent. Les noms des heroines de Varron, de

Cornelius Gallus, de Tibulle orientaient dans un sens apollinien.
Or Cynthius apparaissait dans un passage ou Virgile faisait mani-
festement echo a l'ideal esthetique de Caflimaque, ideal que
Properce faisait sien. Le passage devait done frapper Properce et

imposer a son choix cette epithete d'Apollon, entre tant d'autres,

pour qu'il en qualifie son inspiratrice.
En ce qui concerne sa mythologie, j'accorde que l'integration

poetique de Cynthie aux heroines de la fable est plus ou moins
reussie; elle Test pleinement dans l'Elegie 1, 3, moins ailleurs. Dans

l'elegie 1, 3 cela est du en particulier ä l'influence de 1'art plastique,

par exemple de la representation d'Ariane endormie telle que la

fait connaitre la statue du Vatican. De toutes fag:ons je ne puis ad-

mettre que la mythologie ait ete pour Properce un heritage mort,
un poids dont il n'a pu se delester. Elle correspond ä une tendance

profonde, celle qui se fait jour quand il cree le monde des heroines.

Cela peut etre source de grande poesie; le passage sur Helene dans

la piece 11, 3 n'a pas sans raison charme notre Andre Chenier.

Je reconnais que l'influence de la mythologie alexandrine a pu
etre tres grande, encore que les variantes rares des legendes con-
nues, telles qu'on les trouve chez lui, font bien souvent 1'efFet

d'etre dues ä sa propre fantaisie, revant en marge d'Homere.



212 DISCUSSION

Schoene l'a montre. Properce cree ä sa guise tel trait de caractere

inconnu, jusqu'ä lui, de Briseis ou de Penelope.
Pour le sodalicium auquel Properce a pu appartenir, c'est le

rapprochement avec les textes d'Ovide qui me parait fournir la

preuve la plus propre a appuyer ce qui ne restc, malgre tout en ce

qui le conceme, qu'une hypothese.
M. Klingner: Es ist wichtig, zwischen unmittelbarem und

mittelbarem griechischen Einfluss zu unterscheiden. Gewiss gab es

schon bei Cornelius Gallus römisch verwandelte griechische
Bestandteile. Das war der Grund, auf dem Properz weiterbaute.

Mit welchem Recht beruft sich Properz auf Kallimachos Seine

künstlerischen Ideale sind von denen des Kallimachos verschieden.

Seine schwierige, ungenaue Art hegt sehr weit ab von der gewählten

Genauigkeit des Griechen. Seine Kenntnis der Sage ist

vergleichsweise trivial. Aber schliesslich mochte für ihn alles als kal-
limacheisch gelten, was in der Nachfolge der römischen Entdecker
des Kallimachos inzwischen entstanden war. So ist also, scheint

mir, die Frage nach Kallimachos bei Properz auch in den

Zusammenhang zu stellen, in dem Herr Boyance den unmittelbaren
und den mittelbaren griechischen Einfluss unterschieden hat.

Habe ich recht verstanden, so hat Herr Boyance bei Gelegenheit
der Themen und Motive, die aus der Ibas stammen, mit Recht
bemerkt, dass Properz i, n, 23 tu mihi sola domus, tu, Cynthia,
sola parentes den Gedanken der besorgten Andromache auf sich,

den Mann, übertragen hat. Das ist über den Einzelfall hinaus

denkwürdig. Die Rollen sind zwischen Mann und Frau
vertauscht: Diese Umkehr des Verhältnisses, wofür es zuerst bei
Catull erstaunliche, bisher kaum gewürdigte Beispiele gibt, hat
die ganze neue Liebesdichtung der Römer erst entstehen lassen.

Die Gehebte ist domina, der Liebende unbedingt abhängig und
der Liebe mit seinem ganzen Wesen verfallen, etwa wie die

Frauen der Sagenzeit bei den hellenistischen Dichtern. Nur, weil
es uns aus der späteren Dichtung so vertraut ist, empfinden wir
meist nicht den bestürzenden Wandel, der sich da bei Catull

ereignet hat.



PROPERCE 213

M. Boyance: Je vous remercie de vos observations. Properce
voulait etre un nouveau Callimaque, mais il y a un abime entre
l'elegance seche de Callimaque et la complication obscure de

Properce. Properce n'a pas pris conscience de 1'abime qui le se-

parait de Callimaque. Pour ce qui est des heroines, je suis heureux

que ma maniere de voir ait ete approuvee; je ne veux pas insister

davantage. Un doute a ete exprime sur la realite du sentiment qui
se trouve dans l'elegie in, 17 adressee ä Bacchus et j'en suis vo-
lontiers d'accord: le culte en cause n'est pas de nature a engager
ici profondement la sensibilite religieuse du poete. Ii faut penser
plutot ä une espece de jeu qui est ä mi-chemin entre la conviction
et le sccpticisme. Le mythe ne se situe pas cependant sur le plan
de la pure litterature, de la pure convention comme chez un
moderne. Je songerais plutot ä ce que Monsieur Schefold dit de

la peinture de Pompei. Ii existait des fetes qui groupaient les

poetes pour honorer Bacchus, dans une atmosphere litteraire,

joyeuse et tout de meme sacree; la piece ill, 17 a ete composee seion
moi pour une de ces fetes. Sur les transformations que Properce
a fait subir aux vers adresses chez Homere par Andromaque ä

Hector, les suggestions presentees sont importantes. Il est curieux

qu'ä Rome la femme aimee apparaisse comme une domina, comme
souveraine, ce qui ne semble pas le cas dans 1'amour alexandrin.

On dirait qu'il y a comme un renversement de l'idee traditionnelle
de la femme ä Rome. A Rome la femme a une situation plus
eminente dans la famille qu'en Grece. Les poetes romains reagis-
sent contre les valeurs de la morale romaine; mais en realite leur
reaction est influencee par elles. Les elegiaques romains allaient
d'autant plus loin dans la revoke que l'autorite etait plus affirmee.

M. Klingner: In der griechischen Dichtung, abgesehen von
Komödie und Epigramm, wo das Pathos von vornherein nicht

ganz ernst genommen ist, vermeiden es die Dichter, einen Mann
darzustellen, der ganz der Leidenschaft verfallen ist. Das was ich
das grosse geistig-seelische Abenteuer Catulls nennen möchte, hat
diese und andere Schranken in Kunst und Leben niedergelegt und
dadurch etwas unerhört Neues eingeleitet.



214 DISCUSSION

M. Bayet: L'«introduction a Properce» de M. Boyance donne

ample matiere ä la reflexion. D'une etude aussi poussee, je ne
voudrais retenir pour l'instant que trois problemes majeurs sur

lesquels la discussion permettrait sans doute de porter une certaine

lumiere.
Le premier est celui de 1'attitude de nos poetes ä l'egard de

Callimaque, considere comme representant caracteristique de

rAlexandrinisme grcc. Je distingue trois attitudes differentes. Ca-
tulle se donne pour but la transposition exacte des pieces de

Callimaque, presque en guise d'exercice scolaire: il s'entend que le

traducteur a du genie et que, vraisemblablement bilingue, il goüte
les effcts differents du grec et du latin signifiant la nreme chose.

Pour Horace et pour Virgile, la le^on de Callimaque est integree ä

un ensemble de precedes (qui ne sont pas propriete du seul

Callimaque), constituant la technique alexandrine, et dont ils usent

avec grande liberte, chacun selon son temperament. Properce et

Ovide, au contraire, dans une societe beaucoup plus alexandrini-

see, prennent leur visee directe sur Callimaque avec le dessein non
de le traduire ou de l'utiliser, mais de rivaliser avec lui. Encore faut-
il s'entendre. M. Klingner a parfaitement raison quand il prouve
qu'il y a un abime entre Properce et Callimaque. Et il y en a un
autre, tout oppose, entre Callimaque et Ovide. La comparaison
de Callimaque fait paraitre Properce trop heurte, Ovide trop
fluide. Mais c'est que chacun des poetes latins s'est voulu une ori-
ginalite propre: necessite absolue ä l'egard d'un public assez cul-
tive pour hre et goüter le poete grec en son texte original, s'il
le voulait. Bien que, en certains cas, la question se pose encore,
si les difficultes de Properce ont ete, ou non, voulues par lui.

Quant a l'originalite que s'est donnee Properce, elle consiste

d'abord en la creation d'une langue poetique, dont M. Klingner
fixe le caractere d'un seul mot: «Ungenauigkeit», imprecision
ou plutot «non-coincidence» entre le signifiant et le signific. On
ne peut supposer que Properce sache insuffisamment le latin!
Qu'il s'agisse d'un precede voulu, et propre a creer de tres riches

impressions poetiques, c'est ce que sufiirait ä prouver l'exemple,



PROPERCE 215

en France, de Verlaine et de Mallarme (Alfred de Musset aussi

parfois, mais plus inconsciemment). Une marge, meme presque
imperceptible, entre le mot et la chose, aureole, renouvelle, oblige
aussi le lecteur ä un effort createur et ä une sorte de complicite
avec l'ecrivain.

L'emploi de la mythologie peut sembler antithetique parce

que nous sommes tres frappes de la nettete de son expression
plastique greco-latine. Et il est loisible, en ce sens, d'evoquer
encore Mallarme en qui s'intriquent et se valorisent par antithese

le flou affectif et la precision descriptive; ou, mais sous dosages

differents, Baudelaire encore. Seulement l'accumulation des noms
d'heroines autour de Cynthie me laisse reveur. Bien entendu, il
n'est pas question d'evoquer des ressemblances de caractere ou de

destin: ce serait chaotique. Ne s'agirait-il pas d'un autre type
d'imprecisions, pour faire jouer autour de la personne aimee,

comme une atmosphere irisee, quantite de suggestions de beaute,

plus ou moins appuyees du souvenir d'oeuvres d'art (les Romains,
ä cette date, en sont obsedes) Autre approximation poetique,
done, et appel analogue ä l'imagination du lecteur. Sans compter,
il va de soi, la volupte musicale des noms grecs, et tous les

souvenirs qu'ils evoquent, d'Homere ou d'Hesiode; et l'ctalage d'une

erudition a la fois immense et monotone.
Cette mythologie, exprime-t-elle, en certains cas, des realites

sociales et religieuses plus profondes que Celles du jeu poetique
Je n'en sais rien. Je serais tente de schematiser l'expansion des

fables grecques dans le monde latin sous une formule double:
enrichissement de la poesie, deterioration de la religion. Je ne
crois pas, au temps ou ecrit Properce, qu'un groupe de poetes se

soit mis serieusement sous le patronage de Bacchus. Je me de-
mande meme si Ton n'a pas exagere la portee du fameux vers
de Naevius: Libera lingua loquemur ludis Liberalibus.

Je ne disconviens pas qu'il y ait eu des groupes bachiques re-
ligieux; ni que le dionysiasme ait eu sa part dans certains cultes

mystiques: on n'a garde d'oublier les representations funeraires
ni l'hypogee de la Porte Majeure ä Rome. Mais peut-on affirmer



2IÖ DISCUSSION

le moindre sentiment religieux quand la poesie de Properce

evoque les Muses, les Nymphes, la thiase bachique?

Ii est bien sür qu'on doit tenir compte des datations, et essayer
aussi dans chaquc cas de determiner la part de la poesie et celle

de la religion. Par exemple, lorsqu'il s'agit de l'antre des Nymphes:

un culte grcc, bien atteste au HI®me siecle avant notre ere, sert

de support au genre litteraire de la Bucolique; mais ensuite ajoue
son role comme element d'un dionysiasme mondain.

M. Boyance: Les suggestions si riches, si vanees de M. Bayet

posent une serie de questions. Ii y a les reactions diverses des

poetes successifs ä l'egard du meme Callimaque. Ii y a ce qui a ete

dit de Fimprecision du vocabulaire de Properce. Je le crois, cette

imprecision est voulue; il suffit de remarquer combien, quand il
le desire, Properce sait arriver ä la clarte. Je releverai une
particularity, un des moyens dont il use pour ses effets voulus d'impre-
cision, son usage de l'ablatif qu'a etudie une dissertation de

H. Bausch (Studia propertiana de liberiore usu ablativi, diss, de

Marbourg, 1920). Ce cas a recueilli en lui l'heritage de trois cas,

ablatif proprement dit, locatif, instrumental. Bien des fois chez

Properce on ne peut determiner avec nettete auquel on a affaire;
le poete use consciemment de l'ambiguite que lui offrait le fait

grammatical. Pour sa mythologie, on note le meme contraste

entre la precision de certains contours et certaines manques de

logique. Les comparaisons, ou elle est utilisee, semblent parfois
boiteuses. Maladresse? Art calcule? on peut hesiter.

Il est certain que la mythologie, puisque nous parlons de mythologie,

ne peut representer la meme chose pour un Latin et pour
un Grec. Le premier en est separe par une sorte de distance qui
lui permet davantage une attitude de jeu. Mais un jeu qui n'est

pas necessairement frivole ni peu respectueux. Quand un groupe
de poetes se met sous le patronage de Bacchus, - et c'est le cas

indubitable pour celui que nous fait connaitre Ovide -, il veut
glorifier par le prestige du dieu grec la conscience qu'il a de lui-
meme.

M. Pöschl: Als eine der wichtigsten und einleuchtendsten Thesen



PROPERCE 2X7

des Vortrags möchte ich hervorheben, dass das mythologisch
Bildhafte bei Properz nicht als spielerischer Zierat aufzufassen

ist. Herr Bayet fand die glückliche Formulierung, dass das

Mythologische eine bestimmte Atmosphäre schafft, eine Atmosphäre

gehobener Feierlichkeit. Bei Properz könnte man fast noch weiter

gehen und sagen: es ist eine Atmosphäre, die in manchen Gedichten

fast etwas Religiöses haben kann. Das Mythologische wird hier

zur Chiffre einer neuen echten Religiosität. Denn obwohl dem

Dichter die offizielle Religion und auch die Mysterienreligionen
nichts bedeuten, hat er doch einen neuen Bereich des Religiösen
erschlossen: die Religion der Liebe. Und die Mythologie der

Liebe, die Herr Boyance so eindrucksvoll uns vor Augen geführt
hat, ist in ihrem Kern ein Ausdruck dieser Religion.

Was den realen Hintergrund des properzischen Bacchusgedichtes

betrifft, so wird es wohl richtig sein, einen solchen anzunehmen.

Dionysos als Symbol des Dichtertums spielt jedenfalls in der

augusteischen Dichtung eine grosse Rolle. Das beweist z.B. der

grossartige horazische Hymnus «Baccbum in remotis» (c. 2,19),

wo der Gott (wie die Götter der vierten Römerode als Besieger
der Giganten) als Bezwinger des Höllenhundes erscheint, worin
die Macht der Dichtkunst angedeutet ist, die über Leiden und

Tod triumphiert. Die Bedeutung des Dionysos in der augusteischen

Dichtung wie übrigens auch in der pompejanischen Malerei

mag daneben auch mit einer Neubelebung des dionysischen Kultes

zusammenhängen (Servius spricht von einer solchen durch Cäsar),

aber bei den Dichtern ist vor allem Dionysos göttliches Symbol
ihres Dichtertums.

M. Boyance: Ce qui peut nous inviter ä relever un certain

aspect religieux de la mythologie de Properce, c'est notamment
sa religion toute nouvelle de l'amour. Un jeu, si l'on veut, mais

un jeu dans un sens noble. Naturellement, quand le poete divinise

Cynthie, ce n'est pas ä prendre ä la lettre, au sens d'une apotheose.

Mais il y a dans ce jeu meme le reflet des honneurs donnes par
l'heroisation solennelle dans leur bois sacre des Manes de Calli-

maque, de l'Ombre sacree de Philitas de Cos, qui s'inspire cer-



218 DISCUSSION

tainement de l'heroisation cultuelle pratiquee dans les milieux ale-

xandrins. Properce emprunte a la religion 1'atmosphere sacree dont
il entoure ceux qu'il glorifie. C'est un peu ce qui se passe, mutatis

mutandis, avec l'art des jardins etudie par M. Grimal: meme de-

venu profane, il garde de ses origines sacrees un certain caractere.

M. Wilkinson: M. Boyance has provoked a lively discussion,

and by now nearly everything that had occurred to me to say has

been said. I have gained a clearer understanding ofhow the Greek

mythological world came to be idealised by these Roman poets.
Catullus in his 68th poem concentrates on re-living an intense

moment of his life. With characteristic complacency he thinks of
Laodameia as a comparison with Lesbia because she was a type
of passionate devotion, and because the only moment ever
recorded that could rival his moment of ecstasy was the reunion of
Laodameia with her dead husband. Propertius thinks of the same

story because he is obsessed with thoughts of what may happen
after death. He dwells on his own devotion, not Cynthia's, and

so he identifies himself with Protesilaus:

Illic Phylacides iucundae coniugis heros

non poterat caecis immemor esse locis.

To both poets the legend is intensely moving for personal reasons.

These mythological exempla, which often seem so trite and
mechanical to us, could still fire a poet's imagination. A notable

parallel is that of the English poet of the early nineteenth century,
John Keats, a young chemist's assistant, who kindled his romantic
vision of the Greek mythological world by poring over Lem-

priere's Classical Dictionary.
I was much interested by what M. Bayet said about modern poets

in France. English-speaking poets too have developed traits found
in Propertius. The American poet Ezra Pound, who, whatever

one may think ofhim, has been one of the chief influences on our
recent poets, indulged in garbled versions of Propertius, which
is evidence that he recognised the affinity. The sudden,

unexplained transitions in Propertius have led logical-minded critics



PROPERCE 219

to attempt too much transposition in Iiis text. His logic is one

of thought-association, not the strict, explicit logic which is

pre-eminently Greek. His constant switching into mythological

exempla is a symptom of this habit of mind. Again, as M. Bayet

mentioned, his use of words is much less precise than that of
most Greek and Roman writers; and he forces his syntax to

strange, striking, powerful expressions puzzling at first to the

reader. These sudden transitions, the allusiveness, the tortured

syntax, are features of our modern poetry. It is left to the reader

to perceive the connection. And as a joke is more amusing the

less it has to be explained, so the sudden perception of the

connection between two fields of associations is more exciting when

we make it without having it made easy by the poet. (One is

reminded of Cicero's explanation of why we take pleasure in

metaphor.) Now that readers are accustomed to these features

ofmodern poetry, they are rediscovering the genius ofPropertius,

who was underrated in the nineteenth century partly because

poets tended then to be judged on moral grounds as well as

poetic.
M. Boyance: Je suis moins sceptique sur une certaine valeur

religieuse du college des poetes. On ne peut pas entierement as-

similer son cas ä celui d une Academie de Sainte-Cecile, qui ne

pense guere ä la patronne. Ii faut songer au role religieux des

colleges a Rome; ils offrent aux membres une occasion de se retrou-

ver en presence du saint patron, un peu comme les corporations

du Moyen Äge. J'ai particulierement goüte les rapprochements

entre la poesie romaine au temps de Tibulle et de Properce et la

poesie anglaise, mais mon peu de competence m interdit de les

juger. 11 faut rapprocher les precedes poetiques de Properce et

ceux de certains modernes, selon la suggestion de M. Bayet. C'est

parfois aussi le cas pour Virgile, mais pas au meme degre que

pour Properce qui va plus loin. On peut constater en France chez

nos etudiants que Properce les attire plus que Tibulle; ils sont

seduits par ses difficultes memes, les brusques sauts d une idee a

l'autre, sa richesse d'emotion. Il leur parait plus moderne. J ai-



220 DISCUSSION

merais savoir s'il suscite les memes reactions en d'autres pays.
M. Klingner: Die Schwierigkeiten in den syntaktischen Fügungen

des Properz sind gewollt; ich bin fest davon überzeugt. Ja, sie

folgen aus dem Bestreben, das eine Hauptsache seines Kunstwillens
ausmacht: er weicht der Banalität aus. Kallimachos hat es auf
eine andere Weise getan. - Zu diesem Bestreben kommt der

Wille zur Lebendigkeit. Manche Schriftsteller und Dichter suchen

eine Fasslichkeit derart, dass der Hörer weiss, was kommt, kaum,
dass ein Satz, ein Satzteil ausgesprochen ist. Ist aber dieses Ziel
im Gang der Kunst einmal erreicht, dann droht die Banalität,
die Unlebendigkeit. Dann kommt die Zeit für diejenigen, bei
denen sich in jedem Wort etwas Neues, Unerwartetes ereignet.
Zu ihnen gehört Properz.

M. Bayet: En ce sens aussi, je mettrais le morcellement des

Elegies de Properce au compte d'un procede: jeu de surprise et
de contraste entre des fragments poetiques courts (du type de

l'epigramme, plus ou moins), juxtaposes sans transition. Un procede

analogue etait ä la base de ce que j'ai appele le «lyrisme
pittoresque» de Virgile dans les Bucoliques et encore dans certaines

parties des Georgiques.

M. Pöschl: Ich möchte es mit Herrn Rostagni für möglich halten,

dass in Cynthia und Delia eine Beziehung zu Artemis steckt.

Die Geliebte, die man sich wünscht, ist unschuldig und treu, so

wie Artemis oder ihr heiliges Tier, das Reh, als Symbol des

artemisischen Bereiches der Liebe auf attischen Hochzeitsvasen

erscheint, wie Ludwig Curtius in einem Vortrag gezeigt hat.

Tibull und Properz haben vielleicht diese Seite der Artemis in
Delia und Cynthia ansprechen wollen. Aber vielleicht ist auch

nur die Beziehung auf den Dichtergott Apoll gemeint.


	Properce

