Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 2 (1956)

Artikel: Virgil
Autor: Klingner, Friedrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660914

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV

"FRIEDRICH KLINGNER.
Virgﬂ






VIRGIL

Griecriscuer Einfluss auf die Werke Virgils: was soll man
dariiber noch sagen, was der Miihe wert wire: De furtis
Vergilii* hat man durch fast zwei Jahrtausende geforscht. Die
Philologie des 19. Jahrhunderts hat es griindlicher und metho-
discher als je fortgesetzt. Am Ende schien nichts iibrig zu
bleiben als Nachgeahmtes, Dichtung aus zweiter Hand, grie-
chischer Einfluss. Ist es nach alledem nicht besser, sich an die
griechischen Vorbilder und Quellen zu halten statt an das
Abgeleitete? Griechische Einfliisse auf Virgil feststellen heisst
Virgil tiberfliissig machen.

Doch Richard Heinze* hat den Blick der Forscher umge-
wandt und auf Virgil selbst gelenkt. Dass in jeden Vers, den
Virgil geschrieben hat, das Griechische eingeflossen ist, ist
fiir uns seitdem das Selbstverstindliche; was interessiert, ist
etwas Anderes, nimlich gerade das, was trotz allen griechi-
schen Quellen und Vorbildern Virgil an Figenem, Person-
lichem geleistet hat.

Was soll also heute noch dabei herauskommen, wenn wir
die lingst bemerkten, in Kommentaren und Abhandlungen
in erdriickender Fiille verzeichneten griechischen Einfliisse
wieder zum Gegenstand unseres Suchens machen, anstatt das
Urspriingliche in diesen Gedichten zu suchen: Wenn wir
am Stoff hingen, anstatt die Gebilde zu beachten, die der
Kiinstler daraus gestaltet hat, anstatt die echten Anliegen, die
sich darin iussern, den hohen Geist aufzusuchen, der darin
auf den Anruf einer bedeutenden geschichtlichen Lage ant-
wortet?

Griechischer Einfluss: das ist Stoff. Das Wort Einfluss be-
sagt, genau genommen, dass ein fremder Stoff in etwas
cinfliesse wie Wein in Wasser. Aber so chemisch-physikalisch

1. SUETON-DONAT, Vita, S. 10 f. Brummer. 2. Virgils epische Technik,
zuerst 1902.



132 FRIEDRICH KLINGNER

gcht es in der Dichtkunst nicht zu. Eher verhilt es sich so,
dass griechische Verse, Motive, Themen und dergleichen fiir
Virgil zum Baustoff fiir scine Kunstwerke geworden sind.
Aber auch diese Vorstellung bleibt noch zu nahe am Mate-
rialismus. In Wahrheit ist das Verhiltnis eines Virgil zu den
griechischen Meistern und Werken ganz anders beschaften.
Eintritt in eine neue Kunstwelt, Wahl, Nachfolge, Mitarbeit
an gemeinsamen Aufgaben, Wettkampf und dergleichen:
das sind die wahren Bezeichnungen fiir solche Verhiltmnisse.
Man kann auch sagen: es kommt dabei nicht nur auf das
Was an, sondern vielleicht mehr auf das Wie. Sieht man es
so an, dann wird das Thema « Griechische Einfliisse» wieder
1nteressant.

Gegen das Ende der vierziger Jahre vor Christus hat Virgil
als erster in Rom Hirtengedichte gedichtet. Prima Syracosio
dignata est ludere versu nostra neque erubuit silvas habitare Thalia
(ecl. 6, 1 f.). Der Gedanke, gerade dies zu beginnen, fugt
sich in die damals modernen Bestrebungen der poetae novi
ein. Vergleichbar sind die Versuche Catulls und seiner Kunst-
genossen und die der cantores Euphorionis. Was Virgil betrifft,
so vereinigt sich seine Modernitit mit einem gewissen Klas-
sizismus. Nur an den grossen Meister des Hirtengedichts hilt
er sich, an Theokrit selbst, nicht an die spiten Epigonen aus
der Schule Bions. Nur solche Gedichte wihlt er als Vorbilder,
die von Theokrit selbst stammen oder die er doch fiir theo-
kritisch hilt.

Wir merken gleich einen Unterschied zwischen Virgil
und Horaz an. Auch Horaz stellt sich mit seinen Epoden zu
cinem der grossen Alten, aber es ist Archilochos, den er
wihlt, spiter Alkaios. Das sind Dichter, von denen keine
ununterbrochene Kunstiiberlieferung bis zur Gegenwart des
Dichters herabreichte; man gelangte zu ithnen nur, indem man
sich von der lebendigen Uberlieferung der kiinstlerischen
Umwelt entschieden lossagte und iiber die Kunstiibung der



VIRGIL 133

Jahrhunderte hinweg, die wir die hellenistischen nennen,
hiniiber in eine ferne Vergangenheit griff, — dhnlich wie die
Attizisten mit entschiedener Absage damals iiber drei Jahr-
hunderte hinweg sich an die alten attischen Redner anschlos-
sen. Diese scharfe klassizistische Reaktion, diese Absage an
die Umwelt ist dem Virgil fremd. Seine Kunst ist ohne
Bruch mit der Umwelt ganz allmihlich {iber das damals
Moderne hinaus zu der ‘Klassik’ einer neuen Kunst empor-
gewachsen.

Der Gedanke, gerade dies zu beginnen, Theokrits Kunst
in Rom einzufiihren, blieb also grundsitzlich im Kreise
damaliger Kunstbestrebungen junger Dichter in Rom. Aber
welche Bewandtnis hatte es mit der Tradition des Hirtenge-
dichts, die von Theokrit herkam: Wie hat sie sich Virgil
angeboten: Bovxoidodew, Bouxohixd doudd, Povxoxstic das
sind bei Theokrit mehrfach wiederkehrende Ausdriicke, Hir-
tengesang ist fiir ihn ctwas Bestimmtes. Bovxolasdducodo
das klingt in den «Thalysia» (36) etwa wie bei uns « Volks-
lieder singen». Das tun in diesem Gedicht Simichidas, in dem
sich der Dichter verbirgt, und sein Freund Lykidas. Sie
haben also etwas mit dem Hirtenlieder-Singen zu tun.

Aber Theokrit ist nicht tiberhaupt «bukolischer Dichter».
Wollen wir seine Gedichte mit einem gemeinsamen Worte
bezeichnen, so haben wir die meisten Mimoi zu nennen, d. h.
Szenen des tiglichen Lebens des niederen Volkes, lindliche
und stidtische Mimoi. Interesse am Charakteristischen des
Kleinlebens, wie es die Peripatetiker entdeckt hatten, ist bei-
den Arten gemeinsam. Die hellenistische Neigung zur Klein-
kunst, die Freude am neu und geistreich erlebten Intimen,
herrscht durchaus vor.

Kann man Theokrit nicht Bukoliker nennen, so bewegen
sich seine lindlichen Mimen doch alle bis auf einen in der
Hirtenwelt. Theokrit hat aus der sizilischen Heimat zweierlei
mitgebracht: Sophrons Kunst des Mimos hat er in anderer
Form erneuert und die Gesiinge der sizilischen Hirten in die



134 FRIEDRICH KLINGNER

Literatur gehoben. Die sechs Hirtenmimen, von dem spitercen
Herausgeber der Gedichte Theokrits an den Anfang gestellt,
machen zwar noch nicht ein Drittel des ganzen Bestandes,
aber doch die grosste einheitliche Gruppe darin aus. Sie sind
dem Ordner der Ausgabe als das Eigenste, Charakteristische
an Theokrit vorgekommen. Theokrit ist also nicht Bukoliker
ohne weiteres, aber er hat in die griechische Kunstwelt gerade
mit dem Hirtenwesen etwas Eigenes, Neues gebracht.

Nach Theokrit ist dieses Neue zu einer eigenen Dichtart,
einer Gattung, geworden, cin eigener Bereich der Kunstwelt
wie Epos, Tragddie, Komddie usw., die einen Dichter
jeweils ganz oder doch in der Hauptsache fiir sich beanspruch-
ten. Im zweiten ]ahrhundert ist Moschos von Syrakus, am
Ende des zweiten Jahrhunderts Bion von Smyrna, der spiter in
Syrakus gelebt hat, Nachfolger des Theokrit als Bukoliker
gewesen. Thre Werke heissen Bukolika.

Es ist also eine bukolische Tradition entstanden. Einen
Blick in die bukolische Dichterschule lisst uns der Epitaphios
Bionos tun; ein Schiiler Bions spricht; er, der Bouxéhog, hat
seinen Jiingern die Bovxoud &oudé tiberliefert. Diese Dichtart
ist fiir den Verfasser «sizilische Kunst», Zixehixot Molowat, so
wie Virgﬂ die Sicelides Musae anredet. Sic ist, wic dic Ap-
pendix aliorum Bucolicorum bei Wilamowitz lehrt, bis ins
erste Jahrhundert v. Chr. weiter gepflegt worden. Theokrit
erschien nun, von dieser Tradition aus geschen, als der Buko-
liker, der Archeget der Gattung.

Der Charakter dieser Bukolika hat sich von dem Theokrits
entfernt.” Da gibt es nichts Mimoshaftes, nichts scharf Beob-
achtetes, Charakteristisches mehr. Die Hirtenwelt gibt einen
Rahmen, eine Szenerie fiir allerlei, besonders erotische Mo-
tive. Als Beispiele kénnen zwei, Bukoliastai? iiberschriebene
Gedichte dienen, die dem Theokrit zugeschricben waren
und sich vielleicht dadurch erhalten haben.

1. W. ARLAND, Nachtheokritische Bukolik bis an die Schwelle der lateinischen
Bukolik, Leipziger Dissertation 1937. 2. Theokrit 8; 9.



VIRGIL I35

Diese Kunstiibung scheint sich bis in die sullanische Zeit
erhalten zu haben. Damals hat Artemidoros von Tarsos,’
dessen Philologie man der Nachbliite Alexandreias nach dem
tiefen Fall um 150 v. Chr. zuzurechnen hat, eine Ausgabe
der bukolischen Dichter veranstaltet, ihre verstreuten Gedich-
te «in einer Hiirde, in einer Herde» vereinigt.? Und sein
Sohn Theon hat, etwa in der Zeit Cisars, ausser anderen
hellenistischen Dichtern von Kallimachos bis Nikander auch
Theokrit erliutert. Sein Kommentar ist es, aus dem im Laufe
der Zeiten am Ende unsere Theokritscholien entstanden sind.

Es kann kaum Zufall sein, dass bald danach Virgil als erster
in Rom Bucolica geschricben und sich dabei an Gedichte
gehalten hat, die von Theokrit selbst stammen oder zu
stammen schienen. Theons Ausgabe und seine Erliduterungen
haben ithm den Anstoss gegeben und den Zugang zu dem
Begriinder dieser Kunstart erleichtert. Wenn er sich aber
an ihn, den Begriinder, nicht an die Epigonen, hilt, so kann
er doch die gréssere Nihe zu diesen, die Ferne von Theokrit
nicht verleugnen. Viel von dem, was man beim Vergleich
zwischen Theokrit und Virgil als Eigenheit des Romers
anzuschen geneigt ist, findet man auch bei den spiten grie-
chischen Bukolikern: das weiche, gegenstindlich vage, ge-
fithlvolle Wesen. Es ergibt sich wohl zum Teil schon aus
der dhnlichen Situation. Von der dusseren Wirklichkeit des
Hirtenwesens abgeschnitten, auf die Kunstwelt der bukoli-
schen Dichtung verwiesen, bewegen sich sowohl die spiten
griechischen Bukoliker wie Virgil in einem Traumland,
oder, im ungtinstigeren Falle, in einer literarischen Schein-
welt. Aber ausserdem, so mdchte man vermuten, ist Virgil
auch noch von der spiten griechischen Bukolik beriihrt
worden. Wenigstens fand er in Theons Theokritausgabe
zwei spite Gedichte,® und es zeigt sich, sie haben ihn ange-

1. Hierzu und zum Folgenden WiLamowrtz, Textgeschichte der griechischen
Bukoliker, 1906. 2. Epigramm des Artemidoros; Scholia in Theocritum ed.
Wendel, S. 6. 3. Theokrit. 8; 9.



136 FRIEDRICH KLINGNER

sprochen, haben ihm gefallen. Er hat ihnen manches ab-
geschen.

Auch darin befindet sich Virgil im Banne der bukolischen
Tradition, dass er Theokrit nur als Bukoliker nimmt und
alles andere von ihm, ausser den Adoniazusen, beiseite lisst.
Es fehlt trotz dem klassizistischen Riickgrift viel daran, dass
er dem alten Dichter unmittelbar gegeniibertrite.

Mit alledem ist vielleicht einiges erklirt, aber noch nicht
verstanden, wie Virgil auf den Gedanken verfallen ist, gerade
das bukolische Gedicht zu wihlen, Theokrit nachzufolgen.
Sollen wir glauben, das Erscheinen einer Ausgabe enthalte
den zureichenden Grund fiir Virgils Wahl: Das Auftauchen
eines neuen, noch nicht lateinisch nachgedichteten Dichters
habe plétzlich dem jungen Virgil eine lohnende Aufgabe,
cinen noch unbetretenen Weg erofinet:

Wie Virgil in den Bann der bukolischen Tradition geraten
ist, bleibt wohl sein Geheimnis. Was wir wissen konnen, ist
das, was sie und die Welt der Hirten fiir ihn geworden sind,
was sie fiir ihn bedeutet haben und wert gewesen sind. War
das Hirtenwesen fiir Theokrit noch ein vergleichsweise
handfestes Stiick Wirklichkeit gewesen, so wurde es fiir
Virgil «Arkadien», entriickter Bereich eines hoheren, ge-
weihten Daseins inmitten einer brutalen, mérderisch-seellosen
Wirklichkeit, Traumlandschaft, Seelenheimat.?

Die griechische Dichtung, die griechische Kunst, auch die
Wissenschaft, der griechische Gedanke iiberhaupt, haben
damals fiir manche Romer einen eigentiimlichen Sinn ge-
habt.? Sie sind in eigener, neuer Weise mit dem Leben der
Dichter, der geistigen Menschen, und ihren tiefsten Anliegen
verbunden gewesen, ein Bereich, worin sich das entfalten

1. B. SNELL, Arkadien. Die Entdeckung einer geistigen Landschaft; « Antike und
Abendland » 1045, 26 = Die Entdeckung des Geistes, Kap. x. Hamburg [1046]
S. 233 ff. 2. Fr. KuINGNER, Dichter und Dichtkunst im alten Rom. Leipziger
Universititsreden 15. 1947. S. 29 = Romische Geisteswelt 12, Wiesbaden
(1952). S. 142 f.



VIRGIL 137

konnte, was in dem niichternen romischen Alltag zu kurz
kam, Raum ihres hoheren Dascins. So ist es bei Catull;
der Vergleich der Lesbia-Epigramme mit vergleichbaren
griechischen Epigrammen macht das deutlich, der Vergleich
der Allius-Elegie mit irgendeiner griechischen Elegie noch
klarer. Ja, man darf auch an die romischen Girten, an die
romische Wandmalerei denken, deren Bedeutung P. Gri-
mal* und K. Schefold erschlossen haben.? Die griechische
Kunstwelt im ganzen 1st fiir diese Romer Raum eines
erhohten, geweihten Daseins.

Das gilt nun auch fir Virgils Verhiltnis zur bukolischen
Kunstwelt. Sie wird ihm zum Raum scines eigenen inneren
Lebens. Und in dem Masse, wie dic grosse dussere Welt
sein Inneres trifft und bewegt, geht auch sie in sein bukolisches
Gedicht ein.

Wir entsinnen uns, wie das Hirtengedicht bei den Grie-
chen, je weiter es sich von Theokrit entfernte, im Laufe der
Zeit immer leerer an Weltstoft geworden war. Virgil, so
mussten wir beobachten, steht mit seinem Mangel an scharf
beobachteter dusserer Wirklichkeit dieser spiten griechischen
Bukolik nahe. Aber indem sich die Tiir von seinem Innern
in das Kunstwerk hinein 6flnet, gewinnt sein Gedicht von
ciner neuen Seite her Gehalt und Gewicht und mittelbar
selbst bedeutenden Weltstoff. So kommt es, dass diese neuen
Bucolica, so nahe sie in einer Hinsicht dem Epigonentum
der spitgriechischen Bukoliker stehen, doch in Wahrheit
himmelweit davon entfernt und in erstaunlich neue Dimen-
sionen hinein zu wachsen imstande sind.

Man sollte es nicht glauben, dass schon in dem Gedicht der
Sammlung, das zuerst entstanden ist und in dem sich fast Vers
fiir Vers aus dem Kyklops und dem Komos Theokrits belegen
ldsst, im Qorydon—Gedicht (2), trotz dngstlich genauer Nach-
folge im Ausseren und Einzelnen insgeheim Form und Gehalt

I. Les jardins romains, Bibl. Ecoles fran¢. d’Athénes et de Rome 155, Pa-
ris 1943. 2. Pompejanische Malerei, Sinn und Ideengeschichte, Basel (1952).



138 FRIEDRICH KLINGNER

im Ganzen entschieden ins Virgilische verwandelt sind.* Was
die Form betrifft, so hat Virgil den Ablauf der Motive so
geregelt, dass er den raschen, sprunghaften Wechsel der
Gedanken bei Theokrit nicht nachzubilden versucht, sondern
cine klar geordnete Folge von Klagen, Werben und Verzicht
des Licbenden hergestellt hat, wobei er im grossen und ganzen
Theokrits Kyklopsgedicht nachbildete und vereinfachte. Dies
war ihm noch nicht genug. Er hat nach dem Aufschwung
von der Klage zum sehnsiichtigen, hoffenden Werben der
Licbe von sich aus, ein bei Theokrit 3, 24 nur kurz aufklin-
gendes Motiv ausgestaltend, ecinen neuen Teil cingefiigt, cine
verzweifelte Klage wieder, die zum Ausgangspunkt der in-
neren Bewegung zuriicksinkt. So ist nun der werbende
Hauptteil (19-55) von klagenden Versgruppen (6-18; 56-68:
je 13 Verse) symmetrisch umgeben. Am Ende der zweiten
klagenden Versreihe steht das aus Theokrits Pharmakeutriai
38 fI. entwickelte, in den Vorbildern der zweiten Ekloge
nicht Vorgezeichnete Bild des Abendfriedens der Welt ei-
nerseits und der rastlosen Licbe andererseits (66-68). Ein
Gegenstiick dazu, erquickende Mittagsrast und ruhelose Lei-
denschaft, hat er selbstindig am Anfang des ersten klagen-
den Teiles angebracht (8-13). So umfasst nun die Bewegung
des Tages, von Mittagsglut zum Abendfrieden, den Ablauf
des klagenden, werbenden Gesanges. Entstanden ist dadurch
eine iiberaus klare, symmetrische, auf und ab steigende Linie
der inneren Bewegung, etwas also, was von Theokrits als
Vorbild gewihlten, ja, von allen scinen Gedichten formal
grundverschieden ist. Aber auch der Gehalt entfernt sich weiter
von Theokrit, ist virgilischer als man bei so engem Anschluss
an die griechischen Vorbilder im einzelnen glauben méchte.
Da ist nichts Mimoshaftes mehr, dieser Hirt Corydon hat
nichts Charakteristisches, nichts mit iiberlegener Freude am
Volkstiimlichen scharf Beobachtetes mehr, dafiir spricht er

1. Genaueres hierzu und zum Folgenden Gromon 1927, 577 fi.



VIRGIL 139

etwas aus, was offenbar fiir den Dichter wesentlich und wich-
tig ist: Ohnmacht und Wiirde der unbedingten, unerfiill-
baren Liebe. Und wenn er in seinem Werben sein Hirtenda-
sein preist, das die Menschen geringschitzen, so wird niemand
dariiber licheln, wic iiber die naiven Anpreisungen des
Kyklopen. Denn jeder hort darin etwas urweltlich Schlichtes,
Frommes, Reines, von Schalmei und Gesang und einer
urspriinglichen Musenkunst durchtont, wie sie die Hirten
vom Gott der Wildnis empfangen haben. Die bukolische
Sphire hat eine Weihe, wie spiter in den Georgica die Welt
des Landmanns. Die Hirten-Traumwelt Arkadien ist innig
verwandt mit dem geadelten, geweihten Bauernland der
Georgica.

Dies alles ist im Corydon-Gedicht noch unter der Hiille
der Theokrit-Imitation verborgen. Auch im dritten Gedicht
der Sammlung verhilt es sich noch so. Uber dem bunten
Wechsel der kleinen Versgruppen des Zwiegesangs der Hirten
hat man darum oft die iiberlegene Komposition verkennen
kénnen. Dann im Daphnis-Gedicht (5) ist nur noch die eine
Hilfte, die Klage um den Gestorbenen, an Theokrits « Thyrsis»
angelchnt; im Menalcas-Gedicht (9) nur noch die Anfangs-
situation, dass zwei Hirten cinander begegnen und auf dem
Weg zu einem Ziel einander Proben ihrer Kunst zeigen; im
ersten, dem Tityrus-Gedicht, gar nur noch die Begegnung
zweier Hirten tiberhaupt. Und dann gibt es ganz frei gestaltete.
Je mehr aber die theokritischen Motive und Verse hinter ihm
bleiben, desto mehr lisst Virgil von seinen eigenen Anliegen
in das Hirtengedicht cingehen, desto mehr wird der bukoli-
sche Bereich dichterisch verklirtes Abbild von des Dichters
eigenem Dasein.” Und da er ein Mensch ist, den Heil und
Unbheil eines ganzen Zeitalters, das Schicksal einer zwischen
Verderben und Paradieseshoffnung schwebenden, tief erschiit-
terten Welt bewegen, so wird ihm das Hirtengedicht unter

1. Uber den Wandel des bukolischen Gedichts bei Virgil. Genaueres Her-
mes 1927, 142 ff.



I40 FRIEDRICH KLINGNER |

den Hinden beinahe ein universales Gedicht. Bei aller Fusse-
ren Verschiedenheit kiindigt sich hier bereits die Aencis an.

Die Georgica nennt Virgil ein askriisches Gedicht (2, 176).
Er bekennt sich damit zu Hesiod, dem Dichter der Erga.
Mit welchem Recht er sein eigenes Dichten Nachfolge
Hesiods nennt, fragt sich. Sicht man genauer zu, so findet
man ihn nur in ecinigen Teilen auf Hesiods Spuren. Und
man kann auf den Gedanken kommen, dass er nur dem
grossen Stifter der Gattung seine Reverenz erweist, im iibri-
gen aber mehr mit seinen Nachfolgern zu tun hat, die ihm
niher liegen.

Ohne Zweifel hat Lucrez gewaltig auf die Georgica einge-
wirkt, aber er konnte ihn schwerlich auf den Einfall bringen,
ein Gedicht Georgica zu schreiben. Wir miissen uns weiter
in seiner kiinstlerischen Umwelt umsehen. Das hellenistische
Lehrgedicht, das unterweisende, nicht erzihlende Epos, ist
offenbar in jener Zeit beliebt gewesen. Ciceros Arat-Uber-
setzung war schon einige Jahrzehnte alt. Aemilius Macer,
Virgils Zeitgenosse, der thn um drei Jahre iiberlebte, hat,
nach Quintilian x11 11, 27, vor Virgil ein Werk des Nikander
von Kolophon, die Theriaka, lateinisch bearbeitet. Das Werk
hielt sich mit anderen, einer Ornithogonia und einem Ge-
dicht iiber die Heilkraft der Kriuter, noch in Quintilians
Zeit neben Virgils Georgica (vgl. Quint. x 1, §6). Virgil hat
es sicherlich gekannt, und damit beriihrte ihn die seltsame
Produktion Nikanders. Nicandrum frustra secuti sunt Macer
atque Vergilius?, fragt Quintilian x 1, §6; er hilt es also fiir
ausgemacht, dass Virgil sich ihn zum Vorbild gewihlt hat.
Meint er damit Nikanders Gedicht mit dem gleichen Titel
Georgika: Oder denkt er nur an seine Art des Lehrgedichts:

Erhalten sind von Nikander die Theriaka und die Alexi-
pharmaka, die in epischen Versen eine Lehre vom Biss
giftiger Tiere, besonders der Schlangen, und von den Ge-
genmitteln gegen Gift vortragen, von anderen Werken so
viel, dass wir uns immerhin einen Begriff bilden kénnen. Da



VIRGIL 141

gab es ein Imkerbuch iiber Bienen, Jagdbiicher, ein Stein-
biichlein, endlich die Georgika. In allen triumphierte die
Kunst des Dichters, indem sie sich mdglichst prosaische Ge-
genstinde suchte, mit ihnen spielte, sie auf altepisch darbot
und so in kunstvolle Kostbarkeiten verwandelte.

Dass man diese Gedichte wirklich als Triumphe dichteri-
scher Technik auffasste, bezeugt so deutlich wie man nur
wiinschen kann Cicero im ersten Buch De oratore (1 69).
Der Redner, so wird dort behauptet, vermag tiber beliebige
Gegenstinde meisterhaft zu sprechen. Etenim si constat inter
doctos homines ignarum astrologiae ornatissimis atque optimis
versibus Aratum de caelo stellisque dixisse, si de rebus rusticis
hominem ab agro remotissimum Nicandrum Colophonium poetica
quadam facultate, non rustica, scripsisse praeclare: quid est cur
non orator de rebus iis eloquentissime dicat, quae ad certam causam
tempusque cognorit? Est enim _ﬁrzitimm oratori poeta, numeris
astrictior paulo, verborum autem licentia liberior, multis vero or-
nand;i generibus socius ac paene par; in hoc quidem certe prope idem,
nullis ut terminis circumscribat aut definiat ivs suum, quominus
ei liceat eadem illa facultate et copia vagari qua velit. Die All-
macht der Wortkunst triumphiert, der Gegenstand ist gleich-
eiiltig.

Was Nikander betrifft, so sind die Gegenstinde nicht nur
gleichgiiltig, sondern sogar jeweils so gewihlt, dass ihr pro-
saisch-allzuprosaischer Charakter in die Augen springt. Die
Paradoxie, solche Gegenstinde, die man in niichternster Prosa
nicht nur ebensogut darstellen konnte, sondern natiirlicher-
weise darstellen musste, nun doch dichterisch auf altepische
Art zu bewiltigen, gehort mit zum Wesen dieser Dichtung.

Um diese Seltsamkeit zu wiirdigen, muss man sich der
grossen Alexandriner der ersten Hilfte des dritten Jahr-
hunderts erinnern, des Kallimachos, Theokrit und Arat. Sie
hatten ihren ganzen Ernst in die « Techne» gelegt. Thre Ge-
dichte waren durchgeformt wie nie vorher etwas in griechi-
~scher Sprache. Feingliedrig, leicht, ohne alles Ungestaltete,



I42 FRIEDRICH KLINGNER

Flaue, in jedem Wort und Vers von hellem Geist funkelnd
sollte ein Gedicht sein. Was aber den Inhalt, den Gegenstand
betrifft, so hatten sie ithre Freude am geistvollen Spiel, an
heiterer Freiheit. Sie wihlten ihre Themen nicht ohne eine
gewisse Willkiir, oft entlegene, solche, die die Dichter bisher
nicht beachtet hatten, Dinge, woran sich Kunst und Geist
der Dichter erweisen konnten, die ja meist zugleich gelehrte
Hiiter der alten Dichtung waren.

In diesen Zusammenhang gehdren Arats Phainomena, das
Gedicht von den Zeichen, die Zeus fiir Bauern und Schiffer
in mancherlei Naturerscheinungen, besonders aber in die
Sternbilder gelegt hat. Es stellt in seinem grésseren Teil in
gewihlter epischer Sprache das dar, was Arat in dem gelehr-
ten Werk des Eudoxos iiber den gestirnten Himmel gelernt
hatte. Die Liebe zu Hesiod und der fromme Sinn des Dichters
spiclen herein. Aber auch hier ist der Gegenstand mit einer
gewissen Willkiir gewihlt. Die grossen, ernsten Anliegen des
Dichters bleiben, wenn man von wenigen bekannten Vers-
reihen absicht, ausserhalb des Gedichts, und insofern fehlt es
seinem Verhiltnis zum Gegenstand an der inneren Notwen-
digkeit, dem vollen Ernst, die wir in der vorhellenistischen
griechischen Dichtung walten sahen.

Erst recht entfernt sich, von Arat ausgehend, Nikanders
Kunst von Ernst und innerer Notwendigkeit der ilteren
Dichter. Die distanzierte Fretheit im Verhiltnis zu den Ge-
genstinden geht hier bis zum Paradoxen, bis zum leeren
Spiel der Kunst, die sich selbst gentigt.

Es wird vielleicht manchem wie eine Listerung vorkom-
men, aber es muss ausgesprochen werden: wenn irgend etwas
Virgil auf den Gedanken bringen konnte, ein Gedicht Geor-
gica zu schreiben, so sind es die hellenistischen Lehrgedichte
von der Art Nikanders gewesen. Und nicht nur der erste
Anstoss, nicht nur der Einfall des Themas muss von dieser
Tradition, die, wie gesagt, in Rom damals lebendig gewesen
ist, ausgegangen sein. Auch das Kunstprinzip, das in Hinsicht



VIRGIL 143

auf Nikander Cicero ausgesprochen hat, den Sinn der Ge-
dichte Nikanders interpretierend, hat sich Virgil angecignet.
Er spricht es geradezu im dritten Buche aus:

(289) nec sum animi dubius, verbis ea vincere magnum
quam sit et angustis hunc addere rebus honorem.

Die Geringfiigigkeit des Gegenstandes wird besiegt, der ge-
ringe Gegenstand erhilt seine anschnliche Wiirde, nimlich
durch die Kunst. Mehr noch: Virgil verfihrt auch nach dem
Prinzip — vielmehr: in der socben beschricbenen Weise der
hellenistischen Dichter tiberhaupt. Er spielt mit den Gegen-
stinden seines Gedichts, mit dem, was er zwar im allgemeinen
wohl gekannt, aber ausserdem und vor allem in naturwis-
senschaftlichen und landwirtschaftlichen Werken gelesen hat,
bei Theophrast iiber Pflanzen, bei Aristoteles oder einem
Aristoteliker iiber die Tiere, bei Varro iiber Vichzucht usw.
Er spricht, als ob er Landwirtschaft lchren wolle. Dass das
nicht allzu wortlich zu nehmen ist, ergibt sich schon daraus,
dass er zwar vorziiglich unterrichtet ist, aber so willkiirlich
auswihlt, dass der praktische Landwirt mit einem solchen
Handbuch nicht gut beraten wire. Es bleibt, wie bei anderen
hellenistischen Gedichten ihnlicher Art, beim Als-ob. Daraus
ergibt sich von vornherein ein weniger ernstes, weniger
notwendiges Verhiltnis zum Gegenstand. Das Ganze ist ein
Spiel. Jede Lehre wird durch die Kunst des Dichters, durch
die Dinge, an die er uns erinnert, durch die Gedanken, die
er in uns erweckt, und durch den geistvoll gewendeten
Ausdruck zur Kostbarkeit, die man wie ein Werk der
Goldschmiedekunst betrachten und geniessen kann. Man
freut sich des schonen, abwechslungsreichen Weges durch
vielfiltige Dinge und Verrichtungen, des iiberraschenden
Wandels, des bald engen, bald weiten Blickes, der bald ern-
sten, bald heiteren Anteilnahme, vor allem des ganz freien
Sich-ergehens.

In alledem hat man die Tradition des hellenistischen Lehr-



144 FRIEDRICH KLINGNER

gedichts anzuerkennen, ihre Licht- und Schattenseiten. Wie
weit Nikander selbst eingewirkt hat, bleibt uns unbekannt.
Der Titel Georgica mag von ihm stammen. Das Wenige,
was uns sonst von Nikanders Georgika kenntlich ist, hat
sachlich nicht das geringste mit Virgil zu tun: ecine Menge
Rezepte, Stiicke iiber Taubenzucht und Taubensorten, Blu-
menzucht und Blumensorten, Maulbeeren, Maronen, Pilze
und dergleichen. Es ist nicht nur stofflich, sondern auch der
Art des Vortrags nach verschieden. Trotzdem gehort das
Thema, ein landwirtschaftliches Lehrbuch in epischen Versen,
in den Bereich der poetischen Moglichkeiten, die durch die
Tradition des hellenistischen unterweisenden Epos erdffnet
waren. Dass Arats Wetterzeichen-Verse und die Partie von
den Weltaltern, dass der Hermes des Eratosthenes dort, wo
die «Himmelsuhr» und besonders die Ekliptik beschrieben
sind (1, 231-251), hereinklingt, ist bekannt.

Wie wir Virgils Bucolica in gewisser Hinsicht in die Nihe
der spdten griechischen Bukolik zu stellen hatten, so diirfen
wir auch vermuten, dass Thema und Titel der Georgica nicht
nur in den Kreis der hellenistischen Lehrgedichte iiberhaupt,
sondern besonders in den der spiten, fiir uns von Nikander
vertretenen Art gehoren. Allein wir haben geschen, dass
keines von den Fragmenten von Nikanders Georgica das
Geringste mit denen Virgils zu tun hat. Und lesen wir das,
was von Nikander erhalten ist, so fithlen wir uns trotz allem
Gesagten in einer anderen Welt. Ja, versuchen wir ernsthaft,
Virgils Georgica ausschliesslich oder in der Hauptsache auf
die soeben vergegenwirtigte Tradition zuriickzutiihren, so
spiiren wir, dass der Versuch absurd ist. Wir kommen an
cine Stelle unseres Gedankenganges, die derjenigen entspricht,
wo es sich zeigte, wie Virgils Inneres sich der bukolischen
Tradition bemichtigt und sie durchdrungen und verwan-
delt hat. In den Georgica verhalten sich die Dinge weniger
einfach. Wir miissen hier noch eine Weile von Virgil und
seiner Eigenart und kiinstlerischen und menschlichen Kraft



VIRGIL 145

abschen und eine zweite Tradition bedenken, die in Virgils Ju-
gend mit der von Arat und Nikander zusammengetroffen ist.

Lucrezens Gedicht De rerum natura kann man nicht ver-
stchen, wenn man es nur auf die bisher {iberblickte Tradition
zuriickfithrt. Niemand konnte von Nikander oder Arat aus
auf den Gedanken verfallen, Epikurs Elementenlehre, Welt-
crkléirung, Psychologie und Wahrnehmungslehre n epischen
Versen vorzutragen. Man wird nicht leugnen, dass von jener
Seite dem Lucrez viel Technisches zugekommen ist, vielleicht
auch mehr. Aber in einem Kunstbereich, wo man auf Ku-
riosititen aus war und geniesserisch mit ihnen spielte,
konnte man schwerlich angeregt werden, Epikurs Philosophie
zum Gegenstand zu wihlen. Wohl darf man Lucrezens Lust,
den sproden Stoft zu meistern, nicht unterschitzen, und
insofern mag man ruhig an Ciceros Worte iiber Nikander
denken. Aber wic: Wird man sich entschliessen, von Lucrez
zu sagen: hominem a philosophia remotissimum, so wie von
Nikander gesagt ist: hominem ab agro remotissimum? Wit
konnen es hier auf sich beruhen lassen, ob, wie P. Boyancé
gelehrt hat,” Lucrez am Anfang nur Kiinstler gewesen und
erst bei der Arbeit gliubiger Epikurcer geworden ist. Wir
haben es nicht mit einer etwa erschliessbaren frithen Phase
der Entwicklung von Dichter und Werk zu tun, sondern
mit dem vorliegenden Gedicht im Ganzen und seinem
Verfasser. Was diese betrifft, so kann fiir sie niemand das
typische Verhiltnis der Dichter der hellenistischen Lehrge-
dichte zu ihren Themen in Anspruch nehmen: die Willkiir,
den Mangel an Ernst und innerer Notwendigkeit, das Als-ob.
Das rein oder vorwiegend artistische Verhalten mag man
von allen anderen romischen Dichtern eher behaupten als
von Lucrez. Im Gegenteil: auf manchem Leser wird hin und
wieder ein gewisser fanatischer Ernst in Hinsicht auf die
vorgetragene Lehre schwer lasten.

1. Lucréce et la poésie, Rev. ét. lat. 1947, 88 ff.



146 FRIEDRICH KLINGNER

Dieses Verhiltnis zum Gegenstand ist in der Geschichte
des Lehrgedichts, wenn man sie von Arat bis zu Lucrez
iberblickt, neu. Neu ist aber auch die Art des Themas. Man
wiirde es sich zu leicht machen, fiir beides einfach auf die
dichterische Urkraft des Lucrez zu verweisen. Wo in aller
Welt also gibt es das: dass ein Dichter nicht einen Gegen-
stand unter anderen, sondern den, der fiir ihn der wichtigste
tiberhaupt ist, im Gedicht unterweisend vortrigt: Und dann:
dass einer Philosophie, philosophische Welterklirung, in epi-
schen Versen lehrt? Beiden Fragen tut eine Antwort Gentige:
Empedokles. Dass Lucrez unmittelbar von Empedokles ange-
rithrt und zu seiner Art des Dichtertums erweckt worden
ist, diirfte heute unter den Lucrezkennern feststechen. Unser
Uberblick kann zeigen, wie bestiirzend neu das Unternehmen
nicht nur in Rom, sondern damals in der Welt iiberhaupt
gewesen ist. Fiir Empedokles als Erwecker und Vorbild
spricht {ibrigens zweierlei: der Lobpreis des Empedokles
im ersten Buche — denn Lucrez ehrt mit solchen Enkomien
nur Epikur, Empedokles und Ennius, die Minner also, denen
er seinen Glauben, seine Dichtart und seine lateinische Dich-
tersprache verdankt —und der Umstand, dass er aus der
ganzen cpikurcischen Philosophie, trotz entschiedenem Sinn
fiir Lebensphilosophie, gerade die Physiologia als Thema
seines Gedichts ausgewihlt hat.

Um nun zu Virgil zuriickzukehren: in Lucrez, auf den
der Dichter der Georgica bewundernd, freilich auch selbstin-
dig und sich des tiefen Unterschiedes bewusst blickt, hat ihn
das empedokleische Dichtertum getroffen — und damit das
iltere griechische Lehrgedicht tiberhaupt. Denn Empedokles
kommt von Parmenides her, und dieser von den ilteren
Kosmogonien und Theogonien, an deren Anfang fiir uns
Hesiod steht. Diesen ilteren griechischen Werken, zu denen
wir nun auch Hesiods Erga nehmen, ist das Eine gemeinsam,
dass die Dichter beanspruchen, ein allgemein giiltiges Wort
auszusprechen. Die gebundene Rede ist nicht so sehr kiinst-



VIRGIL 147

lerisches Spiel als Mittel, die Rede festzulegen. Was sie sagen,
soll verbindlich sein, die lautere, wortlich zu nehmende
Wahrheit, Inbegriff ihrer Erkenntnis, also Gegenstand der
Gegenstinde. Sie sind eins mit dem Inhalt ihrer Werke, er ist
innerlich durchaus notwendig fiir sie. Das unterscheidet diese
fritheren lehrenden Gedichte grundsitzlich von den helle-
nistischen. Und es ist kein Zweifel, wohin in dieser Hinsicht
Lucrez gehort. Er ist von Empedokles nicht nur dusserlich
oder in FEinzelheiten, nicht nur von der Kiihnheit seines
Themas, sondern von seinem grossen, auf das Ganze gehen-
den Ernst angeriihrt und erweckt worden.

Diese alte griechische Tradition erreichte und traf also
Virgil mittelbar in dem lateinischen Gedicht des Lucrez.
Und wieder ist es nicht nur Zufilliges, Ausseres, was ihn
anriihrte, sondern der Geist dieser Dichtung, ihr hoher Ernst,
der aufs Ganze geht. Aber wie vertrigt sich das mit dem,
was wir vorhin gefunden haben, als wir die Georgica zu den
hellenistischen Lehrgedichten stellten: Virgil spielt mit seinen
Gegenstinden, haben wir gesagt. Er tut so, als ob er ein
landwirtschaftliches Lehrbuch fiir den Gebrauch liefere, und
dies ist doch nur ein Vorwand, die Dinge, die er beriihrt, in
poetische Kostbarkeiten zu verwandeln und dem geniessen-
den Menschen das Schauspiel zu bicten, dass geringfiigige,
gering geschitzte, hochst prosaische Dinge anschnlich und
dem kiinstlerischen Genuss zuginglich werden. Wie vertriigt
sich das mit dem hohen, aufs Ganze gehenden Ernst, mit
der inneren Notwendigkeit des Themas, mit der Wichtigkeit
des Inhalts, mit dem Geist der ilteren griechischen Tradition,
die Virgil cbenfalls in sich aufgenommen haben soll: Und
doch wird jeder redliche, bereite Leser, auch ohne Philolog
zu sein, den Ernst spiiren. Nun, dies eben gehdrt zum Wun-
derbarsten, was Virgil geleistet hat, und man kann es nicht
genug bedenken und bewundern, wie er beides miteinander
vereinigt hat, — anders ausgedriickt: wie er die von Arat
und Nikander herkommende Weise so verwandelt hat, dass



148 FRIEDRICH KLINGNER

sein Gedicht nun doch die ernste Wiirde jener alten Werke
hat.

Unsere einseitige und, wenn man so will, gewaltsame Art,
uns Virgil mit der Frage nach den griechischen Einfliissen
zu nihern, hat es mit sich gebracht, so zu sprechen, als sei
sein Eigenstes nichts als Mischung tiberkommener geistiger
Errungenschaften. Darum betonen wir noch einmal dasWort
«verwandelt» und weisen es von uns, das Unerforschliche
erkliren zu wollen. Wir stellen nur fest, was Virgil, der grosse
Verwandler, Erneuerer und Vereiniger, im Ergebnis geleistet
hat. Es liegt in einer neuen Dimension, in welcher sich das
scheinbar Unvereinbare doch vereint, einer Dimension, die
in der lateinischen Dichtkunst erst die Zeitgenossen des Au-
gustus erschlossen haben.

Die Freiheit des kiinstlerischen Spiels bleibt erhalten in
Hinsicht auf alle stofflichen Einzelheiten, auf alle einzelnen
Gegenstinde im Gedicht. Der hohe Ernst, die innere Notwen-
digkeit, die den Dichter im Tiefsten verbunden und eins
mit seinem Thema sein lisst, erscheint erst auf einer neuen,
hoheren Ebene. Der Gegenstand der Georgica ist fiir Virgil
damals, als er dieses Werk schrieb, die grosse Angelegenheit
seines inneren Lebens, aber auf andere Weise, als Epikurs
Lehre die eine grosse Angelegenheit des Lucrez gewesen ist.
Lucrez nimmt den Inhalt seines Gedichts im einzelnen ebenso
wichtig wie im ganzen. Denn er hat Epikurs Lehre als Phi-
losophie, zwar auswihlend, aber doch in ihrer typisch phi-
losophischen Eigenart und Gliederung tibernommen, nicht
im Kern verwandelt. Daher auch die im ganzen unfreie
Komposition, die Abschnitt fiir Abschnitt den philosophi-
schen Lehrstiicken folgt. Der Gegenstand, der so wichtig
genommen ist, ist unmittelbar dem stofflichen Inhalt gleich,
und so muss jede Lehre, jeder Teilgedanke, wortwortlich
ernst genommen werden. Das Ganze ist nicht mehr als die
Summe aller Teile. Ganz anders verhilt es sich bei Virgil.
Sein cigentlicher Gegenstand, die grosse Angelegenheit, die



VIRGIL 149

ihn bewegt, ist gar nicht unmittelbar im stofHlichen Inhalt
der Georgica zu fassen, weder in den einzelnen Aussagen
noch in ihrer Summe. Der eigentliche Gegenstand bestcht
nicht in den praktischen Lehren fiir die Landwirtschaft. In
den schlichten Dingen und Verrichtungen, dic in den vier
Biichern unterweisend beriihrt sind, offenbart sich ein Bild
der Welt und des Daseins tiberhaupt, wie sie sich der religits
gestimmten Weisheit und der Liebe eines erleuchteten Her-
zens in ihrer Sinnfiille erschliesst. Und dies ist der eigentliche
Gegenstand, das grosse Anliegen Virgils. Hierbei ist es ithm
ganz und gar ecrnst, hier ist er ecbensogut eins mit seinem
Thema wie Lucrez, wie Empedokles und Hesiod, hier gibt
es keine Willkiir, sondern innere Notwendigkeit. Von hier
aus strahlt nun aber auch Wiirde und Bedeutung auf die
Einzelheiten zuriick. Ein jedes unscheinbare Ding wird ja
Triger des bedeutenden Zusammenhanges. Darum wird es
mit chrfiirchtiger Liebe behandelt, bei aller Freiheit des
kiinstlerischen Spiels. Der Dichter spielt z. B. im vierten
Buche mit den Bienen, wenn er sie mit den Menschen, den
Bienenstock mit Staat und Heer vergleicht; und besonders
dort, wo er ihre Schlachten im epischen Ton beschreibt,
spielt er das heitere Spiel mit dem verwechselten Grossen
und Kleinen wie irgend einer. Und doch vertieft er sich
mit ganzer Liebe in Art und Leben der Bienen, worin ihm
die hochste, geistigste, gottnahe Stufe des Lebens im Sinnbild
erscheint.

Es ist das sinnbildliche Wesen dieser Dichtung, cine grosse
Entdeckung der Dichter dieser Generation, die es erlaubt,
freiestes kiinstlerisches Spiel, die Errungenschaft der von Ale-
xandreia kommenden Tradition, mit dem Ernst der grossen
Alten, Empedokles und Hesiod, zu vereinen. Ist das erkannt,
so zeigt es sich, dass auch das Lehren und Unterweisen sein
tiefes Recht hat. Zwar wortlich will es nicht genommen sein;
der Dichter spricht nur, als 0b er Landwirtschaft lehre. Weil
er aber den Menschen doch eine ernste Lehre zu bringen hat,



I50 FRIEDRICH KLINGNER

so hat die Haltung des Unterweisenden wiederum ihr Recht.
Schliesslich stellt es sich heraus, dass die Berufung auf Hesiod,
die Bezeichnung « Ascraeum carmen» und der Anfang mit
ciner Hesiods Erga nachgebildeten Versgruppe (1, 43 - 49,
vgl. Erga 458 f.) doch mehr sind als literarische Wichtig-
tuerei mit dem Begriinder dieser Art der Dichtung.

Wir haben in den Bucolica und beiliufig bei Catull den
eigentiimlichen Vorgang beobachten kénnen, dass in dieser
Zeit hellenistische Arten der Dichtung bei rtomischen Dichtern
das Gewicht cines gewissen Lebensernstes und damit einen
Zuwachs an Lebenssinn gewonnen haben. Man kénnte diesen
Gedanken weiter ausdehnen. In den Georgica ist jedenfalls
das Gleiche geschehen. Nur ist hier das helfende Vorbild
des Lucrez und durch ihn das Vorbild der altgriechischen
Lchrgedichte mit im Spiele. Man erkennt hieran, wie folge-
recht bei den Lateinern dieser Zeit der Weg zu den grossen
Alten gewesen ist: diese haben einem tiefen Bediirfnis der
Romer entsprochen.

Auch in der Aeneis hat Virgil eine ganze griechische Tra-
dition auf sich genommen, erneuert und verwandelt. Das
Verhiltnisist hier noch verwickelter als im Falle der Georgica.
Anstatt mit einem grossen Einzelginger, Lucrez, hat es Virgil
hier auf dem Felde des Lateinischen mit Ennius, dem alter
Homerus, und mit einer ganzen Enniustradition zu tun. Ja,
seit Naevius hatte es eine sehr folgerechte Geschichte des
romischen Epos gegeben, und diese ist eine Geschichte des
Homerisierens in Rom.

Es empfichlt sich, eben damit zu beginnen. Denn der Plan
cines Epos zum Ruhme des Augustus am Anfang des dritten
Buches der Georgica, bildlich und deshalb nicht sehr genau
vorgetragen, lisst doch so viel erkennen, dass er von der
Aeneis, wie sie wirklich geworden ist, weit verschieden
war und sich an die Gepflogenheiten der spiten Ennius-
Epigonen hielt.

Die Geschichte des romischen Epos hatte damit begonnen,



VIRGIL I§1

dass ein geborener Grieche, Livius Andronicus, eines der
homerischen Epen, die Odyssee — ein Stiick des griechischen
Unterrichts - latinisiert und damit die Moglichkeit eines
grossen erzihlenden Gedichts fiir die Rémer eroffnet hatte.
Naevius war von da aus kithn zum romischen Gegenstand
tibergegangen, dem Punischen Kriege, den er selbst erlebt
hatte. Dazu hatte er ein Stiick Urgeschichte, die Fahrt des
Aeneas, gesetzt, also etwas wie cine romische Odyssee.
Damit hatte er Typus und Aufgabe des romischen Epos bis zu
Virgils Aeneis festgelegt und dadurch zugleich ein gespanntes
Verhaltnis zwischen Homer und der eigenen Geschichte.
Denn die Urgeschichte, die Aencassage, war in der Weise
Homers erzihlt, die jiingst erlebte Geschichte aber etwa in
der Art von Feldherrenberichten. Ennius hat den Anspruch
erhoben, der in Italien aufs neue geborene Homer zu sein,
und seinem Vorginger damit das Recht abgesprochen, sich
in Homers Nihe zu stellen. Er hat den epischen Vers Homers
nachgebildet, auch den eigentlich geschichtlichen Teil der
Erzihlung weithin in die Form homerischer Auftritte ge-
bracht und die Odyssee scines Vorgingers durch eine latei-
nische Ilias {ibertrumpft. Dieses romische Epos gibt sich in
seiner ganzen Linge, mit der es die gesamte romische Ge-
schichte bis in die Tage des Dichters in sich fasst, homerisch. Es
scheut sich nicht, Iliasmotive auf Vorginge etwa des Pyrrhus-
krieges, ja, sogar des miterlebten Krieges um Ambrakia zu
tibertragen. Etwas gewaltsam zwar, aber doch gelSst scheint
nun die Aufgabe: die alte Thematik, Urgeschichte und Zeit-
geschichte, diese freilich michtig erweitert zu einer Summe
der romischen Geschichte, beizubchalten und doch ein ho-
merisches Epos von Anfang bis zum Ende zu leisten.
Ennius ist denn auch den Rémern ihr Homer geworden
und geblieben, bis in die Zeit Virgils im Schulunterricht
gelesen und auf weite Strecken auswendig gelernt und im-
mer gegenwirtig. Und nicht nur sein Epos selbst ist lebendig
geblieben, sondern die Art, wie er in den spiten Biichern



I52 FRIEDRICH KLINGNER

Selbsterlebtes homerisch-episch verherrlicht und den Grossen
seiner Zeit Ruhm gespendet hatte, hat weitergelebt und ist
zu einer beliebten Kunstiibung, vielmehr schon zu einem
leicht und leichtfertig geiibten Kunsthandwerk geworden.
Jeder grosse Herr, der als Heerfithrer mehr oder weniger
geleistet hatte, erwartete von dem Dichter, den er beschiitzte
und forderte, ein solches Gedicht. Noch wir kénnen eine
ganze Liste solcher Produktionen zusammenstellen, von dem
bellum Istricum des Hostius zu den «annales Volusi, cacata
charta» (Catull 36, 1), zu des Q. Cicero Epos iiber Cisars
britannische Expedition, schliesslich bis zu Ovids Zeitge-
nossen, des Cornelius Severus, Darstellung des Krieges Octa-
vians gegen S. Pompeius. Wie schr es sich von selbst verstand,
solche Gedichte zu fordern und zu liefern, erkennt man an
den immer wiederholten, immer neu abgewandelten hof-
lichen Ablehnungen in den Gedichten der augusteischen
Dichter. '

Varius, Virgils Freund, galt schon in den dreissiger Jahren
als der tiberragende Epiker Roms. Fiir die Erkenntnis der
Geschichte der romischen Dichtkunst ist es ein empfindli-
cher Verlust, dass wir iiber sein Epos so gut wie nichts wissen.
Dass er in der Anlage, in der Grundgestalt nicht tiber Ennius
und seine Nachfolger hinausgegangen ist, ergibt sich doch
wohl daraus, dass Virgil an der Stelle, von der wir ausge-
gangen sind, dort, wo er den Plan fiir ein kiinftiges Epos
zum Ruhm des Augustus andeutet, auch nichts anderes weiss
als cin Gedicht des ennianischen Typus zu entwerfen: troja-
nische Urgeschichte des julischen Geschlechts und Grosstaten
des Caesar Octavianus. Es blicb eben gar nichts anderes
iibrig, wollte man ein typisch romisches Epos unternchmen.

Virgil aber hat den Bann dieser {ibermichtigen Uberlie-
ferung gebrochen. Vielmehr: er hat sie in sich verwandelt
und vollendet. Sich der fremden, homerischen Kunst zu
offnen und im Eigenen zu beharren, beides hatte seit Livius
Andronicus das romische Epos bestimmt. Ennius hatte sich



VIRGIL 153

als Erfuller geftihlt und war mit seinem Anspruch durch-
gedrungen. Aber sein Homerisieren war doch auf der Ober-
fliche seines Gedichts geblieben, hatte nur Redeweise, epi-
schen Schmuck und Motive betroffen. Sogar in diesen Dingen
hatte er Homer gewaltsam in einen anderen Stil iibertra-
gen. Anlage und Kunstgestalt der homerischen Gedichte
unter jener Oberfliche waren ihm, so scheint es, vollig
verborgen geblieben, also die Architektonik und Okonomie
der Gedichte, ihre epischen Dimensionen. Seine Annalen
hatten nicht Anfang, Mitte und Ende, sie erstreckten sich
iiber Jahrhunderte und konnten also nicht den Vorgingen
gleichmissig aus der Nihe zuschauend folgen, wie es fiir die
homerische Weise zu erzihlen wesentlich ist. Virgil hat er-
kannt, wie schlimm es um den Anspruch des Ennius, cin
neuer Homer zu sein, bei aller Grossartigkeit in Wirklichkeit
bestellt war. Die Kunst Homers hat er als Kunst so tief
verstanden, wie es bis dahin in Rom niemals moglich gewe-
sen war. Mit dieser Einsicht hat er es unternommen, die alte,
seit Naevius gestellte Aufgabe zu 16sen, ein wirkliches Epos
zu schreiben, das sich neben den homerischen sehen lassen
konnte. Hatte Homer seit Naevius hereingewirkt, so war er
doch ein unentdecktes Geheimnis geblieben. Jetzt begann
der unbekannte Homer zu wirken. So verwandelte sich jener
erste Plan in unsere Aeneis. Virgil wihlte einen episch dar-
stellbaren, tiberschaubaren Gegenstand, einen Gegenstand, der
mit der nun einmal abgeschlossenen Welt des griechischen
Epos zusammenhing. Und er stellte einen einheitlichen Hand-
lungszusammenhang mit homerischer Architektonik dar.
So hat er z. B. in den Biichern 12 - 16 der Ilias die Einheit
der Handlung, die man unter der bunten, verwirrenden
Fiille der homerischen Gestalten und Geschehnisse nur schwer
erkennt, dennoch geschen und in seinem 9. Buche in klarer,
einfacher Kurve nachgebildet. Auf Schritt und Tritt ist sein
Epos cine feierliche Fahrt durch das Reich des neuentdeckten
Homer.



I54 FRIEDRICH KLINGNER

Das Erstaunliche dabei ist nun aber, dass dies alles erreicht
ist, ohne dass irgend etwas von der romischen epischen
Tradition preisgegeben ist. Das scheint unméglich zu sein.
Und doch ist es so geleistet, dass auch diese, die romische
Seite, sich erst in der Aeneis erfiillt. Erst hier ist das Ganze
des romischen Schicksals, wieder von dem Bewusstsein aus,
das Wichtigste sclbst miterlebt zu haben, in das Gedicht
genommen. Wie das moglich ist? Wieder dadurch, dass ein
begrenzter Gegenstand das Ganze potentiell in sich enthilt —
wie in den Georgica. Auf den ins Enge zusammengezogenen
Ereignissen der Aeneis ruht das Gewicht grosser Vergan-
genheit und grosser Zukunft. Das unmittelbar Dargestellte
ist auf das Ganze bezogen, das so mittelbar im Erzihlten
enthalten ist. Eine eng umschrinkte Handlung, die episch
darstellbar ist, vertritt das Ganze des romischen Schicksals,
das seinerseits Teil der Weltordnung ist. Hier erkennt man,
um dies nebenbei zu bemerken, wie tief berechtigt und sinn-
voll das sinnbildhafte Wesen in bildlichen Vorstellungen
und Anschauungen ist, das V. Poschl in seinem Aeneis-Buch
aufgewiesen hat.

Indem also der ganze, der bis dahin in Rom unbekannte
Homer in das romische Epos hereinwirkt, wird er durch die
neue Dimension des Epos, eben die des Sinnbildlichen, sei-
nerseits tief verwandelt.

Sind diese Verhiltnisse richtig aufgefasst, so kann es nicht
zutreffen, was Wilamowitz behauptet hat, Virgil habe als
Nachfolger des Apollonios von Rhodos begonnen und sei
erst allmihlich zum Homeriden geworden.? Wohl ist auch
dieser Teil der epischen Uberlieferung, das hellenistische ho-
merisierende Epos, fiir Virgil wichtig geworden, und in
frith entstandenen Biichern ist das besonders hiufig kenntlich.?

1. Die Dichtkunst Virgils. Bild und Symbol in der Aeneis. Innsbruck-Wien
(1950). 2. Hellenistische Dichtung 1, 224. 3. Die Anklinge sind von
neuem sorgfiltig untersucht von M. HUcr, Vergils Aeneis und die hellenisti-
sche Dichtung, Noctes Romanae 4, Bern-Stuttgart (1952).



VIRGIL I5$

Was ihn an Apollonios anzog, war, so scheint es mir, ausser
brauchbaren Motiven, vor allem die Kunst, Nachfolger Ho-
mers zu sein und ihm doch nichts ohne eine neue geistvolle
Wendung nachzutun, Nachfolger Homers und doch in
seinem Fithlen modern zu sein.

Wo aber Virgil den Einfluss des Apollonios verrit, da
beobachtet man das Gleiche wie in den Georgica. Die Hin-
terlassenschaft der hellenistischen Kunst verwandelt sich. Die
Themen und Motive gewinnen das Gewicht neuen Ernstes
und Lebenssinnes. Virgils Dido wire nicht ohne die Medea
des Apollonios, was sie ist. Aber was hat ihre Liebe und ihr
Tod noch mit dem Geschick des jungen Midchens zu tun,
das bei Apollonios unter dem Sagennamen Medea das erlebt,
was Tausende erleben, die nichts anderes als eben junge
Midchen sind:



156 FRIEDRICH KLINGNER

DISCUSSION

M. Pischl: Ich befinde mich mit dem, was vorgetragen wurde,
in so weitgehender Ubereinstimmung, dass ich nur einiges unter-
streichen kann, was mir wichtig scheint und einige kleine Er-
ginzungen vorbringen mochte. Virgil, so horten wir, hat sich
im Gegensatz zu Horaz nicht gewaltsam abgesetzt von der Tra-
dition, sondern in organischer Entwicklung von ihr entfernt.
Das ist in der Tat hochst charakteristisch fiir den Dichter. Mit
der hellenistisch bukolischen Poesie Theokrits hat er begonnen
und hat sie doch in einigen Gedichten mit einem ganz neuen,
iiber das Bukolische weit hinausreichenden Sinn erfiillt. Das
fiihrte ihn dann dazu, in den Georgica iiber die hellenistischen
Vorbilder, von denen er auch hier ausging, auf archaische grie-
chische Muster, auf Hesiod und Empedokles und den in seiner
Grundhaltung ebenfalls «archaischen» Lukrez zuriickzugreifen,
weil er in diesen Dichtern etwas dem Ernst seines eigenen Wollens
Verwandtes vorfand. Die wunderbare Vereinigung von beiden,
die Herr Klingner mit so befreiender Klarheit aufgewiesen hat,
wird dadurch moglich, dass das hellenistisch Spielerische sinn-
bildlich wird. Dadurch wird es von einem neuen Ernst erfiillt
und bleibt doch zugleich Spiel.

Virgil war ein Leser des Homer: das ist ein sehr wichtiger
Aspekt, der noch ungenutzte Mdglichkeiten der Interpretation
auch des Homer eréfinet. Reinhardt hat in einem Heidelberger
Vortrag gezeigt, dass Schiller, der in der Montgomeryszene der
«Jungfrau» die Lykaonszene der Ilias nachbildete, Homer hier
besser verstanden hat als Wilamowitz. Und so kénnte man auch
sagen: Virgil ist in manchen Dingen dem Verstindnis Homers
niher als viele modernen Forscher. Dies im Einzelnen zu zeigen,
wire eine verlockende Aufgabe.

Zur Corydonekloge mdchte ich erginzend noch auf zwei Dinge
hinweisen, in denen sich Virgil von Theokrit unterscheidet.

Der Anfang des Gedichtes enthilt in den Versen, die die Ein-



VIRGIL 1§57

samkeit der Berglandschaft schildern, eine bemerkenswerte dich-
terische Errungenschaft: die Situation der Einsamkeit des Lie-
benden findet in der Resonanz der einsamen Landschaft einen
grossen und einfachen Ausdruck. Die Art, wie hier die Einsamkeit
gefiihlt ist, ist neu. Damit aber ist eine Grundsituation des lyri-
schen Dichters zum ersten Mal massgebend gestaltet worden.

Und das zweite: wie die Verzweiflung neu ist gegeniiber Theo-
krit, so ist auch im Mittelteil des Gedichtes die Werbung iiber
Theokrit hinaus gesteigert bis zur ekstatisch ertriumten Gegen-
wart des Geliebten. In der Herrlichkeit der Blumen spiegelt sich
das erschnte, vorgestellte, ja sich verwirklichende Gliick, dann
aber versinkt es plotzlich in ein Nichts. Schliesslich noch eine
persdnliche Bemerkung zum geplanten Augustusepos. Ich glaube
nicht, dass Virgil jemals die Absicht gehabt hat, ein solches Epos
zu schreiben. «Ich werde es einmal schreiben»: diese Formel die
in der lateinischen Literatur immer begegnet, ist nur eine Variation
des «Ich wiirde es machen, wire ich dazu nur imstande», das wir
immer wieder bei Horaz und Properz und auch bei Virgil selbst
im sechsten Hirtengedicht finden. So sagt auch Tacitus: «wenn
das Leben reicht, werde ich den Glanz der gegenwiirtigen Zeit
beschreiben». Aber das Leben hitte gereicht, und er hat es nicht
getan. Ich denke, das ist eine raffinierte Form der Evasion gegen-
tiber dem Dringen oder der Erwartung, die von der Seite des
Herrschers an den Schriftsteller herangetragen wurde, raffiniert
deshalb, weil es ein Weg ist, sich den Wiinschen des Michtigen
zu entzichen, ohne ihn zu verstimmen. Aber das ist ein persén-
licher Eindruck, der sich mir allerdings immer mehr zu bestirken
scheint, je linger ich iiber diese Dinge nachdenke.

M. Klingner: Dem, was Herr Poschl iiber ecl. 2 gesagt hat,
stimme ich zu (Ein.samkeit in der Landschaft, Ablauf des Ge-
dichtes; vgl. Gnomon 1927, 576 ff.). - Ob der Plan eines Au-
gustus-Epos am Anfang des 3. Buches der Georgica nichts als
eine Ablehnung ist, wird sich schwer entscheiden lassen. Fest steht
zweierlei: 1. Virgil ist innerlich lingst auf dem Wege zur Aeneis
gewesen, insofern, als seine Kunst immer mehr bereit wurde,



158 DISCUSSION

das Schicksal der grossen Menschenwelt in sich zu fassen. 2. Sollte
die rémische « Geschichte» eigener Gegenstand des Gedichts eines
Dichters werden, der dusserlich und innerlich im Bannkreis des
Caesar Octavianus lebte, so bot sich dafiir von selbst die Art und
Form von Epen an, die in der Nachfolge des Ennius zahlreich
entstanden waren, um Taten der eigenen Zeit zu verherrlichen.
Diese Weise ist auch in der Aeneis «aufgehoben», aufgehoben
im Sinne Hegels.

M. Rostagni: Desidero esprimere anzitutto il mio compiaci-
mento per la dotta e penetrante conferenza del Sig. Klingner, il
quale ci ha dato una perfetta idea della spiritualitd di Virgilio,
in quanto ¢ tutta di Virgilio, originalissima, lontana dai modelli.
Eppure io mi chiedo se, ai fini di fare risaltare questa spiritualita
e originalitd virgiliana, non sia conveniente cogliere anche le
tracce che sussistono, specialmente nelle Bucoliche ma pur nelle
Georgiche ¢ nell’Eneide, di imitazione non del tutto ricreata,
non del tutto superata dall’arte del poeta, rimasta li un poco in-
gombrante ed inerte.

Un’osservazione particolare mi sia infine consentita a proposito
delle Bucoliche: se, oltre all’influenza teocritea, non giovi notare
quella, pure cospicua, della poesia epigrammatica alessandrina,
specialmente di Meleagro e dei poeti della scuola peloponnesiaca,
rappresentanti della tradizione arcadica.

M. Klingner: Die Imitationen sind oft bemerkt und registriert,
ebenso die grossere oder geringere Freiheit im einzelnen Falle.
In Hinsicht auf die Frage, ob es ihm gelungen ist, iibernommenen
Stoff in eigenes Kunstgebilde zu verwandeln, ist ein Unterschied
meist zu wenig beachtet. Bei den griechischen Dichtern, die
Virgils Vorbilder abgegeben haben, ist meist das Einzelne stirker.
Bei Virgil packt das Detail nicht so stark, und er hat diese Wirkung
wohl auch nicht gewollt. Aber die Schwiche des Details ist oft
Stirke des iibergeordneten Zusammenhangs und von diesem
erhilt es Wiirde und Bedeutung. — Der Hinweis auf epigrammat-
ische Vorbilder einiger Stellen der Bucolica hat im Vortrag wie
so viel anderes, der Zeit wegen, beiseite bleiben miissen.



VIRGIL 159

M. Bayet: La netteté du point de vue de M. Klingner m’a beau-
coup frappé. L’évolution de I'art de Virgile en ressort totalement
différente de celle de I'art d Horace. Sa remontée vers le plato-
nisme et '’homérisme 2 partir des modeles grecs les plus modernes
est en soi tres importante. Quant au premier point traité par
M. Klingner - le sérieux foncier de Virgile en face de la poésie —,
jirais plus loin que lui, §'il le permet; il s’agit du probléme de la
continuité et du progres suivi d’une originalité A travers des genres
tres différents dont le pocte assume loyalement les conditions
particuli¢res. Des Bucoliques aux Géorgiques et 3 I'Enéide, une sou-
mission objective aux lois de genres de moins en moins subjectifs
non sculement n’a pas empéché Virgile d’expliciter de mieux en
mieux les richesses intimes de son 4me, mais semble paradoxale-
ment 'y avoir aidé. Or cela est d’autant plus étrange que le
premier des genres ainsi traités, surtout de la fagon dont Virgile
s’y était engagé, était le plus approprié A cette effusion personnelle.

Parmi tous les problémes que posent les Bucoliques (et compte
tenu quelles ne représentent qu’une sélection des poé¢mes com-
posés entre 42 et 39), une orientation peut étre prise en con-
frontant la seconde — qui est apparemment la plus ancienne - et
la dixitme — qui, datant de 37, fut ajoutée lors d'une «réédition».
La Bucolique 11, trés théocritéenne en apparence, sessaie déja aux
contrastes descriptifs discontinus sur lesquels Virgile fondera une
forme originale de «lyrisme pittoresque»; elle méle A des traits
d’une extréme précision (le couple tacheté des jeunes chevreuils
dérobé au fond d’un val obscur, par exemple), des impressions
flottantes, d’autant plus suggestives, qui annoncent sa « Traum-
welt»; aux jeux spirituels de la galanterie alexandrine, de brilants
et pitoyables éclairs de passion. Les autres picces du recueil et
leur disposition méme révelent 2 la fois la recherche d’une voie
entre plusieurs possibles et la volonté de prolonger cette recherche
en sens divers tout en affirmant une originalité. Mais cette re-
marquable prise de conscience de Virgile s’est faite peu 2 peu et
se trahit inégalement, du fait que certains des thémes choisis se
prétaient moins que d’autres 2 Uexpression personnelle. On sent



160 DISCUSSION

pourtant s’acrroitre la puissance sensorielle, la véhémence pas-
sionnelle et 'expressivité du subconscient. La dixiéme Bucoligue
permet de préciser que, dans cette conquéte de son intériorité,
Virgile, comme Catulle, a été aidé par un « Cénacle» de poctes amis,
qu’il appelle «Les Arcadiens»; il a été ainsi conduit jusqu’aux portes
d’une «poésie d’aveux». Mais, 2 la différence de Catulle, il ne les a
pas franchies. Et les ceuvres postérieures montrent bien comment
il a voulu construire et a construit en fait sa personnalité poéti-
que; quel mode d’«aveux humains» il a mis au point, qui lui est
inoubliablement personnel.

A Tinverse d'Horace, qui a un fond de complaisance pour
lui-méme, Virgile est toute pudeur. Ne s’est-il pas armé contre
son désir d’épanchement intime en s’arrétant au projet des Géorgi-
ques? Je remercie bien vivement M. Klingner d’avoir montré quel
fut le réle de Lucréce dans cette orientation vers le «sérieux». Le
réle de Nicandre me parait secondaire. J'insisterais davantage
sur celui d’Hésiode, que les Alexandrins mettaient si haut. L'ha-
bitude (alexandrine aussi) d’un travail trés documenté lui a fait
utiliser de pres Caton et Varron. Mais a travers cette armature
d’objectivité voulue, le besoin d’épanchement du poéte cherche-

e nouveaux modes d expression. Les chants des Géorgigues sont
d des d giq

ifférents de dates et de caractére, on le sait bien; et surtout, je
différents de dates et d t
crois, le premier des trois autres. Au premier chant, les effusions
personnelles tranchent avec une certaine brutalité sur le fond;
mais déja, dans des développements fort peu subjectifs, 'dme du
polte sait se suggérer par un accent particulier, par une épithéte.
Dans les autres chants, dans le rythme méme qui oppose au
labeur du premier le foisonnement dionysiaque du second, et qui

ys1aq q
fait contraster les thémes amour-mort du troisiéme avec ceux de
chasteté-immortalité du quatrieme, il est impossible de ne pas
remarquer que Virgile est devenu maitre d’une méthode qui lui
permet de sauvegarder sa pudeur tout en faisant participer le
lecteur au plus intime de son 4me, mais sur un plan généreusement
humain. Et je n’ai pas 3 montrer combien cette expression est
devenue plus riche et plus nuancée A travers les homérismes et les



VIRGIL 161

baroquismes de I Enéide : I'épopée permettant — étrange paradoxe —
au pocte de se livrer tout entier sans jamais s’avouer. Extraordinaire
réussite d’explicitation médiate.

M. Klingner: Die Formel, nach der Virgil zu seinem Ziel auf
dem Wege tiber andere kommt, triftt viel Wahres. Die Gruppe
der Dichterfreunde — ein anderer Kreis als der, in den Virgil durch
Maecenas eingefiihrt wird - ist in den Bucolica nicht vernehmbar.

Was die Rolle Nikanders beim Werden der Georgica betrifft,
so darf ich an einen Satz des Vortrages erinnern: «Trotzdem
gchdrt das Thema, ein landwirtschaftliches Lehrbuch in epischen
Versen, in den Bereich der poetischen Méglichkeiten, die durch
die Tradition des hellenistischen unterweisenden Epos erdfinet
waren».

M. van Berchem: Dans son exposé, que j'ai vivement admiré,
M. Klingner a touché un point susceptible d’éclairer la psychologie
de Virgile. Il a défini les Bucoliques comme une littérature d’é-
vasion, une « Traumwelt». Elles devaient produire sur les Romains
un effet analogue 2 celui des jardins, qu’ils aménageaient alors
dans leurs villas, ou qu’ils peignaient sur leurs murs. Mais la
littérature latine compte un autre genre qui se préte 3 une com-
paraison utile: la comédie. Les comiques grecs auxquels Plaute a
emprunté l'affabulation de ses pitces reproduisaient un monde
bourgeois, assez proche de la réalité dans laquelle ils vivaient.
En les adaptant 2 la scéne latine, Plaute s'est gardé d’habiller ses
personnages 2 la romaine; de 13, l'aspect exotique et fantaisiste
de son théitre, qui autorise toutes les libertés, toutes les outrances.
De méme, le monde de Théocrite procéde d’un certain souci de
réalisme; transcrit en latin, il devient entiérement fictif et irréel.
Or Virgile, nous le savons de fagon certaine, était un grand timide.
Sa pudeur faisait obstacle 4 I'expression directe de ses sentiments.
La convention bucolique, par ce qu’elle avait d’irréel, lui offrait
une possibilité de se faire entendre sans se découvrir. Rien d’éton-
nant A ce qu’il ait commencé par 12 sa carriére poétique.

M. Klingner: Ich bin schr dankbar fiir diese Erginzungen. Die
fabula palliata bleibt griechisch, hat fiir den Rémer den Charakter



162 DISCUSSION

einer phantastischen, nicht alltdglichen Welt, die zum Fest gehort.
Man sollte das in Gedanken mit dem verbinden, was iiber Catull
und Virgil in dieser Hinsicht gesagt ist. Ein Unterschied: Die
Romer der Zeit des Plautus suchten nicht einen Ausweg aus dem
Alltag, der sie bedriickte, sondern genossen mit Freude die Ver-
zauberung des Festes.

Dass das bukolische Gedicht Virgil erlaubte, offenherzig zu sein,
scheint richtig und wesentlich zu sein.

M. Wilkinson: May I enlarge on two points: What M. Klingner
said about the atmosphere of escape into a dream-world is very
true. In Horace’s Epodes contemporary with the Eclogues we
have escape to the country in No. 2, escape to the Isles of the
Blest and the Golden Age life in No. 16. But the world of the
Georgics is different. By then Virgil has settled into the circle of
Maecenas. Instead of dreaming of escape, he now wishes to help
in improving the existing world by presenting to the imagination
the policy of «Back to the Land». In a passage near the beginning
(1, 121-59) which sets the moral tone for the whole work, we
hear how Jupiter abolished the old, easy life of the Golden Age,
the Arcadian life of the Eclogues, and instituted a new age of
work, with the object of sharpening men’s wits curis acuens mortalia
corda. ..

ut uarios usus meditando extunderet artes.

The result was the wonderful variety of life, its arts and crafts.
(Virgil is thus allotting to «The Father himself» the part tra-
ditionally played by his adversary Prometheus). Hard work in
the country is to be made to seem morally as well as materially
valuable; aesthetically too, for the result is diuini gloria ruris. It is
the opposite of the carefree world of the Eclogues. The only
exception is the famous passage at the end of the Second Georgic
(458-74) where Virgil, feeling perhaps that he is in danger of
defeating his purpose by overstressing the hardships, inserts an
idealised picture of the country in which, as in the Golden Age,

fundit humo facilem wuictum iustissima tellus.



VIRGIL 163

Secondly, there is still a tendency for people to speak with
admiration of agricultural precepts in the Georgics, as though it
were a didactic work. But it is in fact pseudodidactic. The Ro-
mans had no lack of detailed handbooks in prose, the latest being
Varro’s, which considerably influenced Virgil. He did draw on
genuinely didactic Greek poets, such as Hesiod, Eratosthenes,
Aratus and Nicander. Aratus could teach him something about
the use of vivid detail. But, as John Dryden pointed out in the
seventeenth century, the Georgics are essentially descriptive poetry
in the guise of didactic: indeed they are the first important poem
which can be so labelled.

M. Klingner: Ich freue mich, mit Herrn Wilkinson tibereinzu-
stimmen, wenn er den Unterschied zwischen Bucolica und Geor-
gica hervorhebt. Es ist ein wesentlicher Schritt von Arkadien
nach Italien, aus dem Leben der singenden, liebenden Hirten in
das der schwer arbeitenden Bauern.

Herr Wilkinson findet nun, dass dem Charakter der Georgica
und besonders den dafiir bezeichnenden Versen 1, 121 bis 159,
das Schlusstiick des zweiten Buches widerspricht, worin sich das
Leben des Bauern als Ueberrest der goldenen Zeit Saturns darstellt,
leicht und fast miihelos. Wie erklirt sich der Gegensatz? Zunichst
bietet sich der Gedanke daran an, dass in den Georgica iltere und
jiingere Stiicke enthalten sind, solche, die vor der Schlacht bei
Actium und solche, die darnach geschrieben sind. Dann aber
lisst ein Blick auf das ganze Werk erkennen, dass der Gegensatz
zwischen den beiden angefiihrten Versreihen dem der Biicher 1
und 2 entspricht, worin sie enthalten sind. Im 1. Buch {iber-
wiegen die ernsten, schweren Themen, im zweiten die schwere-
losen, im 1. Not und Plage des Bauern, im 2. die schenkende
Fille der Natur. Der gleiche Gegensatz wiederholt sich, auf
hsherer Stufe, in den Biichern 3 und 4. Im 3. ist dumpfes,
schweres, angefochtenes, animalisches Leben dargestellt, im 4.,
dem Bienenbuche, eine helle, leichte, dem Géttlichen sich nihern-
de Weise des Daseins. Aus diesen Gegensitzen baut sich das
Werk auf. Die SchluBstiicke der Biicher ordnen sich diesem



104 DISCUSSION

Gefiige der Gegensitze ein. Die paradiesischen Aspekte im Finale
des zweiten sind den finsteren des ersten entgegengesetzt. Im
Spiel der Gegensitze haben beide ihr Recht. Daran liegt mehr
als an der sachlichen Folgerichtigkeit, zumal bei einem Dichter,
der oft im Einzelnen, Sachlichen nicht allzu wortlich genommen
sein will. |

Ich bitte, die dnigmatische Kiirze dieser Andeutungen freundlich
zu entschuldigen. Sie auszufiihren, fordert ein Buch, das mir
vorschwebt.

M. Boyancé: A mon tour j'aimerais exprimer le plaisir que jai
cu en écoutant Monsieur Klingner; j’ai pu m’instruire en 'écou-
tant. Il est intéressant de considérer I'attitude de Virgile en présence
de Théocrite.

Pour lui, celui-ci n'est qu’un auteur de Bucoligues; il ne I'imite
que sous ce seul aspect. Un genre s'est constitué¢ dont Virgile ne
songe pas un instant A mettre en cause la définition, les limites
formelles; il ne voudra écrire lui-méme que des Bucoligues. Et
pourtant en fait ses Bucoligues seront tout autre chose et d’aucune
d’entre elles on ne pourrait dire qu’elle apparait simplement com-
me une bucolique. Le cadre, choisi rigide, éclatera ainsi sous la
force de la personnalité. Il y aura donc ainsi 2 la fois concentration

formelle et une sorte d’expansion en profondeur. De cette ex-
pansion les moyens appropriés apparaissent en particulier dans le
recours aux allusions, dans l'usage du symbolisme: ainsi la poésie
apparaitra sur plusicurs plans. Il me semble que ce double mou-
vement, cette double attitude sont caractéristiques. Virgile, les
Latins pratiquent systématiquement le recours aux sources, et,
loin de le dissimuler, s’en font gloire. Mais leur originalité s’ex-
primera fortement A travers les emprunts, et cela parce quils
n’ont jamais rien d’exclusif. Il en sera de méme dans les Géor-
giques et dans I'Enédide. Dans les Géorgiques Virgile concilie le
sérieux hésiodique et le jeu brillant de I'art hellénistique. Mais
cette variété de reflets brille sur la profonde unité, la valeur inté-
rieure que Monsieur Bayet a définies. Reconnaissons pourtant
qu’il peut s’ensuivre certains mangques d’harmonie, certaines dis-



VIRGIL 165

sonances; Monsieur Rostagni a de son c6té souligné ce fait. Sans
doute, Monsicur Klingner I'a montré pour les chants 1 et m
des Géorgiques, la composition littéraire réussit 2 leur donner I'uni-
té esthétique de la forme. I reste que dans le fond, il y a désaccord
jusqu’a un certain point entre la conception idyllique de la nature
qui fait songer A I’Arcadie des Bucoliques et qui en est un héritage,
etla conception qui vient d'Hésiode, celle qui exige de 'homme un
effort rude et difficile. Il y a donc indubitablement heurt d’in-
fluences et il serait arbitraire de vouloir les résoudre en un accord
parfait. Mais ces influences ne sont pas faits purement littéraires,
en un sens trop technique de ce mot. Elles ne sont si fortes que
parce qu’elles ne font que traduire des tendances du pocte lui-
méme, tendances entre lesquelles il est déchiré, entre lesquelles il
y a tension, ce que les Allemands appellent Spannung. C’est parce
que la pensée de Virgile est vivante qu'elle n’a pu trouver une
unité totale, un équilibre défmitif: ici I'unité totale, I'équilibre
définitif s’appelleraient la mort.

M. Klingner: Vielen Dank! Was Herr Boyancé gesagt hat, trifft
die Wahrheit.

Besonders dankbar begriisse ich den Gedanken, dass die Span-
nung zwischen Teilen des Inhalts, zwischen denen ein unauflos-
licher Widerspruch besteht, zur Lebendigkeit der virgilischen
Idee gehodrt. Auch ich habe nicht nur die literarische Seite der
Angelegenheit gemeint, als ich von den Gegensitzen sprach, aus
denen sich das Werk aufbaut, sondern eine gespannte Harmonie
gegensitzlicher Aspekte, die erst zusammen Virgils Idee aus-
machen.

M. Boyancé: Ce que M. Van Berchem a dit me semble tres im-
portant: il s’agit de 'analogie entre la transposition qui est propre
a la comédie de Plaute et celle que nous voyons dans la bucolique
virgilienne. Dans les deux cas I'influence du modele grec nous
arrache 3 un réalisme étroit et nous transporte dans un monde de
plus grande liberté. Mais liberté ou fantaisie ne débouchent pour-
tant pas sur un monde irréel. Ce dépaysement qui nous éloigne
de Rome ou de I'Ttalie vers une Gréce imaginée 2 travers le mo-



166 DISCUSSION

déle nous fait accéder 2 une humanité de valeur générale. L'in-
fluence grecque agit pour nous détacher de tout cadre trop dé-
terminé et trop étroitement national et nous en retirons une

lecon d’humanisme.



	Virgil

