
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 2 (1956)

Artikel: Virgil

Autor: Klingner, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660914

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660914
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

FRIEDRICH KLINGNER

Virgil





VIRGIL

Griechischer Einfluss auf die Werke Virgils: was soll man
darüber noch sagen, was der Mühe wert wäre; De furtis
Vergilii1 hat man durch fast zwei Jahrtausende geforscht. Die
Philologie des 19. Jahrhunderts hat es gründlicher und methodischer

als je fortgesetzt. Am Ende schien nichts übrig zu
bleiben als Nachgeahmtes, Dichtung aus zweiter Hand,
griechischer Einfluss. Ist es nach alledem nicht besser, sich an die

griechischen Vorbilder und Quellen zu halten statt an das

Abgeleitete; Griechische Einflüsse auf Virgil feststellen heisst

Virgil überflüssig machen.
Doch Richard Heinze2 hat den Blick der Forscher umgewandt

und auf Virgil selbst gelenkt. Dass in jeden Vers, den

Virgil geschrieben hat, das Griechische eingeflossen ist, ist
für uns seitdem das Selbstverständliche; was interessiert, ist
etwas Anderes, nämlich gerade das, was trotz allen griechischen

Quellen und Vorbildern Virgil an Eigenem, Persönlichem

geleistet hat.
Was soll also heute noch dabei herauskommen, wenn wir

die längst bemerkten, in Kommentaren und Abhandlungen
in erdrückender Fülle verzeichneten griechischen Einflüsse
wieder zum Gegenstand unseres Suchens machen, anstatt das

Ursprüngliche in diesen Gedichten zu suchen; Wenn wir
am Stoff hängen, anstatt die Gebilde zu beachten, die der
Künstler daraus gestaltet hat, anstatt die echten Anliegen, die
sich darin äussern, den hohen Geist aufzusuchen, der darin
auf den Anruf einer bedeutenden geschichtlichen Lage
antwortet ;

Griechischer Einfluss: das ist Stoff. Das Wort Einfluss

besagt, genau genommen, dass ein fremder Stoff in etwas
cinfliesse wie Wein in Wasser. Aber so chemisch-physikalisch

1. Sueton-Donat, Vita, S. 10 f. Brummer. 2. Virgils epische Technik,
zuerst 1902.



132 FRIEDRICH KLINGNER

geht cs in der Dichtkunst nicht zu. Eher verhält es sich so,
dass griechische Verse, Motive, Themen und dergleichen für
Virgil zum Baustoff für seine Kunstwerke geworden sind.

Aber auch diese Vorstellung bleibt noch zu nahe am
Materialismus. In Wahrheit ist das Verhältnis eines Virgil zu den

griechischen Meistern und Werken ganz anders beschaffen.

Eintritt in eine neue Kunstwelt, Wahl, Nachfolge, Mitarbeit
an gemeinsamen Aufgaben, Wettkampf und dergleichen:
das sind die wahren Bezeichnungen für solche Verhältnisse.
Man kann auch sagen: es kommt dabei nicht nur auf das

Was an, sondern vielleicht mehr auf das Wie. Sieht man es

so an, dann wird das Thema «Griechische Einflüsse» wieder
interessant.

Gegen das Ende der vierziger Jahre vor Christus hat Virgil
als erster in Rom Hirtengedichte gedichtet. Prima Syracosio

dignata est ludere versu nostra neque erubuit silvas habitare Thalia

(eck 6, i f.). Der Gedanke, gerade dies zu beginnen, fügt
sich in die damals modernen Bestrebungen der poetae novi
ein. Vergleichbar sind die Versuche Catulls und seiner

Kunstgenossen und die der cantores Euphorionis. Was Virgil betrifft,
so vereinigt sich seine Modernität mit einem gewissen
Klassizismus. Nur an den grossen Meister des Hirtengedichts hält
er sich, an Theokrit selbst, nicht an die späten Epigonen aus
der Schule Bions. Nur solche Gedichte wählt er als Vorbilder,
die von Theokrit selbst stammen oder die er doch für
theokritisch hält.

Wir merken gleich einen Unterschied zwischen Virgil
und Horaz an. Auch Horaz stellt sich mit seinen Epoden zu
einem der grossen Alten, aber es ist Archilochos, den er
wählt, später Alkaios. Das sind Dichter, von denen keine
ununterbrochene Kunstüberlieferung bis zur Gegenwart des

Dichters herabreichte; man gelangte zu ihnen nur, indem man
sich von der lebendigen Überlieferung der künstlerischen
Umwelt entschieden lossagte und über die Kunstübung der



VIRGIL 133

Jahrhunderte hinweg, die wir die hellenistischen nennen,
hinüber in eine ferne Vergangenheit griff, - ähnlich wie die
Attizistcn mit entschiedener Absage damals über drei
Jahrhunderte hinweg sich an die alten attischen Redner anschlössen.

Diese scharfe klassizistische Reaktion, diese Absage an
die Umwelt ist dem Virgil fremd. Seine Kunst ist ohne
Bruch mit der Umwelt ganz allmählich über das damals
Moderne hinaus zu der 'Klassik' einer neuen Kunst
emporgewachsen.

Der Gedanke, gerade dies zu beginnen, Theokrits Kunst
in Rom einzuführen, blieb also grundsätzlich im Kreise

damaliger Kunstbestrebungen junger Dichter in Rom. Aber
welche Bewandtnis hatte es mit der Tradition des Hirtengedichts,

die von Theokrit herkam; Wie hat sie sich Virgil
angeboten? ßouxoXtdcö-Sstv, ßouxöXixa äoiSa, ßouxoXiacrTY]? das

sind bei Theokrit mehrfach wiederkehrende Ausdrücke,
Hirtengesang ist für ihn etwas Bestimmtes. ßouxoXiacj&cogsaD'a
das klingt in den «Thalysia» (36) etwa wie bei uns «Volkslieder

singen». Das tun in diesem Gedicht Simichidas, in dem
sich der Dichter verbirgt, und sein Freund Lykidas. Sie

haben also etwas mit dem Hirtenlieder-Singen zu tun.
Aber Theokrit ist nicht überhaupt «bukolischer Dichter».

Wollen wir seine Gedichte mit einem gemeinsamen Worte
bezeichnen, so haben wir die meisten Mimoi zu nennen, d. h.
Szenen des täglichen Lebens des niederen Volkes, ländliche
und städtische Mimoi. Interesse am Charakteristischen des

Kleinlebens, wie es die Pcripatetiker entdeckt hatten, ist beiden

Arten gemeinsam. Die hellenistische Neigung zur Kleinkunst,

die Freude am neu und geistreich erlebten Intimen,
herrscht durchaus vor.

Kann man Theokrit nicht Bukoliker nennen, so bewegen
sich seine ländlichen Mimen doch alle bis auf einen in der
Hirtenwelt. Theokrit hat aus der sizilischen Heimat zweierlei
mitgebracht: Sophrons Kunst des Mimos hat er in anderer
Form erneuert und die Gesänge der sizilischen Hirten in die



134 FRIEDRICH KLINGNER

Literatur gehoben. Die sechs Hirtenmimen, von dem späteren
Herausgeber der Gedichte Theokrits an den Anfang gestellt,
machen zwar noch nicht ein Drittel des ganzen Bestandes,
aber doch die grösste einheitliche Gruppe darin aus. Sie sind
dem Ordner der Ausgabe als das Eigenste, Charakteristische

an Theokrit vorgekommen. Theokrit ist also nicht Bukoliker
ohne weiteres, aber er hat in die griechische Kunstwelt gerade
mit dem Hirtenwesen etwas Eigenes, Neues gebracht.

Nach Theokrit ist dieses Neue zu einer eigenen Dichtart,
einer Gattung, geworden, ein eigener Bereich der Kunstwclt
wie Epos, Tragödie, Komödie usw., die einen Dichter
jeweils ganz oder doch in der Hauptsache für sich beanspruchten.

Im zweiten Jahrhundert ist Moschos von Syrakus, am
Ende des zweitenJahrhunderts Bion von Smyrna, der später in
Syrakus gelebt hat, Nachfolger des Theokrit als Bukoliker

gewesen. Ihre Werke heissen Bukolika.
Es ist also eine bukolische Tradition entstanden. Einen

Blick in die bukolische Dichterschule lässt uns der Epitaphios
Bionos tun; ein Schüler Bions spricht; er, der ßouxoXo<;, hat
seinen Jüngern die ßouxoXixa tx.öiSx überliefert. Diese Dichtart
ist für den Verfasser «sizilische Kunst», EixeXixal Mötcrat, so

wie Virgil die Sicelides Musae anredet. Sic ist, wie die
Appendix aliorum Bucolicorum bei Wilamowitz lehrt, bis ins

erste Jahrhundert v. Chr. weiter gepflegt worden. Theokrit
erschien nun, von dieser Tradition aus gesehen, als der Bukoliker,

der Archeget der Gattung.
Der Charakter dieser Bukolika hat sich von dem Theokrits

entfernt.1 Da gibt es nichts Mimoshaftes, nichts scharf
Beobachtetes, Charakteristisches mehr. Die Hirtenwelt gibt einen
Rahmen, eine Szenerie für allerlei, besonders erotische Motive.

Als Beispiele können zwei, Bukoliastai2 überschriebene
Gedichte dienen, die dem Theokrit zugeschrieben waren
und sich vielleicht dadurch erhalten haben.

i. W. Arland, Nachtheokritische Bukolik bis an die Schwelle der lateinischen

Bitkolik, Leipziger Dissertation 1937. 2. Theokrit 8; 9.



VIRGIL 135

Diese Kunstübung scheint sich bis in die sullanische Zeit
erhalten zu haben. Damals hat Artemidoros von Tarsos,1
dessen Philologie man der Nachblüte Alexandreias nach dem
tiefen Fall um 150 v. Chr. zuzurechnen hat, eine Ausgabe
der bukolischen Dichter veranstaltet, ihre verstreuten Gedichte

«in einer Flürdc, in einer Herde» vereinigt.2 Und sein
Sohn Theon hat, etwa in der Zeit Casars, ausser anderen
hellenistischen Dichtern von Kallimachos bis Nikandcr auch
Theokrit erläutert. Sein Kommentar ist es, aus dem im Laufe
der Zeiten am Ende unsere Theokritscholien entstanden sind.

Es kann kaum Zufall sein, dass bald danach Virgil als erster
in Rom Bucolica geschrieben und sich dabei an Gedichte

gehalten hat, die von Theokrit selbst stammen oder zu
stammen schienen. Theons Ausgabe und seine Erläuterungen
haben ihm den Anstoss gegeben und den Zugang zu dem

Begründer dieser Kunstart erleichtert. Wenn er sich aber

an ihn, den Begründer, nicht an die Epigonen, hält, so kann
er doch die grössere Nähe zu diesen, die Ferne von Theokrit
nicht verleugnen. Viel von dem, was man beim Vergleich
zwischen Theokrit und Virgil als Eigenheit des Römers
anzusehen geneigt ist, findet man auch bei den späten
griechischen Bukolikern: das weiche, gegenständlich vage,
gefühlvolle Wesen. Es ergibt sich wohl zum Teil schon aus
der ähnlichen Situation. Von der äusseren Wirklichkeit des

Hirtenwesens abgeschnitten, auf die Kunstwelt der bukolischen

Dichtung verwiesen, bewegen sich sowohl die späten
griechischen Bukoliker wie Virgil in einem Traumland,
oder, im ungünstigeren Falle, in einer literarischen Scheinwelt.

Aber ausserdem, so möchte man vermuten, ist Virgil
auch noch von der späten griechischen Bukolik berührt
worden. Wenigstens fand er in Theons Theokritausgabe
zwei späte Gedichte,3 und es zeigt sich, sie haben ihn ange-

1. Hierzu und zum Folgenden Wilamowitz, Textgeschichte der griechischen
Bukoliker, 1906. 2. Epigramm des Artemidoros; Scholia in Theocritum ed.

Wendel, S. 6. 3. Theokrit. 8; 9.



136 FRIEDRICH KLINGNER

sprachen, haben ihm gefallen. Er hat ihnen manches

abgesehen.

Auch darin befindet sich Virgil im Banne der bukolischen
Tradition, dass er Theokrit nur als Bukoliker nimmt und
alles andere von ihm, ausser den Adoniazuscn, beiseite lässt.

Es fehlt trotz dem klassizistischen Rückgriff viel daran, dass

er dem alten Dichter unmittelbar gegenüberträte.
Mit alledem ist vielleicht einiges erklärt, aber noch nicht

verstanden, wie Virgil auf den Gedanken verfallen ist, gerade
das bukolische Gedicht zu wählen, Theokrit nachzufolgen.
Sollen wir glauben, das Erscheinen einer Ausgabe enthalte
den zureichenden Grund für Virgils Wahl? Das Auftauchen
eines neuen, noch nicht lateinisch nachgedichteten Dichters
habe plötzlich dem jungen Virgil eine lohnende Aufgabe,
einen noch unbetretenen Weg eröffnet?

Wie Virgil in den Bann der bukolischen Tradition geraten
ist, bleibt wohl sein Geheimnis. Was wir wissen können, ist
das, was sie und die Welt der Hirten für ihn geworden sind,

was sie für ihn bedeutet haben und wert gewesen sind. War
das Hirtenwesen für Theokrit noch ein vergleichsweise
handfestes Stück Wirklichkeit gewesen, so wurde es für
Virgil «Arkadien», entrückter Bereich eines höheren,
geweihten Daseins inmitten einer brutalen, mörderisch-seellosen

Wirklichkeit, Traumlandschaft, Seelenheimat.1

Die griechische Dichtung, die griechische Kunst, auch die
Wissenschaft, der griechische Gedanke überhaupt, haben
damals für manche Römer einen eigentümlichen Sinn
gehabt.3 Sie sind in eigener, neuer Weise mit dem Leben der
Dichter, der geistigen Menschen, und ihren tiefsten Anliegen
verbunden gewesen, ein Bereich, worin sich das entfalten

i. B. Snell, Arkadien. Die Entdeckung einer geistigen Landschaft; «Antike und
Abendland» 1945, 26 Die Entdeckung des Geistes, Kap. x. Hamburg [1946]
S. 233 ff. 2. Fr. Klingner, Dichter und Dichtkunst im alten Rom. Leipziger
Universitätsreden 15. 1947. S. 29 Römische Geisteswelt i2, Wiesbaden
(1952). S. 142 f.



VIRGIL 137

konnte, was in dem nüchternen römischen Alltag zu kurz
kam, Raum ihres höheren Daseins. So ist es bei Catull;
der Vergleich der Lesbia-Epigramme mit vergleichbaren
griechischen Epigrammen macht das deutlich, der Vergleich
der Allius-Elegie mit irgendeiner griechischen Elegie noch
klarer. Ja, man darf auch an die römischen Gärten, an die
römische Wandmalerei denken, deren Bedeutung P. Gri-
mal1 und K. Schefold erschlossen habend Die griechische
Kunstwelt im ganzen ist für diese Römer Raum eines

erhöhten, geweihten Daseins.
Das gilt nun auch für Virgils Verhältnis zur bukolischen

Kunstwelt. Sie wird ihm zum Raum seines eigenen inneren
Lebens. Und in dem Masse, wie die grosse äussere Welt
sein Inneres trifft und bewegt, geht auch sie in sein bukolisches
Gedicht ein.

Wir entsinnen uns, wie das Hirtengedicht bei den Griechen,

je weiter es sich von Theokrit entfernte, im Laufe der

Zeit immer leerer an Weltstoff geworden war. Virgil, so

mussten wir beobachten, steht mit seinem Mangel an scharf
beobachteter äusserer Wirklichkeit dieser späten griechischen
Bukolik nahe. Aber indem sich die Tür von seinem Innern
in das Kunstwerk hinein öffnet, gewinnt sein Gedicht von
einer neuen Seite her Gehalt und Gewicht und mittelbar
selbst bedeutenden Weltstoff. So kommt es, dass diese neuen
Bucolica, so nahe sie in einer Hinsicht dem Epigonentum
der spätgricchischen Bukoliker stehen, doch in Wahrheit
himmelweit davon entfernt und in erstaunlich neue Dimensionen

hinein zu wachsen imstande sind.

Man sollte es nicht glauben, dass schon in dem Gedicht der

Sammlung, das zuerst entstanden ist und in dem sich fast Vers
für Vers aus dem Kyklops und dem Komos Theokrits belegen
lässt, im Corydon-Gedicht (2), trotz ängstlich genauer Nachfolge

im Ausseren und Einzelnen insgeheim Form und Gehalt

1. Les jardins romains, Bibl. Ecoles fran^. d'Athenes et de Rome 155, Paris

1943. 2. Pompejanische Malerei, Sinn und Ideengeschichte, Basel (1952).



i38 FRIEDRICH KLINGNER

im Ganzen entschieden ins Virgilische verwandelt sind.1 Was
die Form betrifft, so hat Virgil den Ablauf der Motive so

geregelt, dass er den raschen, sprunghaften Wechsel der
Gedanken bei Theokrit nicht nachzubilden versucht, sondern
eine klar geordnete Folge von Klagen, Werben und Verzicht
des Liebenden hergestellt hat, wobei er im grossen und ganzen
Theokrits Kyklopsgcdicht nachbildete und vereinfachte. Dies

war ihm noch nicht genug. Er hat nach dem Aufschwung
von der Klage zum sehnsüchtigen, hoffenden Werben der
Liebe von sich aus, ehi bei Theokrit 3, 24 nur kurz aufklingendes

Motiv ausgestaltend, einen neuen Teil eingefügt, eine
verzweifelte Klage wieder, die zum Ausgangspunkt der

inneren Bewegung zurücksinkt. So ist nun der werbende
Flauptteil (19-55) von klagenden Versgruppen (6-18; 56-68:
je 13 Verse) symmetrisch umgeben. Am Ende der zweiten
klagenden Versreihe steht das aus Theokrits Pharmakeutriai
38 ff. entwickelte, in den Vorbildern der zweiten Ekloge
nicht vorgezeichnete Bild des Abendfriedens der Welt
einerseits und der rastlosen Liebe andererseits (66-68). Ein
Gegenstück dazu, erquickende Mittagsrast und ruhelose
Leidenschaft, hat er selbständig am Anfang des ersten klagenden

Teiles angebracht (8-13). So umfasst nun die Bewegung
des Tages, von Mittagsglut zum Abendfrieden, den Ablauf
des klagenden, werbenden Gesanges. Entstanden ist dadurch
eine überaus klare, symmetrische, auf und ab steigende Linie
der inneren Bewegung, etwas also, was von Theokrits als

Vorbild gewählten, ja, von allen seinen Gedichten formal
grundverschieden ist. Aber auch der Gehalt entfernt sich weiter
von Theokrit, ist virgilischer als man bei so engem Anschluss

an die griechischen Vorbilder im einzelnen glauben möchte.
Da ist nichts Mimoshaftes mehr, dieser Hirt Corydon hat
nichts Charakteristisches, nichts mit überlegener Freude am
Volkstümlichen scharf Beobachtetes mehr, dafür spricht er

I. Genaueres hierzu und zum Folgenden Gnomon 1927, 577 ff.



VIRGIL 139

etwas aus, was offenbar für den Dichter wesentlich und wichtig

ist: Ohnmacht und Würde der unbedingten, unerfüllbaren

Liebe. Und wenn er in seinem Werben sein Hirtendasein

preist, das die Menschen geringschätzen, so wird niemand
darüber lächeln, wie über die naiven Anpreisungen des

Kyklopen. Denn jeder hört darin etwas urweltlich Schlichtes,

Frommes, Reines, von Schalmei und Gesang und einer
ursprünglichen Musenkunst durchtönt, wie sie die Hirten
vom Gott der Wildnis empfangen haben. Die bukolische
Sphäre hat eine Weihe, wie später in den Georgica die Welt
des Landmanns. Die Hirten-Traumwelt Arkadien ist innig
verwandt mit dem geadelten, geweihten Bauernland der

Georgica.
Dies alles ist im Corydon-Gcdicht noch unter der Hülle

der Theokrit-Imitation verborgen. Auch im dritten Gedicht
der Sammlung verhält es sich noch so. Uber dem bunten
Wechsel der kleinen Versgruppen des Zwiegesangs der Hirten
hat man darum oft die überlegene Komposition verkennen
können. Dann im Daphnis-Gedicht (5) ist nur noch die eine

Hälfte, die Klage um den Gestorbenen, an Theokrits« Thyrsis»
angelehnt; im Menalcas-Gedicht (9) nur noch die Anfangssituation,

dass zwei Hirten einander begegnen und auf dem

Weg zu einem Ziel einander Proben ihrer Kunst zeigen; im
ersten, dem Tityrus-Gedicht, gar nur noch die Begegnung
zweier Hirten überhaupt. Und dann gibt es ganz frei gestaltete.
Je mehr aber die theokritischen Motive und Verse hinter ihm
bleiben, desto mehr lässt Virgil von seinen eigenen Anliegen
in das Hirtengedicht eingehen, desto mehr wird der bukolische

Bereich dichterisch verklärtes Abbild von des Dichters

eigenem Dasein.1 Und da er ein Mensch ist, den Heil und
Unheil eines ganzen Zeitalters, das Schicksal einer zwischen
Verderben und Paradieseshoffnung schwebenden, tieferschütterten

Welt bewegen, so wird ihm das Hirtengedicht unter

I. Über den Wandel des bukolischen Gedichts bei Virgil. Genaueres Hermes

1927, 142 ff.



140 FRIEDRICH KLINGNER

den Händen beinahe ein universales Gedicht. Bei aller äusseren

Verschiedenheit kündigt sich hier bereits die Aeneis an.
Die Georgica nennt Virgil ein askräisches Gedicht (2, 176).

Er bekennt sich damit zu Hesiod, dem Dichter der Erga.
Mit welchem Recht er sein eigenes Dichten Nachfolge
Hesiods nennt, fragt sich. Sicht man genauer zu, so findet
man ihn nur in einigen Teilen auf Hesiods Spuren. Und
man kann auf den Gedanken kommen, dass er nur dem

grossen Stifter der Gattung seine Reverenz erweist, im übrigen

aber mehr mit seinen Nachfolgern zu tun hat, die ihm
näher liegen.

Ohne Zweifel hat Lucrez gewaltig auf die Georgica eingewirkt,

aber er konnte ihn schwerlich auf den Einfall bringen,
ein Gedicht Georgica zu schreiben. Wir müssen uns weiter
in seiner künstlerischen Umwelt umsehen. Das hellenistische

Lehrgedicht, das unterweisende, nicht erzählende Epos, ist
offenbar in jener' Zeit beliebt gewesen. Ciceros Arat-Über-
setzung war schon einige Jahrzehnte alt. Aemilius Macer,
Virgils Zeitgenosse, der ihn um drei Jahre überlebte, hat,
nach Quintilian xii 11, 27, vor Virgil ein Werk des Nikander
von Kolophon, die Theriaka, lateinisch bearbeitet. Das Werk
hielt sich mit anderen, einer Ornithogonia und einem
Gedicht über die Heilkraft der Kräuter, noch in Quintilians
Zeit neben Virgils Georgica (vgl. Quint, x 1, 56). Virgil hat
es sicherlich gekannt, und damit berührte ihn die seltsame

Produktion Nikanders. Nicandrum frustra secuti sunt Macer

atque Vergilius?, fragt Quintilian x 1, 56; er hält es also für
ausgemacht, dass Virgil sich ihn zum Vorbild gewählt hat.

Meint er damit Nikanders Gedicht mit dem gleichen Titel
Georgika? Oder denkt er nur an seine Art des Lehrgedichts?

Erhalten sind von Nikander die Theriaka und die Alexi-
pharmaka, die in epischen Versen eine Lehre vom Biss

giftiger Tiere, besonders der Schlangen, und von den

Gegenmitteln gegen Gift vortragen, von anderen Werken so

viel, dass wir uns immerhin einen Begriffbilden können. Da



VIRGIL 141

gab es ein Imkerbuch über Bienen, Jagdbücher, ein
Steinbüchlein, endlich die Georgika. In allen triumphierte die
Kunst des Dichters, indem sie sich möglichst prosaische
Gegenstände suchte, mit ihnen spielte, sie auf altepisch darbot
und so in kunstvolle Kostbarkeiten verwandelte.

Dass man diese Gedichte wirklich als Triumphe dichterischer

Technik auffasste, bezeugt so deutlich wie man nur
wünschen kann Cicero im ersten Buch De oratore (1 69).
Der Redner, so wird dort behauptet, vermag über beliebige
Gegenstände meisterhaft zu sprechen. Etenim si constat inter
doctos homines ignarum astrologiae ornatissimis atque optimis
versihus Aratum de caelo stellisque dixisse, si de rebus rusticis
hominem ab agro remotissimum Nicandrum Colophonium poetica
quadam facultate, non rustica, scripsisse praeclare: quid est cur

non orator de rebus iis eloquentissime dicat, quae ad certam causam

tempusque cognorit? Est enim finitimus oratori poeta, numeris

astrictior paulo, verborum autem licentia liberior, multis vero or-
nandi generibus socius aepaene par; in hoc quidem certe prope idem,

nullis ut terminis circumscribat aut definiat ius suum, quominus
ei liceat eadem illa facultate et copia vagari qua velit. Die
Allmacht der Wortkunst triumphiert, der Gegenstand ist gleich-
gültig"

Was Nikander betrifft, so sind die Gegenstände nicht nur
gleichgültig, sondern sogar jeweils so gewählt, dass ihr pro-
saisch-allzuprosaischer Charakter in die Augen springt. Die
Paradoxic, solche Gegenstände, die man in nüchternster Prosa
nicht nur ebensogut darstellen konnte, sondern natürlicherweise

darstellen musste, nun doch dichterisch auf altepische
Art zu bewältigen, gehört mit zum Wesen dieser Dichtung.

Um diese Seltsamkeit zu würdigen, muss man sich der

grossen Alexandriner der ersten Hälfte des dritten
Jahrhunderts erinnern, des Kallimachos, Theokrit und Arat. Sie

hatten ihren ganzen Ernst in die «Techne» gelegt. Ihre
Gedichte waren durchgeformt wie nie vorher etwas in griechischer

Sprache. Feingliedrig, leicht, ohne alles Ungestaltete,



142 FRIEDRICH KLINGNER

Flaue, in jedem Wort und Vers von hellem Geist funkelnd
sollte ein Gedicht sein. Was aber den Inhalt, den Gegenstand
betrifft, so hatten sie ihre Freude am geistvollen Spiel, an
heiterer Freiheit. Sie wählten ihre Themen nicht ohne eine

gewisse Willkür, oft entlegene, solche, die die Dichter bisher
nicht beachtet hatten, Dinge, woran sich Kunst und Geist
der Dichter erweisen konnten, die ja meist zugleich gelehrte
Hüter der alten Dichtung waren.

In diesen Zusammenhang gehören Arats Phainomena, das

Gedicht von den Zeichen, die Zeus für Bauern und Schiffer
in mancherlei Naturerscheinungen, besonders aber in die
Sternbilder gelegt hat. Es stellt in seinem grösseren Teil in
gewählter epischer Sprache das dar, was Arat in dem gelehrten

Werk des Eudoxos über den gestirnten Himmel gelernt
hatte. Die Liebe zu Hesiod und der fromme Sinn des Dichters
spielen herein. Aber auch hier ist der Gegenstand mit einer

gewissen Willkür gewählt. Die grossen, ernsten Anliegen des

Dichters bleiben, wenn man von wenigen bekannten
Versreihen absieht, ausserhalb des Gedichts, und insofern fehlt es

seinem Verhältnis zum Gegenstand an der inneren Notwendigkeit,

dem vollen Ernst, die wir in der vorhellenistischen
griechischen Dichtung walten sahen.

Erst recht entfernt sich, von Arat ausgehend, Nikanders
Kunst von Ernst und innerer Notwendigkeit der älteren
Dichter. Die distanzierte Freiheit im Verhältnis zu den

Gegenständen geht hier bis zum Paradoxen, bis zum leeren

Spiel der Kunst, die sich selbst genügt.
Es wird vielleicht manchem wie eine Lästerung vorkommen,

aber es muss ausgesprochen werden: wenn irgend etwas

Virgil auf den Gedanken bringen konnte, ein Gedicht Geor-
gica zu schreiben, so sind es die hellenistischen Lehrgedichte
von der Art Nikanders gewesen. Und nicht nur der erste

Anstoss, nicht nur der Einfall des Themas muss von dieser

Tradition, die, wie gesagt, in Rom damals lebendig gewesen
ist, ausgegangen sein. Auch das Kunstprinzip, das in Hinsicht



VIRGIL 143

auf Nikander Cicero ausgesprochen hat, den Sinn der
Gedichte Nikanders interpretierend, hat sich Virgil angeeignet.
Er spricht es geradezu im dritten Buche aus:

(289) nec sum animi dubius, verbis ea vincere magnum

quam sit et angustis hunc addere rebus honorem.

Die Geringfügigkeit des Gegenstandes wird besiegt, der
geringe Gegenstand erhält seine ansehnliche Würde, nämlich
durch die Kunst. Mehr noch: Virgil verfährt auch nach dem

Prinzip - vielmehr: in der soeben beschriebenen Weise der
hellenistischen Dichter überhaupt. Er spielt mit den
Gegenständen seines Gedichts, mit dem, was er zwar im allgemeinen
wohl gekannt, aber ausserdem und vor allem in
naturwissenschaftlichen und landwirtschaftlichen Werken gelesen hat,
bei Theophrast über Pflanzen, bei Aristoteles oder einem
Aristoteliker über die Tiere, bei Varro über Viehzucht usw.
Er spricht, als ob er Landwirtschaft lehren wolle. Dass das

nicht allzu wörtlich zu nehmen ist, ergibt sich schon daraus,
dass er zwar vorzüglich unterrichtet ist, aber so willkürlich
auswählt, dass der praktische Landwirt mit einem solchen
Elandbuch nicht gut beraten wäre. Es bleibt, wie bei anderen
hellenistischen Gedichten ähnlicher Art, beim Als-ob. Daraus

ergibt sich von vornherein ein weniger ernstes, weniger
notwendiges Verhältnis zum Gegenstand. Das Ganze ist ein

Spiel. Jede Lehre wird durch die Kunst des Dichters, durch
die Dinge, an die er uns erinnert, durch die Gedanken, die

er in uns erweckt, und durch den geistvoll gewendeten
Ausdruck zur Kostbarkeit, die man wie ein Werk der
Goldschmiedekunst betrachten und gemessen kann. Man
freut sich des schönen, abwechslungsreichen Weges durch
vielfältige Dinge und Verrichtungen, des überraschenden

Wandels, des bald engen, bald weiten Blickes, der bald
ernsten, bald heiteren Anteilnahme, vor allem des ganz freien
Sich-ergehens.

In alledem hat man die Tradition des hellenistischen Lehr-



144 FRIEDRICH KLINGNER

gedichts anzuerkennen, ihre Licht- und Schattenseiten. Wie
weit Nikander selbst eingewirkt hat, bleibt tins unbekannt.
Der Titel Georgica mag von ihm stammen. Das Wenige,
was uns sonst von Nikanders Georgika kenntlich ist, hat
sachlich nicht das geringste mit Virgil zu tun: eine Menge
Rezepte, Stücke über Taubenzucht und Taubensorten,
Blumenzucht und Blumensorten, Maulbeeren, Maronen, Pilze
und dergleichen. Es ist nicht nur stofflich, sondern auch der

Art des Vortrags nach verschieden. Trotzdem gehört das

Thema, ein landwirtschaftliches Lehrbuch in epischen Versen,
in den Bereich der poetischen Möglichkeiten, die durch die
Tradition des hellenistischen unterweisenden Epos eröffnet

waren. Dass Arats Wetterzeichen-Verse und die Partie von
den Weltaltern, dass der Elermes des Eratosthenes dort, wo
die «Himmelsuhr» und besonders die Ekliptik beschrieben
sind (i, 231-251), hereinklingt, ist bekannt.

Wie wir Virgils Bucolica in gewisser Elinsicht in die Nähe
der späten griechischen Bukolik zu stellen hatten, so dürfen
wir auch vermuten, dass Thema und Titel der Georgica nicht
nur in den Kreis der hellenistischen Lehrgedichte überhaupt,
sondern besonders in den der späten, für uns von Nikander
vertretenen Art gehören. Allein wir haben gesehen, dass

keines von den Fragmenten von Nikanders Georgica das

Geringste mit denen Virgils zu tun hat. Und lesen wir das,

was von Nikander erhalten ist, so fühlen wir uns trotz allem

Gesagten in einer anderen Welt. Ja, versuchen wir ernsthaft,
Virgils Georgica ausschliesslich oder in der Hauptsache auf
die soeben vergegenwärtigte Tradition zurückzuführen, so

spüren wir, dass der Versuch absurd ist. Wir kommen an
eine Stelle unseres Gedankenganges, die derjenigen entspricht,
wo es sich zeigte, wie Virgils Inneres sich der bukolischen
Tradition bemächtigt und sie durchdrungen und verwandelt

hat. In den Georgica verhalten sich die Dinge weniger
einfach. Wir müssen hier noch eine Weile von Virgil und
seiner Eigenart und künstlerischen und menschlichen Kraft



VIRGIL 145

absehen und eine zweite Tradition bedenken, die in Virgils
Jugend mit der von Arat und Nikander zusammengetroffen ist.

Lucrezens Gedicht De rerum natura kann man nicht
verstehen, wenn man es nur auf die bisher überblickte Tradition
zurückführt. Niemand konnte von Nikander oder Arat aus
auf den Gedanken verfallen, Epikurs Elementcnlehre,
Welterklärung, Psychologie und Wahrnehmungslehre in epischen
Versen vorzutragen. Man wird nicht leugnen, dass von jener
Seite dem Lucrez viel Technisches zugekommen ist, vielleicht
auch mehr. Aber in einem Kunstbereich, wo man auf
Kuriositäten aus war und geniesserisch mit ihnen spielte,
konnte man schwerlich angeregt werden, Epikurs Philosophie
zum Gegenstand zu wählen. Wohl darf man Lucrezens Lust,
den spröden Stoff zu meistern, nicht unterschätzen, und
insofern mag man ruhig an Ciceros Worte über Nikander
denken. Aber wie; Wird man sich entschliessen, von Lucrez
zu sagen: hominem a philosophia remotissimum, so wie von
Nikander gesagt ist: hominem ab agro remotissimum? Wir
können es hier auf sich beruhen lassen, ob, wie P. Boyance
gelehrt hat,1 Lucrez am Anfang nur Künstler gewesen und
erst bei der Arbeit gläubiger Epikureer geworden ist. Wir
haben es nicht mit einer etwa erschliessbaren frühen Phase

der Entwicklung von Dichter und Werk zu tim, sondern
mit dem vorliegenden Gedicht im Ganzen und seinem
Verfasser. Was diese betrifft, so kann für sie niemand das

typische Verhältnis der Dichter der hellenistischen Lehrgedichte

zu ihren Themen in Anspruch nehmen: die Willkür,
den Mangel an Ernst und innerer Notwendigkeit, das Als-ob.
Das rein oder vorwiegend artistische Verhalten mag man
von allen anderen römischen Dichtern eher behaupten als

von Lucrez. Im Gegenteil: auf manchem Leser wird hin und
wieder ein gewisser fanatischer Ernst in Hinsicht auf die

vorgetragene Lehre schwer lasten.

1. Lucrece et la poesie, Rev. et. lat. 1947, 88 ff.



146 FRIEDRICH KLINGNER

Dieses Verhältnis zum Gegenstand ist in der Geschichte
des Lehrgedichts, wenn man sie von Arat bis zu Lucrez
überblickt, neu. Neu ist aber auch die Art des Themas. Man
würde es sich zu leicht machen, für beides einfach auf die
dichterische Urkraft des Lucrez zu verweisen. Wo in aller
Welt also gibt es das: dass ein Dichter nicht einen Gegenstand

unter anderen, sondern den, der für ihn der wichtigste
überhaupt ist, im Gedicht unterweisend vorträgt? Und dann:
dass einer Philosophie, philosophische Welterklärung, in
epischen Versen lehrt? Beiden Fragen tut eine Antwort Genüge:
Empedokles. Dass Lucrez unmittelbar von Empedoklcs angerührt

und zu seiner Art des Dichtertums erweckt worden
ist, dürfte heute unter den Lucrczkennern feststehen. Unser
Uberblick kann zeigen, wie bestürzend neu das Unternehmen
nicht nur in Rom, sondern damals in der Welt überhaupt

gewesen ist. Für Empedokles als Erwecker und Vorbild
spricht übrigens zweierlei: der Lobpreis des Empedokles
im ersten Buche - denn Lucrez ehrt mit solchen Enkomien
nur Epikur, Empedokles und Ennius, die Männer also, denen

er seinen Glauben, seine Dichtart und seine lateinische
Dichtersprache verdankt - und der Umstand, dass er aus der

ganzen epikureischen Philosophie, trotz entschiedenem Sinn
für Lebensphilosophie, gerade die Physiologia als Thema
seines Gedichts ausgewählt hat.

Um nun zu Virgil zurückzukehren: in Lucrez, auf den
der Dichter der Georgica bewundernd, freilich auch selbständig

und sich des tiefen Unterschiedes bewusst blickt, hat ihn
das empedokleische Dichtcrtum getroffen - und damit das

ältere griechische Lehrgedicht überhaupt. Denn Empedokles
kommt von Parmcnides her, und dieser von den älteren

Kosmogonicn und Theogonien, an deren Anfang für uns
Hesiod steht. Diesen älteren griechischen Werken, zu denen

wir nun auch Hcsiods Erga nehmen, ist das Eine gemeinsam,
dass die Dichter beanspruchen, ein allgemein gültiges Wort
auszusprechen. Die gebundene Rede ist nicht so sehr künst-



VIRGIL 147

lerisches Spiel als Mittel, die Rede festzulegen. Was sie sagen,
soll verbindlich sein, die lautere, wörtlich zu nehmende
Wahrheit, Inbegriff ihrer Erkenntnis, also Gegenstand der

Gegenstände. Sie sind ems mit dem Inhalt ihrer Werke, er ist
innerlich durchaus notwendig für sie. Das unterscheidet diese

früheren lehrenden Gedichte grundsätzlich von den
hellenistischen. Und es ist kein Zweifel, wohin in dieser Hinsicht
Lucrez gehört. Er ist von Empedokles nicht nur äusserlich
oder in Einzelheiten, nicht nur von der Kühnheit seines

Themas, sondern von seinem grossen, auf das Ganze gehenden

Ernst angerührt und erweckt worden.
Diese alte griechische Tradition erreichte und traf also

Virgil mittelbar in dem lateinischen Gedicht des Lucrez.
Und wieder ist es nicht nur Zufälliges, Äusseres, was ihn
anrührte, sondern der Geist dieser Dichtung, ihr hoher Ernst,
der aufs Ganze geht. Aber wie verträgt sich das mit dem,
was wir vorhin gefunden haben, als wir die Georgica zu den
hellenistischen Lehrgedichten stellten? Virgil spielt mit seinen

Gegenständen, haben wir gesagt. Er tut so, als ob er ein
landwirtschaftliches Lehrbuch für den Gebrauch liefere, und
dies ist doch nur ein Vorwand, die Dinge, die er berührt, in
poetische Kostbarkeiten zu verwandeln und dem geniessenden

Menschen das Schauspiel zu bieten, dass geringfügige,
gering geschätzte, höchst prosaische Dinge ansehnlich und
dem künstlerischen Genuss zugänglich werden. Wie verträgt
sich das mit dem hohen, aufs Ganze gehenden Ernst, mit
der inneren Notwendigkeit des Themas, mit der Wichtigkeit
des Inhalts, mit dem Geist der älteren griechischen Tradition,
die Virgil ebenfalls in sich aufgenommen haben soll? Und
doch wird jeder redliche, bereite Leser, auch ohne Philolog
zu sein, den Ernst spüren. Nun, dies eben gehört zum
Wunderbarsten, was Virgil geleistet hat, und man kann es nicht

genug bedenken und bewundern, wie er beides miteinander

vereinigt hat, - anders ausgedrückt: wie er die von Arat
und Nikander herkommende Weise so verwandelt hat, dass



148 FRIEDRICH KLINGNER

sein Gedicht nun doch die ernste Würde jener alten Werke
hat.

Unsere einseitige und, wenn man so will, gewaltsame Art,
uns Virgil mit der Frage nach den griechischen Einflüssen

zu nähern, hat es mit sich gebracht, so zu sprechen, als sei

sein Eigenstes nichts als Mischung überkommener geistiger
Errungenschaften. Darum betonen wir noch einmal das Wort
«verwandelt» und weisen es von uns, das Unerforschliche
erklären zu wollen. Wir stellen nur fest, was Virgil, der grosse
Verwandler, Erneuerer und Vereiniger, im Ergebnis geleistet
hat. Es hegt in einer neuen Dimension, in welcher sich das

scheinbar Unvereinbare doch vereint, einer Dimension, die

in der lateinischen Dichtkunst erst die Zeitgenossen des

Augustus erschlossen haben.

Die Freiheit des künstlerischen Spiels bleibt erhalten in
Hinsicht auf alle stofflichen Einzelheiten, auf alle einzelnen

Gegenstände im Gedicht. Der hohe Ernst, die innere Notwendigkeit,

die den Dichter im Tiefsten verbunden und eins

mit seinem Thema sein lässt, erscheint erst auf einer neuen,
höheren Ebene. Der Gegenstand der Georgica ist für Virgil
damals, als er dieses Werk schrieb, die grosse Angelegenheit
seines inneren Lebens, aber auf andere Weise, als Epikurs
Lehre die eine grosse Angelegenheit des Lucrez gewesen ist.
Lucrez nimmt den Inhalt seines Gedichts im einzelnen ebenso

wichtig wie im ganzen. Denn er hat Epikurs Lehre als

Philosophie, zwar auswählend, aber doch in ihrer typisch
philosophischen Eigenart und Gliederung übernommen, nicht
im Kern verwandelt. Daher auch die im ganzen unfreie

Komposition, die Abschnitt für Abschnitt den philosophischen

Lehrstücken folgt. Der Gegenstand, der so wichtig
genommen ist, ist unmittelbar dem stofflichen Inhalt gleich,
und so muss jede Lehre, jeder Teilgedanke, wortwörtlich
ernst genommen werden. Das Ganze ist nicht mehr als die
Summe aller Teile. Ganz anders verhält es sich bei Virgil.
Sein eigentheher Gegenstand, die grosse Angelegenheit, die



VIRGIL 149

ihn bewegt, ist gar nicht unmittelbar im stofflichen Inhalt
der Georgica zu fassen, weder in den einzelnen Aussagen
noch in ihrer Summe. Der eigentliche Gegenstand besteht
nicht in den praktischen Lehren für die Landwirtschaft. In
den schlichten Dingen und Verrichtungen, die in den vier
Büchern unterweisend berührt sind, offenbart sich ein Bild
der Welt und des Daseins überhaupt, wie sie sich der religiös
gestimmten Weisheit und der Liebe eines erleuchteten Herzens

in ihrer Sinnfülle erschliesst. Und dies ist der eigentliche
Gegenstand, das grosse Anliegen Virgils. Hierbei ist es ihm
ganz und gar ernst, hier ist er ebensogut eins mit seinem
Thema wie Lucrez, wie Empedokles und Hesiod, hier gibt
es kerne Willkür, sondern innere Notwendigkeit. Von hier
aus strahlt nun aber auch Würde und Bedeutung auf die
Einzelheiten zurück. Ein jedes unscheinbare Ding wird ja
Träger des bedeutenden Zusammenhanges. Darum wird es

mit ehrfürchtiger Liebe behandelt, bei aller Freiheit des

künstlerischen Spiels. Der Dichter spielt z. B. im vierten
Buche mit den Bienen, wenn er sie mit den Menschen, den
Bienenstock mit Staat und Heer vergleicht; und besonders

dort, wo er ihre Schlachten im epischen Ton beschreibt,

spielt er das heitere Spiel mit dem verwechselten Grossen
und Kleinen wie irgend einer. Und doch vertieft er sich

mit ganzer Liebe in Art und Leben der Bienen, worin ihm
die höchste, geistigste, gottnahe Stufe des Lebens im Sinnbild
erscheint.

Es ist das sinnbildliche Wesen dieser Dichtung, ehre grosse
Entdeckung der Dichter dieser Generation, die es erlaubt,
freiestes künstlerisches Spiel, die Errungenschaft der von Ale-
xandreia kommenden Tradition, mit dem Ernst der grossen
Alten, Empedokles und Hesiod, zu vereinen. Ist das erkannt,
so zeigt es sich, dass auch das Lehren und Unterweisen sein
tiefes Recht hat. Zwar wörtlich will es nicht genommen sein;
der Dichter spricht nur, als ob er Landwirtschaft lehre. Weil
er aber den Menschen doch eine ernste Lehre zu bringen hat,



150 FRIEDRICH KLINGNER

so hat die Haltung des Unterweisenden wiederum ihr Recht.
Schliesslich stellt es sich heraus, dass die Berufung auf Hesiod,
die Bezeichnung «Ascraeum carmen» und der Anfang mit
einer Hesiods Erga nachgebildeten Versgruppc (i, 43 - 49,
vgl. Erga 458 ff.) doch mehr sind als literarische Wichtigtuerei

mit dem Begründer dieser Art der Dichtung.
Wir haben in den Bucolica und beiläufig bei Catull den

eigentümlichen Vorgang beobachten können, dass in dieser

Zeit hellenistische Arten der Dichtung bei römischen Dichtern
das Gewicht eines gewissen Lebensernstes und damit einen
Zuwachs an Lebenssinn gewonnen haben. Man könnte diesen

Gedanken weiter ausdehnen. In den Georgica ist jedenfalls
das Gleiche geschehen. Nur ist hier das helfende Vorbild
des Lucrez und durch ihn das Vorbild der altgricchischen
Lehrgedichte mit im Spiele. Man erkennt hieran, wie folgerecht

bei den Lateinern dieser Zeit der Weg zu den grossen
Alten gewesen ist: diese haben einem tiefen Bedürfnis der
Römer entsprochen.

Auch in der Aeneis hat Virgil eine ganze griechische
Tradition auf sich genommen, erneuert und verwandelt. Das
Verhältnis ist hier noch verwickelter als im Falle der Georgica.
Anstatt mit einem grossen Einzelgänger, Lucrez, hat es Virgil
hier auf dem Felde des Lateinischen mit Ennius, dem alter

Homerus, und mit einer ganzen Enniustradition zu tun. Ja,
seit Naevius hatte es eine sehr folgerechte Geschichte des

römischen Epos gegeben, und diese ist eine Geschichte des

Homerisierens in Rom.
Es empfiehlt sich, eben damit zu beginnen. Denn der Plan

eines Epos zum Ruhme des Augustus am Anfang des dritten
Buches der Georgica, bildlich und deshalb nicht sehr genau
vorgetragen, lässt doch so viel erkennen, dass er von der
Aeneis, wie sie wirklich geworden ist, weit verschieden

war und sich an die Gepflogenheiten der späten Ennius-
Epigonen hielt.

Die Geschichte des römischen Epos hatte damit begonnen,



VIRGIL 151

dass ein geborener Grieche, Livius Andronicus, eines der
homerischen Epen, die Odyssee - ein Stück des griechischen
Unterrichts - latinisiert und damit die Möglichkeit eines

grossen erzählenden Gedichts für die Römer eröffnet hatte.
Naevius war von da aus kühn zum römischen Gegenstand
übergegangen, dem Punischen Kriege, den er selbst erlebt
hatte. Dazu hatte er ein Stück Urgeschichte, die Fahrt des

Aeneas, gesetzt, also etwas wie eine römische Odyssee.
Damit hatte er Typus und Aufgabe des römischen Epos bis zu
Virgils Aeneis festgelegt und dadurch zugleich ein gespanntes
Verhältnis zwischen Homer und der eigenen Geschichte.

Denn die Urgeschichte, die Aeneassage, war in der Weise
Homers erzählt, die jüngst erlebte Geschichte aber etwa in
der Art von Feldherrenberichten. Ennius hat den Anspruch
erhoben, der in Italien aufs neue geborene Homer zu sein,
und seinem Vorgänger damit das Recht abgesprochen, sich

in Homers Nähe zu stellen. Er hat den epischen Vers Homers
nachgebildet, auch den eigentlich geschichtlichen Teil der

Erzählung weithin in die Form homerischer Auftritte
gebracht und die Odyssee seines Vorgängers durch eine
lateinische Ilias übertrumpft. Dieses römische Epos gibt sich in
seiner ganzen Länge, mit der es die gesamte römische
Geschichte bis in die Tage des Dichters in sich fasst, homerisch. Es

scheut sich nicht, Iliasmotive aufVorgänge etwa des Pyrrhus-
krieges, ja, sogar des miterlebten Krieges um Ambrakia zu
übertragen. Etwas gewaltsam zwar, aber doch gelöst scheint

nun die Aufgabe: die alte Thematik, Urgeschichte und
Zeitgeschichte, diese freilich mächtig erweitert zu einer Summe
der römischen Geschichte, beizubehalten und doch ein
homerisches Epos von Anfang bis zum Ende zu leisten.

Ennius ist denn auch den Römern ihr Homer geworden
und geblieben, bis in die Zeit Virgils im Schulunterricht
gelesen und auf weite Strecken auswendig gelernt und
immer gegenwärtig. Und nicht nur sein Epos selbst ist lebendig
geblieben, sondern die Art, wie er in den späten Büchern



152 FRIEDRICH KLINGNER

Selbsterlebtes homerisch-episch verherrlicht und den Grossen
seiner Zeit Ruhm gespendet hatte, hat weitergelebt und ist
zu einer behebten Kunstübung, vielmehr schon zu einem
leicht und leichtfertig geübten Kunsthandwerk geworden.
Jeder grosse Herr, der als Heerführer mehr oder weniger
geleistet hatte, erwartete von dem Dichter, den er beschützte
und förderte, ein solches Gedicht. Noch wir können eine

ganze Liste solcher Produktionen zusammenstellen, von dem
bellum Istrkum des Hostius zu den «annates Volusi, cacata

charta» (Catull 36, 1), zu des Q. Cicero Epos über Casars

britannische Expedition, schliesslich bis zu Ovids Zeitgenossen,

des Cornelius Severus, Darstellung des Krieges Octa-
vians gegen S. Pompeius. Wie sehr es sich von selbst verstand,
solche Gedichte zu fordern und zu liefern, erkennt man an
den immer wiederholten, immer neu abgewandelten
höflichen Ablehnungen in den Gedichten der augusteischen
Dichter.

Varius, Virgils Freund, galt schon in den dreissiger Jahren
als der überragende Epiker Roms. Für die Erkenntnis der
Geschichte der römischen Dichtkunst ist es ein empfindlicher

Verlust, dass wir über sehr Epos so gut wie nichts wissen.
Dass er in der Anlage, in der Grundgestalt nicht über Ennius
und seine Nachfolger hinausgegangen ist, ergibt sich doch
wohl daraus, dass Virgil an der Stelle, von der wir
ausgegangen sind, dort, wo er den Plan für ein künftiges Epos
zum Ruhm des Augustus andeutet, auch nichts anderes weiss
als ein Gedicht des ennianischen Typus zu entwerfen:
trojanische Urgeschichte des julischen Geschlechts und Grosstaten
des Caesar Octavianus. Es blieb eben gar nichts anderes

übrig, wollte man ein typisch römisches Epos unternehmen.

Virgil aber hat den Bann dieser übermächtigen Uberlieferung

gebrochen. Vielmehr: er hat sie in sich verwandelt
und vollendet. Sich der fremden, homerischen Kunst zu
öffnen und im Eigenen zu beharren, beides hatte seit Livius
Andronicus das römische Epos bestimmt. Ennius hatte sich



VIRGIL 153

als Erfüller gefühlt und war mit seinem Anspruch
durchgedrungen. Aber sein Homerisieren war doch auf der Oberfläche

seines Gedichts geblieben, hatte nur Redeweise,
epischen Schmuck und Motive betroffen. Sogar in diesen Dingen
hatte er Homer gewaltsam in einen anderen Stil übertragen.

Anlage und Kunstgestalt der homerischen Gedichte
unter jener Oberfläche waren ihm, so scheint es, völlig
verborgen geblieben, also die Architektonik und Ökonomie
der Gedichte, ihre epischen Dimensionen. Seine Annalen
hatten nicht Anfang, Mitte und Ende, sie erstreckten sich
über Jahrhunderte und konnten also nicht den Vorgängen
gleichmässig aus der Nähe zuschauend folgen, wie es für die
homerische Weise zu erzählen wesentlich ist. Virgil hat
erkannt, wie schlimm es um den Anspruch des Ennius, ein

neuer Homer zu sein, bei aller Grossartigkeit in Wirklichkeit
bestellt war. Die Kunst Homers hat er als Kunst so tief
verstanden, wie es bis dahin in Rom niemals möglich gewesen

war. Mit dieser Einsicht hat er es unternommen, die alte,
seit Naevius gestellte Aufgabe zu lösen, ein wirkliches Epos
zu schreiben, das sich neben den homerischen sehen lassen

könnte. Hatte Homer seit Naevius hereingewirkt, so war er
doch ein unentdecktes Geheimnis geblieben. Jetzt begann
der unbekannte Homer zu wirken. So verwandelte sich jener
erste Plan in unsere Aeneis. Virgil wählte einen episch
darstellbaren, überschaubaren Gegenstand, einen Gegenstand, der
mit der nun einmal abgeschlossenen Welt des griechischen
Epos zusammenhing. Und er stellte einen einheitlichen
Handlungszusammenhang mit homerischer Architektonik dar.
So hat er z. B. in den Büchern 12 - 16 der Ilias die Einheit
der Handlung, die man unter der bunten, verwirrenden
Fülle der homerischen Gestalten und Geschehnisse nur schwer
erkennt, dennoch gesehen und in seinem 9. Buche in klarer,
einfacher Kurve nachgebildet. Auf Schritt und Tritt ist sein

Epos eine feierliche Fahrt durch das Reich des neuentdeckten
Homer.



154 FRIEDRICH KLINGNER

Das Erstaunliche dabei ist nun aber, dass dies alles erreicht
ist, ohne dass irgend etwas von der römischen epischen
Tradition preisgegeben ist. Das scheint unmöglich zu sein.

Und doch ist es so geleistet, dass auch diese, die römische
Seite, sich erst in der Aeneis erfüllt. Erst hier ist das Ganze
des römischen Schicksals, wieder von dem Bewusstsein aus,
das Wichtigste selbst miterlebt zu haben, in das Gedicht

genommen. Wie das möglich ist? Wieder dadurch, dass ein

begrenzter Gegenstand das Ganze potentiell in sich enthält -
wie in den Georgica. Auf den ins Enge zusammengezogenen
Ereignissen der Aeneis ruht das Gewicht grosser Vergangenheit

und grosser Zukunft. Das unmittelbar Dargestellte
ist auf das Ganze bezogen, das so mittelbar im Erzählten
enthalten ist. Eine eng umschränkte Elandlung, die episch
darstellbar ist, vertritt das Ganze des römischen Schicksals,
das seinerseits Teil der Wcltordnung ist. Hier erkennt man,
um dies nebenbei zu bemerken, wie tief berechtigt und sinnvoll

das sinnbildhafte Wesen in bildlichen Vorstellungen
und Anschauungen ist, das V. Pöschl in seinem Aeneis-Buch
aufgewiesen hat.1

Indem also der ganze, der bis dahin in Rom unbekannte
Homer in das römische Epos hereinwirkt, wird er durch die

neue Dimension des Epos, eben die des Sinnbildlichen,
seinerseits tief verwandelt.

Sind diese Verhältnisse richtig aufgefasst, so kann es nicht
zutreffen, was Wilamowitz behauptet hat, Virgil habe als

Nachfolger des Apollonios von Rhodos begonnen und sei

erst allmählich zum Homeriden geworden.2 Wohl ist auch
dieser Teil der epischen Überlieferung, das hellenistische ho-
merisierende Epos, für Virgil wichtig geworden, und in
früh entstandenen Büchern ist das besonders häufig kenntlich.3

i. Die Dichtkunst Virgils. Bild und Symbol in der Aeneis. Innsbruck-Wien
(1950). 2. Hellenistische Dichtung n, 224. 3. Die Anklänge sind von
neuem sorgfältig untersucht von M. HÜgi, Vergib Aeneis und die hellenistische

Dichtung, Noctes Romanae 4, Bern-Stuttgart (1952).



VIRGIL 155

Was ihn an Apollonios anzog, war, so scheint es mir, ausser
brauchbaren Motiven, vor allem die Kunst, Nachfolger
Homers zu sein und ihm doch nichts ohne eine neue geistvolle
Wendung nachzutun, Nachfolger Homers und doch in
seinem Fühlen modern zu sein.

' Wo aber Virgil den Einfluss des Apollonios verrät, da

beobachtet man das Gleiche wie in den Georgica. Die
Hinterlassenschaft der hellenistischen Kunst verwandelt sich. Die
Themen und Motive gewinnen das Gewicht neuen Ernstes
und Lebenssinnes. Virgils Dido wäre nicht ohne die Medea
des Apollonios, was sie ist. Aber was hat ihre Liebe und ihr
Tod noch mit dem Geschick des jungen Mädchens zu tun,
das bei Apollonios unter dem Sagemiamen Medea das erlebt,
was Tausende erleben, die nichts anderes als eben junge
Mädchen sind?



156 FRIEDRICH KLINGNER

DISCUSSION

M. Pöschl: Ich befinde mich mit dem, was vorgetragen wurde,
in so weitgehender Übereinstimmung, dass ich nur einiges
unterstreichen kann, was mir wichtig scheint und einige kleine

Ergänzungen vorbringen möchte. Virgil, so hörten wir, hat sich

im Gegensatz zu Horaz nicht gewaltsam abgesetzt von der
Tradition, sondern in organischer Entwicklung von ihr entfernt.
Das ist in der Tat höchst charakteristisch für den Dichter. Mit
der hellenistisch bukolischen Poesie Theokrits hat er begonnen
und hat sie doch in einigen Gedichten mit einem ganz neuen,
über das Bukolische weit hinausreichenden Sinn erfüllt. Das
führte ihn dann dazu, in den Georgica über die hellenistischen

Vorbilder, von denen er auch hier ausging, auf archaische
griechische Muster, auf Hesiod und Empedokles und den in seiner

Grundhaltung ebenfalls «archaischen» Lukrez zurückzugreifen,
weil er in diesen Dichtern etwas dem Ernst seines eigenen Wollens
Verwandtes vorfand. Die wunderbare Vereinigung von beiden,
die Herr Klingner mit so befreiender Klarheit aufgewiesen hat,
wird dadurch möghch, dass das hellenistisch Spielerische
sinnbildlich wird. Dadurch wird es von einem neuen Ernst erfüllt
und bleibt doch zugleich Spiel.

Virgil war ein Leser des Homer: das ist ein sehr wichtiger
Aspekt, der noch ungenutzte Möglichkeiten der Interpretation
auch des Homer eröffnet. Reinhardt hat in einem Heidelberger

Vortrag gezeigt, dass Schiller, der in der Montgomeryszene der

«Jungfrau» die Lykaonszene der Ibas nachbildete, Homer hier
besser verstanden hat als Wilamowitz. Und so könnte man auch

sagen: Virgil ist in manchen Dingen dem Verständnis Homers
näher als viele modernen Forscher. Dies im Einzelnen zu zeigen,
wäre eine verlockende Aufgabe.

Zur Corydonekloge möchte ich ergänzend noch aufzwei Dinge
hinweisen, in denen sich Virgil von Theokrit unterscheidet.

Der Anfang des Gedichtes enthält in den Versen, die die Ein-



VIRGIL 157

samkeit der Berglandschaft schildern, eine bemerkenswerte
dichterische Errungenschaft: die Situation der Einsamkeit des

Liebenden findet in der Resonanz der einsamen Landschaft einen

grossen und einfachen Ausdruck. Die Art, wie hier die Einsamkeit

gefühlt ist, ist neu. Damit aber ist eine Grundsituation des

lyrischen Dichters zum ersten Mal massgebend gestaltet worden.
Und das zweite: wie die Verzweiflung neu ist gegenüber Theo-

krit, so ist auch im Mittelteil des Gedichtes die Werbung über
Theokrit hinaus gesteigert bis zur ekstatisch erträumten Gegenwart

des Geliebten. In der Herrlichkeit der Blumen spiegelt sich
das ersehnte, vorgestellte, ja sich verwirklichende Glück, dann
aber versinkt es plötzlich in ein Nichts. Schliesslich noch eine

persönliche Bemerkung zum geplanten Augustusepos. Ich glaube
nicht, dass Virgil jemals die Absicht gehabt hat, ein solches Epos
zu schreiben. «Ich werde es einmal schreiben»: diese Formel die

in der lateinischen Literatur immer begegnet, ist nur eine Variation
des «Ich würde es machen, wäre ich dazu nur imstande», das wir
immer wieder bei Horaz und Properz und auch bei Virgil selbst

im sechsten Hirtengedicht finden. So sagt auch Tacitus: «wenn
das Leben reicht, werde ich den Glanz der gegenwärtigen Zeit
beschreiben». Aber das Leben hätte gereicht, und er hat es nicht

getan. Ich denke, das ist eine raffinierte Form der Evasion gegenüber

dem Drängen oder der Erwartung, die von der Seite des

Herrschers an den Schriftsteller herangetragen wurde, raffiniert
deshalb, weil es ein Weg ist, sich den Wünschen des Mächtigen
zu entziehen, ohne ihn zu verstimmen. Aber das ist ein persönlicher

Eindruck, der sich mir allerdings immer mehr zu bestärken

scheint, je länger ich über diese Dinge nachdenke.

M. Klingner: Dem, was Herr Pöschl über ecl. 2 gesagt hat,
stimme ich zu (Einsamkeit in der Landschaft, Ablauf des

Gedichtes; vgl. Gnomon 1927, 576 ffi). - Ob der Plan eines Au-
gustus-Epos am Anfang des 3. Buches der Georgica nichts als

eine Ablehnung ist, wird sich schwer entscheiden lassen. Fest steht

zweierlei: 1. Virgil ist innerlich längst auf dem Wege zur Aeneis

gewesen, insofern, als seine Kunst immer mehr bereit wurde,



158 DISCUSSION

das Schicksal der grossen Menschenwelt in sich zu fassen. 2. Sollte
die römische «Geschichte» eigener Gegenstand des Gedichts eines

Dichters werden, der äusserlich und innerlich im Bannkreis des

Caesar Octavianus lebte, so bot sich dafür von selbst die Art und
Form von Epen an, die in der Nachfolge des Ennius zahlreich
entstanden waren, um Taten der eigenen Zeit zu verherrlichen.
Diese Weise ist auch in der Aeneis «aufgehoben», aufgehoben
im Sinne Hegels.

M. Rostagni: Desidero esprimere anzitutto il mio compiaci-
mento per la dotta e penetrante confcrenza del Sig. Klingner, il
quale ci ha dato una perfetta idea della spiritualita di Virgilio,
in quanto e tutta di Virgilio, originalissima, lontana dai modelli.

Eppure io mi chiedo se, ai fini di fare risaltare questa spiritualita
e originalita virgiliana, non sia conveniente cogliere anche le

tracce che sussistono, specialmente nelle Bucoliche ma pur nelle

Georgiche e nell'Eneide, di imitazione non del tutto ricreata,

non del tutto superata dall'arte del poeta, rimasta Ii un poco in-
gombrante ed inerte.

Un'osservazione particolare mi sia infine consentita a proposito
delle Bucoliche: se, oltre all'influenza teoeritea, non giovi notare
quella, pure cospicua, della poesia epigrammatica alessandrina,

specialmente di Meleagro e dei poeti della scuola peloponnesiaca,

rappresentanti della tradizione arcadica.

M. Klingner: Die Imitationen sind oft bemerkt und registriert,
ebenso die grössere oder geringere Freiheit im einzelnen Falle.

In Hinsicht auf die Frage, ob es ihm gelungen ist, übernommenen
Stoff in eigenes Kunstgebilde zu verwandeln, ist ein Unterschied
meist zu wenig beachtet. Bei den griechischen Dichtern, die

Virgils Vorbilder abgegeben haben, ist meist das Einzelne stärker.

Bei Virgil packt das Detail nicht so stark, und er hat diese Wirkung
wohl auch nicht gewollt. Aber die Schwäche des Details ist oft
Stärke des übergeordneten Zusammenhangs und von diesem

erhält es Würde und Bedeutung. - Der Hinweis auf epigrammatische

Vorbilder einiger Stellen der Bucolica hat im Vortrag wie
so viel anderes, der Zeit wegen, beiseite bleiben müssen.



VIRGIL 159

M. Bayet: La nettete du point de vue de M. Klingner m'a beau-

coup frappe. L'evolution de l'art de Virgile en ressort totalement
differente de celle de l'art d Horace. Sa remontee vers le plato-
nisme et l'homerisme ä partir des modeles grecs les plus modernes

est en soi tres importante. Quant au premier point traite par
M. Klingner - le serieux foncier de Virgile en face de la poesie

j'irais plus loin que lui, s'il le permet; il s'agit du probleme de la

continuite et du progres suivi d'une originalite ä travers des genres
tres differents dont le poete assume loyalement les conditions

particulieres. Des Bucoliques aux Georgiques et ä l'Eneide, une sou-
mission objective aux lois de genres de moins en moins subjectifs

non seulement n'a pas empeche Virgile d'expliciter de mieux en

mieux les richesses intimes de son äme, mais semble paradoxale-
ment l'y avoir aide. Or cela est d'autant plus etrange que le

premier des genres ainsi traites, surtout de la facjon dont Virgile
s'y etait engage, etait le plus approprie ä cette effusion personnelle.

Parmi tous les problemes que posent les Bucoliques (et compte
tenu qu'elles ne representent qu'une selection des poemes composes

entre 42 et 39), une orientation peut etre prise en con-
frontant la seconde - qui est apparemment la plus ancienne - et
la dixieme - qui, datant de 37, fut ajoutee lors d'une «reedition».

La Bucolique 11, tres theocriteenne en apparence, s'essaie deja aux
contrastes descriptifs discontinus sur lesquels Virgile fondera une
forme originale de «lyrisme pittoresque»; eile mele ä des traits
d'une extreme precision (le couple tachete des jeunes chevreuils

derobe au fond d'un val obscur, par exemple), des impressions
flottantes, d'autant plus suggestives, qui annoncent sa «Traumwelt»;

auxjeux spirituels de la galanterie alexandrine, de brülants

et pitoyables eclairs de passion. Les autres pieces du recueil et

leur disposition meme revelent a la fois la recherche d'une voie

entre plusieurs possibles et la volonte de prolonger cette recherche

en sens divers tout en affirmant une originalite. Mais cette re-
marquable prise de conscience de Virgile s'est faite peu ä peu et

se trahit inegalement, du fait que certains des themes choisis se

pretaient moins que d'autres ä l'expression personnelle. On sent



i6o DISCUSSION

pourtant s'acrroitre la puissance sensorielle, la vehemence pas-
sionnelle et l'expressivite du subconscient. La dixieme Bucolique

permet de preciser que, dans cette conquete de son interiorite,
Virgile, comme Catulle, a ete aide par un « Cenacle » de poetes amis,

qu'il appelle «Les Arcadiens»; il a ete ainsi conduit jusqu'aux portes
d'une «poesie d'aveux». Mais, a la difference de Catulle, il ne les a

pas franchies. Et les oeuvres posterieures montrent bien comment
il a voulu construire et a construit en fait sa personnalite poeti-
que; quel mode d'«aveux humains» il a mis au point, qui lui est

inoubliablement personnel.
A l'invcrse d'Horace, qui a un fond de complaisance pour

lui-meme, Virgile est toute pudeur. Ne s'est-il pas arme contre
son desir d'epanchement intime en s'arretant au projet des Georgi-

ques> Je remercie bien vivement M. Klingner d'avoir montre quel
fut le role de Lucrece dans cette orientation vers le «serieux». Le
role de Nicandre me parait secondaire. J'insisterais davantage

sur celui d'Hesiode, que les Alexandrins mettaient si haut. L'ha-
bitude (alexandrine aussi) d'un travail tres documente lui a fait
utiliser de pres Caton et Varron. Mais a travers cette armature
d'objectivite voulue, le besoin d'epanchement du poete cherche

de nouveaux modes d'expression. Les chants des Georgiques sont
differents de dates et de caractere, on le sait bien; et surtout, je
crois, le premier des trois autres. Au premier chant, les effusions

personnelles tranchent avec une certaine brutalite sur le fond;
mais dejä, dans des developpements fort peu subjectifs, l'äme du

poete sait se suggerer par un accent particulier, par une epithete.
Dans les autres chants, dans le rythme meme qui oppose au
labeur du premier le foisonnement dionysiaque du second, et qui
fait contraster les themes amour-mort du troisieme avec ceux de

chastete-immortalite du quatrieme, il est impossible de ne pas

remarqucr que Virgile est devenu maitre d'une methode qui lui

permet de sauvegarder sa pudeur tout en faisant participer le

lecteur au plus intime de son äme, mais sur un plan gencreusement
humain. Et je n'ai pas ä montrer combien cette expression est

devenue plus riche et plus nuancee ä travers les homerismes et les



VIRGIL 161

baroquismes de YEneide: 1'epopee permettant - etrange paradoxe -
au poete de se livrer tout entier sans jamais s'avouer. Extraordinaire
reussite d'explicitation mediate.

M. Klingner: Die Formel, nach der Virgil zu seinem Ziel auf
dem Wege über andere kommt, trifft viel Wahres. Die Gruppe
der Dichterfreunde - ein anderer Kreis als der, in den Virgil durch
Maecenas eingeführt wird - ist in den Bucolica nicht vernehmbar.

Was die Rolle Nikanders beim Werden der Georgica betrifft,
so darf ich an einen Satz des Vortrages erinnern: «Trotzdem
gehört das Thema, ein landwirtschaftliches Lehrbuch in epischen

Versen, in den Bereich der poetischen Möglichkeiten, die durch
die Tradition des hellenistischen unterweisenden Epos eröffnet

waren».
M. van Berchem: Dans son expose, que j'ai vivement admire,

M. Klingner a touche un point susceptible d'eclairer la psychologie
de Virgile. Ii a defini les Bucoliques comme une litterature d'e-

vasion, une «Traumwelt». Elles devaient produire sur les Romains

un effet analogue a celui des jardins, qu'ils amenageaient alors
dans leurs villas, ou qu'ils peignaient sur leurs murs. Mais la

litterature latine compte un autre genre qui se prete ä une com-
paraison utile: la comedie. Les comiques grecs auxquels Piaute a

emprunte l'afFabulation de ses pieces reproduisaient un monde

bourgeois, assez proche de la realite dans laquelle ils vivaient.
En les adaptant ä la scene latine, Piaute s'est garde d'habiller ses

personnagcs ä la romaine; de lä, l'aspect exotique et fantaisiste

de son theatre, qui autorise toutcs les hbertes, toutes les outrances.
De meme, le monde de Theocrite procede d'un certain souci de

realisme; transcrit en latin, il devient entierement fictif et irreel.

Or Virgile, nous le savons de faqon certaine, etait un grand timide.
Sa pudeur faisait obstacle ä l'expression directe de ses sentiments.

La Convention bucolique, par ce qu'elle avait d'irreel, lui offrait
une possibilite de se faire entendre sans se decouvrir. Rien d'eton-

nant a ce qu'il ait commence par lä sa carriere poetique.
M. Klingner: Ich bin sehr dankbar für diese Ergänzungen. Die

jabula palliata bleibt griechisch, hat für den Römer den Charakter



DISCUSSION

einer phantastischen, nicht alltäglichen Welt, die zum Fest gehört.
Man sollte das in Gedanken mit dem verbinden, was über Catull
und Virgil in dieser Hinsicht gesagt ist. Ein Unterschied: Die
Römer der Zeit des Plautus suchten nicht einen Ausweg aus dem

Alltag, der sie bedrückte, sondern genossen mit Freude die

Verzauberung des Festes.

Dass das bukolische Gedicht Virgil erlaubte, offenherzig zu sein,
scheint richtig und wesentlich zu sein.

M. Wilkinson: May I enlarge on two points» What M. Klingner
said about the atmosphere of escape into a dream-world is very
true. In Horace's Epodes contemporary with the Eclogues we
have escape to the country in No. 2, escape to the Isles of the
Blest and the Golden Age life in No. 16. But the world of the

Georgics is different. By then Virgil has settled into the circle of
Maecenas. Instead of dreaming of escape, he now wishes to help
in improving the existing world by presenting to the imagination
the policy of «Back to the Land». In a passage near the beginning
(1, 121-59) which sets the moral tone for the whole work, we
hear how Jupiter abolished the old, easy life of the Golden Age,
the Arcadian life of the Eclogues, and instituted a new age of
work, with the object of sharpening men's wits curis acuens mortalia

corda...

ut uarios usus meditando extunderet artes.

The result was the wonderful variety of life, its arts and crafts.

(Virgil is thus allotting to «The Father himself» the part
traditionally played by his adversary Prometheus). Hard work in
the country is to be made to seem morally as well as materially
valuable; aesthetically too, for the result is diuini gloria ruris. It is

the opposite of the carefree world of the Eclogues. The only
exception is the famous passage at the end of the Second Georgic
(458-74) where Virgil, feeling perhaps that he is in danger of
defeating his purpose by overstressing the hardships, inserts an
idealised picture of the country in which, as in the Golden Age,

fundit humo facilem uictum iustissima tellus.



VIRGIL 163

Secondly, there is still a tendency for people to speak with
admiration of agricultural precepts in the Georgics, as though it
were a didactic work. But it is in fact pseudodidactic. The
Romans had no lack of detailed handbooks in prose, the latest being
Varro's, which considerably influenced Virgil. He did draw on
genuinely didactic Greek poets, such as Hesiod, Eratosthenes,

Aratus and Nicander. Aratus could teach him something about
the use of vivid detail. But, as John Dryden pointed out in the

seventeenth century, the Georgics are essentially descriptive poetry
in the guise of didactic: indeed they are the first important poem
which can be so labelled.

M. Klingner: Ich freue mich, mit Herrn Wilkinson übereinzustimmen,

wenn er den Unterschied zwischen Bucolica und Geor-

gica hervorhebt. Es ist ein wesentlicher Schritt von Arkadien
nach Italien, aus dem Leben der singenden, liebenden Hirten in
das der schwer arbeitenden Bauern.

Herr Wilkinson findet nun, dass dem Charakter der Georgica
und besonders den dafür bezeichnenden Versen 1, 121 bis 159,
das Schlusstiick des zweiten Buches widerspricht, worin sich das

Leben des Bauern als Üeberrest der goldenen Zeit Saturns darstellt,
leicht und fast mühelos. Wie erklärt sich der Gegensatz? Zunächst
bietet sich der Gedanke daran an, dass in den Georgica ältere und

jüngere Stücke enthalten sind, solche, die vor der Schlacht bei

Actium und solche, die darnach geschrieben sind. Dann aber

lässt ein Blick auf das ganze Werk erkennen, dass der Gegensatz
zwischen den beiden angeführten Versreihen dem der Bücher 1

und 2 entspricht, worin sie enthalten sind. Im 1. Buch
überwiegen die ernsten, schweren Themen, im zweiten die schwerelosen,

im 1. Not und Plage des Bauern, im 2. die schenkende

Fülle der Natur. Der gleiche Gegensatz wiederholt sich, auf
höherer Stufe, in den Büchern 3 und 4. Im 3. ist dumpfes,
schweres, angefochtenes, animalisches Leben dargestellt, im 4.,
dem Bienenbuche, eine helle, leichte, dem Göttlichen sich nähernde

Weise des Daseins. Aus diesen Gegensätzen baut sich das

Werk auf. Die Schlußstücke der Bücher ordnen sich diesem



164 DISCUSSION

Gefüge der Gegensätze ein. Die paradiesischen Aspekte im Finale
des zweiten sind den finsteren des ersten entgegengesetzt. Im
Spiel der Gegensätze haben beide ihr Recht. Daran liegt mehr
als an der sachlichen Folgerichtigkeit, zumal bei einem Dichter,
der oft im Einzelnen, Sachlichen nicht allzu wörtlich genommen
sein will.

Ich bitte, die änigmatische Kürze dieser Andeutungen freundlich

zu entschuldigen. Sie auszuführen, fordert ein Buch, das mir
vorschwebt.

M. Boyance: A mon tour j'aimerais exprimer le plaisir que j'ai
eu en ecoutant Monsieur Klingner; j'ai pu m'instruire en l'ecou-

tant. Ii est interessant de considerer l'attitude de Virgile en presence
de Theocrite.

Pour lui, celui-ci n'est qu'un auteur de Bucoliques-, il ne l'imite

que sous ce seul aspect. Un genre s'est constitue dont Virgile ne

songe pas un instant ä mettre en cause la definition, les limites
formelles; il ne voudra ecrire lui-meme que des Bucoliques. Et

pourtant en fait ses Bucoliques seront tout autre chose et d'aucune
d'entre elles on ne pourrait dire qu'elle apparalt simplement com-
me une bucolique. Le cadre, choisi rigide, eclatera ainsi sous la

force de la personnalite. Ii y aura done ainsi ä la fois concentration
formelle et une sorte d'expansion en profondeur. De cette

expansion les moyens appropries apparaissent en particulier dans le

recours aux allusions, dans l'usage du symbolisme: ainsi la poesie

apparaitra sur plusieurs plans. Il me semble que ce double mou-
vement, cette double attitude sont caracteristiques. Virgile, les

Latins pratiquent systematiquement le recours aux sources, et,
loin de le dissimuler, s'en font gloire. Mais leur originalite s'ex-

primera fortement ä travers les emprunts, et cela parce qu'ils
n'ont jamais rien d'exclusif. Il en sera de meme dans les Geor-

giques et dans I'Eneide. Dans les Georgiques Virgile concilie le

serieux hesiodique et le jeu brillant de l'art hellenistique. Mais

cette variete de reflets brille sur la profonde unite, la valeur inte-
rieure que Monsieur Bayet a defmies. Reconnaissons pourtant
qu'il pent s'ensuivre certains manques d'harmonie, certaines dis—



VIRGIL 165

sonances; Monsieur Rostagni a de son cote souligne ce fait. Sans

doute, Monsieur Klingner l'a montre pour les chants 1 et in
des Georgiques, la composition litteraire reussit ä leur donner 1'unite

esthetique de la forme. Ii reste que dans le fond, il y a disaccord

jusqu'ä un certain point entre la conception idyllique de la nature

qui fait songer ä l'Arcadie des Bucoliques et qui en est un heritage,
et la conception qui vient d'Hesiode, celle qui exige de l'homme un
elfort rude et difficile. Ii y a done indubitablement heurt d'in-
fluences et il serait arbitraire de vouloir les resoudre en un accord

parfait. Mais ces influences ne sont pas faits purement litteraires,

en un sens trop technique de ce mot. Elles ne sont si fortes que

parce qu'elles ne font que traduire des tendances du poete lui-
meme, tendances entre lesquelles il est dechire, entre lesquelles il
y a tension, ce que les Allemands appellent Spannung. C'est parce

que la pensee de Virgile est vivante qu'elle n'a pu trouver une
unite totale, un equilibre defmitif: ici 1'unite totale, 1'equilibre
defmitif s'appelleraient la mort.

M. Klingner: Vielen Dank! Was Herr Boyance gesagt hat, trifft
die Wahrheit.

Besonders dankbar begrüsse ich den Gedanken, dass die Spannung

zwischen Teilen des Inhalts, zwischen denen ein unauflöslicher

Widerspruch besteht, zur Lebendigkeit der virgilischen
Idee gehört. Auch ich habe nicht nur die literarische Seite der

Angelegenheit gemeint, als ich von den Gegensätzen sprach, aus

denen sich das Werk aufbaut, sondern eine gespannte Harmonie
gegensätzlicher Aspekte, die erst zusammen Virgils Idee

ausmachen.

M. Boyance: Ce que M. Van Berchem a dit me semble tres

important : il s'agit de l'analogie entre la transposition qui est propre
ä la comedie de Piaute et celle que nous voyons dans la bucolique
virgilienne. Dans les deux cas l'influence du modele grec nous
arrache ä un realisme etroit et nous transporte dans un monde de

plus grande liberte. Mais liberte ou fantaisie ne debouchent pour-
tant pas sur un monde irreel. Ce depaysement qui nous eloigne
de Rome ou de l'ltalie vers une Grece imaginee ä travers le mo-



DISCUSSION

dele nous fait acceder ä une humanite de valeur generale. L'in-
fluence grecque agit pour nous detacher de tout cadre trop
determine et trop etroitement national et nous en retirons une

le?on d'humanisme.


	Virgil

