
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 2 (1956)

Artikel: Horaz

Autor: Pöschl, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660816

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III
VICTOR PÖSCHL

Horaz





HORAZ

Die Dichtung des Horaz ist zugleich Selbstbekenntnis und
Lehre, persönlich und repräsentativ, aus der individuellen
Erfahrung erwachsen und traditioneller Prägungen sich
bedienend. Die griechischen Versmasse, die gräzisierenden
Wendungen und Syntagmata, die Anspielungen aufVorbilder der

griechischen Poesie, die Bilder und Mythen der Griechen, die
Würde, die der Dichter bei ihnen hatte, die Vorstellungen
ihrer Religion und Philosophie: die ganze durch die Tradition
geheiligte griechische Formen- und Ideenwelt ist es, die seine

Dichtung repräsentativ, überpersönlich, zeitlos macht, die
sie in eine höhere Sphäre erhebt. Aus dem Abstand zwischen
seinem eigenen konkreten Dasein und der Welt der griechischen

Gedanken und Gestalten1 gewinnt Horaz die Spannung
zwischen dem persönlich Gelebten und dem Repräsentativ-
Gültigen, zwischen Lebenswirklichkeit und Dichtung. Aber
diese Spannung, diese Distanz besteht nur, wenn wir an
die Entstehung seiner Gedichte denken, an den
gestaltbildenden Prozess, die form- und geistesgeschichtlichen
Voraussetzungen, die seine Schöpfungen so reizvoll machen.

Im Gedicht selbst ist das Gelebte und das Gestaltete, das

Persönliche und das Überkommene zu einer Einheit
verschmolzen, die sich nicht aullösen lässt. Jedes Gedicht gibt
sich als Ausschnitt aus dem Leben des Dichters, das in
repräsentativen Augenblicken festgehalten erscheint. Von hier
kommt die eigentümliche Schwierigkeit der Deutung, das

Schwanken der Interpreten: sie wollen entweder, von dem

goethisch-modernen Begriff des Erlebnisgedichtes getäuscht,

von dem wir uns so schwer lösen können, überall das «Er-

i. Neben den griechischen Vorbildern haben natürlich die römischen eine

ganz ähnliche Bedeutung, von denen Lucilius und Lucrez wohl die
wichtigsten sind. Über die Umformung lucrezischer Motive vgl. meinen Aufsatz

Die Otiumode des Horaz, der demnächst im Hermes erscheint.



94 VICTOR PÖSCHL

lebnis» sehen, den Widerhall von Zeitereignissen, den
schöpferischen Moment, in dem der Dichter gleichsam mit
fliegender Feder seine Impressionen zu Papier bringt, oder aber
sie sprechen von Stilisierung, von konventionellen Zügen,
bei denen man nicht an konkrete Vorstellungen und
persönliche Bekenntnisse denken dürfe.1 Beide Wege der Deutung

sind Irrwege: wir dürfen weder das unmittelbar Erlebte
noch das Unverbindlich-Konventionelle, Stilisierte, Nur-
Artistische als den Schlüssel zur Interpretation des Horaz
ansehen. Das scheinbar spontan Erfahrene enthüllt sich als

wohl überlegte, vielschichtige Gestaltung. Das Spielende,
phantasievoll Schweifende, traditionell Gebundene erweist
sich voll tiefer persönlicher Bezüge. Der Flug der Matiner-
biene von Blüte zu Blüte ist von einem Richtungssinn
geleitet, der in der Persönlichkeit des Dichters seinen

Ursprung hat. Bekenntnis des eigenen Wollcns und Urteilens,
Geniessens, Leidens und Träumens ist überall im Horaz,
auch dort, wo er sich am konventionellsten und griechischesten

gebärdet. Eine der Aufgaben der Horazforschung ist es,

diese Beziehungen zwischen dem Uberkommen-Griechischen
und dem Persönlichen, dem dichterischen Symbol und seinen

Bedeutungen und Aktualisierungen aufzudecken.
Die Aufgabe wird dadurch ungeheuer erschwert, dass wir

die griechischen Lyriker, die archaischen wie die hellenistischen,

die für Horaz am wichtigsten sind, und auch die
Schriften der hellenistischen Philosophen nur in Bruchstücken
besitzen. Um sie mit Horaz vergleichen zu können, müssten
wir mehr von ihnen haben. So stösst unser Fragen an
entscheidenden Stellen ins Leere. Gleichwohl können wir einiges

i. Beide Arten der Deutung finden sich in Heinzes Kommentar auf Schritt
und Tritt. So wird c. i, 2 auf eine bestimmte Tiberüberschwemmung
zurückgeführt, wo es sich doch um weit mehr als ein datierbares Naturereignis
handelt; c. 3, 6 wird als Ausdruck einer Stimmung gewertet, die nur vor
Aktium möglich war; c. 2, 16 geht auf eine Frage des Grosphus zurück
usw. Kritik an dieser Art von Interpretation anlässlich von c. 2, 6 bei Klingner,

Philol. 1935, 285 f.



HORAZ 95

aussagen und ich will versuchen einige Aspekte der Beziehungen

zwischen griechischer Form und persönlichem Gehalt zu
beleuchten.

Das Hauptvorbild der Epoden war Archilochos,1 ein
Hauptvorbild seiner Oden Alkaios. In diesen frühen griechischen
Dichtern spürte Horaz eine verwandte Kraft, eine Unbe-
dingtheit im Lebensernst und in der Lebensfreude, die er bei
den feinen, geistreichen, menschlich reifen und wissenden
hellenistischen Dichtern nicht finden konnte, die in der

kulturgesättigten friedlichen Atmosphäre des alexandrinischen
Hofes zu Hause waren. Wir spüren, wie die Hinwendung
zur archaischen Dichtung der Griechen, wiewohl von den
Hellenisten selbst eingeleitet, von dem römischen Dichter
entscheidende Impulse empfing. Das Kraftvoll-Ursprüngliche

und irgendwie noch Barbarische der griechischen
archaischen Dichtung wurde von dem Römer der
Bürgerkriegsgeneration als adäquater empfunden als das erlesene

Spiel der hellenistischen Dichter. Hier wehte ein Atem von
Meer und Kampf, Liebe und Hass, in dem sich die eigenen
Erfahrungen spiegelten. Die griechische Welt im konkreten
Sinn: Athen, Kleinasien, Philippi, Meeresduft und Inselglanz,
Sturm und Seenot: das war die Welt, in der Horaz in
bildsamen Jugendjahren Erfahrungen machte, die sein Leben,
seine geistige Struktur, seinen Formensinn prägten. Kind
eines Landes, in dem die Spuren der griechischen Sprache
bis auf den heutigen Tag lebendig geblieben sind,2 in der

Jugend selber griechisch dichtend, ist Horaz in seinen

Griechenlandjahren mit der griechischen Dichtung, der griechischen

Philosophie in unmittelbare Berührung getreten, hat
mit Griechen gelebt und wohl auch griechische Lieder aus

i. Von Klingner, Kunst und Kunstgesinnung des Horaz, Der Altsprachliche
Unterricht, Jg. 1951, S. 20, mit Recht gegen Puelmas einseitiges Hervorheben
des Kallimachos betont (Mario Puelma Piwonka, Lucilius und Kallimachos,
Frankfurt 1950). 2. Der Versuch Hommels (Horaz, Heidelberg 1950, S.

14 ff.) den Vater des Horaz als Griechen zu erweisen, entbehrt jeder
sicheren Grundlage.



96 VICTOR PÖSCHL

dem Mund griechischer Männer und Frauen vernommen,
deren Namen oder Gestalt, für uns unerkennbar, in poetischer
Metamorphose in manchen seiner Gesänge weiterleben mag.

Was den Horaz aber damals und noch mehr in den Jahren
nach Philippi bei den archaischen Dichtern ganz unmittelbar
ansprach, war vor allem der Mut und das Selbstvertrauen,
mit dem sie zum ersten Mal, ganz auf sich selbst gestellt, ohne
den befestigenden Rückhalt einer Gemeinschaft, sich gegen
eine Welt überkommener Konventionen zur Wehr setzten
und sich in ihr behaupteten. Die Situation, in der sich Horaz
befand, war der ihren verwandt. Er hatte es trotz seiner
niederen Herkunft verstanden, in den exklusiven Kreisen der
hohen römischen Gesellschaft in Athen festen Fuss zu fassen

und hatte unter Brutus, wohl in seiner cohors amicorum,
einen hohen militärischen Rang bekleidet. Mit der Schlacht
bei Philippi aber brach nicht nur diese Stellung in ein Nichts
zusammen, er verlor auch seinen väterlichen Besitz und
erlebte den Zusammenbruch der Ideen, für die er gekämpft
hatte. Eine tiefe Verzweiflung und Desorientiertheit muss
sich seiner bemächtigt haben. Und da fand er bei Archilochos
und Alkaios den Ausdruck ähnlicher Verzweiflung, ähnlichen
sich dennoch Behauptens, und dennoch das Leben Geniessens,
das Horaz selber in der Alkaiosode (c. i, 32) formuliert hat,

um den griechischen Dichter zu charakterisieren:

ferox belli tarnen inter arma Liberum et Musas Veneremque
canebat et Lycum nigris oculis nigroque crine decorum.1

Bei Archilochos fand er die Verachtung von Reichtum und
Macht: «Um Gyges goldnen Reichtum kümmre ich mich
nicht und eine grosse Tyrannis begehr ich nicht». Auch von
hier aus, nicht nur von Epikur und der kynischen Diatribe,
führt ein Weg zu der horazischen Ablehnung der 'prava
ambitio gravisque' (s. 1, 6) und dem Gebet an den palatini-

I. Auch bei Alkaios finden wir dieses «dennoch» wenigstens dem Sinne
nach in dem ro6xo)v XekaÖwv w 9C/U des Fragmentes 46b (Diehl).



HORAZ 97

sehen Apoll (c. i, 31). Das programmatische Sichabsetzen

aber von den anderen Menschen und Berufen, das stolze

Bewusstsein, ein eigenes Lebensideal zu besitzen und zu
erfüllen, das nicht jedem zugänglich ist, berührt sich ebenfalls

mit Archilochos (fr. 9: Wer auf der Menge Reden achten

wollte, genösse nicht viel Erwünschtes). Mit dem alexandrini-
schen Odi profanum volgus - Ideal, der pindarischen
Vorstellung von der Auserwähltheit und Gottnähe des Dichters
und dem epikureischen Ideal des kleinen Kreises sich
vermischend wird es zum programmatischen Ausdruck einer
exklusiven Elite, die die augusteische Kulturgesinnung am
reinsten und gültigsten verkörpert, eine in der abendländischen

Geistesentwicklung immer wieder auftauchende

Kulturhaltung antizipierend, die sich in Stendhals Motto
ausdrückt: to the happy few.

Schliesshch fand Horaz in den beiden frühen griechischen
Dichtern zwei gegensätzliche Elemente vereinigt, die sein

eigenes Dasein bestimmten: das Politische und das Persönliche.

Vielleicht konnten sie ihm vor allem aus diesem Grunde
als die grossen Vorbilder seines Dichtertums erscheinen.

Nicht also aus äusseren Gründen hat Horaz zu Archilochos
und Alkaios gegriffen, nicht weil, wie man wohl gemeint
hat, diese Art von Lyrik noch nicht von den römischen
Dichtern « behandelt» war, sondern weil er ihnen etwas
vorfand, von dem er sich unmittelbar angesprochen fühlte.

Auch andere klassische Werke der römischen Literatur
sind aus der Begegnung mit griechischen Werken
hervorgegangen, die aus einer analogen Lebenslage, einer analogen
Bedrohung entstanden waren. Man braucht nur an Cicero
zu erinnern, der, als er die Substanz der altrömischen Lebensund

Staatsordnung in einem Augenblick zu retten suchte, da

sie tödlich bedroht und dem Zusammenbruch nahe war,
sich in seinem Staatsdialog der Hilfe Piatos bediente, der in
einer ähnlich zerbrechenden Welt versucht hatte, den Sturz
aufzufangen und wesentliche Elemente der alten Pohsord-



98 VICTOR PÖSCHL

nung zu retten.1 Wie Cicero den Plato, so las Horaz den
Archilochos und den Alkaios, weil er sie mit jener römischen
Anteilnahme las, die das 'tua res agitur' erspürte. Das von
innen heraus Lesen der exemplaria Graeca ist der Ursprung
der grossen römischen Literatur.

Wir haben bisher Archilochos und Alkaios zusammen
genannt, weil sie vieles gemeinsam haben (Alkaios selber geht

ja auf Archilochos zurück) und weil Horaz bereits in den

Epoden beide zu kennen scheint. Aber in den frühen Epoden
fand er sich stärker als von Alkaios von Archilochos angezogen,

von seiner Bitterkeit, seiner Crudität, seinem Hohn.
Der Dichter der Schmähjamben ist es vor allem, der es ihm
angetan hat. Das Papyrosfragment über den Schiffbrüchigen
von Salmydessos (fr. 79) kann uns einen Begriff davon

geben, wie wir uns die Schmähgedichte gegen Lykambes und
Neobule vorzustellen haben. Das Genre des Schmähgedichtes

auf die alternde Kokotte hat Archilochos inauguriert

(fr. 113) und Horaz hat in seiner Nachahmung (epo. 8)
eine Grausamkeit des Realismus erreicht, der in der Antike
kaum jemals übertroffen wurde. Dass das gleiche archilo-
chische Thema bei Horaz einer anderen Behandlung fähig
ist, zeigt die Ode 'Uxor pauperis Ibyci' (3,15). Hier kommt
das Brutale und Gemeine des Gegenstandes nur verhüllt zum
Ausdruck: mit einer gewissen Diskretion wird an der
Gegengestalt der jungen Pholoe illustriert, was Chloris nicht
tun sollte. Nur am Schluss heisst es: «der Alten ziemen nicht
Zithern und Rosen und die Krüge, die bis zur Neige geleert
werden». Aber auch das sind Bilder, die mehr andeuten als

aussprechen. An dem stilistischen Unterschied, der zugleich
ein Wesensunterschied ist, kann man die Entwicklung
ermessen, die Horaz durchlaufen hat, oder vielleicht richtiger:
die beiden Möglichkeiten, die in ihm lagen: in der achten

Epode die unverhüllte Direktheit der Aussage, die von dem

1. Pöschl, Römischer Staat und griechisches Staatsdenken bei Cicero, Berlin
1936, 172 ff.



HORAZ 99

unverhülltcn Realismus der archaischen griechischen Lyrik
herkommt und dem oft ebenso unverhüllten, als Stilmittel
bewusst gesuchten Realismus der alexandrinischen Dichtung,
andererseits jedoch zugleich wohl Ausdruck einer römischen

Roheit ist, die wir sonst kaum bei Horaz finden, in
der Ode 3, 1$ aber die verhüllende, klassisch gedämpfte,
diskrete Andeutung, die nicht mehr das gegenständlich Reale
als solches sucht, sondern es als Bild nimmt, als bedeutungsträchtiges

Symbol, als Stellvertretung einer umfassenderen
Wahrheit. Am mächtigsten aber ist das gleiche Thema
gestaltet in der Ode Parcius quatiunt (1,25). Hier ist, ich
möchte sagen, beides: das Realistisch-Erbarmungslose und
das Tragisch-Symbolische in gleicher Weise zur höchsten
Intensität des Ausdrucks emporgetrieben. Grossartig ist die

Homogeneität der Bilder, die Atmosphäre von Nacht und
Sturm, die das Gedicht zu einer Einheit zusammenschliesst:

mit den immer selteneren Steinwürfen an Lydias Fenstern

beginnt es, gipfelt dann in der Szene, wo der Thrakerwind,
Symbol zugleich der Leidenschaft, um die einsam
Verschmähte und von wilder Gier Gepeinigte weht, und in dem
Wind, der die trockenen Blätter davon trägt, klingt es aus.
Diese Atmosphäre von Nacht und Grauen, Sturm und
Herbstesöde, charakterisiert nicht realistisch ein Einzelschicksal,
sondern zeigt die ganze Gnadenlosigkeit des Vergänglichen,
die erbarmungslose Kehrseite des epikureischen vixi (c. 3, 29),
das das Leben als endlich und vergänglich, in dem Vergangenen

selbst aber einen unverlierbaren Wert erblickt. Hier
ist nichts von dem Versöhnenden der Erinnerung, nur
gnadenlose Verworfenheit, trostlose Leere. Das Archilochisch-
Barbarisch-Grausame ist hier immer noch lebendig, aber

zugleich zum Bedeutend-Tragischen, über alles Einzelne hinaus

Gültigen emporgehoben. Hier ist jene Distanz erreicht,

von der wir zu Anfang sprachen, jene dichte, beziehungsträchtige

Atmosphäre, die sich kaum je in griechischer Dichtung

findet, obwohl alles Einzelne von dort herkommt. Mit



100 VICTOR PÖSCHL

den Mitteln der Griechen wird das Griechische gesteigert
und erhöht.

Diese Verwandlung des Gegenständlich-Konkreten zum
Symbolisch-Bedeutenden lässt sich auch an der Umformung
des Alkaios veranschaulichen. Um das zu zeigen, rnüsste

man die Gedichte Vides ut alta (c. i, 9) und O navis (1,14)
als Ganzes interpretieren. Ich kann hier nur ein paar Andeutungen

machen. Das Winterbild Vides ut alta stet nive can-
didum Soracte enthält, wie Wilkinson mit Recht erklärt,1
eine Beziehung auf den Whiter des Lebens, auf ein Grundmotiv

also dieses Gedichtes. Zwar bleibt das Bild völlig im
Gegenständlich-Konkreten einer bestimmten Situation wie
bei Alkaios. Zugleich aber eröffnet sich eine weitere
Perspektive. Und wenn der Dichter dann sagt: permitte divis

cetera, «wenn die Götter einmal über dem siedenden Meer
die Winde glatt gestrichen haben, bis ihr Kämpfen zu Ende
kommt, dann bewegen sich die Zypressen und die alten
Eschen nicht mehr», so deutet dieses 'cetera' zwar wie das

'cetera mitte loqui' der 13. Epode auf Not und Bedrängnis,2
Kriegsnot zumal (deproehantis gehört in diese Sphäre), aber

zugleich steht das Bild in inniger Beziehung zum Thema
des Gedichtes. Man wird es wohl nicht auf den Tod emengen
dürfen im Sinne des Goethischen «Uber allen Gipfeln ist
Ruh». Gerade weil es symbolisch vieldeutig ist, ist eine
solche Verengung nicht ratsam, aber dass eine merkwürdige
Übereinstimmung dieses Bildes mit dem Hauptthema des

Gedichtes, dem Thema von Jugend und Alter, Gegenwart
und Vergänglichkeit besteht, dass der Wandel in der Natur
auch hier eine symbolische Beziehung heraufruft, ist in der
Tat nicht zu verkennen. Dass gerade die Cypressen, die
Bäume des Todes, und die «alten» Eschen genannt werden,
fügt das Bild mit jenem erstaunhehen Gefühl für die Anglei-
chung der Bilder, die die augusteische Dichtung auszeichnet,

1. Wilkinson, Horace, Cambridge 1951, 130. 2. Nach Stroux, Philol.
1935, 323 ff-



HORAZ IOI

in die Thematik des Gedichtes ein. Aus dem konkreten
Aufruf des Alkaios, die Unbilden des Draussen im behaglichen

Drinnen beim Weine zu vergessen, das Leben trotzdem
zu gemessen, ist eine Philosophie der Vergänglichkeit geworden,

die in immer neuen Metaphern umschrieben wird. Auch
in dem Gedicht i, 14, der Navisode, ist der allegorische
Gehalt gegenüber Alkaios gesteigert. Die neuen Papyrusfunde
haben wohl den Beweis erbracht, dass auch schon das

Gedicht des Alkaios allegorisch war, was man früher bestritten
hatte. Das Schiff in Seenot deutet bei beiden Dichtern auf
die Bedrängnis des Staates. Aber welche Fülle von
Beziehungen hat Horaz mit leiser Hand hinzugefügt. Ich erinnere
an das: 'non tibi sunt integra lintea non di', wo die Ferne der
Götter das gnadenlose Schicksal Roms beschwört, oder an
das 'nil pictis timidus navita puppibus fidet' (v. 14), wo darauf
angespielt wird, dass aller äussere Schein, alle Etikettierung
an dem Kern der Sache, dem furchtbaren Niedergang, nichts
ändern kann. Auch hier haben wir wieder ein Beispiel für
die Neigung des Dichters, gleichsam möglichst wenig leere,

spielerisch indifferente Stellen zu lassen und alles Bildhafte
in den Dienst einer diskreten Aussage zu stellen.

Besonders wären in dieser Hinsicht die Mythen bei Horaz
neu zu interpretieren, so die Rede des Kentauren Chiron in
der 13. Epode, die Teukerrcde in der Ode an Munatius
Plancus (1,7), der Europamythos in 3, 27. In allen diesen
Fällen enthüllt erst der Mythos das Innerste des Gedichts. Die
furchtbare Kriegsnot und das Ende vor Troja sollen den

Achill nicht hindern, den Augenblick froh zu gemessen. Das
ist die Steigerung des Gedankens an Kriegsnot, auf den durch
horrida tempestas hingedeutet war. Über die Teukerrede hat
R. A. Schröder1 entscheidend Wichtiges ausgesagt. Von dem
« die andern preisen die herrlichen Griechenstädte, wir aber
lieben Tibur, trotzdem bleibt uns nirgends die Sorge fern»

steigert sich die Ode zu dem grösseren Schicksal des Teuker,

1. R. A. Schröder, Ges. Werke, Bd. 5, 964, Bremen 1952.



102 VICTOR PÖSCHL

des Mannes, der nach langer Kriegsnot heimgekehrt, von
neuem die Heimat verliert, ein Zeitschicksal ganz offensichtlich,

und dieser Ausgestossene, nach einem neuen Salamis

Verwiesene (wobei das arme Salamis im bewussten Kontrast
steht zu den herrlichen Griechenstädten des Anfangs) ist der
Extremfall des dennoch Glücklichen. Der Mythos treibt das

Thema gleichsam auf die Spitze und ebenso wird in der
Ode 3, 27, was im Einzelnen noch zu zeigen wäre, im
Europamythos sehr geistreich das Schicksal ausgemalt, das der

ungetreuen Geliebten droht.
Doch kehren wir noch einmal zu den Epoden zurück. Auch

hier ist der Weg vom Unmittelbar-Gegenständlichen zum
Repräsentativ-Symbolischen bereits eingeschlagen. Ich will
hier nicht von der 13. und der 16. Epode reden, wo diese

Entwicklung den grossartigsten Ausdruck gefunden hat, sondern

von der letzten, der 17., die in den bisherigen Deutungsversuchen

der Epoden etwas stiefmütterlich behandelt wurde. Ed.
Fraenkel hat seiner Abhandlung über das Pindargedicht 4, 2

(.Heidelberger Sitzungsber. 1932) richtig erkannt, dass Canidia
eine Nachfahrin der Neobule des Archilochos ist, dass die
Hexe die Geliebte ersetzt und, wie man hinzufügen darf,
überbietet. Aber: Neobule ist eine reale Gestalt im Leben
des Archilochos, Canidia dagegen ist viel mehr als die Hexe
Gratidia aus Neapel, deren Namen wir dem Porphyrio
verdanken. Mag es sich hier ebenfalls ursprünglich um eine

wirkliche, nicht eine erfundene Figur handeln, so hat diese

Gestalt doch bei Horaz eine Bedeutung bekommen, die sie

über die Sphäre des Naiv-Wirklichen hinaushebt, in der sie

die Erklärer sehen. Heinze nimmt das Gedicht ganz real:
«Canidia durch s. 1, 8 und epo. 5 aufs bitterste gereizt, wird
dem Dichter angedroht haben .». Er sieht nur das

Vordergründige: die Bespottung der Hexe durch Horaz, semen

lügnerischen Widerruf, die Torheit der Canidia, die ihre
Grausamkeit, ihre Ausschweifungen, ihren Frevel bekennt,
den geistreichen Kontrast: Horaz widerruft, die Hexe klagt



HORAZ 103

sich selber an. Der ernste Hintergrund aber bleibt ihm
verborgen. In der ersten Hälfte des Gedichtes gesteht Horaz
nicht nur seine Schuld gegen Canidia ein, sondern er erklärt,
furchtbare Strafe für seine Taten empfangen zu haben. Und
worin besteht die Strafe? Verecundus color, die Röte der

Jugend und der Scham ist von seinen Wangen geflohen
(womit zugleich der Verfall in Sünde und Schuld angedeutet
ist) und sein Haar ist weiss geworden, er vermag vor aller

Bedrängnis kerne Ruhe zu finden und deshalb ist er zum
Widerruf bereit. Aber die Hexe kennt kein Erbarmen: die
Strafe für Horaz soll sein, dass er weiter in diesem Leben
verharren muss, dass er nicht im Tode, den er sich herbeisehnt,

Erlösung finden kann (v. 63):

ingrata misero vita ducenda est in hoc,

novis nt usque suppetas laborihus.

Noch in diesem Leben muss er die Qualen des Tantalus,
Prometheus und Sisyphus leiden. Durch die ironisch mimiam-
bische Verkleidung, die vielleicht ebenfalls von Archilochos
stammen mag, schimmert hier ein Selbstbekenntnis des Horaz
durch. Die Untcrwcltsbüsser muss man im Licht der grossartigen

Deutung sehen, die Lucrez im Anschluss an griechische
Vorstellungen,1 am Ende des dritten Buches gibt (3, 978fr.):
Tantalus ist der von Todes- und Götterangst Gequälte,

Tityos der Liebesgierige - für ihn erscheint in der Epode
Prometheus, dem ebenfalls der Geier an der Leber, dem
Sitz der sexuellen Gier, frisst - Sisyphos der Machtlüsterne.
Schlimmer als die Hölle sind die Qualen, die sich die Menschen

selber in diesem Leben bereiten, und auch Horaz wird
von ihnen verzehrt :2 das Zwiegespräch zwischen Horaz und

1. Vgl. Cumont, Revue de Philologie 1922. 2. Ähnlich werden bei Properz
2, 17, 5 ff. die Qualen der Liebenden mit den Höllenqualen verglichen, vgl.
auch Properz 2, I, 65 ff. Bei Properz 2, 30 erscheint Amor als Dämon, dem
der Mensch nicht entrinnen kann. Auf die Verwandtschaft dieser Stelle

mit der cura in Horaz 2, 16 und 3, 1 und der Canidia in epo. 17 habe ich
in meinem Aufsatz über die Otiumode (s. Anm. I zu S. 93) hingewiesen.



104 VICTOR PÖSCHL

der Hexe ist nur ein Mittel, um diesen Leiden Ausdruck zu
geben. So enden die Epoden mit einem Bekenntnis der Last,
die auf der Seele des Horaz liegt (des lukrezischen pondus,
Lucr. 3, 1054), der Schuld und der Unruhe, die ihn den

Tod herbeisehnen lässt. Canidia ist hier nicht mehr nur die

Hexe Gratidia, sondern das Symbol des Bösen selbst, das

wie ein Fluch die Seele des Horaz zerstört. Wie ein Alb reitet
sie auf schien Schultern, eine Vorform gleichsam der
grandiosen vitiosa cura, die im 16. Gedicht des zweiten Buches
erscheint.1 So verstanden eröffnet uns das Abschlussgedicht
der Epoden als eines der mächtigsten einen Blick in einen

Abgrund im Herzen des Dichters, der den epikureischen
Seelenfrieden noch nicht gefunden hat.

Die Steigerung der Neobule zur Hexe Canidia als der
Inkarnation des Bösen, die verschlagen-ironische Handhabung
der mimiambisch-dramatischen Form, hinter der sich ein
bitteres Selbstbekenntnis verbirgt, ja eine Selbstenthüllung,
etwas von jenem Exhibitionismus, von dem Jean Bayet hier
gesprochen hat, kann beispielhaft zeigen, wie Horaz Gestalten

und Formen der griechischen Dichtung übernimmt und
doch etwas völlig Neues aus ihnen macht, etwas, das dazu

dient, Geheimnisse des eigenen Herzens andeutend zu
enthüllen oder doch sich in der Rolle des Irrenden zu zeigen.

Den Kunstgriff aber, in dramatisch-ironischer Form
Selbstbekenntnisse abzulegen, hat Horaz auch in der Damasippus-
satire (2, 3) und in der Davussatire (2, 7) angewendet. Denn
Selbstbekenntnisse sind diese Gedichte nicht viel weniger als

die berühmten Satiren 1, 6 und 2, 6, nur dass sie sich einer
verhüllteren Form bedienen. In scherzhaftem Ton, im Grunde
aber ernst gemeint, geben sie dem Dichter Gelegenheit,
Gewissenserforschung zu halten. Der Ehrgeiz, es den Grossen

gleichzutun (s. 2, 3, 306), Unbeständigkeit, Schwäche für
Frauen, verschwenderische Neigung für Kunstwerke, schwel-

1. Man hat die Strophe, in der sie erscheint, zu Unrecht getilgt. Hierüber
der in Anm. 1 zu S. 93 genannte Aufsatz.



HORAZ 105

gerisches Wohlleben sind die Sünden, die der Dichter
bekennt. Auch hier hat man sich durch die Form täuschen
lassen und in diesen Satiren nur die Parodie der Stoa gesehen
und diese Parodie als Argument dafür verwendet, dass Horaz
sich von der Haltung und dem Ton der stoischkynischen
Popularphilosophie distanzierte (Puclma Piwonka, Lucilius
und Kallimachos). Die Vorwürfe aber, die hier laut werden,

so hat man gemeint, erhebe der «seelisch gefährdete»
Damasippus zu Unrecht «gegen den urgesunden Dichter»
(Wili, Horaz, 104.), die Fabel vom Frosch und vom Kalb
in der Damasippussatire, die Saturnalien und die plumpen
Gcneralisierungcn des Neides in der Davussatire zerstörten
jeden Wahrheitsgehalt dieser Vorwürfe. Aber gerade die Fa-
bel-um nur zu diesem einen Argument Stellung zu nehmen-
ist verdächtig. Gehört sie doch zu jener Gruppe von Fabeln
wie der von der Stadtmaus und der Landmaus (s. 2, 6), vom
Hirsch und vom Pferd, das die Freiheit verlor und nun Zaum
und Zügel tragen muss (epi. 1, 10), vom Fuchs im Getreidekorb

(epi. 1,7), in denen Horaz sich ebenfalls selber karikiert
und kritisiert. Es handelt sich hier wie dort um eine Form
des 'ridendo dicere verum', zugleich freilich um den Ton der
Diatribe des kynischen Predigers, der sich selber in die Sünde
einbezieht. Die scherzhafte Übertreibung gehört zu dieser

Form ebenso wie der ernste Kern. Zudem geht auch aus

späteren Äusserungen in den Episteln hervor, dass jene
Vorwürfe der Stoikersatiren nicht ganz ohne Wahrheitsgehalt

sein können. So konzediert Horaz in der Epistel an Ari-
stius Fuscus, dass ihn der Freund ob seiner Geldgier und
Ruhelosigkeit tadeln könne (1, 10, 46), und diese innere
Unruhe, von der gerade auch die Stoikersatiren reden, das

Gegenteil der aequabilitas und ataraxia ist am eindringlichsten
als Seelenzustand des Horaz beschrieben in der kurzen 8.

Epistel an Celsus Albinovanus. Er zeigt sich liier von jener
vitiosa cura ergriffen, die das Gegenteil des Seelenfriedens

ist.



io6 VICTOR PÖSCHL

Auch diese dramatischen Satiren sind also bis zu einem

gewissen Grade Selbstbekenntnisse. Der Bekenntnischarakter
gehört eben zum Wesen dieser Gattung und er bricht auch
dort durch, wo das scherzhaft-mimische Element vorzu-
herrschen scheint. Mit diesem Charakter hängt es wohl auch

zusammen, dass die Satire als «römisches» Genre erst im
zweiten vorchristlichen Jahrhundert entstanden ist, als das

römische Interesse für das Individuum erwachte.1
Nehmen wir die Selbstbekenntnis des Horaz in den Stoikersatiren

aber ernst, so bedeutet das: die Gedichte, die den

Horaz im Besitze seiner selbst — ille potens sui (c. 3, 29)-
und im Genüsse eines stillen Glückes, eines musischen, allem
Glanz und Ruhm abgekehrten Daseins zeigen, stellen uns
das Menschentum vor Augen, das er verwirklichen möchte.

Es sind dichterische Sublimierungcn eines angestrengten
Bemühens. Von einer neuen Seite wird so beleuchtet, was wir
die Spannung zwischen Dichtung und LebensWirklichkeit
nannten. Die Lehren, die der Dichter erteilt, die Weisheit,
zu deren Fürsprecher er sich macht, ist eine Weisheit, die er
selber benötigt. Die heilende Kraft, die von seinen Gedichten
ausgeht, die «poetische Therapie»,2 hat er zuerst an sich selber

erprobt, wie es die Epistel 1, 3 ausprieht: «Ich selbst will mir
durch diese Grundsätze die rechte Richtung und den rechten
Trost geben (v. 27)». Horaz also ist der Irrende, der in Schuld
und Unrast Verstrickte, der den rechten Weg weiss und doch
nicht die Kraft hat, ihm stets zu folgen: 'ut si caecus iter
monstrare velit' (epi. 1, 17, 4). Wir haben also hier eine

neue Form der Distanz, von der wir sprachen.
Die strenge Selbstkritik, auf die es dem Dichter hier

ankam, war im Dialog der sermones nicht von der humanen

Haltung epikureischer Freundschaft aus möglich, sondern

nur von der stoischen Rigorosität her. Stoa und Epikureismus

1. Vgl. Gino Funaioli, La conquista dell'individuo nel mondo antico, Miscellanea

Academiae Berolinensis 1950. 2. Jaffee, Horace. An essay on poetic
therapy, Chicago 1944.



HORAZ 107

enthüllen sich so als zwei Möglichkeiten, in denen der Dichter
sich selbst begegnet.

Es sind also nicht zwei philosophische Lehren, die Horaz
«eklektisch» vermischt, und auch nicht zwei Phasen seiner

Entwicklung - eine epikureische Phase, die von einer
stoischen abgelöst und « überwunden » würde, wie man gemeint
hat, auch hier hat man den Begriff der «Entwicklung»
überanstrengt-, sondern es sind zwei Grundaspekte seines Daseins,
die beide in gleicher Weise echt sind. In diesem Sinne ist die

erste Epistel zu deuten, wo er sich zugleich zur Stoa und zu
Epikur1 bekennt. Dieses Bekenntnis wiegt um so schwerer,
als es im Programmgedicht des «philosophischen» Epistelbuches

steht, in dem die Elinwendung zur Philosophie als

Bekehrung, als Lebenswende stilisiert ist, und so nennt er
hier die grossen griechischen Philosophen, die seinem neuen
Leben die Richtung weisen.3 «Bald bin ich tätig und gehe
in den Wogen der Politik unter, der wahren Tugend Wächter
und strenger Gefolgsmann, bald gleite ich heimlich zu den
Lehren des Aristipp zurück».

Mit diesem Bekenntnis ist etwas Wesentliches über das

Ganze des horazischen Dichtens und Philosophierens ausgesagt:

Eloraz bekennt sich zu den beiden sich bekämpfenden
philosophischen Anschauungen als zu zwei Verhaltungsweisen,

die ihm in gleicherweise natürlich und ursprünglich
waren, und nicht nur ihm waren sie es, sondern den Römern
überhaupt. Denn 'Stoa' und 'Epikureismus', die Welt tätigen
Handelns und mutigen Sichbehauptens und der persönliche
Bereich des otium, res publica und res privata, Stadt und
Land, Palazzo und Villa sind gleichberechtigt nebeneinander
bestehende und sich ergänzende Ausdrucksformen römischen

1. Er nennt statt dessen Aristipp. Weshalb, enthüllt die Scaevaepistel I, 17.
2. Das Nennen des Vorbilds gehört offenbar zu den Motiven des

Einleitungsgedichts. In der Eröffnungsrede des ersten Odenbuches bekennt
sich Horaz zu Alkaios (Lesboum barbiton) und Pindar (Nennung des

Olympioniken an erster Stelle, Anklänge an Pindar in diesen Versen).



io8 VICTOR PÖSCHL

Lebens. Und so ist auch Horaz zugleich der Dichter
epikureischer Verborgenheit und der vates des augusteischen Rom.
Gerade dieses Nebeneinander, dieses Sowohl-Als - auch
scheint mir für die Eigenart des Horaz und der Römer
höchst charakteristisch, und es ist völlig falsch, eines für
weniger echt als das andere zu halten oder beides auf einen
einheitlichen Nennen bringen zu wollen, so wie etwa ein
amerikanischer Philologe meinte, das Wort «nunc mersor
civilibus undis» habe bei den Lesern des Horaz nur 'a broad
smile' hervorrufen können.1 Dass zwischen diesen beiden
Bereichen ein wohl ausgewogenes Gleichgewicht besteht, ist
gerade das Kennzeichen einer gesunden Kultur. Unserer
Zeit, die zwischen dem totalen Staat und dem totalen
Individualismus hin- und herschwankt, der es nicht gelingen will,
die beiden Forderungen menschlichen Daseins harmonisch
auszugleichen, fällt es freilich schwer, dies zu begreifen, und
hieraus erklärt sich auch die uneinheitliche Auffassung des

Horaz und insbesondere des 'politischen' Horaz in der
Wissenschaft.

Von dieser Erkenntis aus fällt auch neues Licht auf die

Deutung der Römeroden. Auch hier stehen «stoische » neben

«epikureischen» Elementen und verschlingen sich zu einem

grossartigen Programm, in dem beides seinen Platz hat.2

Die erste Römerode verkündet mit Entschiedenheit das

epikureische Ideal, das Ideal glücklicher paupertas im Gegensatz
zu dem Leben der Mächtigen und Reichen. Sie nimmt ganz
bewusst Motive des zweiten Odenbuches zum Teil wörtlich

wieder auf, das das epikureische Ideal immer wieder
umkreist.3 Sie enthält das eine Grundmotiv der horazischen

Dichtung: den Preis der Welt des otium im Gegensatz zur

1. E. P. Morris, The Form of the Epistle in Horace, Yale Classical Studies

2, 1931, 87. 2. Ich verweise auf die schöne Gesamtanalyse, die Friedrich
Klingner in Varia Variorum, Festgabe für Karl Reinhardt, Münster-Köln
1952, vorlegt. 3. Z. B. die Oden 2, 3, 6, 10, 13,15; 16,18. Vgl. hierzu vor
allem Solmsen, Am. Journ. Philol. 67, 1947, Horace's First Roman Ode, 337 ff.



HORAZ 109

Welt der cura. Sie stellt eine Weiterentwicklung der epikureischen

Vorstellungen dar, wie sie am eindringlichsten Lucrez
veranschaulicht hatte, der die Sorgen und Ängste der Mächtigen

erbarmungslos enthüllte.1 Freilich ist das epikureische
Glück schon im ersten Gedicht in eine unepikureische,
«römische » Ordnung eingefügt, über der der römische Jupiter
steht. Aber die römischen Farben (anklingend auch im « Sa-

binertal», das dem phrygischen Marmor, dem Purpur, der
Falernerrebe, der Kostussalbe des Perserkönigs Achaemenes

gegenübergestellt wird) ändern nichts daran, dass hier das

Glück des Individuums gepriesen wird und die Gemeinschaft

aus dem Spiel bleibt, ja dass die politische Macht, die ja
auch zur politischen Gemeinschaft gehört, bewusst entwertet
wird. Man wollte das aus der Psychologie einer politischen

Pädagogik erklären.2 Horaz habe sich hier auf den
politisch und religiös entwurzelten Römer der Revolutionszeit
beschränkt. Aber Horaz schildert hier nicht den Römer
der Revolutionszeit, sondern sich selbst, sein eigenes Ideal,
dem er soviele Gedichte gewidmet hatte und zu dem er
sich ganz prononciert auch zu Beginn der Römeroden
bekennt, das epikureisch arkadische Ideal ländlicher
Zurückgezogenheit, wobei freilich auch, was man nicht
übersehen darf, etwas von dem Schimmer bäurisch-italischer
Einfachheit auf das Bekenntnis des Dichters fällt, wie sie

die Georgica gefeiert hatten. Die Zurückhaltung gegenüber
dem politischen Bereich erscheint dem Horaz nicht als

Entwurzelung, sondern ganz im Sinne Epikurs als weises
Beiseitestehen und vielleicht auch im Sinne Virgils als ein Nachklang

paradiesischer Urzeit,jedenfalls als ein eminent positiver
Wert und als das ihm selbst allein Angemessene. Das Neue
ist aber nun, dass dieses epikureische Ideal in der
Gesamtordnung der römischen Welt, wie sie die Römeroden vor uns
aufbauen, einen festen Platz bekommt. Eine politische Ord-

I. Vgl. Wolfgang Schmid, DieMächtigen und ihre Ängste, Symbola Colonien-
sia, 1948. 2. Carl Koch Njb, 1941.



no VICTOR PÖSCHL

nung, die dieses private Glück nicht sichern könnte, wäre
für Horaz nichts wert. Es kann darum auch nicht richtig sein,
dass dann die zweite Römerode die «Überwindung des

früheren Menschentypus» bringe und noch weniger trifft es

zu, dass der Gedanke der Romulus-, Hercules- und Augu-
stusapotheose in der dritten Römerode das endgültige Nein
zu allen mit dem Epikureismus sympathisierenden Auffassungen

des Lebens bedeute.
Aber auch das «stoische» Element der Römeroden hat

noch einen anderen persönlichen und politischen Bezug, als

es die bisher vorherrschende Erklärungsweise vermuten lässt.

Das zweite Gedicht spricht zunächst von der kriegerischen
virtus, dann aber (v. I7ff.) von der virtus des Politikers und

zwar wird bezeichnenderweise die 'virtus repulsae nescia sor-
didae' zuerst genannt, und weit entfernt, dass diese politische
virtus der kriegerischen untergeordnet wäre, ist es vielmehr
umgekehrt so, dass sie als das Grössere erscheint, denn an
sie schliesst sich der Gedanke an, dass sie es ist, die den
Menschen den Zugang zum Himmel erschliesst. Und das ist
nicht einfach nur, und das scheint mir entscheidend, die virtus
des römischen Politikers, der aktiv in die Politik eingreift,
sondern auch und, beinahe ist man versucht zu sagen, vor
allem die virtus des Mannes, der auch dann 'intaminatis ho-
noribus fulget', wenn er eine repulsa erfuhr, die für ihn
nicht 'sordida' ist, eines Mannes, der unter Umständen den

Mut hat, das Konsulat abzulehnen ('nec sumit securis'). In
einem Bilde, das an Sokrates erinnert, wird hier die Haltung
des Mannes gekennzeichnet, der fest bleibt. Man darf hier
an den 'rector rei publicae' denken, wie ihn Cicero in seinem

Staatsdialog im Anschluss an den wahren Politiker der
platonischen Politeia gekennzeichnet hatte. Im sechsten Buche
dieses Dialogs hatte er den Staatslenker in der Krise des

Staates gezeichnet und im Bilde Scipios, der seine politische
Überzeugung mit dem Tode bezahlen musste, sein eigenes
Schicksal gezeichnet: das Schicksal des Politikers, der gerade



HORAZ III
deshalb scheitern muss, weil er der wahre Politiker ist. Und
diesem winkt der Himmelslohn, von dem das Somnium
spricht. Einzig wahrer Politiker: Sokrates, Scipio, Cicero,
wahre politische virtus, auch und gerade in der Opposition
und im Scheitern, Himmelslohn: das ist der Zusammenhang
auch der zweiten Römerode. Gerade dem sich mutig
Distanzierenden verkündet auch Horaz diesen Lohn.

Damit aber hat Horaz auch jenen gehuldigt, denen das

« augusteische Regiment» die Anerkennung verweigerte oder
die sich ihm versagen zu müssen glaubten. Und der gleiche
Gedanke liegt auch dem 'Iustum et tenacem propositi virum'
der dritten Ode zugrunde. Den wahren 'vir' bringt von
seinem festen Sinn weder das Volk ab noch-und das sind
nicht zu überhörende Worte - der Blick des Tyrannen, der
ihn bedrängt. Es wird also auch hier eine Haltung gefeiert,
und zwar diesmal nicht wie im ersten Gedicht eine
epikureische, sondern eine stoische, die auch den Mächtigen
gegenüber die eigene Überzeugung zu wahren weiss. Und weil
diese Worte von so allgemeiner Gültigkeit sind, der eherne

Ton lässt an dieser Gültigkeit keinen Zweifel, lassen sie sich
auch auf die Person des Herrschers beziehen, mehr vielleicht
eines künftigen als des gegenwärtigen, aber doch des

Herrschers, und diese Möglichkeit der Beziehung wird dadurch
nicht aus der Welt geschafft, dass Augustus selber indirekt
als ein solcher iustus et tenax propositi vir gekennzeichnet
wird. Beide Aussagen sind gültig, sie schliessen sich nicht
aus, vielleicht aber könnte man sagen, dass die zweite die

erste möglich macht.
Mit der stoischen virtus wird also sowohl in der zweiten

wie in der dritten Römerode auch die Haltung des Mannes

gefeiert, der abseits steht, nur dass diese Haltung jetzt eben

nicht mehr das epikureische Glück der Stille meint, sondern
die stoisch-römische Prinzipientreue, in der gerade auch

politisch ein sehr hoher Wert verborgen sein kann. 'Si fractus
illabatur orbis': Lactanz hat mit richtigem Empfinden



112 VICTOR PÖSCHL

diese Worte auf das christliche Märtyrertum angewendet.
Der Gedanke eines politischen Märtyrertums ist hier jedenfalls

so deutlich ausgedrückt, dass es höchst verwunderlich
ist, dass z.B. Heinze in seinem Kommentar sowohl zur zweiten
Römerode (« Horaz meint nicht, dass der wahre vir sich von
der Bewerbung um die honores fernhalten sollte, eine solche

Zumutung konnte er an denjenigen Römer von Stande in den

Anfängen des augusteischen Regiments keinesfalls stellen»)
wie auch zur dritten diesen Aspekt ausdrücklich ablehnt oder

mit völligem Stillschweigen übergeht. Und wenn man schon
nach den persönlichen Erfahrungen fragen will, die diesen

Äusserungen zugrundeliegen, so muss man hier an jene Freunde

und Kameraden des Horaz erinnern, die ihre republikanische

Gesinnung auch nach der Niederlage des Brutus nicht
verrieten und selbst unter dem Principat des Augustus treu
bewahrten. Horaz selber ist diesen Männern jedenfalls trotz
aller Huldigungen, die er dem Augustus entgegenbrachte,
treu geblieben, so in c. 2, 7, wo er seinem prinzipientreuen
Freunde Pompeius in einer Weise huldigt, die an Wärme
und Enthusiasmus die Ehrungen des Maecenas bemahe übertrifft,

oder in der Fortunaode (c. 1, 35), wo er die Treue
preist, die der Freund auch dem Ausgestossenen, dem politisch

Verfolgten beweist: «solchem Unglück weigert Treue,
die seltene, im weissen Gewand, Gefolgschaft nicht, da mit
vertauschtem Kleid du feindlich hinter dir lässest das Haus
der Wohlfahrt. Aber das treulose Volk und die meineidige
Dirne weichen zurück» und nun die Worte, die sich ins

Herz graben: «auseinanderstieben, nachdem sie die Krüge
bis zur Neige geleert, die Freunde, zu listig schlau, um in
gleicher Weise wie der Verstossene das Joch zu tragen».
Von der so gedeuteten Stoikervirtus dieser beiden Römeroden

führt eine gerade Linie zur stoischen Opposition unter
den späteren Kaisern, zu Cremutius Cordus, zu Lucan,
Seneca und Tacitus.

Die dritte und vierte Römerode aber enthalten zugleich



HORAZ 113

cine Deutung der römischen Geschichte (und damit berühren
wir einen weiteren Aspekt des Einflusses griechischer
Philosophie) die die griechischen Gedanken über Grösse und Verfall
der Staaten, wie wir sie bei Plato, Aristoteles und Polybios
und dann bei Cicero und Sallust finden, in mythologischer
Umgestaltung spiegelt. Denn dieJunorede enthüllt die Grösse

römischen Imperiums und zugleich auch die Bedingung
dieser Grösse: niemals darf Troja wiedererstehen, das heisst

niemals darf der Staat des Unrechts wiedererstehen, sonst wird
sich sein Schicksal des Untergangs wiederholen.1 Auf den

Untergang Roms deutet die Rede warnend Irin. Die Rede
der Göttin ist somit nicht nur als Verherrlichung Roms und
der römischen Geschichte anzusehen, sondern zugleich als

eine sehr ernste Mahnung.
Und ebenso enthält der Gigantenmythos der vierten

Römerode eine ernste Lehre. Wohl deutet er auf den
Zusammenhang, der zwischen der Kraft des Musischen bzw. der

Dichtung des Horaz, der milden Kraft der augusteischen

Ordnung und der Weltordnung besteht, die auf der
Bändigung des Dämonisch-Chaotischen beruht.2 Aber die Aussage

ist in die Form einer Mahnung gekleidet. An die Worte
(3, 4, 41): 'vos lene consilium et datis et dato gaudetis, almae'
schliesst unmittelbar der Mythos mit einem «Denn wir
wissen, wie es den Giganten erging» an. Das bedeutet also

nicht: Augustus hat die Frevler vernichtet, sondern Jupiter
vernichtet die impii. Das Schicksal der Giganten kann sich

auch an uns wiederholen und es wird sich wiederholen wenn
wir nicht zur Einsicht kommen. Nicht nur die Oden 5 und
6 also, die düsteren Schlussgedichte, enthalten schlimme
Prophezeiungen, sondern auch die Kernoden 3 und 4. Am Ende
der sechsten Ode freilich bricht ein tiefes Schuldbewusstsein
hervor und der Dichter verkündet ohne Einschränkung das

1. Auf andere Beziehungen, die hineinspielen mögen, hat Klingner, Varia

Variorum, 1952, verwiesen. 2. Vgl. die Interpretation der vierten Römerode

bei Friedrich Klingner, Römische Geistesu/elt 1, 1952, 307 ff.



114 VICTOR PÖSCHI

Unaufhaltsame des Verfalls. Mag auch das mehr als Warnung
denn als unausweichliche bevorstehende Wirklichkeit gedeutet

werden können, so ist doch der pessimistische Grundton
nicht zu verkennen. Wie aber verhält sich dieser Pessimismus

zu dem Glauben an den Soter Augustus, ein Glaube, der
seiner Herkunft nach ebenfalls zu den griechischen
Elementen der horazischen Dichtung, den sich aus dem
hellenischen Osten ausbreitenden religiösen Strömungen,
gehört > Die Antwort muss wohl lauten: beide Erscheinungen,
die Erlösersehnsucht und das Schuldbewusstein und Gefühl
gnadenloser Verworfenheit und drohenden Untergangs
widersprechen sich nur scheinbar, in Wahrheit bedingen
sie sich gegenseitig, so wie in den griechischen und orientalischen

Messiashoffnungen, die in den gleichen Jahren lebendig

waren, als Horaz die Römeroden schrieb, Erlöserwartung
und Bewusstsein tiefen Verfalls, das Bewusstsein, einer Endzeit

anzugehören, nebeneinander hergehen und sich gegenseitig

bedingen. Weil die Verzweiflung so ungeheuer ist, ist
auch die Hoffnung, die sich an den Soter Augustus, den

Friedenskaiser, knüpft, so mächtig.
So enthalten die Römeroden, diese grossartige

Selbstdeutung der augusteischen Zeit, pessimistischer, härter als

die Aeneis, wie in einem Strahlenbündel zusammengefasst
die wichtigsten Motive der horazischen Dichtung, die alle

zugleich griechische Motive sind, die ins Horazisch-Römische
umgeformt werden: Erlöserhoffnung und ein Schuldbewusst-
sein, das dem christlichen Sündenbewusstsein präludiert,
platonische Deutung des Schicksals der Staaten und
Staatsmänner, epikureische Heilslehre und stoische Römervirtus. In
der Mitte des Ganzen aber steht Horaz der Dichter, schon

in der Form der alkäischen Strophe zum Ausdruck bringend,
dass er wie Alkaios politische Mahnrede und die Aufforderung,

den Augenblick weise und fröhlich zu geniessen, vereinen

möchte, neben dem Herrscher stehend, so wie bei Pindar
der Dichter dem König an Rang gleich ist (N. 4, 83 ff), neben



HORAZ 115

Augustus nicht als Panegyriker, sondern als einer, der Freude
und Erquickung in der pierischen Grotte bringt, und vor
allem als einer, der das 'lene consilium' erteilt, als Vates und
Warner, als Mittler der heilenden Kräfte, die die Musen
spenden. Dieses Bild des Dichters und diese Bedeutung des

Musischen als der ordnenden, sänftigenden, das Dämonische
überwindenden Kraft - eine griechische Urüberzeugung, die
Plato in den Gesetzen verkündet hat - schwingt im Mythos
der vierten Römerode gleichsam aus in der Hervorhebung
des Dichtergottes Apoll,1 der den Bogen niemals von der
Schulter nimmt, der sein Haar im Tau der castalischen Quelle
wäscht, der nur durch die stille Gewalt seiner göttlichen
Gegenwart die Giganten bezwingt, so wie bei Virgil im
ersten Aeneisbuch Neptunus als der Gott erscheint, der den
Aufruhr der Elemente durch die stille Majestät seiner Erscheinung

bändigt.2 Die ruhige Gestalt des Gottes aber, erhabenes

Symbol des Musischen und der horazischen Dichtung, ist
der griechische Apoll des Olympiagiebels, die siegreich
herrliche, klärende, ordnende Kraft, die durch die Macht seines

Daseins das Dämonisch-Chaotische bändigt, der griechische
Gott in der römischen Ode: Sinnbild der Kräfte, die der
Dichter Horaz von dort in unsere Welt hinüberleitete.

I. In dem Nebeneinander von Jupiter und Apoll im Mythos kehrt gleichsam
das Nebeneinander von Augustus und Horaz in der Mitte des Gedichtes
wieder. Andererseits ist Apoll der besondere Schutzgott des Kaisers selbst,
so dass von dieser göttlichen Gestalt die Fäden nach beiden Richtungen
laufen. 2. Pöschl, Die Dichtkunst Virgils, Wien 1950, S. 33 f.



n6 VICTOR PÖSCHL

DISCUSSION

M. Rostagni: Ho ascoltato con vivo interesse e profitto questa

esposizione; la quale mi e sembrata soprattutto persuasiva in quanto
penetra negli intimi motivi della poetica oraziana, superando la

scolastica considerazione dei modelli e mostrando come questi
abbiano avuto in generale, per il poeta, valore casuale e accesso-

rio. Solamente una osservazione mi sia permcsso di fare: ed e che,

a mio awiso, il Sig. Pöschl troppo risolutamente esclude il
concetto di uno svolgimento in Orazio, svolgimento che a me invece
sembra manifesto, anche e soprattutto in relazione al problema dei

modelli o della imitazione in generale. Infatti negli Epodi (spe-
cialmente nei piu antichi e caratteristici di essi) sono visibili i segni
della immaturitä artistica congiunta con una dipendenza ancora

piuttosto servile dai modelli: un mondo di odii, di istinti brutali
ed eccessivi, di passioni violente, non bene assimilato dalla sin-
ceritä del sentimento ne dominato dal frcno dell'arte, come se

quelle passioni violente l'autore non le sentisse veramente ma vo-
lessc sentirle per deliberato proposito, per effetto di scuola, per
imitazione (questo e il punto) di Archiloco, di Ipponatte, ecc. Il
progressivo svolgimento di Orazio, che e per culminare nelle Odi
e nelle Epistole, consiste nell'elevarsi e distaccarsi da quel mondo
della brutalitä e della insinceritä, della posa e dell'enfasi, e quindi
anche nel liberarsi dalla imitazione dei modelli, i quali diventano
solo piü moventi di ispirazione e di suggestione.

M. Pöschl: Sie haben gewiss damit recht, dass eine Entwicklung
bei Horaz stattgefunden hat. Ich bin auf die frühen Gedichte und
die Bedeutung dieser Entwicklung nicht deshalb nicht
ausführlicher eingegangen, weil ich an eine solche Entwicklung nicht
glaube, sondern weil im Rahmen eines Vortrags nicht alle Fragen
behandelt werden können. Aber es ist zumindest wahrscheinlich,
dass die Nähe zu den griechischen Gedichten in Ton und
Gedankenführung in einigen Epoden grösser ist, als in den Oden, wo
die Gedichte der griechischen Lyriker, sofern sie überhaupt als



HORAZ 117

Vorbild in Betracht kommen, nur den Ausgangspunkt bilden,
aus dem sich dann etwas entwickelt, das über die griechischen
Vorlagen weit hinausreicht, wie z.B. in der Ode Vides ut alta.

Was ich über die Gefahr des Konstruierens einer Entwicklung
bei Horaz sagen wollte, richtete sich mehr gegen die in der Horaz-
erklärung üblichen Annahme einer äusseren Entwicklung, wie
man sie z.B. bei Heinze findet, wenn er argumentiert, die sechste

Römerode müsse wegen ihrer pessimistischen Haltung vor Ac-
tium geschrieben sein, während Horaz dann später eine viel
positivere Haltung zu Augustus gefunden habe, wobei freilich
unerklärt bleibt, weshalb Horaz diese Ode in den Zyklus der
sechs Gedichte überhaupt einordnete.

Was aber die künstlerische Entwicklung betrifft, auf die es

uns vor allem ankommt, so ist allerdings zu sagen, dass wir im
Unterschied zum «Virgilio minore» bei Horaz Gedichte einer
unvollendeten Frühstufe nicht haben, sondern dass alle Gedichte,
auch die Epoden, einer strengen Auswahl unterworfen wurden
und in manchen Stücken eine erstaunliche Reife zeigen. Für die 17.

Epode würde ich zugeben, dass dem Gedicht eine gewisse Kälte
anhaftet. Aber ich bin nicht sicher, ob diese Kälte mit Unfertig-
keit und mangelnder Vollendung gleichzusetzen ist. Sie könnte
auch gewollt sein.

M. Bayet: J'ai ete tres frappe et instruit par l'expose de M.
Pöschl, ä la fois par sa comprehension synthetique d'Horace et

par le sentiment de ses diversites. J'insisterais seulement davan-

tage sur les differences d'atmosphere historique. Les Epodes ont,
ä cet egard, un double interet. Horace est psychologiquement
attire vers Archiloque: il reconnait en lui l'amertume et la revolte

que suscite en une äme delicate la barbarie sociale resultant des

luttes civiles. Mais, d'autre part, il represente un des efforts faits

pour renouveler la satire romaine depuis que des mesures legales

(Loi Cornelia, loi Julia) avaient coupe court ä la liberte lucilienne

et interdit les attaques personnelles. Qu'Horace, pour ce faire,
soit alle vers un semi-lyrisme, de forme tres hellenique, contrastant

par la brievete de chaque piece et le soin apporte ä la facture avec



118 DISCUSSION

l'abondance lächee de Lucilius, cela peut tenir ä son gout
personnel; mais aussi ä la maturation rapide d'une litterature qui me-
lait les lemons de ralexandrinisme recent et l'attachement scolaire

aux modeles grecs classiques.

Un autre probleme est celui de la combinaison, ou de l'equilibre,
dans Horace, d'une attitude epicurienne et d'un esprit stoicien

et politique, dans les Odes dites Romaines. En ce qui concerne

l'epicurisme, je pense, avec M. Pöschl, qu'il s'agit moins d'une
conviction personnelle d'Horace que de la repercussion plus
generale d'un etat social. La lassitude et les hasards des guerres civiles

pouvaient conduire au pessimisme: dont les traces sont norn-
breuses chez les ecrivains pre-augusteens (Virgile et Tite-Live
entre autres). Iis invitaient aussi ä une reflexion anti-providentia-
liste, socialement sceptique, portee vers le detachement, le sens

(tres poetique en fait) de l'instant et la jouissance personnelle.
Mais comment accorder ces tendances avec des vues politiques
plutot stoi'ciennes, dont nous n'avons pas le droit de supposer
qu'elles sont tout ä fait factices et de commande? Faut-il comparer

la position - sur le plan moral - de Seneque, qui, un siecle

plus tard, en une periode egalement, bien que difleremment, dan-

gereuse, cberchera appui et sur l'une et sur l'autre des deux philosophies

Mais cette attitude est romaine, non pas grecque. Le curieux,
le savoureux dans Horace, c'est qu'il combine egoisme et sens ro-
main sous une forme volontairement et naturellement hellenique.

M. Wilkinson: Important issues have been raised; perhaps I
might develop two of them. It is a mistake to label the mature
Horace as Stoic or Epicurean. True, in his early years Epicureanism
was fashionable, and he alludes with approval in Satires i, 5, to
Lucretius' poem. But in the first Epistle, when he professes to be

intent on philosophy rather than poetry, he claims to be

Nullius addictus iurare in uerba magistri.

Though he had much of the Epicurean in his nature, he had a

vein of public spirit already apparent in the Satires and Epodes,
and a positive interest in morality which made some aspects of



HORAZ 119

Stoicism congenial to him; and this side was encouraged by his

association with Maecenas and Augustus. So that in Iris mature
period he emerges as an eclectic, drawing freely on the ideas of
the various philosophies to build up a private philosophy of his

own. Since he was not an integrated character, this is apt to
resemble a succession of moods rather than a philosophy; but the

resultant set of opinions is something which reflects his own
personality. He will not commit himself to any orthodoxy.
Logical consistency is thus sacrificed to personal sincerity. This

approach to philosophy is Roman and not Greek. Horace shares

it with Cicero. This may account for his peculiar appeal to the

English. The average Englishman is a Protestant by nature,
preferring to form his own often irreconcilable opinions rather than

accept a more logical system worked out by some authority which
does not completely reflect his instinctive response to things. Thus
the Church of England has no rigid set of dogmas, but leaves

room for wide differences of opinion.
In his treatment of the Canidia Epode (17) M. Pöschl seemed,

if I understood him, to be taking Horace rather too seriously in
attributing symbolic significance to it. The poem is a jeu d'esprit.
This is proved, if proof be needed, by the mocking irony of
the poet's suggested palinode (39-52), which, if the situation

were in any way real, would be the best way to ensure the failure

of the appeal for mercy. I take it that the 5th and 17th Epodes

are purely literary pieces, mimes in the iambic vein, powerful
studies in horror, hatred, denunciation, mockery, macabre. Their

counterpart, as Housman pointed out, is the Ibis of Ovid.
M. Pöschl: Der Eklektizismus bei den Römern beruht auf ihrer

Neigung, von ihren eigenen praktischen Lebensbedürfnissen

auszugehen und die philosophischen Gedanken, die sie bei den

Griechen vorfinden, ganz in den Dienst dieser Bedürfnisse zu
stellen. Es macht ihnen dabei nichts aus, Formulierungen ganz
verschiedenen philosophischen Systemen zu entnehmen und diese

Systeme miteinander zu verquicken. Ihnen geht es um die Einheit
des Lebens, nicht um die Einheit eines philosophischen Gedan-



120 DISCUSSION

kengebäudes. Die Übereinstimmung der Römer mit den
Engländern auch in diesem Punkt ist in der Tat frappant und der

Hinweis auf die undogmatische Haltung der englischen Kirche
sehr aufschlussrcich.

Das Lustig-Humoristische der 17. Epode möchte ich keineswegs

leugnen. Aber ich glaube, das darf uns nicht hindern, auch

noch das andere zu sehen, das in dem Gedicht ebenfalls

mitschwingt. Es scheint mir da doch ein Unterschied zur fünften
Epode zu bestehen. Dieses Gedicht ist eine grossartige Zauberszene,

ein literarisches Bravourstück. In dem Schlussgedicht aber - es

ist bei Horaz ja nicht gleichgültig, an welcher Stelle ein Gedicht
steht - scheint mir der Dialog zwischen dem Dichter und der

Hexe bei allem Scherzhaften auch sehr Ernstes zu enthalten. Die
Canidia, die die lukrezischen Höllenbüsser anführt und den Dichter

mit ihnen vergleicht, ist nicht ganz die gleiche Hexe wie
die der fünften Epode.

M. Boyance: J'ai beaueoup goüte cet expose infmiment penetrant
et delicat et je donne raison ä Monsieur Pöschl pour 1'essentiel.

Je pense notamment avec lui qu'il faut prendre Horace, Horace

lyrique, tres au serieux. L'homme est tres spirituel: ce n'est pas

une raison pour ne pas reconnaitre la grandeur du poete. Toute-
fois il a ete conduit ä son ceuvre par des mobiles divers et il ne
faut pas exclure les mobiles purement litteraires. S'il ecrit des

epodes et des odes, ce n'est pas settlement parce que personne n'en
avait encore fait ä Rome avant lui, que le genre etait nouveau.
Tout de meme il faut nous souvenir qu'il a hesite d'abord pour
savoir s'il n'ecrirait pas en grec, s'il ne se joindrait pas aux bataillons
innombrables des poetes grecs. Quirinus est apparu fort oppor-
tunement pour sa carriere litteraire en le detournant vers la poesie
latine. Le conseil a ete excellent du point de vue pratique. Mais

j'accorde tout de suite que ces mobiles purement litteraires

n'expliquent rien completement ni meme principalement. Monsieur

Pöschl a bien montre que le choix d'Archiloque ou d'Alcee

comme modeles vient des affinites qu'Horace a reconnues entre
leur temperament et le sien.



HORAZ 121

Autre remarque. Peut-etre faudrait-il insister davantage sur ceci,

que les Grecs ont enseigne ä Horace la haute idee qu'il se fait de

son art, ce qui s'exprime notamment en lui par le recours fait
dans les Odes aux mythes des Muses. La mission du poete, les

vues theoriques sur l'inspiration, c'est la une dette importante
d'Horace ä ses modeles grecs et lui-meme sans doute nous aurait
defendu de la sous-estimer, avec cette noble gratitude qui lui est

propre. - L'interpretation que vous avez donnee de l'epode xvii
est bien seduisante! - Autre remarque encore. Je crois, malgre
les reserves faites par Monsieur Wilkinson, qu'Horace pratique
souvent une sorte de confession indirecte; on ne peut la reduire

a un simple jeu et il y a du serieux, quand dans telle satire Horace

se fait donner la le^on par son esclave Davus. En realite l'attitude
ainsi prise est complexe; il faudrait recourir a la psychologie du

dcguisement, de la mascarade. Horace consent a etre lui-meme

sous la protection du masque. En mettant les reproches qu'il
s'adresse dans la bouche de Davus, il nous laisse dans le doute

pour savoir s'il les avoue pour fondes, s'il les prend ä son cornpte.
Pour ce qui est de l'inspiration philosophique d'Horace, Monsieur

Wilkinson a parle des etudes d'Horace ä l'Academie. Elles

ont du 1'incliner en effet a l'eclectisme, mais il faut noter que c'est

un eclectisme qui ramenait dans la voie du stoicisme et du dogma-
tisme, qui se partageait entre Piaton, Aristote et la Stoa, mais qui
etait resolument hostile ä l'epicurisme. De sorte que le penchant
d'Horace pour celui-ci ne lui doit rien. Peut-on parier verita-
blement d'une evolution philosophique d'Horace? Ses tendances

diverses correspondaient ä des cotes divers de sa personnahte, sur

lesquelles les circonstances mettaient tour ä tour l'accent. Pour
ce qui est de l'influence epicurienne j'aimerais demander une

precision. Devons-nous lui rattacher tout ce qui se He au theme
de Yotium Ciceron abonde en reflexions sur Yotium, Seneque ecrira

un De otio.

On le voit, il s'agit de preciser certaines nuances plutot que de

contester quelque point fondamental de l'expose penetrant que
nous avons entendu. Au total, je suis frappe, malgre la diversite



122 DISCUSSION

des influences, malgre les fluctuations des evenements, de 1'unite
d'Horace. Entre les deux faces de sa personnalite, la familiere et la

civique, il y a des elements communs essentiels et par exemple
son sens de l'ordre et son idee de la mesure.

M. Pöschl: Das rein literarische, sozusagen artistische Element
der Horazischen Dichtung ist in meinem Vortrag nur am Rande
berührt worden. Umsomehr freue ich mich, dass es jetzt zur
Sprache kommt. Das gleiche gilt von dem eminent wichtigen
Gedanken, dass die horazische Vorstellung von der Mission der

Kunst ohne die Griechen nicht zu denken ist. Das aber, was Sie

über die Psychologie der Maske gesagt haben, ist für den Horaz
der Satiren und Episteln entscheidend wichtig, der sich mit
diskreter Ironie in immer neuen Masken verbirgt und deshalb

auch so schwer zu fassen ist. Ein schönes Beispiel für dieses Spiel
mit der Maske ist die Maecenasepistel Quinque dies (epi. i, 7).

Da wird die Geschichte von Volteius und seinem Gönner Philippus

erzählt. Der schenkt ihm ein Gut, das ausgerechnet in den Sa-

binerbergen liegt, aber dort erlebt er Katastrophe auf Katastrophe,
bis er schliesslich nach Rom gelaufen kommt und seinen Herrn
bittet: vitae me redde priori. Natürlich ist Philippus nicht Maecenas

und Volteius nicht Horaz, aber der Reiz des Gedichtes

hegt doch darin, dass diese Figuren zugleich auch Masken des

Dichters und seines hohen Gönners sind.

Otium ist natürlich ursprünglich kein epikureischer, sondern

ein römischer Begriff, der sich schon früh mit Wertgehalt füllt.
Der Wille zur Kultivierung des persönlichen Lebens ist mit
diesem Begriff eng verbunden, der ein Hauptanhegen der geistigen

Ehte Roms zumindest seit der ausgehenden Republik und
in der augusteischen Zeit ist. Die epikureische Philosophie aber

bietet die Möghchkeit, diese Seite des römischen Daseins am
besten zu formulieren und am wirksamsten theoretisch zu
rechtfertigen.

M. Klingner: Mein Einverständnis mit dem Vortrag brauche

ich nicht eigens zu betonen. Wer das kennt, was ich über Horaz
geschrieben habe, weiss, wie nahe wir auf diesem Gebiete ein-



HORAZ 123

ander stehen. Darf ich meinen Dank durch einige Fragen
ausdrücken? Sie sagten am Anfang, der junge Horaz habe in Athen
griechische Frauen singen hören. Ist das für den späteren Dichter

wichtig
M. Pöschl: Ich wollte sagen, dass Horaz mit der griechischen

Welt und gewiss auch mit griechischen Frauen in Berührung
kam, aber dass wir darüber nichts wissen können.

M. Klingner: Dass Horaz gern eigene Angelegenheiten in
Bildhaftes, Objektives, allgemein Gültiges verwandelt habe, ist ein

richtiger Leitgedanke des Vortrages. Bei der Auslegung des

Gedichtes Vides ut alta ...(1,9) habe ich freilich Zweifel gehabt.
Geht es nicht zu weit, nicht nur den Winterschnee am Anfang
mit dem Winter des Lebens, sondern sogar mit dem Tode und
der Furcht vor dem Tode zusammenzubringen?

Bedenken habe ich auch, die Canidia-Epode 17, die stoischen

Strafreden, die er in zwei Satiren (2, 3, 7) gegen sich richten
lässt, und die angeführten Stellen des Briefes Quinque dies tibi

pollicitus (1, 7) als Zeugnisse für die «Abgründe in der Seele des

Horaz» zu nehmen und die Briefe 1, 8 und 1, 11 so autobiographisch

zu verstehen wie es Heinze getan hat, als Äusserungen
eines verstimmten Innern. Canidia lasse ich beiseite. Die stoischen

Tiraden gegen Horaz sind dadurch ironisiert, dass sie

Taugenichtsen in den Mund gelegt sind, und wenn doch Beherzigenswertes

darin zu Worte kommt, so ist doch dem Leser höflich die

Freiheit gelassen, sich entweder mehr dieses in aller Stille zu Ge-
müte zu führen oder über das fröhlich-dreiste Drauflos- und
Vorbeireden einer taktlosen Borniertheit zu lachen. In den Briefen
aber kommt es auf die Rolle an, die Horaz übernommen hat,
sich und anderen mit dem Rüstzeug der Philosophie zu einem
rechten Leben zu verhelfen. Zu dieser Rolle gehört es, dass der
Schreibende Fehler, die er an sich sieht, zu bessern, Gebrechen

zu heilen sucht, aber nur, um anderen Anteil an solcher Erziehung
seiner selbst zu geben, nicht etwa, um ihnen Einblick in sein

Inneres zu geben. Nur um auf eine wichtige, sittliche Aufgabe
hinzuweisen, beschuldigt er sich eines Fehlers. Weil die Beschuldi-



124 DISCUSSION

gung Mittel zum Zweck ist, braucht man ihr keinen übertriebenen

Eigenwert zuzuschreiben. - Endlich ein Einwand zu dem, was
über den Eingang der dritten Römerode gesagt wurde. Das

stoische Ideal innerer Unabhängigkeit wird dort gegenwärtig.
Denkt Horaz auch an die Möglichkeit des inneren Widerstandes

gegen Augustus und seine Helfer > Der Gang des Gedichtes (9 ff.)
spricht dagegen und ausserdem das Verhalten zu Augustus in
den Römeroden überhaupt. Nur das ist festzuhalten, dass in den

Römeroden - besonders in der ersten - Ordnung oder Unordnung

des Innern über das rechte Verhalten auch der Bürger
untereinander im Gemeinwesen entscheidet. Avaritia und luxuria
werden nicht wie bei Sallust wegen ihrer verderblichen Folgen
für den Staat verurteilt, sondern wegen der seehschen Leiden,
die sie bringen. Hierin und in der Berufung auf stoische Ideale

der Individualethik, allgemeiner ausgedrückt: in der entscheidenden

Rolle der inneren Instanz, liegen Motive, die sich später,
im ersten Jahrhundert der Kaiserzeit, gegen die herrschende

Macht wenden konnten.
M. Posch!: Für «Vides ut alta» möchte ich ebenfalls die

Einengung auf den Tod ablehnen. Ich wollte nur darauf hinweisen,
dass der Gedanke der Vergänglichkeit auch in den Bildern und

Metaphern des Gedichtes anklingt und dass gerade diese Bilder
kraft der - gewiss schwer fassbaren, schwebenden - Beziehungen,
in denen sie zueinander stehen, über das Konkret-Gegenwärtige
hinauszuweisen scheinen. Was die «Abgründe» in Horaz betrifft,
so wollte ich sie, wenn überhaupt, nur in der 17. Epode, nicht
auch in den erwähnten Satiren und Episteln sehen. Das Bekenntnis
der Schwächen des Horaz ist gewiss von der Absicht geleitet,
dem Hörer und Leser dadurch die Umkehr zu erleichtern. Es ist
die Diatribenlialtung: «Auch ich bin ein schwacher Mensch,

komm, wir wollen es gemeinsam versuchen». Auch bei Seneca

begegnen wir dieser Haltung des Lehrers und Helfers, der sich

selber als einen Fehlenden und Schwachen sieht. Trotzdem dürfen

wir hierin doch auch Persönliches sehen, aber sicherlich darf
Horaz nicht zu wörtlich genommen werden. Gerade auch hier



HORAZ 125

gilt, dass das Konkret-Einmalige zum Allgemein-Bedeutsamen
erhoben wird.

M. Klingner: Nach der Horaz-Vorlesung kam einmal ein
Student zu mir und fragte: «Finden Sie nicht, dass Horaz sehr

egozentrisch ist;» Daran kann einem der wesentliche Unterschied
klar werden. Horaz hat sehr verschiedene, aber nur solche Formen
der Dichtung gewählt, die es ihm erlaubten in eigener Person

zu sprechen. Er hat seine Person mit sichtlicher Freude ins Spiel

gesetzt. Aber er hat sein Ich, hat die privatesten Angelegenheiten
seines Inneren zu ergründen und darzustellen nicht für interessant

gehalten, wenn nicht etwas Exemplarisches dabei zur Sprache
kam.

M. Pöschl: Gewiss kann man sagen, dass Horaz nicht in sich

selbst verhebt ist, nicht mit sich selbst kokettiert.
M. Klingner: Er ist sich selbst nicht interessant.

M. Bayet: Oui, si Ton veut. C'est affaire de nuance. Je crois

reconnaitre cependant une complaisance ä soi-meme, le plaisir
de se sentir vivre different des autres, et en quelque fa9on superieur
ä eux. Horace a le goüt natif de faire la leepon aux autres en se

l'appliquant de biais ä soi-meme. C'est de l'humour ä quadruple
fond. Comme il est net dans les Satires «stoiciennes»: lui n'est pas
stoi'cien: il voudrait peut-etre essayer; d'autres le sont, grotesque-
ment; peut-on mieux faire?

M. Boyance: Monsieur Klingner a developpe cette idee que la

paix interieure de Fame qu'Horace cherche ä etablir en combat-

tant les passions serait un trait specifiquement romain; la paix
interieure apparaitrait comme une condition de la paix de la cite;
l'ordre dans Fame et l'ordre dans l'etat seraient bees. Certes ce

lien existe chez Horace. Mais ne fait-il pas songer ä Platon plus

qu'ä l'esprit romain? On pense ä la Republique, ou la structure de

la societe correspond ä la division des parties de Fame, ou la

justice doit regner ici et lä. Par Ciceron Horace se relie ä Platon.

Pour comprendre l'otium cum dignitate de Ciceron, il faut se placer

tour ä tour au point de vue de la cite et ä celui de l'individu,
des fins que poursuit celle-lä et de Celles que poursuit celui-ci.



126 DISCUSSION

En tout cela l'ethique politique romaine me parait s'etre mise ä

l'ecole des Grecs, de Piaton et aussi d'Aristote.
M. Klingner: Ja, bei den Römern haben Cicero und Horaz in

den Römeroden das verstanden, was bei den Griechen Piaton
erreicht hatte, nämlich den Rückgriff auf innere Verhältnisse

im Menschen beim Nachdenken über den Staat.

M. Pöschl: Dass in der ersten Römerode die Ordnung des

Inneren als das wichtigste und als wesentliche Bedingung für
die äussere Ordnung erscheint, darin besteht wohl Übereinstimmung.

Eine gewisse Divergenz besteht vielleicht hinsichtlich des

Anfangs der dritten Römerode. Elier ist meiner Überzeugung
nach der pohtische Zusammenhang ganz deutlich. Man kann das

nur politisch verstehen. Heinze glaubt, dass hier das Vorbild
des Sokrates hineinspiele, der Bezug auf den Tyrannen und das

Volk aber ganz unverbindlich sei. Gewiss spielt die Erinnerung
an Sokrates hinein-das griechische Vorbild dient auch hier
dazu, dem eigenen Anliegen Würde zu geben -, aber auch die

Beziehung aufCato ist nicht zu verkennen. Es wird hier offensichtlich

auf Situationen angespielt, wo es darauf ankommt, Festigkeit
zu zeigen, wo es gilt, an der Verteidigung des Rechts mit
unerschütterlicher Treue festzuhalten. In den Versen wird also

tatsächlich der Gerechte im Zusammenstoss mit den Machthabern

gezeigt, und die Grösse auch des scheiternden, ja des untergehenden

Politikers wird rühmend hervorgehoben. Allerdings schwenkt
das Gedicht hier um: von dem grossartig Scheiternden wendet
es sich zu den grossartig Triumphierenden, zu denen, denen ihre
constantia den Olymp geöffnet hat, und beide scheinen ihre Grösse

der gleichen moralischen Kraft zu verdanken. Aber es ist doch sehr

bezeichnend, dass der Widerstand gegen die Macht am Anfang
der Ode so stark und mit solcher Leuchtkraft herausgehoben
wird. Hier wird der Mann gefeiert, der stark genug ist, sich,

wo es nottut, auch den Machthabern gegenüber zu behaupten.
Nicht Konformismus, sondern Charakter wird gefordert. Dass

dies ganz ohne mögliche Beziehung auf Situationen der Zeit
gesagt sein sollte, wie Heinze wollte, vermag ich nicht zu glauben,



HORAZ 127

wenn auch eine beabsichtigte Spitze gegen Augustus um so

weniger vermutet werden darf, als Augustus selbst im Folgenden

gefeiert wird. Aber diejenigen, die festgebbeben sind, auf welcher
Seite immer sie standen, werden bewundert, und gerade die

Allgemcingiiltigkeit der Aussage schbesst die MögHchkeit ein,
dass solche Situationen sich wiederholen könnten.

M. Klingner: Damit kann ich einverstanden sein.

M. Wilkinson: May I go back to what M. Klingner said about

Horace being ego-centric; It seems to me that there are two
widely differing kinds of ego-centric person. The first is so
absorbed in self as to have no thought for other people; the second,

through constant introspection, learns a lot about human nature,
and is thus in a position to help others. Horace belongs to this

latter class.

With regard to the Roman Odes, Solmsen has pointed out
that the probably early ode hi, 24 (Intactis opulentior is like
a programme-poem for them. It combines several of the themes

later elaborated in them. But the second Roman Ode seems

to be based on Simonides. The part about uirtus and the part
about silentium, otherwise apparently unconnected, have this in

common, that each contains a hne that is a translation of an

extant line of Simonides,

mors et fugacem prosequitur uirum
and

est et fideli tuta silentio

merces.

An American scholar, Oates, has argued, plausibly to my mind,
that this poem is based on a lost poem of Simonides on civic

virtue, to which other extant fragments might well belong.



JO*.


	Horaz

