Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 2 (1956)

Artikel: Horaz
Autor: Pd6schl, Victor
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660816

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111
VICTOR POSCHL

- Horaz






HORAZ

D= Dichtung des Horaz ist zugleich Selbstbekenntnis und |
Lchre, personlich und reprisentativ, aus der individuellen
Erfahrung erwachsen und traditioneller Prigungen sich be-
dienend. Die griechischen Versmasse, die grizisierenden Wen-
dungen und Syntagmata, die Anspielungen auf Vorbilder der
griechischen Poesie, die Bilder und Mythen der Griechen, die
Wiirde, die der Dichter bei ihnen hatte, die Vorstellungen
ihrer Religion und Philosophie: die ganze durch die Tradition
geheiligte griechische Formen- und Ideenwelt ist es, die seine
Dichtung reprisentativ, iiberpersonlich, zeitlos macht, die
sic in eine hohere Sphire erhebt. Aus dem Abstand zwischen
seinem eigenen konkreten Dasein und der Welt der griechi-
schen Gedanken und Gestalten® gewinnt Horaz die Spannung
zwischen dem personlich Gelebten und dem Reprisentativ-
Giiltigen, zwischen Lebenswirklichkeit und Dichtung. Aber
diese Spannung, diese Distanz besteht nur, wenn wir an
die Entstehung seiner Gedichte denken, an den gestalt-
bildenden Prozess, die form- und geistesgeschichtlichen Vor-
aussetzungen, die seine Schopfungen so reizvoll machen.
Im Gedicht selbst ist das Gelebte und das Gestaltete, das
Personliche und das Uberkommene zu einer Einheit ver-
schmolzen, die sich nicht aufldsen lisst. Jedes Gedicht gibt
sich als Ausschnitt aus dem Leben des Dichters, das in re-
prisentativen Augenblicken festgchalten erscheint. Von hier
kommt die eigentiimliche Schwierigkeit der Deutung, das
Schwanken der Interpreten: siec wollen entweder, von dem
goethisch-modernen Begriff des Erlebnisgedichtes getiuscht,
von dem wir uns so schwer 16sen konnen, iiberall das « Er-

1. Neben den griechischen Vorbildern haben natiirlich die rémischen eine
ganz dhnliche Bedeutung, von denen Lucilius und Lucrez wohl die wich-
tigsten sind. Uber die Umformung lucrezischer Motive vgl. meinen Auf-
satz Die Otiumode des Horaz, der demnichst im Hermes erscheint.



94 VICTOR POSCHL

lebnis» schen, den Widerhall von Zeitereignissen, den schop-
ferischen Moment, in dem der Dichter gleichsam mit flie-
gender Feder seine Impressionen zu Papier bringt, oder aber
sie sprechen von Stilisierung, von konventionellen Ziigen,
bei denen man nicht an konkrete Vorstellungen und per-
sonliche Bekenntnisse denken diirfe.* Beide Wege der Deu-
tung sind Irrwege: wir diirfen weder das unmittelbar Erlebte
noch das Unverbindlich-Konventionelle, Stilisierte, Nur-
Artistische als den Schliissel zur Interpretation des Horaz
anschen. Das scheinbar spontan Erfahrene enthiillt sich als
wohl {tiberlegte, vielschichtige Gestaltung. Das Spiclende,
phantasievoll Schweifende, traditionell Gebundene erweist
sich voll tiefer personlicher Beziige. Der Flug der Matiner-
biene von Bliite zu Bliite ist von einem Richtungssinn
geleitet, der in der Persdnlichkeit des Dichters seinen Ur-
sprung hat. Bekenntnis des eigenen Wollens und Urteilens,
Geniessens, Leidens und Triumens ist iiberall im Horaz,
auch dort, wo er sich am konventionellsten und griechische-
sten gebirdet. Eine der Aufgaben der Horazforschung ist es,
diese Bezichungen zwischen dem Uberkommen-Griechischen
und dem Personlichen, dem dichterischen Symbol und seinen
Bedeutungen und Aktualisierungen aufzudecken.

Die Aufgabe wird dadurch ungeheuer erschwert, dass wir
die griechischen Lyriker, die archaischen wie die hellenisti-
schen, die fiir Horaz am wichtigsten sind, und auch die
Schriften der hellenistischen Philosophen nur in Bruchstiicken
besitzen. Um sie mit Horaz vergleichen zu kénnen, miissten
wir mehr von ihnen haben. So stdsst unser Fragen an ent-
scheidenden Stellen ins Leere. Gleichwohl kénnen wir einiges

1. Beide Arten der Deutung finden sich in Heinzes Kommentar auf Schritt
und Tritt. So wird c. 1, 2 auf eine bestimmte Tiberiiberschwemmung zu-
riickgefiihrt, wo es sich doch um weit mehr als ein datierbares Naturereignis
handelt; c. 3, 6 wird als Ausdruck einer Stimmung gewertet, die nur vor
Aktium moglich war; c. 2, 16 geht auf eine Frage des Grosphus zuriick
usw. Kritik an dieser Art von Interpretation anlisslich von c. 2, 6 bei Kring-
NER, Philol. 1935, 285 f.



HORAZ 0$

aussagen und ich will versuchen einige Aspekte der Beziehun-
gen zwischen griechischer Form und personlichem Gehalt zu
beleuchten.

Das Hauptvorbild der Epoden war Archilochos,” ein Haupt-
vorbild seiner Oden Alkaios. In diesen frithen griechischen
Dichtern spiirte Horaz eine verwandte Kraft, eine Unbe-
dingtheit im Lebensernst und in der Lebensfreude, die er bei
den feinen, geistreichen, menschlich reifen und wissenden
hellenistischen Dichtern nicht finden konnte, die in der kul-
turgesittigten friedlichen Atmosphire des alexandrinischen
Hofes zu Hause waren. Wir spiiren, wie die Hinwendung
zur archaischen Dichtung der Griechen, wiewohl von den
Hellenisten selbst eingeleitet, von dem romischen Dichter
entscheidende Impulse empfing. Das Kraftvoll-Urspriing-
liche und irgendwie noch Barbarische der griechischen ar-
chaischen Dichtung wurde von dem Romer der Biirger-
kriegsgeneration als adiquater empfunden als das erlesene
Spiel der hellenistischen Dichter. Hier wehte ein Atem von
Meer und Kampf, Liecbe und Hass, in dem sich die eigenen
Erfahrungen spiegelten. Die griechische Welt im konkreten
Sinn: Athen, Kleinasien, Philippi, Meeresduft und Inselglanz,
Sturm und Seenot: das war die Welt, in der Horaz in
bildsamen Jugendjahren Erfahrungen machte, die sein Leben,
seine geistige Struktur, seinen Formensinn prigten. Kind
cines Landes, in dem die Spuren der griechischen Sprache
bis auf den heutigen Tag lebendig geblieben sind,? in der
Jugend selber griechisch dichtend, ist Horaz in seinen Grie-
chenlandjahren mit der griechischen Dichtung, der griechi-
schen Philosophie in unmittelbare Beriithrung getreten, hat
mit Griechen gelebt und wohl auch griechische Lieder aus

1. Von KLINGNER, Kunst und Kunstgesinnung des Horaz, Der Altsprachliche
Unterricht, Jg. 1951, S. 20, mit Recht gegen Puelmas einseitiges Hervorheben
des Kallimachos betont (Mario PueLMA PrwonkA, Lucilius und Kallimachos,
Frankfurt 1950). 2. Der Versuch HomMELs (Horaz, Heidelberg 1950, S.
14 ff.) den Vater des Horaz als Griechen zu erweisen, entbehrt jeder si-
cheren Grundlage.



96 VICTOR POSCHL

dem Mund griechischer Minner und Frauen vernommen,
deren Namen oder Gestalt, fiir uns unerkennbar, in poetischer
Metamorphose in manchen seiner Gesinge weiterleben mag.

Was den Horaz aber damals und noch mehr in den Jahren
nach Philippi bei den archaischen Dichtern ganz unmittelbar
ansprach, war vor allem der Mut und das Selbstvertrauen,
mit dem sie zum ersten Mal, ganz auf sich selbst gestellt, ohne
den befestigenden Riickhalt einer Gemeinschaft, sich gegen
cine Welt {iberkommener Konventionen zur Wehr setzten
und sich in ihr behaupteten. Die Situation, in der sich Horaz
befand, war der ihren verwandt. Er hatte es trotz seiner
niederen Herkunft verstanden, in den exklusiven Kreisen der
hohen romischen Gesellschaft in Athen festen Fuss zu fassen
und hatte unter Brutus, wohl in seiner cohors amicorum,
einen hohen militirischen Rang bekleidet. Mit der Schlacht
bei Philippi aber brach nicht nur diese Stellung in ein Nichts
zusammen, er verlor auch seinen viterlichen Besitz und er-
lebte den Zusammenbruch der Ideen, fiir die er gekdmpft
hatte. Eine tiefe Verzweiflung und Desorientiertheit muss
sich seiner bemichtigt haben. Und da fand er bei Archilochos
und Alkaios den Ausdruck dhnlicher Verzweiflung, dhnlichen
sich dennoch Behauptens, und dennoch das Leben Geniessens,
das Horaz selber in der Alkaiosode (c. 1, 32) formuliert hat,
um den griechischen Dichter zu charakterisieren:

ferox belli tamen inter arma . . . Liberum et Musas Veneremque
... canebat et Lycum nigris oculis nigroque crine decorum.”

Bei Archilochos fand er die Verachtung von Reichtum und
Macht: «Um Gyges goldnen Reichtum kiimmre ich mich
nicht und eine grosse Tyrannis begehr ich nicht». Auch von
hier aus, nicht nur von Epikur und der kynischen Diatribe,
fithrt ein Weg zu der horazischen Ablehnung der ‘prava
ambitio gravisque’ (s. 1, 6) und dem Gebet an den palatini-

I. Auch bei Alkaios finden wir dieses «dennoch» wenigstens dem Sinne
nach in dem tobdtwy AeldBwy ® @ile des Fragmentes 46b (Diehl).



HORAZ - 97

schen Apoll (c. 1, 31). Das programmatische Sichabsetzen
aber von den anderen Menschen und Berufen, das stolze
Bewusstsein, cin cigenes Lebensideal zu besitzen und zu er-
tiillen, das nicht jedem zuginglich ist, beriihrt sich ebenfalls
mit Archilochos (fr. 9: Wer auf der Menge Reden achten
wollte, gendsse nicht viel Erwiinschtes). Mit dem alexandrini-
schen Odi profanum volgus — Ideal, der pindarischen Vor-
stellung von der Auserwihltheit und Gottnihe des Dichters
und dem epikureischen Ideal des kleinen Kreises sich ver-
mischend wird es zum programmatischen Ausdruck einer
exklusiven Elite, die die augusteische Kulturgesinnung am
reinsten und giiltigsten verkorpert, eine in der abendlindi-
schen Geistesentwicklung immer wieder auftauchende Kul-
turhaltung antizipierend, die sich in Stendhals Motto aus-
driickt: to the happy few.

Schliesslich fand Horaz in den beiden frithen griechischen
Dichtern zwei gegensitzliche Elemente vereinigt, die sein
cigenes Dasein bestimmten: das Politische und das Person-
liche. Vielleicht konnten sie ihm vor allem aus diesem Grunde
als die grossen Vorbilder seines Dichtertums erscheinen.

Nicht also aus dusseren Griinden hat Horaz zu Archilochos
und Alkaios gegriffen, nicht weil, wie man wohl gemeint
hat, diese Art von Lyrik noch nicht von den rdmischen
Dichtern « behandelt» war, sondern weil er ihnen etwas vor-
fand, von dem er sich unmittelbar angesprochen fiihlte.

Auch andere klassische Werke der romischen Literatur
sind aus der Begegnung mit griechischen Werken hervor-
gegangen, die aus einer analogen Lebenslage, einer analogen
Bedrohung entstanden waren. Man braucht nur an Cicero
zu erinnern, der, als er die Substanz der altrémischen Lebens-
und Staatsordnung in cinem Augenblick zu retten suchte, da
sie todlich bedroht und dem Zusammenbruch nahe war,
sich in seinem Staatsdialog der Hilfe Platos bediente, der in
einer ihnlich zerbrechenden Welt versucht hatte, den Sturz
aufzufangen und wesentliche Elemente der alten Polisord-



08 VICTOR POSCHL

nung zu retten." Wie Cicero den Plato, so las Horaz den
Archilochos und den Alkaios, weil er sie mit jener rémischen
Anteilnahme las, die das ‘tua res agitur’ erspiirte. Das von
innen heraus Lesen der exemplaria Graeca ist der Ursprung
der grossen romischen Literatur.

Wir haben bisher Archilochos und Alkaios zusammen ge-
nannt, weil sie vieles gemeinsam haben (Alkaios selber geht
ja auf Archilochos zuriick) und weil Horaz bereits in den
Epoden beide zu kennen scheint. Aber in den frithen Epoden
fand er sich stirker als von Alkaios von Archilochos angezo-
gen, von seiner Bitterkeit, seiner Cruditit, seinem Hohn.
Der Dichter der Schmihjamben ist es vor allem, der es ihm
angetan hat. Das Papyrosfragment tiber den Schift briichigen
von Salmydessos (fr. 79) kann uns einen Begriff davon
geben, wie wir uns die Schmihgedichte gegen Lykambes und
Neobule vorzustellen haben. Das Genre des Schmihge-
dichtes auf dic alternde Kokotte hat Archilochos inaugu-
riert (fr. 113) und Horaz hat in seiner Nachahmung (epo. 8)
eine Grausamkeit des Realismus erreicht, der in der Antike
kaum jemals iibertroffen wurde. Dass das gleiche archilo-
chische Thema bei Horaz einer anderen Behandlung fihig
ist, zeigt diec Ode “Uxor pauperis Ibyci’ (3, 15). Hier kommt
das Brutale und Gemeine des Gegenstandes nur verhiillt zum
Ausdruck: mit einer gewissen Diskretion wird an der Ge-
gengestalt der jungen Pholoe illustriert, was Chloris nicht
tun sollte. Nur am Schluss heisst es: «der Alten ziemen nicht
Zithern und Rosen und die Kriige, die bis zur Neige geleert
werden». Aber auch das sind Bilder, die mehr andeuten als
aussprechen. An dem stilistischen Unterschied, der zugleich
ein Wesensunterschied ist, kann man die Entwicklung er-
messen, die Horaz durchlaufen hat, oder vielleicht richtiger:
die beiden Méglichkeiten, die in ihm lagen: in der achten
Epode die unverhiillte Direktheit der Aussage, die von dem

1. POscHL, Romischer Staat und griechisches Staatsdenken bei Cicero, Berlin
1936, 172 ff.



HORAZ 99

unverhiillten Realismus der archaischen griechischen Lyrik
herkommt und dem oft ebenso unverhiillten, als Stilmittel
bewusst gesuchten Realismus der alexandrinischen Dichtung,
andererseits jedoch zugleich wohl Ausdruck einer romi-
schen Roheit ist, die wir sonst kaum bei Horaz finden, in
der Ode 3, 15 aber die verhillende, klassisch gedimpfte,
diskrete Andeutung, die nicht mehr das gegenstindlich Reale
als solches sucht, sondern es als Bild nimmt, als bedeutungs-
trichtiges Symbol, als Stellvertretung einer umfassenderen
Wahrheit. Am michtigsten aber ist das gleiche Thema
gestaltet in der Ode Parcius quatiunt (1, 25). Hier ist, ich
mochte sagen, beides: das Realistisch-Erbarmungslose und
das Tragisch-Symbolische in gleicher Weise zur hochsten
Intensitit des Ausdrucks emporgetricben. Grossartig ist die
Homogeneitit der Bilder, die Atmosphire von Nacht und
Sturm, die das Gedicht zu einer Einheit zusammenschliesst:
mit den immer selteneren Steinwiirfen an Lydias Fenstern
beginnt es, gipfelt dann in der Szene, wo der Thrakerwind,
Symbol zugleich der Leidenschaft, um die einsam Ver-
schmihte und von wilder Gier Gepeinigte weht, und in dem
Wind, der die trockenen Blitter davon trigt, klingt es aus.
Diese Atmosphire von Nacht und Grauen, Sturm und Herb-
stesdde, charakterisiert nicht realistisch ein Einzelschicksal,
sondern zeigt die ganze Gnadenlosigkeit des Verginglichen,
die erbarmungslose Kehrseite des epikureischen vixi (c. 3, 29),
das das Leben als endlich und verginglich, in dem Vergan-
genen selbst aber einen unverlierbaren Wert erblickt. Hier
ist nichts von dem Verschnenden der Erinnerung, nur gna-
denlose Verworfenheit, trostlose Leere. Das Archilochisch-
Barbarisch-Grausame ist hier immer noch lebendig, aber
zugleich zum Bedeutend-Tragischen, iber alles Einzelne hin-
aus Giiltigen emporgehoben. Hier ist jene Distanz crreicht,
von der wir zu Anfang sprachen, jene dichte, bezichungs-
trichtige Atmosphire, die sich kaum je in griechischer Dich-
tung findet, obwohl alles Einzelne von dort herkommt. Mit



100 VICTOR POSCHL

den Mitteln der Griechen wird das Griechische gesteigert
und erhdht.

Diese Verwandlung des Gegenstindlich-Konkreten zum
Symbolisch-Bedeutenden lisst sich auch an der Umformung
des Alkaios veranschaulichen. Um das zu zeigen, miisste
man die Gedichte Vides ut alta (c. 1,9) und O navis (1, 14)
als Ganzes interpretieren. Ich kann hier nur ein paar Andeu-
tungen machen. Das Winterbild Vides ut alta stet nive can-
didum Soracte enthilt, wie Wilkinson mit Recht erklirt,’
cine Bezichung auf den Winter des Lebens, auf ein Grund-
motiv also dieses Gedichtes. Zwar bleibt das Bild vollig im
Gegenstindlich-Konkreten einer bestimmten Situation wie
bei Alkaios. Zugleich aber erofinet sich eine weitere Per-
spektive. Und wenn der Dichter dann sagt: permitte divis
cetera, « wenn die Gotter einmal iiber dem siedenden Meer
die Winde glatt gestrichen haben, bis ihr Kimpfen zu Ende
kommt, dann bewegen sich die Zypressen und die alten
Eschen nicht mehr», so deutet dieses ‘cetera’ zwar wie das
‘cetera mitte loqui’ der 13. Epode auf Not und Bedringnis,?
Kriegsnot zumal (deproeliantis gehort in diese Sphire), aber
zugleich steht das Bild in inniger Bezichung zum Thema
des Gedichtes. Man wird es wohl nicht auf den Tod einengen
diirfen im Sinne des Goethischen « Uber allen Gipfeln ist
Ruh». Gerade weil es symbolisch vieldeutig ist, ist eine
solche Verengung nicht ratsam, aber dass eine merkwiirdige
Ubereinstimmung dieses Bildes mit dem Hauptthema des
Gedichtes, dem Thema von Jugend und Alter, Gegenwart
und Verginglichkeit besteht, dass der Wandel in der Natur
auch hier eine symbolische Bezichung heraufruft, ist in der
Tat nicht zu verkennen. Dass gerade die Cypressen, die
Biume des Todes, und die «alten» Eschen genannt werden,
fiigt das Bild mit jenem erstaunlichen Gefiihl fiir die Anglei-
chung der Bilder, die die augusteische Dichtung auszeichnet,

1. WikINSON, Horace, Cambridge 1951, 130. 2. Nach StrOUX, Philol.
1935, 323 ff.



HORAZ I01

in die Thematik des Gedichtes ein. Aus dem konkreten
Aufruf des Alkaios, die Unbilden des Draussen im behagli-
chen Drinnen beim Weine zu vergessen, das Leben trotzdem
zu geniessen, ist eine Philosophie der Verginglichkeit gewor-
den, die in immer neuen Metaphern umschrieben wird. Auch
in dem Gedicht 1, 14, der Navisode, ist der allegorische
Gehalt gegeniiber Alkaios gesteigert. Die neuen Papyrusfunde
haben wohl den Beweis erbracht, dass auch schon das Ge-
dicht des Alkaios allegorisch war, was man friiher bestritten
hatte. Das Schiff in Seenot deutet bei beiden Dichtern auf
die Bedringnis des Staates. Aber welche Fiille von Bezie-
hungen hat Horaz mit leiser Hand hinzugefiigt. Ich erinnere
an das: ‘non tibi sunt integra lintea non di’, wo die Ferne der
Gotter das gnadenlose Schicksal Roms beschwort, oder an
das ‘nil pictis timidus navita puppibus fidet’ (v. 14), wo darauf
angespielt wird, dass aller dussere Schein, alle Etikettierung
an dem Kern der Sache, dem furchtbaren Niedergang, nichts
andern kann. Auch hier haben wir wieder ein Beispiel fiir
die Neigung des Dichters, gleichsam moglichst wenig leere,
spielerisch indifferente Stellen zu lassen und alles Bildhafte
in den Dienst einer diskreten Aussage zu stellen.

Besonders wiren in dieser Hinsicht die Mythen bei Horaz
neu zu interpretieren, so die Rede des Kentauren Chiron in
der 13. Epode, die Teukerrede in der Ode an Munatius
Plancus (1,7), der Europamythos in 3, 27. In allen diesen
Fillen enthiillt erst der Mythos das Innerste des Gedichts. Die
furchtbare Kriegsnot und das Ende vor Troja sollen den
Achill nicht hindern, den Augenblick froh zu geniessen. Das
ist die Steigerung des Gedankens an Kriegsnot, auf den durch
horrida tempestas hingedeutet war. Uber die Teukerrede hat
R. A.Schroder” entscheidend Wichtiges ausgesagt. Von dem
«die andern preisen die herrlichen Griechenstidte, wir aber
lieben Tibur, trotzdem bleibt uns nirgends die Sorge fern»
steigert sich die Ode zu dem grosseren Schicksal des Teuker,

1. R. A. SCHRODER, Ges. Werke, Bd. s, 964, Bremen 1952.



102 VICTOR POSCHL

des Mannes, der nach langer Kriegsnot heimgekehrt, von
neuem die Heimat verliert, ein Zeitschicksal ganz offensicht-
lich, und dieser Ausgestossene, nach einem neuen Salamis
Verwiesene (wobei das arme Salamis im bewussten Kontrast
steht zu den herrlichen Griechenstidten des Anfangs) ist der
Extremfall des dennoch Gliicklichen. Der Mythos treibt das
Thema gleichsam auf die Spitze und ebenso wird in der
Ode 3, 27, was im Einzelnen noch zu zeigen wire, im Eu-
ropamythos schr geistreich das Schicksal ausgemalt, das der
ungetreuen Geliebten droht.

Doch kehren wir noch einmal zu den Epoden zuriick. Auch
hier ist der Weg vom Unmittelbar-Gegenstindlichen zum
Reprisentativ-Symbolischen bereits eingeschlagen. Ich will
hier nicht von der 13. und der 16. Epode reden, wo diese Ent-
wicklung den grossartigsten Ausdruck gefunden hat, sondern
von der letzten, der 17., diein den bisherigen Deutungsversu-
chen der Epoden ctwas stiefmiitterlich behandelt wurde. Ed.
Fraenkel hat seiner Abhandlung iiber das Pindargedicht 4, 2
(Heidelberger Sitzungsber. 1932) richtig erkannt, dass Canidia
eine Nachfahrin der Neobule des Archilochos ist, dass die
Hexe die Geliebte ersetzt und, wie man hinzuftigen darf,
iberbictet. Aber: Neobule ist eine reale Gestalt im Leben
des Archilochos, Canidia dagegen ist viel mehr als die Hexe
Gratidia aus Ncapel, deren Namen wir dem Porphyrio ver-
danken. Mag es sich hier ebenfalls urspriinglich um eine
wirkliche, nicht eine erfundene Figur handeln, so hat diese
Gestalt doch bei Horaz eine Bedeutung bekommen, die sie
tiber die Sphire des Naiv-Wirklichen hinaushebt, in der sie
die Erklirer sehen. Heinze nimmt das Gedicht ganz real:
«Canidia durch s. 1, 8 und epo. 5 aufs bitterste gereizt, wird
dem Dichter angedroht haben .. .». Er sicht nur das Vor-
dergriindige: die Bespottung der Hexe durch Horaz, seinen
liignerischen Widerruf, die Torheit der Canidia, die ihre
Grausamkeit, ihre Ausschweifungen, ihren Frevel bekennt,
den geistreichen Kontrast: Horaz widerruft, die Hexe klagt



HORAZ 103

sich selber an. Der ernste Hintergrund aber bleibt ihm ver-
borgen. In der ersten Hilfte des Gedichtes gesteht Horaz
nicht nur seine Schuld gegen Canidia ein, sondern er erklirt,
furchtbare Strafe fiir seine Taten empfangen zu haben. Und
worin besteht die Strafe: Verecundus color, die Rote der
Jugend und der Scham ist von seinen Wangen geflohen
(womit zugleich der Verfall in Stinde und Schuld angedeutet
ist) und sein Haar ist weiss geworden, er vermag vor aller
Bedringnis keine Ruhe zu finden und deshalb ist er zum
Widerruf bereit. Aber die Hexe kennt kein Erbarmen: die
Strafe fiir Horaz soll sein, dass er weiter in diesem Leben
verharren muss, dass er nicht im Tode, den er sich herbei-
schnt, Erlosung finden kann (v. 63):

ingrata misero vita ducenda est in hoc,
novis ut usque suppetas laboribus.

Noch in diesem Leben muss er die Qualen des Tantalus,
Prometheus und Sisyphus leiden. Durch die ironisch mimiam-
bische Verkleidung, dic vielleicht ebenfalls von Archilochos
stammen mag, schimmert hier ein Selbstbekenntnis des Horaz
durch. Die Unterweltsbiisser muss man im Licht der grossar-
tigen Deutung schen, die Lucrez im Anschluss an griechische
Vorstellungen,” am Ende des dritten Buches gibt (3, 9781t.):
Tantalus ist der von Todes- und Gotterangst Gequilte,
Tityos der Liebesgierige — fiir ithn erscheint in der Epode
Prometheus, dem ebenfalls der Geier an der Leber, dem
Sitz der sexuellen Gier, frisst — Sisyphos der Machtliisterne.
Schlimmer als die Holle sind die Qualen, die sich die Men-
schen selber in diesem Leben bereiten, und auch Horaz wird
von ihnen verzehrt:* das Zwiegesprich zwischen Horaz und

1. Vgl. CumonT, Revue de Philologie 1922. 2. Ahnlich werden bei Properz
2,17, 5 ff. die Qualen der Liebenden mit den Héllenqualen verglichen, vgl.
auch Properz 2, 1, 65 ff. Bei Properz 2, 30 erscheint Amor als Dimon, dem
der Mensch nicht entrinnen kann. Auf die Verwandtschaft dieser Stelle
mit der cura in Horaz 2, 16 und 3, 1 und der Canidia in epo. 17 habe ich
in meinem Aufsatz tiber die Otiumode (s. Anm. 1 zu S. 93) hingewiesen.



104 VICTOR POSCHL

der Hexe ist nur ein Mittel, um diesen Leiden Ausdruck zu
geben. So enden die Epoden mit einem Bekenntnis der Last,
die auf der Seele des Horaz liegt (des lukrezischen pondus,
Lucr. 3, 1054), der Schuld und der Unruhe, dic ihn den
Tod herbeisechnen lisst. Canidia ist hier nicht mehr nur die
Hexe Gratidia, sondern das Symbol des Bosen selbst, das
wie ein Fluch die Seele des Horaz zerstort. Wie ein Alb reitet
sie auf seinen Schultern, eine Vorform gleichsam der gran-
diosen vitiosa cura, die im 16. Gedicht des zweiten Buches
crscheint.” So verstanden erdffnet uns das Abschlussgedicht
der Epoden als eines der michtigsten einen Blick in einen
Abgrund im Herzen des Dichters, der den epikureischen
Seelenfrieden noch nicht gefunden hat.

Die Steigerung der Neobule zur Hexe Canidia als der Inkar-
nation des Bosen, die verschlagen-ironische Handhabung
der mimiambisch-dramatischen Form, hinter der sich ein bit-
teres Selbstbekenntnis verbirgt, ja eine Selbstenthiillung,
etwas von jenem Exhibitionismus, von dem Jean Bayet hier
gesprochen hat, kann beispiclhaft zeigen, wie Horaz Gestal-
ten und Formen der griechischen Dichtung tibernimmt und
doch etwas vollig Neues aus ithnen macht, etwas, das dazu
dient, Geheimnisse des eigenen Herzens andeutend zu ent-
hiillen oder doch sich in der Rolle des Irrenden zu zeigen.

Den Kunstgriff aber, in dramatisch-ironischer Form Selbst-
bekenntnisse abzulegen, hat Horaz auch in der Damasippus-
satire (2, 3) und in der Davussatire (2, 7) angewendet. Denn
Selbstbekenntnisse sind diese Gedichte nicht viel weniger als
die berithmten Satiren 1, 6 und 2, 6, nur dass sie sich einer
verhiillteren Form bedienen. In scherzhaftem Ton, im Grunde
aber ernst gemeint, geben sie dem Dichter Gelegenheit,
Gewissenserforschung zu halten. Der Ehrgeiz, es den Grossen
gleichzutun (s. 2, 3, 306), Unbestindigkeit, Schwiche fiir
Frauen, verschwenderische Neigung fiir Kunstwerke, schwel-

1. Man hat die Strophe, in der sie erscheint, zu Unrecht getilgt. Hieriiber
der in Anm. 1 zu S. 93 genannte Aufsatz.



HORAZ 105

gerisches Wohlleben sind die Siinden, die der Dichter
bekennt. Auch hier hat man sich durch die Form tiuschen
lassen und in diesen Satiren nur die Parodie der Stoa geschen
und diese Parodic als Argument dafiir verwendet, dass Horaz
sich von der Haltung und dem Ton der stoischkynischen
Popularphilosophic distanzierte (Puclma Piwonka, Lucilius
und Kallimachos). Die Vorwiirte aber, die hier laut wer-
den, so hat man gemeint, erhebe der «seelisch gefihrdete»
Damasippus zu Unrecht «gegen den urgesunden Dichter»
(Wili, Horaz, 104.), die Fabel vom Frosch und vom Kalb
in der Damasippussatire, die Saturnalien und die plumpen
Generalisierungen des Neides in der Davussatire zerstorten
jeden Wahrheitsgehalt dieser Vorwiirfe. Aber gerade die Fa-
bel-um nur zu diesem einen Argument Stellung zu nehmen-
ist verdichtig. Gehort sie doch zu jener Gruppe von Fabeln
wie der von der Stadtmaus und der Landmaus (s. 2, 6), vom
Hirsch und vom Pferd, das die Freiheit verlor und nun Zaum
und Ziigel tragen muss (epi. 1, 10), vom Fuchs im Getrei-
dekorb (epi. 1,7),in denen Horaz sich ebenfalls selber karikiert
und kritisiert. Es handelt sich hier wie dort um eine Form
des ‘ridendo dicere verum’, zugleich freilich um den Ton der
Diatribe des kynischen Predigers, der sich selber in die Siinde
einbezieht. Die scherzhafte Ubertreibung gehért zu dieser
Form cbenso wie der ernste Kern. Zudem geht auch aus
spiteren Ausserungen in den Episteln hervor, dass jene
Vorwiirfe der Stoikersatiren nicht ganz ohne Wahrheitsge-
halt sein konnen. So konzediert Horaz in der Epistel an Ari-
stius Fuscus, dass ihn der Freund ob seiner Geldgier und
Ruhelosigkeit tadeln koénne (1, 10, 46), und diese innere
Unruhe, von der gerade auch die Stoikersatiren reden, das
Gegenteil der acquabilitas und ataraxia ist am eindringlichsten
als Seelenzustand des Horaz beschrieben in der kurzen 8.
Epistel an Celsus Albinovanus. Er zeigt sich hier von jener
vitiosa cura ergriffen, die das Gegenteil des Seelenfriedens
1st.



106 VICTOR POSCHL

Auch diese dramatischen Satiren sind also bis zu einem
gewissen Grade Selbstbekenntnisse. Der Bekenntnischarakter
gehort eben zum Wesen dieser Gattung und er bricht auch
dort durch, wo das scherzhaft-mimische Element vorzu-
herrschen scheint. Mit diesem Charakter hingt es wohl auch
zusammen, dass die Satire als «romisches» Genre erst im
zweiten vorchristlichen Jahrhundert entstanden ist, als das
romische Interesse fiir das Individuum erwachte.’

Nehmen wir die Selbstbekenntnis des Horaz in den Stoiker-
satiren aber ernst, so bedeutet das: die Gedichte, die den
Horaz im Besitze seiner selbst —ille potens sui (c. 3, 29) —
und im Genusse eines stillen Gliickes, eines musischen, allem
Glanz und Ruhm abgekchrten Daseins zeigen, stellen uns
das Menschentum vor Augen, das er verwirklichen mdchte.
Es sind dichterische Sublimierungen eines angestrengten Be-
miihens. Von einer neuen Seite wird so beleuchtet, was wir
die Spannung zwischen Dichtung und Lebenswirklichkeit
nannten. Die Lehren, die der Dichter erteilt, die Weisheit,
zu deren Fiirsprecher er sich macht, ist eine Weisheit, die er
sclber bendtigt. Die heilende Kraft, dic von scinen Gedichten
ausgeht, die «poetische Therapie»,? hat er zuerst an sich selber
erprobt, wie es die Epistel 1, 3 auspricht: «Ich selbst will mir
durch diese Grundsitze die rechte Richtung und den rechten
Trost geben (v. 27) ». Horaz also ist der Irrende, der in Schuld
und Unrast Verstrickte, der den rechten Weg weiss und doch
nicht die Kraft hat, ihm stets zu folgen: ‘ut si caecus iter
monstrare velit' (epi. 1, 17, 4). Wir haben also hier eine
neue Form der Distanz, von der wir sprachen.

Dic strenge Selbstkritik, auf die es dem Dichter hier
ankam, war im Dialog der sermones nicht von der humanen
Haltung epikureischer Freundschaft aus moglich, sondern
nur von der stoischen Rigorositit her. Stoa und Epikureismus

1. Vgl. Gino FunaroLl, La conquista dell’individuo nel mondo antico, Miscel-
lanea Academiae Berolinensis 1950. 2. JAFFEE, Horace. An essay on poetic
therapy, Chicago 1944.



HORAZ 107

enthiillen sich so als zwei Moglichkeiten, in denen der Dichter
sich selbst begegnet.

Es sind also nicht zwei phjlosophische Lehren, die Horaz
«eklektisch» vermischt, und auch nicht zwei Phasen seiner
Entwicklung — cine epikureische Phase, die von eciner stoi-
schen abgeltst und «iiberwunden» wiirde, wie man gemeint
hat, auch hier hat man den Begriff der « Entwicklung » {iber-
anstrengt—, sondern es sind zwei Grundaspcekte seines Daseins,
die beide in gleicher Weise echt sind. In diesem Sinne ist die
erste Epistel zu deuten, wo er sich zugleich zur Stoa und zu
Epikur” bekennt. Dieses Bekenntnis wiegt um so schwerer,
als es im Programmgedicht des « philosophischen» Epistel-
buches steht, in dem die Hinwendung zur Philosophie als
Bekehrung, als Lebenswende stilisiert ist, und so nennt er
hier die grossen griechischen Philosophen, die seinem neuen
Leben die Richtung weisen.® «Bald bin ich titig und gehe
in den Wogen der Politik unter, der wahren Tugend Wiichter
und strenger Gefolgsmann, bald gleite ich heimlich zu den
Lehren des Aristipp zurtick».

Mit diesem Bekenntnis ist etwas Wesentliches iiber das
Ganze des horazischen Dichtens und Philosophierens ausge-
sagt: Horaz bekennt sich zu den beiden sich bekimpfenden
philosophischen Anschauungen als zu zwei Verhaltungs-
weisen, die ihm in gleicher Weise natiirlich und urspriinglich
waren, und nicht nur ihm waren sie es, sondern den Romern
tiberhaupt. Denn ‘Stoa’ und ‘Epikureismus’, die Welt titigen
Handelns und mutigen Sichbehauptens und der personliche
Bereich des otium, res publica und res privata, Stadt und
Land, Palazzo und Villa sind gleichberechtigt nebeneinander
bestchende und sich erginzende Ausdrucksformen romischen

1. Er nennt statt dessen Aristipp. Weshalb, enthiillt die Scaevaepistel 1, 17,
2. Das Nennen des Vorbilds gehort offenbar zu den Motiven des Einlei-
tungsgedichts. In der Erdffnungsrede des ersten Odenbuches bekennt
sich Horaz zu Alkaios (Lesboum barbiton) und Pindar (Nennung des
Olympioniken an erster Stelle, Anklinge an Pindar in diesen Versen).



108 VICTOR POSCHL

Lebens. Und so ist auch Horaz zugleich der Dichter epiku-
reischer Verborgenheit und der vates des augusteischen Rom.
Gerade dieses Nebeneinander, dieses Sowohl-Als — auch
scheint mir fiir die Figenart des Horaz und der Romer
hochst charakteristisch, und es ist vollig falsch, eines fiir
weniger echt als das andere zu halten oder beides auf einen
cinheitlichen Nennen bringen zu wollen, so wie etwa ein
amerikanischer Philologe meinte, das Wort «nunc mersor
civilibus undis» habe bei den Lesern des Horaz nur ‘a broad
smile’ hervorrufen kénnen.® Dass zwischen diesen beiden Be-
reichen ein wohl ausgewogenes Gleichgewicht besteht, ist
gerade das Kennzeichen einer gesunden Kultur. Unserer
Zeit, die zwischen dem totalen Staat und dem totalen Indi-
vidualismus hin- und herschwankt, der es nicht gelingen will,
die beiden Forderungen menschlichen Daseins harmonisch
auszugleichen, fillt es freilich schwer, dies zu begreifen, und
hieraus erklart sich auch die uneinheitliche Auffassung des
Horaz und insbesondere des ‘politischen’ Horaz in der
Wissenschaft.

Von dieser Erkenntis aus fillt auch neues Licht auf die
Deutung der Rémeroden. Auch hier stehen «stoische» neben
«epikureischen» Elementen und verschlingen sich zu einem
grossartigen Programm, in dem beides seinen Platz hat.?

Die erste Romerode verkiindet mit Entschiedenheit das epi-
kureische Ideal, das Ideal gliicklicher paupertas im Gegensatz
zu dem Leben der Michtigen und Reichen. Sie nimmt ganz
bewusst Motive des zweiten Odenbuches zum Teil wort-
lich wieder auf, das das epikureische Ideal immer wieder
umbkreist.? Sie enthilt das eine Grundmotiv der horazischen
Dichtung: den Preis der Welt des otium im Gegensatz zur

1. E. P. Morris, The Form of the Epistle in Horace, Yale Classical Studies
2, 1931, 87. 2. Ich verweise auf die schone Gesamtanalyse, die Friedrich
KiineNER in Varia Variorum, Festgabe fiir Karl Reinhardt, Miinster-Koln
1952, vorlegt. 3. Z. B. die Oden 2, 3, 6, 10, 13, 15,16, 18. Vgl. hierzu vor
allem SOLMSEN, Am. Journ. Philol. 67, 1947, Horace’s First Roman Ode, 337 ff.



HORAZ 109

Welt der cura. Siestellt eine Weiterentwicklung der epikurei-
schen Vorstellungen dar, wie sie am eindringlichsten Lucrez
veranschaulicht hatte, der die Sorgen und Angste der Mich-
tigen erbarmungslos enthiillte.” Freilich ist das epikureische
Gliick schon im ersten Gedicht in eine unepikureische, «r6-
mische» Ordnung eingefiigt, tiber der der rémische Jupiter
steht. Aber die romischen Farben (anklingend auch im «Sa-
binertal», das dem phrygischen Marmor, dem Purpur, der
Falernerrebe, der Kostussalbe des Perserkonigs Achaemenes
gegeniibergestellt wird) dndern nichts daran, dass hier das
Gliick des Individuums gepriesen wird und die Gemeinschaft
aus dem Spiel bleibt, ja dass die politische Macht, die ja
auch zur politischen Gemeinschaft gehort, bewusst entwertet
wird. Man wollte das aus der Psychologie einer politi-
schen Pidagogik erkliren.* Horaz habe sich hier aut den po-
litisch und religis entwurzelten Rémer der Revolutionszeit
beschrinkt. Aber Horaz schildert hier nicht den Romer
der Revolutionszeit, sondern sich selbst, sein eigenes Ideal,
dem er soviele Gedichte gewidmet hatte und zu dem er
sich ganz prononciert auch zu Beginn der Rémeroden be-
kennt, das epikureisch arkadische Ideal lindlicher Zuriick-
gezogenheit, wobei freilich auch, was man nicht {iber-
schen darf, etwas von dem Schimmer biurisch-italischer
Einfachheit auf das Bekenntnis des Dichters fillt, wie sie
die Georgica gefeiert hatten. Die Zuriickhaltung gegeniiber
dem politischen Bereich erscheint dem Horaz nicht als Ent-
wurzelung, sondern ganz im Sinne Epikurs als weises Bei-
seitestehen und vielleicht auch im Sinne Virgils als ein Nach-
klang paradiesischer Urzeit, jedenfalls als ein eminent positiver
Wert und als das ihm selbst allein Angemessene. Das Neue
ist aber nun, dass dieses epikureische Ideal in der Gesamt-
ordnung der romischen Welt, wie sie die RSmeroden vor uns
aufbauen, einen festen Platz bekommt. Eine politische Ord-

1. Vgl. Wolfgang Scump, DieMiichtigen und ihre Angste, Symbola Colonien-
sia, 1948. 2. Carl Kocu NjB, 1941.



110 VICTOR POSCHL

nung, die dieses private Gliick nicht sichern kdnnte, wire
fiir Horaz nichts wert. Es kann darum auch nicht richtig sein,
dass dann die zweite Romerode die « Uberwindung des
fritheren Menschentypus» bringe und noch weniger trifft es
zu, dass der Gedanke der Romulus-, Hercules- und Augu-
stusapotheose in der dritten Romerode das endgiiltige Nein
zu allen mit dem Epikureismus sympathisierenden Auffas-
sungen des Lebens bedeute.

Aber auch das «stoische» Element der Romeroden hat
noch einen anderen persdnlichen und politischen Bezug, als
es die bisher vorherrschende Erklirungsweise vermuten lisst.
Das zweite Gedicht spricht zunichst von der kriegerischen
virtus, dann aber (v. 17ff.) von der virtus des Politikers und
zwar wird bezeichnenderweise die “virtus repulsac nescia sor-
didae’ zuerst genannt, und weit entfernt, dass diese politische
virtus der kriegerischen untergeordnet wire, ist es vielmehr
umgckehrt so, dass sie als das Grdssere erscheint, denn an
sic schliesst sich der Gedanke an, dass sie es ist, die den
Menschen den Zugang zum Himmel erschliesst. Und das ist
nicht einfach nur, und das scheint mir entscheidend, die virtus
des romischen Politikers, der aktiv in die Politik eingreift,
sondern auch und, beinahe ist man versucht zu sagen, vor
allem die virtus des Mannes, der auch dann ‘intaminatis ho-.
noribus fulget’, wenn er eine repulsa erfuhr, die fur ihn
nicht ‘sordida’ ist, eines Mannes, der unter Umstinden den
Mut hat, das Konsulat abzulehnen (‘nec sumit securis’). In
ecinem Bilde, das an Sokrates erinnert, wird hier die Haltung
des Mannes gekennzeichnet, der fest bleibt. Man darf hier
an den ‘rector rei publicae” denken, wie thn Cicero in seinem
Staatsdialog im Anschluss an den wahren Politiker der pla-
tonischen Politeia gekennzeichnet hatte. Im sechsten Buche
dieses Dialogs hatte er den Staatslenker in der Krise des
Staates gezeichnet und im Bilde Scipios, der seine politische
Uberzeugung mit dem Tode bezahlen musste, sein cigenes

Schicksal gezeichnet: das Schicksal des Politikers, der gerade



HORAZ 111

deshalb scheitern muss, weil er der wahre Politiker ist. Und
diesem winkt der Himmelslohn, von dem das Somnium
spricht. Einzig wahrer Politiker: Sokrates, Scipio, Cicero,
wahre politische virtus, auch und gerade in der Opposition
und im Scheitern, Himmelslohn: das ist der Zusammenhang
auch der zweiten Rémerode. Gerade dem sich mutig Di-
stanzierenden verkiindet auch Horaz diesen Lohn.

Damit aber hat Horaz auch jenen gehuldigt, denen das
«augusteische Regiment» die Anerkennung verweigerte oder
dic sich ihm versagen zu miissen glaubten. Und der gleiche
Gedanke liegt auch dem ‘Tustum et tenacem propositi virum’
der dritten Ode zugrunde. Den wahren ‘vir’ bringt von
seinem festen Sinn weder das Volk ab noch — und das sind
nicht zu tiberhérende Worte — der Blick des Tyrannen, der
ihn bedringt. Es wird also auch hier eine Haltung gefeiert,
und zwar diesmal nicht wie im ersten Gedicht eine epiku-
reische, sondern eine stoische, die auch den Michtigen ge-
geniiber die eigene Uberzeugung zu wahren weiss. Und weil
diese Worte von so allgemeiner Giiltigkeit sind, der eherne
Ton lisst an dieser Giiltigkeit keinen Zweifel, lassen sie sich
auch auf die Person des Herrschers beziehen, mehr vielleicht
eines kiinftigen als des gegenwirtigen, aber doch des Herr-
schers, und diese Moglichkeit der Beziechung wird dadurch
nicht aus der Welt geschafft, dass Augustus selber indirekt
als ein solcher iustus et tenax propositi vir gekennzeichnet
wird. Beide Aussagen sind giiltig, sic schliessen sich nicht
aus, vielleicht aber konnte man sagen, dass die zweite die
erste moglich macht.

Mit der stoischen virtus wird also sowohl in der zweiten
wie in der dritten Romerode auch die Haltung des Mannes
gefeiert, der abseits steht, nur dass diese Haltung jetzt eben
nicht mehr das epikureische Gliick der Stille meint, sondern
die stoisch-romische Prinzipientreue, in der gerade auch
politisch ein schr hoher Wert verborgen sein kann. ‘Si fractus
illabatur orbis’: Lactanz hat mit richtigem Empfinden



TI2 VICTOR POSCHL

diese Worte auf das christliche Mirtyrertum angewendet.
Der Gedanke eines politischen Mirtyrertums ist hier jeden-
falls so deutlich ausgedriickt, dass es hochst verwunderlich
ist, dass z. B. Heinze in seinem Kommentar sowohl zur zweiten
Romerode («Horaz meint nicht, dass der wahre vir sich von
der Bewerbung um die honores fernhalten sollte, eine solche
Zumutung konnte er an den jungen Rémer von Stande in den
Anfingen des augusteischen Regiments keinesfalls stellen »)
wie auch zur dritten diesen Aspekt ausdriicklich ablehnt oder
mit volligem Stillschweigen tibergeht. Und wenn man schon
nach den persénlichen Erfahrungen fragen will, die diesen
Ausserungen zugrundeliegen, so muss man hier an jene Freun-
de und Kameraden des Horaz erinnern, die ihre republika-
nische Gesinnung auch nach der Niederlage des Brutus nicht
verrieten und selbst unter dem Principat des Augustus treu
bewahrten. Horaz selber ist diesen Minnern jedenfalls trotz
aller Huldigungen, die er dem Augustus entgegenbrachte,
treu geblieben, so in c. 2, 7, wo er seinem prinzipientreuen
Freunde Pompeius in einer Weise huldigt, dic an Wirme
und Enthusiasmus die Ehrungen des Maecenas beinahe iiber-
trifft, oder in der Fortunaode (c. 1, 35), wo er die Treue
preist, die der Freund auch dem Ausgestossenen, dem poli-
tisch Verfolgten beweist: «solchem Ungliick weigert Treue,
die seltene, im weissen Gewand, Gefolgschaft nicht, da mit
vertauschtem Kleid du feindlich hinter dir lissest das Haus
der Wohlfahrt. Aber das treulose Volk und die m'eineidige
Dirne weichen zuriick» und nun die Worte, die sich ins
Herz graben: «auseinandersticben, nachdem sie die Kriige
bis zur Neige geleert, die Freunde, zu listig schlau, um in
gleicher Weise wie der Verstossene das Joch zu tragen.
Von der so gedeuteten Stoikervirtus dieser beiden Romer-
oden fiihrt eine gerade Linic zur stoischen Opposition unter
den spiteren Kaisern, zu Cremutius Cordus, zu Lucan, Se-
neca und Tacitus.

Die dritte und vierte Romerode aber enthalten zugleich



HORAZ 113

eine Deutung der romischen Geschichte (und damit beriihren
wir einen weiteren Aspekt des Einflusses griechischer Philo-
sophie), die die griechischen Gedanken iiber Grosse und Verfall
der Staaten, wie wir sie bei Plato, Aristoteles und Polybios
und dann bei Cicero und Sallust finden, in mythologlscher
Umgestaltung spicgelt. Denn die Junorede enthiillt die Grosse
romischen Imperiums und zugleich auch die Bedingung
dieser Grosse: niemals darf Troja wiedererstehen, das heisst
niemals darf der Staat des Unrechts wiedererstehen, sonst wird
sich sein Schicksal des Untergangs wiederholen.” Auf den
Untergang Roms deutet die Rede warnend hin. Die Rede
der Gottin ist somit nicht nur als Verherrlichung Roms und
der romischen Geschichte anzusehen, sondern zugleich als
eine sehr ernste Mahnung.

Und cbenso enthilt der Gigantenmythos der vierten Ro-
merode eine ernste Lehre. Wohl deutet er auf den Zusam-
menhang, der zwischen der Kraft des Musischen bzw. der
Dichtung des Horaz, der milden Kraft der augusteischen
Ordnung und der Weltordnung besteht, die auf der Bin-
digung des Dimonisch-Chaotischen beruht* Aber die Aus-
sage ist in die Form einer Mahnung gekleidet. An die Worte
(3, 4, 41): “vos lene consilium et datis et dato gaudetis, almae’
schliesst unmittelbar der Mythos mit einem «Denn wir
wissen, wie es den Giganten erging» an. Das bedeutet also
nicht: Augustus hat die Frevler vernichtet, sondern Jupiter
vernichtet die impii. Das Schicksal der Giganten kann sich
auch an uns wiederholen und es wird sich wiederholen wenn
wir nicht zur Einsicht kommen. Nicht nur die Oden s und
6 also, die diisteren Schlussgedichte, enthalten schlimme Pro-
phezeiungen, sondern auch die Kernoden 3 und 4. Am Ende
der sechsten Ode freilich bricht ein tiefes Schuldbewusstsein
hervor und der Dichter verkiindet ohne Einschrinkung das

1. Auf andere Bezichungen, die hineinspielen mogen, hat KLINGNER, Varia
Variorum, 1952, verwiesen. 2. Vgl. die Interpretation der vierten Rdmer-
ode bei Friedrich KLINGNER, Romische Geisteswelt 1, 1952, 307 ff.



114 VICTOR POSCHL

Unaufhaltsame des Verfalls. Mag auch das mehr als Warnung
denn als unausweichliche bevorstehende Wirklichkeit gedeu-
tet werden koénnen, so ist doch der pessimistische Grundton
nicht zu verkennen. Wie aber verhilt sich dieser Pessimismus
zu dem Glauben an den Soter Augustus, ein Glaube, der
seiner Herkunft nach ebenfalls zu den griechischen Ele-
menten der horazischen Dichtung, den sich aus dem hel-
lenischen Osten ausbreitenden religitsen Stromungen, ge-
hort: Die Antwort muss wohl lauten: beide Erscheinungen,
die Erloserschnsucht und das Schuldbewusstein und Gefiihl
gnadenloser Verworfenheit und drohenden Untergangs
widersprechen sich nur scheinbar, in Wahrheit bedingen
sie sich gegenseitig, so wie in den griechischen und orienta-
lischen Messiashoffnungen, die in den gleichen Jahren leben-
dig waren, als Horaz die Rémeroden schrieb, Erléserwartung
und Bewusstsein tiefen Verfalls, das Bewusstsein, einer End-
zeit anzugehdren, nebeneinander hergehen und sich gegen-
scitig bedingen. Weil die Verzweiflung so ungeheuer ist, ist
auch die Hoflnung, die sich an den Soter Augustus, den
Friedenskaiser, kniipft, so michtig.

So enthalten die Romeroden, diese grossartige Selbst-
deutung der augusteischen Zeit, pessimistischer, hirter als
dic Aencis, wie in einem Strahlenbiindel zusammengefasst
die wichtigsten Motive der horazischen Dichtung, die alle
zugleich griechische Motive sind, die ins Horazisch-R 6mische
umgeformt werden: Erloserhoffnung und ein Schuldbewusst-
sein, das dem christlichen Stindenbewusstsein priludiert, pla-
tonische Deutung des Schicksals der Staaten und Staats-
minner, epikureische Heilslehre und stoische R émervirtus. In
der Mitte des Ganzen aber steht Horaz der Dichter, schon
in der Form der alkiischen Strophe zum Ausdruck bringend,
dass er wie Alkaios politische Mahnrede und die Aufforde-
rung, den Augenblick weise und fréhlich zu geniessen, verei-
nen mochte, neben dem Herrscher stehend, so wie bei Pindar
der Dichter dem Konig an Rang gleich ist (N. 4, 83 ff.), neben



HORAZ 115§

Augustus nicht als Panegyriker, sondern als einer, der Freude
und Erquickung in der pierischen Grotte bringt, und vor
allem als einer, der das ‘lene consilium’ erteilt, als Vates und
Warner, als Mittler der heilenden Krifte, die die Musen
spenden. Dieses Bild des Dichters und diese Bedeutung des
Musischen als der ordnenden, sinftigenden, das Dimonische
tiberwindenden Kraft — eine griechische Uriiberzeugung, die
Plato in den Gesetzen verkiindet hat — schwingt im Mythos
der vierten Romerode gleichsam aus in der Hervorhebung
des Dichtergottes Apoll," der den Bogen niemals von der
Schulter nimmt, der sein Haar im Tau der castalischen Quelle
wischt, der nur durch die stille Gewalt seiner géttlichen
Gegenwart die Giganten bezwingt, so wie bei Virgil im
ersten Aencisbuch Neptunus als der Gott erscheint, der den
Aufruhr der Elemente durch die stille Majestit seiner Erschei-
nung bindigt.* Die ruhige Gestalt des Gottes aber, erhabenes
Symbol des Musischen und der horazischen Dichtung, ist
der griechische Apoll des Olympiagiebels, die siegreich herr-
liche, klirende, ordnende Kraft, die durch die Macht seines
Daseins das Dimonisch-Chaotische bindigt, der griechische
Gott in der romischen Ode: Sinnbild der Krifte, die der
Dichter Horaz von dort in unsere Welt hiniiberleitete.

I. In dem Nebeneinander von Jupiter und Apoll im Mythos kehrt gleichsam
das Nebeneinander von Augustus und Horaz in der Mitte des Gedichtes
wieder. Andererseits ist Apoll der besondere Schutzgott des Kaisers selbst,
so dass von dieser gottlichen Gestalt die Fiden nach beiden Richtungen
laufen. 2. P6scur, Die Dichtkunst Virgils, Wien 1950, S. 33 f.



116 VICTOR POSCHL

DISCUSSION

M. Rostagni: Ho ascoltato con vivo interesse e profitto questa
esposizione;la quale mi & sembrata soprattutto persuasivain quanto
penetra negli intimi motivi della poetica oraziana, superando la
scolastica considerazione dei modelli e mostrando come questi
abbiano avuto in generale, per il poeta, valore casuale e accesso-
rio. Solamente una osservazione mi sia permesso di fare: ed ¢ che,
a mio avviso, il Sig. P&schl troppo risolutamente esclude il con-
cetto di uno svolgimento in Orazio, svolgimento che a me invece
sembra manifesto, anche e soprattutto in relazione al problema dei
modelli o della imitazione in generale. Infatti negli Epodi (spe-
cialmente nei pilt antichi e caratteristici di essi) sono visibili i segni
della immaturitd artistica congiunta con una dipendenza ancora
piuttosto servile dai modelli: un mondo di odii, di istinti brutali
ed eccessivi, di passioni violente, non bene assimilato dalla sin-
ceritd del sentimento né dominato dal freno dell’arte, come se
quelle passioni violente I'autore non le sentisse veramente ma vo-
lesse sentirle per deliberato proposito, per effetto di scuola, per
imitazione (questo ¢ il punto) di Archiloco, di Ipponatte, ecc. Il
progressivo svolgimento di Orazio, che ¢ per culminare nelle Odi
e nelle Epistole, consiste nell’elevarsi e distaccarsi da quel mondo
della brutalitd e della insincerita, della posa ¢ dell’enfasi, e quindi
anche nel liberarsi dalla imitazione dei modelli, i quali diventano
solo pitt moventi di ispirazione e di suggestione.

M. Pischl: Sie haben gewiss damit recht, dass eine Entwicklung
bei Horaz stattgefunden hat. Ich bin auf die frithen Gedichte und
dic Bedeutung dieser Entwicklung nicht deshalb nicht aus-
fithrlicher eingegangen, weil ich an eine solche Entwicklung nicht
glaube, sondern weil im Rahmen eines Vortrags nicht alle Fragen
behandelt werden konnen. Aber es ist zumindest wahrscheinlich,
dass die Nihe zu den griechischen Gedichten in Ton und Gedan-
kenfithrung in cinigen Epoden grosser ist, als in den Oden, wo
die Gedichte der griechischen Lyriker, sofern sie tiberhaupt als



HORAZ 117

Vorbild in Betracht kommen, nur den Ausgangspunkt bilden,
aus dem sich dann etwas entwickelt, das iiber die griechischen
Vorlagen weit hinausreicht, wie z.B. in der Ode Vides ut alta.
Was ich tiber die Gefahr des Konstruierens einer Entwicklung
bei Horaz sagen wollte, richtete sich mehr gegen die in der Horaz-
erklirung tiblichen Annahme einer dusseren Entwicklung, wie
man sie z.B. bei Heinze findet, wenn er argumentiert, die sechste
Roémerode miisse wegen ihrer pessimistischen Haltung vor Ac-
tium geschricben sein, wihrend Horaz dann spiter eine viel
positivere Haltung zu Augustus gefunden habe, wobei freilich
unerklirt bleibt, weshalb Horaz diese Ode in den Zyklus der
sechs Gedichte tiberhaupt einordnete.

Was aber die kiinstlerische Entwicklung betrifft, auf die es
uns vor allem ankommt, so ist allerdings zu sagen, dass wir im
Unterschied zum «Virgilio minore» bei Horaz Gedichte einer
unvollendeten Friihstufe nicht haben, sondern dass alle Gedichte,
auch die Epoden, einer strengen Auswahl unterworfen wurden
und in manchen Stiicken eine erstaunliche Reife zeigen. Fiir die 17.
Epode wiirde ich zugeben, dass dem Gedicht eine gewisse Kilte
anhaftet. Aber ich bin nicht sicher, ob diese Kilte mit Unfertig-
keit und mangelnder Vollendung gleichzusetzen ist. Sie konnte
auch gewollt sein.

M. Bayet: J'ai été tres frappé et instruit par l'exposé de M.
Poschl, a la fois par sa compréhension synthétique d’Horace et
par le sentiment de ses diversités. J'insisterais seulement davan-
tage sur les différences d’atmosphére historique. Les Epodes ont,
a cet égard, un double intérét. Horace est psychologiquement
attiré vers Archiloque: il reconnait en lui 'amertume et la révolte
que suscite en une dme délicate la barbarie sociale résultant des
luttes civiles. Mais, d’autre part, il représente un des efforts faits
pour renouveler la satire romaine depuis que des mesures 1égales
(Loi Cornelia, loi Julia) avaient coupé court 2 la liberté lucilienne
et interdit les attaques personnelles. Qu’Horace, pour ce faire,
soit allé vers un semi-lyrisme, de forme trés hellénique, contrastant
par la brieveté de chaque picce et le soin apporté a la facture avec



118 DISCUSSION

I'abondance lichée de Lucilius, cela peut tenir 2 son gofit per-
sonnel; mais aussi 3 la maturation rapide d’une littérature qui mé-
lait les lecons de I'alexandrinisme récent et I'attachement scolaire
aux modéles grecs classiques.

Un autre probléme est celui de la combinaison, ou de I'équilibre,
dans Horace, d’'une attitude épicurienne et d'un esprit stoicien
et politique, dans les Odes dites Romaines. En ce qui concerne
I'épicurisme, je pense, avec M. Pdschl, qu’il s’agit moins d’une
conviction personnelle d'Horace que de la répercussion plus gé-
nérale d'un état social. La lassitude et les hasards des guerres civiles
pouvaient conduire au pessimisme: dont les traces sont nom-
breuses chez les écrivains pré-augustéens (Virgile et Tite-Live
entre autres). Ils invitaient aussi 3 une réflexion anti-providentia-
liste, socialement sceptique, portée vers le détachement, le sens
(trés poétique en fait) de l'instant et la jouissance personnelle.
Mais comment accorder ces tendances avec des vues politiques
plutdt stoiciennes, dont nous n’avons pas le droit de supposer
qu’elles sont tout 2 fait factices et de commande: Faut-il com-
parer la position - sur le plan moral — de Séneque, qui, un siécle
plus tard, en une période également, bien que différemment, dan-
gereuse, cherchera appui et sur I'une et sur 'autre des deux philoso-
phies? Mais cette attitude est romaine, non pas grecque. Le curieux,
le savoureux dans Horace, c’est qu'il combine égoisme et sens ro-
main sous une forme volontairement et naturellement hellénique.

M. Wilkinson: Important issues have been raised; perhaps I
might develop two of them. It is a mistake to label the mature
Horace as Stoic or Epicurean. True, in his early years Epicureanism
was fashionable, and he alludes with approval in Satires 1, 5, to
Lucretius’ poem. But in the first Epistle, when he professes to be
intent on philosophy rather than poetry, he claims to be

Nullius addictus iurare in uerba magistri.

Though he had much of the Epicurean in his nature, he had a
vein of public spirit already apparent in the Satires and Epodes,
and a positive interest in morality which made some aspects of



HORAZ 119

Stoicism congenial to him; and this side was encouraged by his
association with Maecenas and Augustus. So that in his mature
period he emerges as an eclectic, drawing freely on the ideas of
the various philosophies to build up a private philosophy of his
own. Since he was not an integrated character, this is apt to
resemble a succession of moods rather than a philosophy; but the
resultant set of opinions is something which reflects his own
personality. He will not commit himself to any orthodoxy. Lo-
gical consistency is thus sacrificed to personal sincerity. This
approach to philosophy is Roman and not Greek. Horace shares
it with Cicero. This may account for his peculiar appeal to the
English. The average Englishman is a Protestant by nature, pre-
ferring to form his own often irreconcilable opinions rather than
accept 2 more logical system worked out by some authority which
does not completely reflect his instinctive response to things. Thus
the Church of England has no rigid set of dogmas, but leaves
room for wide differences of opinion.

In his treatment of the Canidia Epode (17) M. P&schl seemed,
if I understood him, to be taking Horace rather too seriously in
attributing symbolic significance to it. The poem is a jeu d’esprit.
This is proved, if proof be needed, by the mocking irony of
the poet’s suggested palinode (39-52), which, if the situation
were in any way real, would be the best way to ensure the failure
of the appeal for mercy. I take it that the sth and 17th Epodes
are purely literary pieces, mimes in the iambic vein, powerful
studies in horror, hatred, denunciation, mockery, macabre. Their
counterpart, as Housman pointed out, is the Ibis of Ovid.

M. Péschl: Der Eklektizismus bei den Rémern beruht auf ihrer
Neigung, von ihren eigenen praktischen Lebensbediirfnissen aus-
zugehen und die philosophischen Gedanken, die sie bei den
Griechen vorfinden, ganz in den Dienst dieser Bediirfnisse zu
stellen. Es macht ithnen dabei nichts aus, Formulierungen ganz
verschiedenen philosophischen Systemen zu entnehmen und diese
Systeme miteinander zu verquicken. Ihnen geht es um die Einheit
des Lebens, nicht um die Einheit eines philosophischen Gedan-



120 DISCUSSION

kengebiudes. Die Ubereinstimmung der Rémer mit den Eng-
lindern auch in diesem Punkt ist in der Tat frappant und der
Hinweis auf die undogmatische Haltung der englischen Kirche
schr aufschlussreich.

Das Lustig-Humoristische der 17. Epode mochte ich keines-
wegs leugnen. Aber ich glaube, das darf uns nicht hindern, auch
noch das andere zu schen, das in dem Gedicht ebenfalls mit-
schwingt. Es scheint mir da doch ein Unterschied zur fiinften
Epode zu bestehen. Dieses Gedicht ist eine grossartige Zaubersze-
ne, ein literarisches Bravourstiick. In dem Schlussgedicht aber —es
ist bei Horaz ja nicht gleichgiiltig, an welcher Stelle ein Gedicht
steht — scheint mir der Dialog zwischen dem Dichter und der
Hexe bei allem Scherzhaften auch sehr Ernstes zu enthalten. Die
Canidia, die die lukrezischen Hollenbiisser anfiihrt und den Dich-
ter mit ihnen vergleicht, ist nicht ganz die gleiche Hexe wie
die der fiinften Epode.

M. Boyancé: J'ai beaucoup gofité cet exposé infiniment pénétrant
et délicat et je donne raison & Monsieur Poschl pour I'essentiel.
Je pense notamment avec lui qu’il faut prendre Horace, Horace
lyrique, trés au sérieux. L’homme est trés spirituel: ce n’est pas
une raison pour ne pas reconnaitre la grandeur du poete. Toute-
fois il a été conduit A son ceuvre par des mobiles divers et il ne
faut pas exclure les mobiles purement littéraires. S’il écrit des
épodes et des odes, ce n’est pas sculement parce que personne n’en
avait encore fait 3 Rome avant lui, que le genre était nouveau.
Tout de méme il faut nous souvenir qu’il a hésité d’abord pour
savoir s'il n’écrirait pas en grec, s'il ne se joindrait pas aux bataillons
innombrables des poltes grecs. Quirinus est apparu fort oppor-
tunément pour sa carriére littéraire en le détournant vers la poésie
latine. Le conseil a été excellent du point de vue pratique. Mais
jaccorde tout de suite que ces mobiles purement littéraires
n’expliquent rien complétement ni méme principalement. Mon-
sieur Pdschl a bien montré que le choix d’Archiloque ou d’Alcée
comme modeles vient des affinités qu’Horace a reconnues entre
leur tempérament et le sien.



HORAZ I21

Autre remarque. Peut-&tre faudrait-il insister davantage sur ceci,
que les Grees ont enseigné 3 Horace la haute idée qu'il se fait de
son art, ce qui sexprime notamment en lui par le recours fait
dans les Odes aux mythes des Muses. La mission du poéte, les
vues théoriques sur linspiration, c’est 13 une dette importante
d’Horace 2 ses modeles grecs et lui-méme sans doute nous aurait
défendu de la sous-estimer, avec cette noble gratitude qui lui est
propre. — L'interprétation que vous avez donnée de I'épode xvi
est bien séduisante! — Autre remarque encore. Je crois, malgré
les réserves faites par Monsieur Wilkinson, qu’'Horace pratique
souvent une sorte de confession indirecte; on ne peut la réduire
a un simple jeu et il y a du sérieux, quand dans telle satire Horace
se fait donner la legon par son esclave Davus. En réalité attitude
ainsi prise est complexe; il faudrait recourir 2 la psychologie du
déguisement, de la mascarade. Horace consent 3 étre lui-méme
sous la protection du masque. En mettant les reproches qu’il
s'adresse dans la bouche de Davus, il nous laisse dans le doute
pour savoir §'il les avoue pour fondés, §’il les prend 2 son compte.

Pour ce qui est de I'inspiration philosophique d’Horace, Mon-
sieur Wilkinson a parlé des études d’'Horace 3 I’Académie. Elles
ont dfi 'incliner en effet & I'éclectisme, mais il faut noter que c’est
un éclectisme qui ramenait dans la voie du stoicisme et du dogima-
tisme, qui se partageait entre Platon, Aristote et la Stoa, mais qui
était résolument hostile 3 ’épicurisme. De sorte que le penchant
d’Horace pour celui~ci ne lui doit rien. Peut-on parler vérita-
blement d’une évolution philosophique d’Horace? Ses tendances
diverses correspondaient & des c6tés divers de sa personnalité, sur
lesquelles les circonstances mettaient tour 3 tour Iaccent. Pour
ce qui est de linfluence épicurienne jaimerais demander une
précision. Devons-nous lui rattacher tout ce qui se lie au theme
de Lotium: Cicéron abonde en réflexions sur I'otium, Sénéque écrira
un De otio.

On le voit, il s’agit de préciser certaines nuances plutdt que de
contester quelque point fondamental de I'exposé pénétrant que
nous avons entendu. Au total, je suis frappé, malgré la diversité



122 DISCUSSION

des influences, malgré les fluctuations des événements, de I'unité
d’Horace. Entre les deux faces de sa personnalité, la familiere et la
civique, il y a des éléments communs essentiels et par exemple
son sens de I'ordre et son idée de la mesure.

M. Pischl: Das rein literarische, sozusagen artistische Element
der Horazischen Dichtung ist in meinem Vortrag nur am Rande
beriihrt worden. Umsomehr freue ich mich, dass es jetzt zur
Sprache kommt. Das gleiche gilt von dem eminent wichtigen
Gedanken, dass die horazische Vorstellung von der Mission der
Kunst ohne die Griechen nicht zu denken ist. Das aber, was Sie
tiber die Psychologie der Maske gesagt haben, ist fiir den Horaz
der Satiren und Episteln entscheidend wichtig, der sich mit
diskreter Ironie in immer neuen Masken verbirgt und deshalb
auch so schwer zu fassen ist. Ein schénes Beispiel fiir dieses Spiel
mit der Maske ist die Maecenasepistel Quinque dies (epi. 1, 7).
Da wird die Geschichte von Volteius und seinem Génner Philip-
pus erzahlt. Der schenkt ihm ein Gut, das ausgerechnet in den Sa-
binerbergen liegt, aber dort erlebt er Katastrophe auf Katastrophe,
bis er schliesslich nach Rom gelaufen kommt und seinen Herrn
bittet: vitae me redde priori. Natiirlich ist Philippus nicht Mae-
cenas und Volteius nicht Horaz, aber der Reiz des Gedichtes
liegt doch darin, dass diese Figuren zugleich auch Masken des
Dichters und seines hohen Gonners sind.

Otium ist natiirlich urspriinglich kein epikureischer, sondern
ein rémischer Begriff, der sich schon frith mit Wertgehalt fiillt.
Der Wille zur Kultivierung des persénlichen Lebens ist mit
diesem Begriff eng verbunden, der ein Hauptanliegen der geisti-
gen Elite Roms zumindest seit der ausgehenden Republik und
in der augusteischen Zeit ist. Die epikureische Philosophie aber
bietet die Mdglichkeit, diese Seite des rémischen Daseins am
besten zu formulieren und am wirksamsten theoretisch zu recht-
fertigen.

M. Klingner: Mein Einverstindnis mit dem Vortrag brauche
ich nicht eigens zu betonen. Wer das kennt, was ich iiber Horaz
geschrieben habe, weiss, wie nahe wir auf diesem Gebiete ein-



HORAZ 123

ander stehen. Darf ich meinen Dank durch einige Fragen aus-
driicken? Sie sagten am Anfang, der junge Horaz habe in Athen
griechische Frauen singen horen. Ist das fiir den spiteren Dichter
wichtig?

M. Poschl: Ich wollte sagen, dass Horaz mit der griechischen
Welt und gewiss auch mit griechischen Frauen in Beriihrung
kam, aber dass wir dariiber nichts wissen kdnnen.

M. Klingner: Dass Horaz gern eigene Angelegenheiten in Bild-
haftes, Objcktives, allgemein Giiltiges verwandelt habe, ist ein
richtiger Leitgedanke des Vortrages. Bei der Auslegung des
Gedichtes Vides ut alta . . . (1, 9) habe ich freilich Zweifel gehabt.
Geht es nicht zu weit, nicht nur den Winterschnee am Anfang
mit dem Winter des Lebens, sondern sogar mit dem Tode und
der Furcht vor dem Tode zusammenzubringen:?

Bedenken habe ich auch, die Canidia-Epode 17, die stoischen
Strafreden, die er in zwei Satiren (2, 3,7) gegen sich richten
lisst, und die angefiihrten Stellen des Briefes Quingue dies tibi
pollicitus (1, 7) als Zeugnisse fiir die « Abgriinde in der Secle des
Horaz» zu nehmen und die Briefe 1, 8 und 1, 11 so autobiogra-
phisch zu verstehen wie es Heinze getan hat, als Ausserungen
eines verstimmten Innern. Canidia lasse ich beiseite. Die stoischen
Tiraden gegen Horaz sind dadurch ironmisiert, dass sie Tauge-
nichtsen in den Mund gelegt sind, und wenn doch Beherzigens-
wertes darin zu Worte kommt, so ist doch dem Leser héflich die
Freiheit gelassen, sich entweder mehr dieses in aller Stille zu Ge-
miite zu fiihren oder iiber das frohlich-dreiste Drauflos- und Vor-
beireden einer taktlosen Borniertheit zu lachen. In den Briefen
aber kommt es auf die Rolle an, die Horaz iibernommen hat,
sich und anderen mit dem Riistzeug der Philosophie zu einem
rechten Leben zu verhelfen. Zu dieser Rolle gehort es, dass der
Schreibende Fehler, die er an sich sieht, zu bessern, Gebrechen
zu heilen sucht, aber nur, um anderen Anteil an solcher Erzichung
seiner selbst zu geben, nicht etwa, um ihnen Einblick in sein
Inneres zu geben. Nur um auf eine wichtige, sittliche Aufgabe
hinzuweisen, beschuldigt er sich eines Fehlers. Weil die Beschuldi-



124 DISCUSSION

gung Mittel zum Zweck ist, braucht man ihr keinen iibertriebe-
nen Eigenwert zuzuschreiben. — Endlich ein Einwand zu dem, was
tiber den Eingang der dritten Romerode gesagt wurde. Das
stoische Ideal innerer Unabhingigkeit wird dort gegenwirtig.
Denkt Horaz auch an die Méglichkeit des inneren Widerstandes
gegen Augustus und seine Helfer: Der Gang des Gedichtes (o ff)
spricht dagegen und ausserdem das Verhalten zu Augustus in
den Rémeroden tiberhaupt. Nur das ist festzuhalten, dass in den
Rdmeroden — besonders in der ersten — Ordnung oder Unord-
nung des Innern iiber das rechte Verhalten auch der Biirger un-
tereinander im Gemeinwesen entscheidet. Avaritia und luxuria
werden nicht wie bei Sallust wegen ihrer verderblichen Folgen
fir den Staat verurteilt, sondern wegen der seelischen Leiden,
die sie bringen. Hierin und in der Berufung auf stoische Ideale
der Individualethik, allgemeiner ausgedriickt: in der entscheiden-
den Rolle der inneren Instanz, liegen Motive, die sich spiter,
im ersten Jahrhundert der Kaiserzeit, gegen die herrschende
Macht wenden konnten.

M. Pischl: Fiir «Vides ut alta» mochte ich ebenfalls die Ein-
engung auf den Tod ablehnen. Ich wollte nur darauf hinweisen,
dass der Gedanke der Verginglichkeit auch in den Bildern und
Metaphern des Gedichtes anklingt und dass gerade diese Bilder
kraft der — gewiss schwer fassbaren, schwebenden — Bezichungen,
in denen sie zueinander stehen, {iber das Konkret-Gegenwirtige
hinauszuweisen scheinen. Was die « Abgriinde» in Horaz betrifft,
so wollte ich sie, wenn iiberhaupt, nur in der 17. Epode, nicht
auch in den erwihnten Satiren und Episteln schen. Das Bekenntnis
der Schwichen des Horaz ist gewiss von der Absicht geleitet,
dem Horer und Leser dadurch die Umkehr zu erleichtern. Es ist
die Diatribenhaltung: «Auch ich bin ein schwacher Mensch,
komm, wir wollen es gemeinsam versuchen». Auch bei Seneca
begegnen wir dieser Haltung des Lehrers und Helfers, der sich
selber als einen Fehlenden und Schwachen sieht. Trotzdem diirfen
wir hierin doch auch Persdnliches sehen, aber sicherlich darf
Horaz nicht zu wértlich genommen werden. Gerade auch hier



HORAZ 125

gilt, dass das Konkret-Einmalige zum Allgemein-Bedeutsamen
ethoben wird.

M. Klingner: Nach der Horaz-Vorlesung kam einmal ein Stu-
dent zu mir und fragte: «Finden Sie nicht, dass Horaz schr ego-
zentrisch ist?» Daran kann einem der wesentliche Unterschied
klar werden. Horaz hat sehr verschiedene, aber nur solche Formen
der Dichtung gewihlt, die es ihm erlaubten in ecigener Person
zu sprechen. Er hat seine Person mit sichtlicher Freude ins Spiel
gesetzt. Aber er hat sein Ich, hat die privatesten Angelegenheiten
seines Inneren zu ergriinden und darzustellen nicht fiir interessant
gehalten, wenn nicht etwas Exemplarisches dabei zur Sprache
kam.

M. Pischl: Gewiss kann man sagen, dass Horaz nicht in sich
selbst verliebt ist, nicht mit sich selbst kokettiert.

M. Klingner: Er ist sich selbst nicht interessant.

M. Bayet: Oui, si 'on veut. Clest affaire de nuance. Je crois
reconnaitre cependant une complaisance 3 soi-méme, le plaisir
de se sentir vivre différent des autres, et en quelque fagon supérieur
a eux. Horace a le gofit natif de faire la legon aux autres en se
Pappliquant de biais A soi-méme. C’est de 'humour 3 quadruple
fond. Comme il est net dans les Satires «stoiciennes»: lui n’est pas
stoicien: il voudrait peut-&tre essayer; d’autres le sont, grotesque-
ment; peut-on mieux faire: . . .

M. Boyancé: Monsieur Klingner a développé cette idée que la
paix intérieure de I'Ame qu’Horace cherche 2 établir en combat-
tant les passions serait un trait spécifiquement romain; la paix
intérieure apparaitrait comme une condition de la paix de la cité;
Iordre dans I'sme et 'ordre dans I’état seraient liées. Certes ce
lien existe chez Horace. Mais ne fait-il pas songer 2 Platon plus
qu’a Pesprit romain: On pense i la République, ot la structure de
la société correspond i la division des parties de I'dme, ot la
justice doit régner ici et 1A. Par Cicéron Horace se relie 3 Platon.
Pour comprendre U'otium cum dignitate de Cicéron, il faut se placer
tour 2 tour au point de vue de la cité et 3 celui de I'individu,
des fins que poursuit celle-1a et de celles que poursuit celui-ci.



126 DISCUSSION

En tout cela I'éthique politique romaine me parait s'étre mise 4
I’école des Grecs, de Platon et aussi d’Aristote.

M. Klingner: Ja, bei den Rémern haben Cicero und Horaz in
den Romeroden das verstanden, was bei den Griechen Platon
erreicht hatte, nimlich den Riickgriff auf innere Verhiltnisse
im Menschen beim Nachdenken iiber den Staat.

M. Poschl: Dass in der ersten Rdmerode die Ordnung des
Inneren als das wichtigste und als wesentliche Bedingung fiir
die dussere Ordnung erscheint, darin besteht wohl Ubereinstim-
mung. Eine gewisse Divergenz besteht vielleicht hinsichtlich des
Anfangs der dritten Rémerode. Hier ist meiner Uberzeugung
nach der politische Zusammenhang ganz deutlich. Man kann das
nur politisch verstechen. Heinze glaubt, dass hier das Vorbild
des Sokrates hineinspiele, der Bezug auf den Tyrannen und das
Volk aber ganz unverbindlich sei. Gewiss spielt die Erinnerung
an Sokrates hinein — das griechische Vorbild dient auch hier
dazu, dem eigenen Anliegen Wiirde zu geben -, aber auch die
Beziechung auf Cato ist nicht zu verkennen. Es wird hier offensicht-
lich auf Situationen angespielt, wo es darauf ankommt, Festigkeit
zu zeigen, wo es gilt, an der Verteidigung des Rechts mit un-
erschiitterlicher Treue festzuhalten. In den Versen wird also tat-
sichlich der Gerechte im Zusammenstoss mit den Machthabern
gezeigt, und die Grosse auch des scheiternden, ja des untergehen-
den Politikers wird rithmend hervorgehoben. Allerdings schwenkt
das Gedicht hier um: von dem grossartig Scheiternden wendet
es sich zu den grossartig Triumphierenden, zu denen, denen ihre
constantia den Olymp gedfinet hat, und beide scheinen ihre Grsse
der gleichen moralischen Kraft zu verdanken. Aber es ist doch sehr
bezeichnend, dass der Widerstand gegen die Macht am Anfang
der Ode so stark und mit solcher Leuchtkraft herausgehoben
wird. Hier wird der Mann gefeiert, der stark genug ist, sich,
wo es nottut, auch den Machthabern gegeniiber zu behaupten.
Nicht Konformismus, sondern Charakter wird gefordert. Dass
dies ganz ohne mégliche Bezichung auf Situationen der Zeit
gesagt sein sollte, wie Heinze wollte, vermag ich nicht zu glauben,



HORAZ 127

wenn auch eine bcabsichtigte Spitze gegen Augustus um so
weniger vermutet werden darf, als Augustus selbst im Folgenden
gefeiert wird. Aber diejenigen, die festgeblieben sind, auf welcher
Seite immer sie standen, werden bewundert, und gerade die
Allgemeingiiltigkeit der Aussage schliesst die Moglichkeit ein,
dass solche Situationen sich wiederholen kénnten.

M. Klingner: Damit kann ich einverstanden sein.

M. Wilkinson: May I go back to what M. Klingner said about
Horace being ego-centric: It seems to me that there are two
widely differing kinds of ego-centric person. The first is so ab-
sorbed in self as to have no thought for other people; the second,
through constant introspection, learns a lot about human nature,
and is thus in a position to help others. Horace belongs to this
latter class.

With regard to the Roman Odes, Solmsen has pointed out
that the probably early ode m1, 24 (Intactis opulentior . .) is like
a programme-poem for them. It combines several of the themes
later elaborated in them. But the second Roman Ode seems
to be based on Simonides. The part about uirtus and the part
about silentium, otherwise apparently unconnected, have this in
common, that each contains a line that is a translation of an
extant line of Simonides,

mors et fugacem prosequitur uirum
and

est et fideli tuta silentio

merces.

An American scholar, Oates, has argued, plausibly to my mind,
that this poem is based on a lost poem of Simonides on civic
virtue, to which other extant fragments might well belong.






	Horaz

