
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 2 (1956)

Artikel: Catulle, la Grèce et Rome

Autor: Bayet, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

JEAN BAYET

Catulle, la Grece et Rome





CATULLE, LA GRECE ET ROME

L'etrange recucil que celui des poesies de Catulle quand on
l'ouvre pour la premiere fois! Le groupement des pieces par
metres, lyriques d'abord, puis hexametres dactyliqucs et disti-

ques elegiaques, disperse lcs impressions de meme date ou
d'inspiration voisine. Un classement par genres ne serait guere
moitrs ridicule: car que faire, par exemple, de l'Attis ou de la
Chevelure de Berenice; Retablir l'ordre chronologique, dans

la faible mesure ou cela est possible, permet de preciser la

biograplrie de l'auteur, mais sans avantage notable pour la

comprehension d'un phenomene poetique' de tres courte
duree. Or, seuls les modes et les suites de la creation catul-
lienne nous interessent ici.

Nous sommes en presence d'un phenomene de jeunesse,

spontane et maniere. Des jeunes gens peunombreux, instruits,
curieux, ont forme un cercle d'etudes et de plaisirs, dont ils

esperent la diffusion d'une esthetique nouvelle, et pour eux-
memes la gloire. Elelvius Cinna, Licinius Calvus, Corniftcius1

epaulent Catulle: ils sont complices de jeux et de creations
litteraires contre la generation precedente, celle de Ciceron.

Ils travaillent beaucoup, s'etant mis ä l'ecole de la difficile
poesie alexandrine; entre amis intimes, ou la retenue des

propos n'est pas de mise. Une vie sentimentale tres inegale
leur est ouverte: des filles aux femmes du monde, qui sont
en train de s'emanciper et de se cultiver dans le decor bran-
lant des anciens conformisnres. De toutes ces conditions nait
l'obsession sexuelle, qui est le caractere le plus constant du
recueil catullien. L'assouvissement physique est la contre-
partie d'une cerebralite intense; mais le priapisme verbal de-
lasse ä la fois et inspire ces gar^ons ardents ä confronter leurs
audaces poetiques. L'amour d'une grande dame, si violcm-

i. Voir Cat., C. 10, 95*, 113; 14, 50*, 53*, 96*; 38.



4 JEAN BAYET

ment charnel qu'on le suppose, apporte aussi, avec ses tour-
ments, double enrichissement, de vanite mondaine et de raf-
fmement psychologique; en antithese, se profile le mariage,
espoir ou reve, fut-il ä la romaine, liberorum procreandorutn

causa. Ainsi toutcs les formes de l'erotisme deviennent pele-
mele matiere de poesie. L'elegiasme latin n'aura qu'ä choisir

et organiser.
Pele-mele aussi ils essaient de nouveaux modes d'expression,

generiques ou metriques. L'epopee, le recit lyrique, l'epitre,
1'effusion personnelle, l'epigramme offrent aux differentes
attitudes sentimentales les habillements les plus divers. Les pos-
sibilitcs des iambes phaleciens, glyconiens, asclepiades, gal-
liambes, vers saphiques, sont eprouvees en meme temps que
les rnoyens d'assouplir l'hexametre dactylique et le distique
elegiaque. Et ce travail de rccherches, trcs volontaire et en

meme temps inquict, apparaitrait mieux si nous ordonnions
les pieces du recueil selon l'ordre chronologique. On verrait
en un meme temps Catulle essayer, quelquefois ä grand'peine,
divers outils poetiques, pour donner ä ses impressions mo-
mcntanees soit une ardente immediatete, soit une dignite
universelle. Et combien l'impression d'efforts en des sens

divers se trouverait accrue si nous pouvions ressusciter les

conversations techniques des jeunes gens de ce Cenacle, com-
me nous prenons conscience de leurs excrcices alternes par
la piece 50 du recueil catullien!

Le troisieme aspect, et le plus etrange, de ce petit livre -
avec son unite psychologique et sa volonte de recherches -
c'est ce que nous appellerons son aventureusc reussite. Il at-
teint les sensibilites modernes par une poesie apparemment
tout autre que celles qu'il a poursuivies; mais en ces dernieres

mcmes ce qui nous parait le plus valable est au-delä du travail
formel et du but consciemmcnt atteint par Catulle: dans une
spontaneite qui n'exclut pas la gaucherie et dans une simpli-
cite naturelle qui transparait en signe de contradiction au
labeur de la construction et de l'expression. Sans qu'on doive



CATULLE • LA GRECE ET ROME 5

cependant sous-estimer ce labeur ou en refuser les apports,
souvent fort savoureux.

Tel quel, et pour ces raisons memes, comme homme et

comme ecrivain, Catulle ne cesse de provoquer 1'attention.
Nous nous limiterons ä prcciser les aspects de son art
personnel en fonction de l'imitation des Grecs et des permanences
latines.1

I

PROBLEMES TECHNIQUES DU NEOTERISME

La reference ä des modeles grecs s'impose pour toute ceuvre
de la litterature latine. Quelle est done la « nouveaute » qu'on
reprochait ou dont on faisait merite aux jeunes gens du
cercle de Catulle? «Alexandrinisme» est un mot vague et

trompeur. Les grands poetes du IlPme siecle hellenistique sont
fort divers. Certains, comme Aratos, etaient deja classiques

en Italie: ses Phenomenes avaient ete traduits en vers par Ci-
ceron. D'autres, comme Apollonios de Rhodes, s'en tenaient
a l'esthetique conventionnelle des anciens poernes cycliques:
malgre leur originalite, ils en attiraient moins les novateurs.
La bucolique de Theocrite ne tentait pas encore les citadins
de Rome. Le tableautin d'art descriptif, ou Leonidas de Ta-

i. Cf., en particulier: G. Lafaye, Catulle et ses modeles, Paris, 1894 (avec
J. Girard dans Journal des Savants 1894, 533 ss. et 637 ss.); A. L. Wheeler,
Catullus and the Tradition of Ancient Poetry, London, 1934; R. Avallone,
Catullo e i suoi modelli rotnani 1, Salerno, 1944; D. Braga, Catullo e 1 poeti
greci, Messina, 1950. - O. Immisch, Catulls Sappho, Heidelberg, 1933 (Voir
aussi W. Kranz, Catulls Sapphoiibertragung dans Hermes 1930, 236 s.);
S. Costanza, Risonanze dell'ode di Sajfo cpaivs-cai pot X7jvog da Pindaro a

Catullo e Orazio, Messina, 1950); O. Hezel, Catull und das griechische
Epigramm, Stuttgart, 1932; G. L. Hendrickson, Archilochus and Catullus
dans Class. Philol. 1925, 155 ss.; R. Avallone, Catullo ed Euripide dans

Antiquitas 11-v (1947-1950), 112-183; Erwin A. Mangelsdorff, Das
lyrische Hochzeitsgedicht bei den Griechen und Römern, Hamburg, 1913; O.
Weinreich, Die Distichen des Catull, Tübingen, 1926; E. Cahen, Callima-
que et son ceuvre poetique, Paris, 1929. - On se rendra compte que nous ne
devons pas posseder tout l'oeuvre de Catulle: Voir F. della Corte, Due
studi catulliani, Genova, 1951.



6 JEAN BAYET

rente etait passe maitre, non plus: ce sera pour plus tard.
Des grands maitres du HPme siecle, Catulle evoque le seul

Callimaque, «le Battiade», comme il dit.1 Et ce n'est point
lä salut lointain, de pure reverence: les deux fois, il s'agit de
traductions du poete grec; et celle dont nous pouvons juger,
la Chevelure de Berenice, revele la ferveur minutieuse d'un
disciple.2 Non que Catulle s'en soit tenu ä ce maitre: les

Alexandrins attardes de la fin du Heme ou du debut du Ier

siecle, Euphorion, Meleagre de Gadara ou Parthenios de

Nicee, proposaient ä son attention epigrammes et elegies my-
thologiques, sans prejudice des pre-classiques dont l'Alexan-
drinisme renouvelait la vogue. Mais la reference a

Callimaque eclaire les inquietudes et les desirs techniques du jeune
poete.

Dans le cadre general d'une poesie breve, expressive, raf-
finee ä la fois dans le familier et le mondain, le premier
probleme etait celui du vocabulaire. Partis de la relative
simplicite d'Euripide, les tragiques latins s'etaient progressi-
vement entraines ä rendre les difficiles alliances de mots de

Sophocle, les riches composes d'Eschyle. Par eux surtout
s'etait creee ä Rome une langue poetique, mais pesante et
inhabituelle. En contre-partie, la Satire, depuis Lucilius, por-
tait a l'expression realiste et meme vulgaire; et les tabernariae

ou les atellanes de Titinius, Novius, Pomponius, lui faisaient

plus ou moins echo ä la scene. Seulement, cette langue savou-
reuse etait fort heterogene, peu propre a satisfaire des puristcs.
Catulle profite ä coup sür de l'un et de l'autre effort; sa

I. C. 65 et 116. 2. C. 66. - Les nouveaux fragments dc Callimaque sont
groupes par R. Pfeiffer, KalHmachos 1, Oxford, 1949. Les lepons a en tirer
pour Catulle: E. Fraenkel dans Gnomon 1929, 265 ss.; D. Albini, Ii carme
66 di Catullo-e il nuovo frammento di Callimaco dans Rendic. Accad. di Bologna

1930-31, 108-114; M. Lenchantin de Gubernatis, Catullo e la chioma di
Berenice di Callimaco dans Stud. Ital. di Filol. Class. 1929, 113 ss. et dans sa

2e edition de Catulle (Torino, 1933), pp. lxiv-lxxv; E. Bickel, Der Kal-
limachospapyrus«Die Locke der Berenike » und Catull als Uebersetzer dans Rhein.
Mus. 1941, 81-146; L. Pepe, La chioma di Berenice c il nuovissimo Catullo
dans Giorn. Ital. di Filol. ni (1950), 193-199.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 7

täche est d'en allier les valeurs discordantes; un choix rigou-
reux, des dosages subtils permettent, sur differents registres,
d'atteindre ä une expressivite nuancee. On reconnait les pro-
cedes stylistiques de Callimaque. Mais la poesie romaine est

trop recente pour pouvoir, comme celle des Grecs, jouer
des resonances de mots anciennement poetiques, qui suscitent
le reve ou se renouvellent avec esprit par le voisinage de

vocables modernes. Aussi Catulle parait-il, selon les cas, de

langue plus naturelle que ses modeles, et rasant la prose, ou
de plus d'appret qu'eux, si un mot compose imprevu, par
exemple, tranche trop sur l'enonce. Les mievreries exquises
des diminutifs prennent aussi chez lui une allure ä la fois plus
artificielle et plus joueuse que les graces badines de la Muse

grecque.
De la nouveaute de ces efforts et des risques auxquels ils

exposaient le poete, la lecture de Lucrece aide a mieux juger.
La texture homogene du De Natura rerum s'oppose, avec ses

fortes conventions, aux effets discontinus du vocabulaire ca-
tullien; les pages du IVäine Chant qui traitent de l'erotisme en

une langue d'un si franc naturalisme, ou se moquent des

niaiseries hellenisantes des amoureux, contrastent de fa^on
saisissante avec les recherches obscenes ou galantes de

Catulle, dans les memes annees.
Le second probleme de la jeune poesie est celui de la

composition. La question etait actuelle, tres mürie dejä dans la

prose par l'effort des orateurs vers une clarte et une efficacite

toujours croissantes. On sait 1'importance de Ciceron ä cet
egard. Une oeuvre didactique comme le De Natura Rerum,
si poetique qu'elle füt de volonte et de genie, participait des

memes vertus. Cependant, en prose meme, l'equilibre classi-

que devait aboutir tres vite ä de subtiles complications, comme

Celles des Res Rusticae de Varron. Les poetes neoteriques,
eux, etaient conduits ä raffiner sur la composition de leurs

pieces par la brievete meme ä laquelle ils visaient.1 Mais aussi

i. Voir Otto Frank, De artificiosa carminum Catullianorum compositione.



8 JEAN BAYET

parce que, dans les poemes d'une certaine etendue, ils cro-
yaient necessaire de maintenir l'attention du lecteur par
l'imprevu des points de vue et la diversite des coloris. L'or-
ganisation des Noces de Thetis et Pelee repond eminemment ä

cette esthetique,1 on le sait, ct non sans maladresse. Mais en
mainte autre piece se peut deceler le travail de Catulle entre
l'ordre oratoire et une composition poctiquement artificielle.
Le procede de l'embrassement, qui depuis Pindare, au moins,3
se proposait ä l'attention, est particulierement aime: il triom-
phe dans le Carmen 68 ou, entre prologue et epilogue d'envoi
familier, les themes de la passion pour Lcsbia, des amours
mythologiques de Protesilaus et Laodamie, de la guerre de

Troie, de la mort du frere de Catulle, se succedent puis
sont repris en ordre inverse, dormant l'impression d'une si-
nuosite lyrique en la regularite meme de leur disposition.3
L'enumeration scandee par des rappels d'expression; l'equi-
libre numerique, si facilement suggere par le distique ele-

gique, mais volontairement rompu par des accidents de sens

affcctif; la bipartition contrastee ä parties inegales montrent,
quoi qu'on en ait dit, combien Catulle (comme apparem-
ment ses amis), est soucieux des artifices de composition
jusque dans l'expression la plus personnelle. Des poetes de

Lesbos aux Alexandrins, Theocrite, Bion et Moschos, les

references grecques ne manquaient point.
A quoi se joint, bien entendu, le souci des rythmes. L'ordre

des pieces dans le recueil qui nous est parvenu suffit a declarer

l'importance qu'attachaient les Anciens ä ce mode technique.
Bien des epigrammes qui nous paraissent pauvres ou rebu-
tantes prenaient valeur d'art par leur metre ou leur modulation.

La variete de Catulle, moindre que ne le sera celle

d'Horace, semble plus grande que celle de Callimaque, dont
les Epigrammes sont en forte majorite en distiques elegiaques.
La volonte du poete y est sensible en meme temps que son

i. On peut comparer Pindare, Pyth. iv. 2. Voir Pind., Ol. 1; 111; vn.
3. Cf. H. Bardon, L'art de la composition chez Catulle, Paris, 1943, 36-39.



CATULLE LA GRECE ET ROME 9

plaisir. Si Ton rompt le classement artificiel que nous ont
transmis les manuscrits, on prendra l'idee d'un renouvelle-
ment d'une ancienne tradition des Latins, dont Ennius et
Lucilius avaient donne de celebres modeles: Celle des recueils
de metres melanges. Sorte de virtuosite ou se sent tres nette-
ment le desir de perfectionner par l'exercice les possibilities

poetiques d'une langue qtti se mettait, contre son genie
originel, ä l'ecole des metres grecs. A l'inverse des premiers
comiques latins qui, au moins dans les diuerbia, avaient rendu
leur täche aisee en admettant a l'iambe tant de Substituts,

ces poetes visent au progres par la difficulte. Et l'on sait quel
tour de force represente en ce sens le long Attis de Catulle,
ces galliambiques dansants et bruissants de breves. On ne
saurait trop imaginer quel bonheur de surprise et d'aisance
de telles creations apportaient aux Latins cultives, c'est-a-dire
bilingues, et dont le nationalisme souffrait sourdement de la

volupte meme qu'ils prenaient a lire les poetes grecs. Mais
de plus grande portee devait etre le seul assouplissement du
distique elegiaque, si propre a rendre tant de nuances entre
le recit et l'affectivite, avec son rythme a la fois narratif et
d'un lyrisme familier!

Que ces divers problemes se soient poses en termes
techniques aux poetes de ce Cenacle, certes il n'en faut point
douter. Sinon ils ne s'en prendraient point avec cette
virulence aux ecrivains qui ne sont point de leur bord;1 et ils

ne se soutiendraient point entre eux, soit en celebrant une
ceuvre notable, comme la Zmyrna de Cinna,2 la Magna Mater
de Caecilius,3 soit en reprenant en echo flatteur un theme trai-
te par un maitre ou un ami: Laelius avait ecrit une Protesilau-

damia\ et Catulle, qui s'en souvient en sa piece 68, ne traite
sans doute pas non plus le theme d'Attis sans songer a

Caecilius.4

i. Cat., C. 14; 36. 2. C. 95. 3. C. 35. 4. Voir H. Bardon, La litterature
latine inconnuel: L'epoque republkaine, Paris, 1952, 337-371. - Cf. A. Gan-
diglio, Cantores Euphorionis, Milano, 1938.



10 JEAN BAYET

Mais il y a aussi dans leur effort conscient une part de jeu,
un bonheur de rivalite pour ainsi dire sportive, et qui mele
etroitement la vie personnelle a celle de la composition littc-
raire: il suffit, pour s'en rendre compte, de relire la piecette
adressee ä Licinius Calvus,1 d'une si etrange poesie en son
glissement du compagnonnage amoebee per iocum atque uinum

au tourment d'amitie et a la menace passionnee.

II
TRAVAIL D'INTEGRATION DE L'ALEXANDRINISME

Ii faut cependant prendre conscience d'abord, par les grandes
pieces centrales du recueil catullien, du labeur systematique

par lequel l'Alexandrinisme fut impose a des cercles restreints
de la societe latine avant de s'integrer ä la vie meme de Rome,
une cinquantaine d'annees plus tard.

Rien de plus instructif ä cet egard que la Chevelure de

Berenice (C. 66), avec l'envoi a Q. Hortensius Hortalus qui la

precede (C. 65). Toutes proportions gardees, les deux pieces

proposent un contraste analogue ä celui qui etonne entre les

Comedies de Terence et leurs Prologues. On s'en rend mieux
compte maintenant que les nouveaux fragments du IlXoxauoc;
de Callimaque, etudies par Pfeiffer, permettent de mesurer
avec quelle minutie litterale Catulle s'est applique ä sa täche
de traducteur. Ii ne s'agit ni de transposition ni d'adaptation,
mais de ce que l'on prendrait volontiers pour un defi. Le

poete latin a jete son devolu sur fultime production, semble-
t—il, du Cyreneen et le chef-d'oeuvre de sa virtuosite, qui allie
ä 1'erudition l'intimite, ä la courtisanerie une sorte d'humour
galant. On ne peut etre plus loin des moeurs de Rome ni des

tendances de son art national ä cette date. Et nulle difficulte
n'a ete evitee, nulle obscurite: le seul jeu des noms propres
et de leurs deguisements enigmatiques suffirait a en avertir.

1. C. 50.



CATULLE • LA GRECE ET ROME II
Mais mieux: la piece d'envoi accentue de parti-pris le con-
traste. Non qu'elle soit exempte d'influences alexandrines: sa

composition sinueuse, qui part du threne funcraire pour se

clore sur un tableautin de gynecee, a quelque chose d'apprete
et meme de precieux. Mais l'ampleur tranquille, et un peu
lourde, du developpement, la sincerite des sentiments, la

simplicity ressentie de la description, meme le «catullianisme»
vrai du contraste entre le dcuil et le sourire, font mieux
valoir (et Catulle nc l'a-t-il pas voulu;) tous les manierismes
du poeme de Callimaque exactement rendu; et l'attention
est ainsi attiree sur l'espece d'exotisme litteraire que preten-
daicnt acclimater a Rome les Cantores Euphorionis.

Nous voilä avertis des genres d'exercices par lesquels ils se

rompaient aux techniques de la poesie hellenistique, depuis la

soumission la plus parfaite jusqu'ä une integration mesuree.
On voudrait etablir des rapports de dates precis entre ce

temoignage et les grandes oeuvres «alexandrines» de Catulle:
les Noces, Attis, les Epithalames ou l'elegie ä Allius. Nous en

sommes reduits ä les ordonner d'aprcs le plus ou moins de pro-
cedes alexandrins qu'elles decelent, comme si Catulle avait lut-
te pour toujours mieux latiniser son hellenisme. On sent l'ar-
bitraire de ce classement, son defaut meme de vraisemblance.

Du moms le celebre Epyllion des Noces de Thetis et de

Pelee figure-t-il assez bien le grand effort d'un poete encore
insuffisamment maitre de la technique qu'il pretend utiliser.1
Le melange des genres, epique, dramatique, bucolique, lyri—

que, repond ä une leqon de 1'Alexandrinisme, qui, en fait,
correspond surtout ä une valorisation esthetique particulierc des

divers elements de l'ancienne epopee. Mais la frequence des

lieux communs ou poncifs qui s'y cntremelent, leur ingenuite
pour ainsi dire, trahissent l'apprenti. L'heterogcneite des sources

partielles revelerait plutot, avec l'etendue de la culture

i. C. 64. - Voir G. Ramain, Sur la signification el la composition du poeme 64
dans Reu. de Philol. 1922, 135-153 ; V. Sirago, Catullopoeta deltagiovinezza,
Arona, 1947.



t

12 JEAN BAYET

grecque de Catulle, la libcrte d'utilisation qu'il s'en reserve;
mais 1'incertitudc de la mise en oeuvre est apparcnte dans le

traitement divers des comparaisons, telle - le chene deracine1

- d'inspiration homerique et de faire quasi-lucretien, mais
telle autre - l'eveil de la brise sur la mer2 - d'une coquetterie
de details toute alexandrine. Les transpositions plastiques tra-
hissent, elles aussi, l'eclectisme d'un amateur de collections

plutot que la vigoureuse acceptation d'un art vivant: cer-
taincs evoquent le dessin des vases attiques du Väme siccle;
mais d'autres, des bas-reliefs de goüt hellenistique, frise de

Nereides ou Ariane eploree; et l'arrivee du cortege de

Dionysos ä Naxos transcende en mouvement et en musicalite,
en suggestion meme de couleur, les realisations de la pure
plastique, jusqu'a donner - presque - l'impression du vrai. Il
n'est pas jusqu'a la rhetorique passionnelle d'Ariane aban-
donnee qui ne laisse sur une impression d'immaturite, pis:
d'insincerite; l'usage de l'hexametre y est sans doute pour
quelque chose: mais quelle souplesse psychologique un Virgile,

un Horace sauront-ils introduire en cc metre majestueux!
Les raffmements excessifs3 d'equilibre des groupes de vers
en sont davantage responsables: Catulle n'avait pas encore
la maitrise qui permet d'allier le lyrisme ä la veritable

eloquence. Et la meme gaucherie ecoliere explique, au moins
en partie, les surprises d'une composition heurtee et sans

proportions, ä laquelle se joint par surcroit la pesanteur d'une
conclusion moralisante.

L'Attis est plus parfait.4 Beaucoup plus court, il est vrai,
et lineaire. L'equilibre classique des parties descriptives et des

discours, la justesse des contrastes, les vivacites d'un drame

I. C. 64, 105-109. 2. C. 64,269-277. 3. Et sans doute encore exageres
par R. Ellis dans les Preface et Commentaire de son edition de Catulle.
4. C. 63. Cf. v. Wilamowitz-Moellendohff, Die Galliambcn des Kalli-
machos und Catullus dans Hermes 1879, 194 ss.; E. S. Thompson - G. Dunn -
W. R. Hardie, On the Galliambic Metre dans Class. Reu. 1893, 145 ss. et
280 ss.; J. P. Elder, The Art of Catull's Attis, resume T. A. Ph. A. 1940,

p. xxxm s.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 13

ordonne n'en sont pas moins remarquables en un sujet d'exo-
tisme voulu et dont la metrique veut des le debut souligner
l'etrangete. Il est plus que croyable que Catulle avait sous les

yeux un original hellenistique;1 dans quelle mesure il l'a

transpose, cela reste incertain. L'appreciation s'aide d'une re-
marque aisee: c'est qu'en cettc periode ä Rome la curiosite
litteraire s'adresse volontiers au culte de Cybele. Un ami de

Catulle, Caecilius, composait une Magna Mater f Lucrece
ecrivait sur la deesse 1'admirable «excursus» qui centre le
deuxieme chant du De Natura rerum\3 Varron, dans sa Me-
nippee des Eumenides representait aussi la procession de l'idole
entouree des Galles et le tumulte religieux du temple Palatin.4

Regain de faveur pour un culte aristocratique Ou surcroit
dc curiosite de la part d'une ville de plus en plus portee vers
les bizarreries religieuses de l'Orient? De toutc fa^on, cette

conjonction suffirait ä faire douter que M. Enzo V. Marmorale

ait raison d'interpreter la piece 63 comme preuve d'une
ferveur dionysiaque personnelle de la part de Catulle.5 Fer-

veur bien raisonnable, il faudrait l'avouer a la lecture des

trois derniers vers, ou le poete refuse avec vehemence pour
lui-meme (peu lui importent les autres!) la «fureur» envoyee
par Cybele.

En fait, le rapprochement du texte de Lucrece suffit ä

eclairer le problcme. Avant la poussee religieuse du premier
siecle de notre ere, la curiosite pour l'exotisme du culte de la

Magna Mater est bcaucoup moins pieuse que symbolisante.
Que Y interpretatio ethique de Lucrece soit grecque d'origine
ou romaine de fond (comme nous le preferons),6 de toute

I. Sans pouvoir affirmer que cet original soit de Callimaque, comme le
croyait v. Wilamowitz-Moellendorff d'apres le seul mot de Gallae. Cf.
l'excellent commentaire de Lenchantin de Gubernatis dans son edition.
R. Avalione (Catullo ed Euripide) invite ä rapprocher Anth.P., vi 51 et 217-
220. 2. Cf. Cat., C. 35. 3. Lucret. 11 598-660. 4. Frgts. 131, 132, 149, 150,
ed. F. Buecheler. 5. Enzo V. Marmorale, L'ultimo Catullo, Napoli, 1952.
6. J. Perret, Le «mythe de Cybele» (Lucrece II 600-660) dans Rev. des Et.
Lat. 1935, 332-357. Contra: P. Boyance, Une exegese stoicienne chez

Lucrece, ib., 1941, 147-166.



14 JEAN BAYET

fa£on eile erige un rationalisme contre les apparences de la

mystique. Catulle, qui, au lieu de decrire la «ceremonie»
armuelle d'un culte domicilie ä Rome depuis plus de cent
cinquante ans, nous transporte dans la foret phrygicnne au
moment meme ou par un acte irreversible se renouvelle le

mythe de l'initiation, ne sc dccouvre pas moins raisonnable,

pas moins latin. Meme en rcservant pour la conclusion sa

prise de position personncllc apres avoir decrit cn toute
objectivite les egarements d'Attis, il a prepare ce retour ä la
raison par l'evocation, mise dans la propre bouche du heros,
de la vie ordonnee d'un bei cphebe dans ttne cite de la Grece

classique. Il en apparait plus clairement que le corps meme
du poeme est traite pour sa valeur d'art, en optique «par-
nassienne» si Ton veut. De quoi il se tire une nouvelle lu-
mierc sur la nature du poeme: exercice savant, joie esthetique,

pointe aigue poussee au coeur des formalismes et des conventions

de l'ancienne Rome - mais sans que soit engagee ä

fond, ni meme contaminee d'alexandrinisme orientalisant, la

personnalite du poete latin.
Les Noces de Thetis et de Pelee en apparaitront mieux sous

l'etiquette de «l'art pour l'art». On ne refusera plus pour le

groupe des neoteriques les qualifications de «coterie» ou de

«snobisme». Sans pourtant manquer ä constater que, dans ce

cas particulier, l'exercice litteraire n'est pas une fin en soi,
mais prepare la fusion de deux esthetiques encore opposees,
mais dont l'accord devait faire naitre le classicisme augusteen.

On le voit fort bien en des pieces oil le gout hellenistique
ne domine point de parti-pris. L'envoi a Hortensius de la
Chevelure de Berenice nous a deja propose ce genre mixte,
moins parfait et plus savoureux. L'elegie ä Allius1 unit l'hel-

i. Cat., C. 68. Cf. von Mess, Das 68. Gedicht Catulls und seine Stellung
in der Geschichte der Elegie dans Rhein.Mus. 1908,488-494;H.W. Peescott
dans T. A. Ph. A. 1940, 473-500; E. B. Viejo Otero dans Emerita 1943,
123-133; H. Bardon, L'art de la composition chez Catulle 36-39. - L'unite
de la piece parait tout a fait assurec.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 15

lenisme lc plus scolaire aux effusions d'amitie, aux souvenirs

et aux joies d'amour les plus vrais. Un plan dont nous avons

evoquc l'astucieuse complexite enchaine et fait mollement
jouer, en rapprochements et en contrastes, des elements si

divers. Dans cette composition embrassee, dans l'cloquence
aussi des lourdcs periodes obstinement construites et des com-
paraisons devcloppees en tout leur detail, on retrouve aussi

bien des germes latins que les lemons de la Grece, classique ou
alexandrine. L'idee de perfection formelle est exclue; celle
aussi de l'unite de ton. Le charme n'en subsiste pas moins:
celui d'une poesic qui se cree, et oil Catulle est plus engage
que dans les Noces, I'Attis ou la Chevelure de Berenice.

C'est ä cette lumiere qu'il faut rcprendre les diffcrents Epi-
thalames. En partant de la celebre «Oaristys» de Septimius
et Acme,1 dont le caractere legerement bumoristique nous
semble indcniable et n'a pas ete rendu par A. de Musset,
quelle que soit l'aisance legere de sa traduction. C'est une
bluette, de goüt alexandrin, malgre le norn latin de l'amou-
reux. Mais, sur un sujet aussi universel et permanent, le jeu
hcllenistique rejoignait aisement les graces ravissantes et simples

de Sappho, sans negliger les accents et les emotions des

poetes classiques de la Grece. L'art de Catulle s'en trouve,
paradoxalement, plus libre. De la l'etonnante perfection de

l'Epithalame amcebee,2 dont l'hellenisme, sensible pourtant, est

si discret, si integre ä la vie de chacun de nous; et dont la
forme, sans surcharge, est d'une aisance et d'une grandeur
totales. Les plus belles reussites de Callimaque, de Theocrite
en pälissent. Et la recherche des sources grecques du chef-
d'oeuvre apparait toute vaine des qu'on se livre ä son har-

I. C. 45. Certains critiques interpretent la piece comme transposition d'un
fait sentimental de caractere personnel. Le caractere un peu ambigu n'en
subsisterait pas moins. 2. C. 62. Cf. v. Wiiamowitz-Moellendorff,
Die hellenistische Dichtung in der Zeit des Kallimachos n (Berlin, 1924), 377 ss.

(qui y voit une combinaison de Sappho et de Callimaque, avec un « agon »

de genre theocriteen).



l6 JEAN BAYET

monieux dcveloppement et aux suggestions toujours fraiches
de ses details.

VEpithalame de Manlius et Vinia1 semble ä certains critiques
mieux temoigner d'une heureuse combinaison entre l'helle-
nisme et l'esprit latin. Il faut laisser la decision a une etude de

detail. Le faire est moins fondu, le coloris d'ensemble d'une
moins profonde volupte. Les quelques crudites que se permet
le genre fescennin (d'autres ont peri dans une transmission

trop prude) s'accordent mal entre elles. Si la piece est de

commande, comme il est vraisemblable, le probleme s'en

trouve complique; mais il est loin d'y perdre en interet.
On dressera seulement, en face du labeur catullien pour accli-
mater l'art alexandrin dans la mentalite romaine, la demi-
receptivite d'une aristocratie encore traditionaliste et pourtant
gourmande de nouveaute: pour eile le poete a combine les

rites et les imperatifs romains du mariage avec l'erotisme
hellenistique, sous la vieille acclamation Io Hymen Hymenaee:
un discret semis d'imitations des Grecs et de noms mythologi-
ques achevant la parure mondaine de cette longue theorie
dc strophes dansantes. C'est un autre aspect, mais un peu
particulier, des reussites auxquelles Catulle pouvait pretendre
par son travail d'integration de l'Alexandrinisme. Revelateur
en ceci, qu'il decouvre les reticences ou les precautions
auxquelles etaient tenus les «novateurs» des que, sortant de

«l'art pour l'art», ils appliquaient leur talent a des täches

actuelles et Vivantes, fut-ce au benefice d'une aristocratie dejä
hellenisee et sympathique ä leurs efforts.

i. C. 61. Cf. A. L. Wheeler, Catullus and the Tradition of Ancient Poetry,
183-217. La critique nous semble en general trop complaisante ä cette piece.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 17

III
BABIOLES ET GENTILLESSES

Une revolution litteraire souvent rayonne moins par les plus
ambitieuses de ses entreprises que par ses creations plus spon-
tanees. Les Odes Pindariques et la Franciade de Ronsard ont eu
moins d'echo que ses Amours. Mais le charme eternel des

Sonnets ou des Gaietes ne se serait point epanoui sans le travail
en profondeur des Odes. De meme pour les Fantaisies, «Ba-
bioles» ou « Gentillesses» de Catulle. Mais le probleme en est

plus complexe: dosages alexandrins, psycbologie sociale et

personnalite du poete y sont engages de fa^on beaucoup plus
subtile que dans les «grands» poemes.

Ii s'agit de pieces courtes, legeres, qu'on croirait sans

consequence. Nugae est le nom que leur donne Catulle en adres-

sant son libellus ä Cornelius Nepos:1 «des riens», pour nous
en tenir ä la valeur, semble-t-il, initiale du mot.2 Mais ces

«riens» se mettent sous l'enseigne d'un «docte labeur» et se

promettent de vivre «durablement plus d'un siecle». Nous
voici avertis d'une volonte d'art qui ne le cede point en

principe a celle des Noces ou de la Chevelure de Berenice.

Les Alexandrins sont, la aussi, a l'origine. Philetas de Cos

parlait de «jeux», radyvia; mais le mot s'appliqua meme aux
Idylles de Theocrite, apparemment comme aberrantes des

genres reconnus serieux depuis l'äge classique. Et ce qui, dans

Callimaque, repond le mieux, de themes, de ton et de brie-
vete, a ce que nous trouvons dans Catulle, figurait dans des

recueils simplement intitules «Iambes» et «Epigrammes».
Meleagre de Gadara en avait extrait bon nombre de pieces

pour les inserer dans la «Guirlande» qu'il avait tressee vers
100 avant Jesus-Christ: mais aux «fleurs» de l'Alexandrinisme
il avait mele de courts chefs-d'oeuvre classiques ou pre-classi-

1. C. 1. 2. Peut-etre 'pepin de meloia ou de citrouille'? Cf. Ernout-
MEn.lET, Dictionnaire etymologique de la langue latine s. v.



l8 JEAN BAYET

ques, d'Anyte, Sappho, Alcee, Corinne... - comme pour af-
firmer la noblesse et la continuite d'un mode poetique qui
avait sa predilection apres avoir fait les delices des societes

hellenistiques.
Car ce n'est point un genre; une elegance plutot, et une

elegance nrondaine. Le but est de proposer ä des gens tres
avertis des comprimes de poesie, d'execution parfaite et

spirituelle. Les allusions, les enigmes, les rappels louangeurs
ou malveillants, l'enchassement d'un mot precieux ou une
affectation de simplicite propre ä charmer des esprits biases

assurent de longues resonances ä ces tres menus chefs-d'oeuvre.
L'art y frole l'artificiel; l'esprit joue avec le reel; la description

se condense en impression; l'experience, en pointe;
1'amour, en galanterie. N'aurait-on de l'Alexandrinisme que
ces temoignages poetiques, on devinerait les groupes d'esthe-

tcs, les rivalites de ccnacles, et l'atmosphere des «salons» ou
une societe raffmee et desoccupee fait päture quotidienne de

ces « epigrammes», les compare, les juge, et en appelle d'au-

tres, dont le fond ne variera guere, mais dont la forme peut
toujours etre plus inattendue ou plus piquante. On sait de

reste comme s'allient dans 1'Anthologie Palatine la diversite
et la monotonie.

Catulle aurait-il voulu transferer telle quelle en latin cette
partie de la poesie alexandrine, il ne l'aurait pu. La societe
n'etait pas la meme, les milieux litteraires non plus. L'aristo-
cratie romaine s'engageait encore trop puissamment dans les

luttes passionnees du forum et de la politique, sa culture etait
dans l'ensemble encore trop recente et trop melee d'utilita-
risme, son decorum trop hypocritement conformiste pour
qu'elle donnät ä ces jeux tout le loisir et toute l'attention
necessaires. Et l'ardeur des disputes qui soutient 1'interet au-
tour de pareilles fantaisies suppose non seulement l'opposition
entre traditionalistes et novateurs, mais les rivalites de doctrine

ou d'arrivisme entre novateurs memes. Rome sans doute
s'essayait aux jeux de la poesie mondaine, mais surtout dans



CATULLE • LA GRECE ET ROME 19

des cercles de femmes sans prejuges et de jeunes gens sans

responsabilite; les hommes les plus cultives etaient d'ordinaire
les plus engages dans la vie publique et n'auraicnt pas cru
de leur dignite de preter ouvertement attention ä de pareilles
«niaiserics». S'ils le faisaient parfois dans les loisirs de fin
d'apres-midi ou les banquets du soir, c'etait par elegance

personnellc, avec desinvolture, sans croire qu'il put s'agir la
de vraie poesie.

Tout se presente comme si Catulle s'etait promis d'accli-
mater ä Rome cet art nouveau, mais sous une forme ä la
fois soigneusement elaboree et d'une franche personnalitc, qui
consent sur 1'Alexandrinisme les sacrifices necessaries, et par la

gagne a la fois en universalisme et en sensibilite individuelle.
Sa prise de position est nette contre la grauitas romaine.

Les mots memes qu'il emploie pour designer ses petites
poesies revelent, avec son intention, une prise de conscience

beaucoup plus riche et precise que cliez les Grecs: vertus de

l'opposition, de la lutte. Nugae,1 e'est «babioles» ou «bagatelles»,

mais aussi «badinages»; ineptiae2 se traduirait par
«sornettes», « fantaisies», plus ou moins deplacees, mais admet
aussi le sens de «boutades». Les deux mots, ä l'inverse du
Tcalyvta des Grecs, impliquent l'humour: le poete designant
ses productions comme pourraient le faire des adversaries de-

daigneux; mais aussi une pointe secrete, et comme l'avertis-
semcnt que de pareilles niaiseries il y a lieu de se mcficr.
Facetiae3 semble d'autre sorte: il signifie de longue date a

Rome l'elegance,4 mais aussi la souplesse verbale;5 la notion
d'art y est done incluse, celle de raffmement extreme est

specifice par Quintilien;6 sur-imposee, se developpe de plus
en plus, en ce premier siecle avant notre ere, la valeur de

1. C. I, 4 (cfr. 8 s.). 2. C. I4b, 24. 3. C. 12, 9. Tout le vocabulaire de
la piece est interessant (v. 2: in ioco; v. 4: salsum et inepte; v. 5: inuenu-

sta; v. 8: leporum). Cf. la definition de Quintilien (I. O. vi 3, 20): elegantia
exculta. 4. Sens net dans Plaute. 5. Cf. Donat. ad Terent. Eun. 427: facetus
est qui facit uerhis quod uult. 6. Quintilien, I. O. VI 3, 20.



20 JEAN BAYET

«satire spirituelle». La encore l'ironie et l'esprit de bataille se

declarent contre les conventions.
Un autre aspect, aussi notable, de la position catullienne,

s'exprime par le mot deliciae, qui couvre tous les jeux de

1'amour, physiques et psychiques.1 Il est d'une profondeur
de suggestions presque incroyable, groupant des valeurs aussi

differentes que « gentillesses» et « amusements», « caprices» et
«jouissances»; mais avec le sous-cntendu etymologique d'une

«captation» et d'un «detournement» voluptueux. De sorte

que le vocable, titillant en soi, reprcsentait aussi le sens de la
morale commune et une attitude provocatrice ä son egard.

De cette attitude, couvertement hostile ä l'ethique sociale
des Romains, sans doute doit-on rcconnaitre l'exprcssion dans

les hendecasyllabes, si diversement commentcs, ou Catulle

oppose sa feinte humilite de mauvais poete a la vanite, bien
etablie, du plus grand des avocats, Ciceron.2

Notre poete invite done, scandaleusement, la haute societe

romaine au jeu; mais ä un jeu spirituel et pare. Encore cette

parure sera-t-elle tout autre que Celle des «grandes pieces».
Dans beaucoup de ses Epigrammes (non point toutes!), Calli-

maque affectait une simplicite exquise; et si Meleagre n'y
atteint point souvent dans les siennes, e'est moins par abus

d'erudition ou raretes de vocabulaire que par preciosite. Si

l'expression, dans les nugae catulliennes, offre si peu de

surprises, peut-etre faut-il le mettre partiellement au compte
d'un defaut d'elaboration de la langue poetique latine a cette
date - materiel verbal et alliances de mots (Lucrece en te-
moignerait de son cote); mais on songera aussi ä une volonte
d'impression directe, ä une pure ingenuite dans la conquete
des esprits. Souvent, la parure sc limite ä une brievete expressive,

mise en valeur par la modulation metrique. La metri-
que encore confere tenue d'art soit aux diminutifs zezayants
(comme par exemple dans le proceleusmatique que nous a

i. C. 2, 4 s.; 6, I s.; (cf. v. 16; et le rapprochement de ineptiarum, v. 14,
dans le sens de 'betises amoureuses'; cf. 8, 1). 2. C. 49.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 21

conserve Nonius:1 Animula miserula properiter abiit), soit
aux injures enormes, dont nous ne ressentons presque plus

que l'obscenite. Les reprises dansantes de mots ou de vers,
si caracteristiques de notre poete, sont encore un procede
qui valorise esthetiquement un enonce en soi parfaitement
simple.

La mondanite dans laquelle nous introduisent les nugae de
Catulle nous en parait moins artificielle: et sans doute qu'en
fait eile etait moins «litteraire» que celle des milieux helle-
nistiques ou brillaient Callimaque ou Theocrite. Si l'on
cherche ä la definir d'apres Catulle lui-meme, on y vcrra
moins une institution sociale qu'une frequentation restreinte,
oit les amities et les inimities peuvent se declarer avec une
extreme vivacite,2 ou ni le jeu ni les convenances n'entravent
l'expression des passions.3 Nous ne nous trouvons pas devant

une vie mondaine organisee, ouverte aux poetes en des

conditions tres precises. Et, certes, la sincerite de Catulle y gagne
en liberte; mais certaines incoordinations de son art en resul-

tent aussi.

Car des pieces celebres, comme Celles du moineau de Lcsbie4

ou Celles des baisers innombrables,5 sont-elles temoignages de

vie ou bluettes d'art Tel y croit deviner le mouvemcnt d'une
fraiche passion; tel autre est sensible surtout ä une mievrerie
qui, bien assurement, n'est pas exclue par un amour sincere,
mais qui aussi s'accorde avec l'utilisation purement litteraire

I. Non. 517 (si le vers, qui evoque le badinage de l'empereur Hadrien ä

son lit de mort, est bien de Catulle; mais, en tout cas, le ton et le procede
sont tres catulliens.) 2. Voir C. 9; 13; 14; 24; 27; 28; 30; 50; 60; 73.
3. Voir C. 8; 51; 70; 72; 75. 4. C. 2 et 3. Cf. M. Schuster, Der Passer

Catulls dans Wiener Studien 1927-28, 95-100; J. Oko, L'ode de Catulle
sur le passereau dans Eos 1928, 79-86. Le theme du «tombeau» de l'animal
familier est souvent traite: voir Anth. Pal. VII, 190 (Anyte); 203 (Simias
de Rhodes); 207 (Meleagre). L'originalite de Catulle est degagee par G.
Funaioli dans Atti d. Congresso di Studi Romani 1935, 55-59. 5. C. 5; 7
(cf. aussi 48). Le theme, tout litteraire, dans Moschos 11, 108 s. Voir V.
Bongi, Influssi e motivi ellenistici in due nugae di Catullo [3 et 5] dans Ae-
vum 1944, 169-179.



22 JEAN BAYET

de themes rebattus. Or l'antithese vie et mort de l'animal
aime est courante dans les naiyvia hellenistiques. Et les

«variations» sur le theme des baisers donnent bien l'imprcssion
d'un exercice de virtuosite, tres pratique pendant des siccles

par les auteurs d'epigrammes, grecs et latins.
De breves epitres, des billets charmants1 ou, selon le cas,

l'amitic blague ou gronde - invitation a diner, appcl, recours,
souvenir et menace - nous ouvrent la certitude des jeux
d'humour et des feintes injures.2 On connait ces aspects
mordants ou brutaux des societes de jeuncs gens. Mais faut-il
interpreter en ce sens certames pieces ou dominc une si

ardente ironie qu'on croirait ä une inimitie juree3 - n'etait le
theme mcme des injures (sur des vols entre compagnons de
table par exemple) ou leur exces rhetoriquc ou la simple
inflexion d'un vers? C'est en pared cas qu'on souhaitera

pouvoir affirmer l'existence de tel modele grec dont l'imita-
tion litteraire interfererait avec la sincerite pcrsonnelle du

poete.
Car lui-meme nous met en garde a propos d'un autre

theme de ses nugae: les deballagcs ou les menaces obsce-

nes, auxquels il faut bien croire qu'aux yeux des Ancicns
les hendecasyllabes conferaient quelque grace. Telle piece4

qui parait d'une grossierete toute gratuite trouve bien sa

reference en des peintures grecques ou etrusques. Joyeusete
concordante au cynisme des gcstes mediterraneens Elle ne
s'en expliquerait point cependant en tant qu'oeuvre d'art, sans

l'etrange Carmen5 ou les injures obscenes a Aurelius et Furius
s'accompagncnt de la doctrine qu'un poete chaste peut fort
bien (et doit apparemment, s'il en a le talent) prodiguer des

petits vers qui ne le soient pas. Nouvel aspect de la theorie
de l'art pour l'art; et sorte d'excuse dont se couvrit, on le

sait, jusqu'au pudique Pline.
Prenons cependant ces incoordinations et ces crudites en

i. Voir C. 13; 14*; 35; 38; 50. 2. Voir C. 6; 58b. 3. Voir C. 12; 24; 25;
26. 4. C. 56. 5. C. 16.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 23

valeur de temoignage. Quelques poetes conjures pour im-
poser les rafflnements de l'Alexandrinisme a la Societe ro-
maine, vivant pelc-mele entre eux et avec des femmes des

conditions les plus diverses, preparent le fondu de la vie
mondaine augusteenne. Catulle, autant ou mieux que tous.
Et par ses nugae plus que par ses poemes en forme. Les themes
de la mondanite litteraire s'y esquissent. Sans doute se complc-
teront-ils d'Horace a Pline le Jeune. Mais le branle est donne;
le dosage de bonne grace, d'elegance ct d'humour est souvent
parfait deja. Et, ce qui nc se retrouvera plus, une alacrite

jeune, audacieuse, un peu acerbe, souligne la sincerite vecue de

l'effort dans les conditions un peu speciales ou il s'exer^ait.

IV

ENTRE LA SATIRE ET L'EPIGRAMME

Si l'ensemble des Nugae catulliennes permet une telle vue
sur l'ouverture de la societe romaine aux jeux de la
mondanite hellenistique, sous leur aspect de facetiae et de deliciae

clles suscitent des reflexions beaucoup plus amples.
L'esprit de satire occupait pour ainsi dire tous les esprits en

cette maledica ciuitas qu'etait Rome, livree aux intrigues poli-
tiques et aux proces. Mais sur le plan technique aussi des

problemes se posaient, depuis que Lucilius avait cree le genre
litteraire. Car, ayant inclus en ses Saturae «toute sa vie»,
ses amours et ses campagnes aussi bien que ses moqucries,
ses haines et ses partis-pris politiques, le vieux poete ne pro-
posait pas ä ses successeurs une forme esthetiquement arretee.
L. Albuccius, Pompeius Lenaeus paraissent avoir perpetue
sa verve agressive. Mais des lois, une de Sulla1 (qui visait

peut-etre surtout les orateurs), une Julia2 (de caractere, sem-
ble-t-il, tout general), interdirent les attaques personnelles.
S'ensuivirent maintes discussions et un ardent remue-menage

I. Cic., Fam., in, n, 2. 2. Schol. Iuvenal. I, 162.



24 JEAN BAYET

au milieu desquels l'esprit si foncierement latin auquel Luci-
lius avait donne corps cliercha des voies d'expression tres
diverses.

Lcs modes et degrcs satiriques se determinaient a travers un
riche vocabulaire, dcpuis la plaisanterie elegante (facetiae, ur-
banitas), jusqu'au «gros sei» (sales), en passant par l'humour

moqueur [locus), la boufFonnerie (ridicula), les mots mordants
(dicacitas). Ii y en avait pour tous les gouts. En principe l'elo-
quence du barreau, alors florissante et dechainee, aurait pu
mettre en ceuvre contre l'adversaire l'arsenal le plus varie.
Et, de fait, les discours du seul Ciceron fourniraient une
riche gamme d'excmples satiriques. Mais Ciceron lui-meme,
lorsqu'il dresse la theorie du procede,1 en restreint delibe-
remcnt le domaine: le rccit moqueur ou indigne des faits,
la caricature, la comparaison ou la parodie, la plaisanterie,
le trait ou le calcmbour s'imposeront toujours la mesure
[moderatio), la decence artistique, failure de la bonne compa-
gnie [liberalis), en refusant absolument l'exces mimique et
l'obscenite.2 Ideal qui devait conduire Horace a faire de Luci-
lius le tres singulier eloge d'avoir ete comis et urbanusl3

Ne doit-on pas rapporter cette evolution aux repercussions
des lois protectrices de l'individu; En un autre sens, les

Satires Menippees de Varron4 proposaient, en pot-pourri de

vers et prose, critique et raillerie, leqons philosophiques,
tableaux pittoresqucs et grossieretes, une nouvclle forme de

satire, plus hellenisante que celle de Lucilius, mais exempte
d'attaques personnelles.

La crise du genre, a peine ne, est done sensible; et aussi la
diversite des efforts pour tourner la difficulte.

Catulle est engage dans ces efforts; le plus grand nombre
de ses petites pieces est de caractcre satirique. De tradition
latine ou d'inspiration hellenisante Les metres semblent reve-

i. Cic., De orat. n, 236 et 243. 2. Cic., De oral, n, 242; 251 s.; 259. 3. Ho-
rat., Serm. 1, 10, 65-66. 4. Avant Catulle: vraisemblablement entre 81

et 67 a. C.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 25

latcurs: l'hendecasyllabe phalecien, le choliambe mettcnt en
atmosphere grecque; il sufbt que soit nomme l'iambe pour
que le lecteur comprenne «attaque sans merci».1 Un demi-
lyrisme de forme renouvelle abisi la satire: et l'on saisit la
filiation dans les Epodes d'Horace, qui se referent sans ambages
a Archiloque.

La brievete des pieces parait aussi revelatrice: imitation des

Epigrammes grecques; Ce ne serait point une nouveaute:
le livre xxn de Lucibus contenait des Epigrammes en distiques
(comme le sont la plupart de Celles de Callimaque et beaucoup
des pieces satiriqucs de Catulle). Une influence directe du

jeu alexandrin se decele dans l'etalage de virtuosite qui brode
les variations les plus diverses, enchcrissant l'une sur l'autre,
ä partir d'un merne theme: l'ignoble dentifrice d'Egnatius,2
on les coucheries de Gclbus avec sa tante.3 Une autre, dans la

pratique - peu frequente, il est vrai - de l'enigme proposee
aux beaux esprits.4

Pourtant on ne pense point du tout aux Grecs en lisant ces

poesies. Mechancetes contre de «petites amies»,5 ou contre
des rivaux d'amour, Aurebus, Egnatius, Ravidus ou Rufus;6
injures contre des camarades ou violences contre de mauvais

poetes, comme Suffenus et Volusius:7 cela respire a la fois
la violence crue et l'exces mimique d'une jeunesse qui ne

separe point vie sexuelle et creation poetique.8 Merne dans
les attaques contre Cesar ou son lieutenant Mamurra, trans-
paraissent ä plusieurs reprises les rivalries. sentimentales et
litteraires melees.9 L'humour, la ferocite et le parti-pris
d'obscenite donnent a ce groupe de pieces - le plus nombreux

- un caractere tres particulier: comme si elles voulaient glo-
balement, avec un cynisme conscient, appeler par leur valeur
d'art l'attention des «phibstins» sur la vitahte scandaleuse,
mais creatrice, de la coterie dont fait partie Catulle.

1. Voir Cat., C. 36, 5; 40, 2; 54, 6; frgt. 3. 2. C. 37 et 39. 3. C. 74; 80;
88-91. 4. C. 93; 112. 5. C. 42; 43; no; in. 6. C. 21; 37; 39*; 40*;
69; 71. 7. C. 22; 36. 8. C. 36*; 105. 9. C. 105; 114; 115.



26 JEAN BAYET

Certaines, en petit nombre il est vrai, comportent un ar-
riere-fond politique, plus ou moins deguise sous les crudites
habituelles. Et, bien entendu, cela non plus ne se cherchera

pas chez les Alexandrins. Ii y a parfois ambigui'te sur Cesar

et Mamurra,1 sur les grotesques pillards de l'etat-major du
proconsul des Gaules: des griefs personnels ou litteraires, des

jalousies d'amour, ou celle de n'avoir pas tire pareils avan-
tages de sa legation en Bithynie avec Memmius, ont pu
envenimer ces epigrammes. Mais on n'exclura pas du com-
plexe satirique le degoüt du citoyen ä l'egard de Nonius et
Vatinius,2 Pison et Memmius;3 la nettete d'une prise de

position, analogue ä celle de Varron dans son Tpixapavoi;
contre le triumvirat;4 la liberte de jugement, nettement de-

daigneuse, envers Yunicus imperator, qui ne peut s'empecher
de repondre aux i'ambes du poete, et qui voudrait bien savoir
si, au fond, Catulle est pour ou contre lui.5

On songera aux innombrables temoignages sur la vie
politique de cette Republique fmissante, oü les degoüts et les

amities personnels croisaient si vivement la trame des in-
terets de partis et des buts nationaux; ä la multitude des bons

mots et des epigrammes qu'avait prodigues Ciceron (et il
le paya eher!), rnais qui couraient les rues, partaient en lazzis
dans les reunions populaires, se placardaient meine, en grec
et en latin, sur le tribunal des preteurs decries. Naissance de

l'epigramme, au sens moderne du mot, non point a la grec-
que: il etait reserve ä la dicacitas latine de fourbir les mechan-
cetes spontanees, mais breves et aigues, d'un Caton, de cher-
cher le trait, la pointe qui fixe la banderille ä la fois dans

l'adversaire et dans le delectable souvenir des amis.
Catulle n'en est point lä. En retard meme, semble-t-il, sur

bien des trouvailles contemporaines en ce genre. Et Ton est

conduit a juger de fapon assez particuliere sa production
satirique.

Elle se presente, croyons-nous, non seulement comme

i. C. 29; 54; 57. 2. C. 52*; 53. 3. C. 28; 47. 4. C. 29*. 5- C. 54b; 93.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 27

l'exhibitionnisme joueur d'un Cenacle qui veut percer, mais

comme une tentative incomplete pour donner forme litte—

raire aux «morceaux» de la satire lucilienne. Celle-ci etait
heterogene et discontinue; et de cette discontinuity, qui faisait

jouer Tun contre l'autre gnomisme et fantaisie, description
et dialogue, aveux personnels et caricatures, naissait une

etrange poesie, que l'on retrouvera moins encore dans Horace

que dans Perse et Juvenal. Cela semble meme l'essentiel du

genre, inscrit jusque dans son nom de Saturae.

L'esthetique de Catulle, dominee par le goüt alexandrin
de la piece courte et complete, s'oppose ä cette pratique.
Chaque fragment satirique prend pour lui-meme valeur en
soi: la rencontre ä Rome d'une petite courtisane et ses sots

propos1 comme 1'evocation d'un bouge3 ou la peinture en
pied d'un personnage3 ou l'invective sous forme de Dirae4

ou l'obscenite cultivee pour elle-meme comme un joyau
precieux!5 Un genre de poesie s'y perd. Un autre s'introduit:
car de gracieuses fantaisies elegiaques permettent, par exem-
ple, d'amorcer la satire en feignant de s'adresser ä la Colonie
de Verone6 ou a la porte jusqu'ici muette, mais prete aux
confidences, d'une maison provinciale ;7 ou bien la forme de

l'epitre noue avec aisance une conversation unilaterale, mais

spirituelle, avec un ami, un adversaire, avec au besoin les

hendecasyllabes eux-memes, appeles ä la rescousse comme un
bataillon d'allies bruissants.8 La se reconnait la marque hel-
lenistique, en sa grace mondaine et son lyrisme discret.

Mais il faut bien dire qu'a la considerer d'ensemble, l'oeuvre

satirique de Catulle n'a ni la diversite pure, seche, objective
des «epigrammes» alexandrines, ni la grasse variete des

Saturae latines. En contre-partie, on l'appreciera ä la fois comme
effort de renouvellement artistique de ces Saturae (effort tres
different de celui de Varron), comme reaction contre la
demi-reserve que s'imposait 1'expression satirique au barreau

1. C. 10. 2. C. 37. 3. C. 39. 4. C. 108. 5. C. 97; 98; 115. 6. C. 17.

7. C. 67. 8. C. 42.



28 JEAN BAYET

a la suite de la Lex Cornelia, et comme aspect de l'expansion
spontanee d'une personnalite en un milieu jeune, ardent,

qui se veut scandaleux. Si Ton s'arrete ä ce dernier point, on
regrettera moins que Catulle, en sacrifiant certaines vertus
essentielles de la satire lucilienne et varronienne, n'ait pas
atteint a l'etincelant ni au mordant de la veritable epigramme,
des lors en gestation ä Rome, et dont Martial devait trans-
mettre au monde la formule.

V

L'ATTICISME CATULLIEN

Meme explicables comme creations «d'epoque», ou «de
milieu» et par la — si l'on veut - psychologiquement vraies,

meme exquises de facture, les facetiae de Catulle sont insin-
ceres et monotones, sous rignominie de leur vocabulaire et
la salete de leurs images. Il pouvait en etre de meme, en un
sens oppose, de ses deliciae, si elles avaient sacrifie aux for-
mules de la galanterie hellenistique. On sait, au contraire,
quelle purete offrent les pieces ou s'exprime la passion pour
Lesbie: il suffit de les regrouper en un ordre vraisemblable

pour retracer ce qu'on a appele «le Roman de Catulle » —

ct qui est bien plus qu'un roman: une experience aussi

nue, plus eternelle que celle d'Adolphe.
Ii faut cependant s'entendre sur cette simplicite. La litte-

rature hellenistique n'y avait-elle pas mainte fois vise, ne
l'avait-elle pas souvent atteinte? La goutte de rosee, que Calli-
maque se propose comme ideal, ne semble-t-elle pas l'image
la plus vraie de telle ou telle de ses epigrammes ou de
certains couplets de Theocrite; L'effet pourtant n'est pas le

meme: on admire Callimaque ou Theocrite; on vit avec
Catulle.

La simplicite alexandrine est un art, qui invite ä decou-
vrir ses graces secretes. Les ecrivains y recourent en connais-
sance de cause pour delasser un public impregne de litterature,



CATULLE • LA GRECE ET ROME 29

gate par la surenchere des virtuosites, et qui, en aspirant a

une fraicheur, n'oubliera point d'y chercher des raffinemcnts
delectables. Ne serait-ce que dans la densite de l'expression
ou la rarete d'un mot. Mais d'autres reussites sont promises
aux maitres du style: s'ils rendent forme ingenue ä l'un
des licux communs poetiques dont le stock s'est constitue
depuis Homere, et bien avant lui; s'ils font allusion de faijon
naturelle ä une curiosite mythologique ou a un incident local;
s'ils glissent dans leurs vers, avec toute l'apparence de la

naivete, une flattcrie rapide, une mechancete voilee. Ou bien

encore on leur fera merite d'une plenitude dans la brievete,
d'une unite de ton qui donne ä quelques vers valeur d'elegie,
de threne, d'idyllc, d'hymne ou d'odc, selon la distinction
des genres de plus en plus chere aux theoricicns.

En cet achevement d'une littcrature depuis des siecles

incroyablement riche, il y avait peril pour les Romains.
Depuis presquc deux cents ans ils integraient pele-mele
tous les dons des lettres grecques depuis Homere jusqu'ä
Euphorion; ils menaient de front l'adaptation des themes,

l'assouplissement de la langue, l'acquisition de connaissances
erudites en tous domaines. Mais ils n'etaient encore, sur bien
des points, que des ecoliers. L'art de simplicite ou la simplicite
apprise risquaicnt d'etre pour eux source de grands dangers,
entre la secheresse ou la froideur et le manierisme: les maitres
alexandrins eux-memes n'en etaient pas exempts; et la
recherche de la qualite pouvait en ce genre tuer le plus heureux

temperament.
Catulle prouve son genie sur ce plan meme de la simplicite

elaboree. Une fantaisie comme la quete de son ami Came-
rius,1 dont a travers toute la ville il mendie des nouvclles

jusqu'aupres des pessimae puellae, est de la plus delicate com-
plexite en son tendre humour. Les evocations de sa maitrcsse

(dans l'Elegie ä Allius) soit dressee au seuil de la maison sur la

pointe de ses sandales qui craquent, soit lumineuse dans le

1. C. 55.



30 JEAN BAYET

cercle magique qu'autour d'elle trace 1'Amour,1 rappellent la

plus elegante plastique alexandrine: on songe aux statuettes
de Myrina, aux stucs et aux peintures de la Farnesine. En
un autre genre, les pieces que l'on groupe autour de son
retour de Bithynie: le depart printanier pour les cites grec-
ques, l'effusion sur la presqu'ile de Sirmio,2 unissent bien
delicatement l'erudition litteraire ä une alacrite et a un
nonchaloir egalement vecus; et si, comme nous le croyons,
le celebre Phaselus est un symbole personnel,3 sous la forme
d'une dedicace et le jeu enumeratif, on ne saurait y mecon-
naitre le plus exquis de la poesie hellenistique en sa savante

ingenuite.
Mais la simplicite proprement catullienne est tout autre.

Elle nait d' une spontaneite affective. Catulle semble disponible

a toute impression du moment - comme un enfant.
Et il reagit avec une immediatete et une vivacite saisissantes.

En amitie aussi bien qu'en amour: et il n'y a pas meilleure

preuve qu'il porte en son temperament meme ce don de

souffrance et de poesie. On s'est parfois etonne de 1'execs

de sa joie quand il s'attend a revoir Veranius; mais l'instance
n'est pas moins impatiente quand il est a la recherche de

Camerius;4 ni la supplication moins dechirante quand il
adjure Quintius de ne pas entreprendre sur ses amours;5
ni le cri de colere ou la plainte du degoüt moins douloureux
devant la trahison de Rufus ou d'un compagnon anonyme.6
La vehemence de l'expression ne peut surprendre, pour peu
que l'on connaisse l'Italie populaire; eile revele sa vraie frai-
cheur, quand on se refere ä une autre diatribe contre un ami
infidele, Alfenus, non moins sincere sans doute, mais qui,
plus longue et plus elaboree, trahit le travail litteraire sur des

lieux communs.7
Serait-ce la un indice que la soudainete heureuse de l'ex-

1. C. 68b, 30-32 et 92-94. Comparer des antitheses satiriques: C. 43 et 86.

2. C-46;3i. 3.C.4. 4. Rapprocher C. 9 et 55. 5. C. 82. 6. C. 77:73.
7. C. 30.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 31

prcssion n'est le don royal de Catulle que lorsqu'il se livre
sans reticence ä la vivacite du sentiment? La difference est
considerable entre l'embarras, la pesanteur des epitres en
forme d'envoi ou d'excuse1 et la nette plenitude des billets

par lesquels le poete fait confidence ä des amis d'un incident
de sa passion.2 Reussite de premier jet.

On nuancera cette impression en etudiant les rares pieces

qui, dans cette periode d'aveux, denoncent a coup sür une
origine grecque. Sans parier, bien entendu, des lieux com-
muns de la passion, qui sont eternelle humanite. Le Carmen

70 transpose une epigramme de Callimaque (A. P., v, 6) en

empruntant le trait final ä Sophocle (fragment 741): «les

serments d'une femme, je les ecris sur l'eau».3 L'appret,
cependant, ne se sent que dans l'evocation de Jupiter: encore
cette convention repond-elle bien ä la legerete hypocrite de
la maitresse qui jure fidelite unique ä son amant. L'ensemble
de ces quatre vers est si personnel, si bref, de ton si simple,

que les modeles s'oublient, comme si Ton retrouvait la source
originelle de cette melancolie passionnee. Meme ce qui ä

l'analyse apparait chef-d'oeuvre d'expression - le groupemcnt
mulier mea autour de la cesure, la disjonction dechirante de

lucidite: sed mulier cupido quod dicit amanti - semble ä simple
lecture tout juste accorde ä l'immediate emprise d'une amer-
tume premonitoire.

En cette occasion, Catulle nous montre comment il rcin-
vente 1'expression passionnelle en lui rendant une Sorte de

purete primitive. Quand il traduit une Ode celebre de Sappho
(Carmen 51),4 e'est tout juste s'il peut pretendre ä egaler
1'elegance ingenue de son modele, cette fleur des champs devenuc

poesie sans perdre sa naivete. Ii y arriva; et cela seul est un
prodige pour un eleve des Alexandrins. Mais la quatricme
1. Voir C. 65; 68a; 116. 2. Voir C. 83; 92; 104. 3. Cf. V. Bongi dans
Atene e Roma 1942, 173 ss. 4. Cf. Turyn, Studia Sapphica, Leopoli, 1929;
E. Bichel, Catulls Werbegedicht an Clodia und Sapphos Phaonklage im Hoch-
zeitslied an Agallis dans Rhein. Mus. 1940, 194-215; C. Gallavotti,
Interpretanda Sajfo e poi Catullo dans Atenee Roma 1943, 317 ss. Cf. v. 2.



32 JEAN BAYET

strophe, en un brusque sursaut, represente Catulle dresse

contre soi, cherchant ä secouer l'oisivete qui le perd. Toujours
son implacable lucidite. Et, sans que la transposition prece-
dente se revele empruntee, sans que la forme perde de sa

simplicite, l'accent de verite personnelle et momentanee bou-
leverse le lecteur comme s'il se trouvait en contact immediat
avec le poete: en sa revoke bien romaine, qui jette trois fois
avec degoüt le mot otium au debut des vers; avec son triste
humour, qui fait accepter comme allant de soi le lieu com-
mun final sur la ruine des grandes cites.

Ainsi Catulle est—il capable, par l'immediatete du sentiment
et de la forme, non plus seulement de rendre fraicheur de

source a ses modeles litteraires, mais d'en faire deriver sans
effort l'expression progressive de sa toute personnelle passion.
Car il est inutile de reprendre l'une apres 1'autre toutes les

pieces au travers desquelles se retrace le drame du trop
jeune amant de Lesbie. L'accent d'une sincerite nue y est

partout present: on s'etonnerait seulement qu'elle s'exprime
en metres cadences. Mais quel effet devait-elle produire dans
le monde litteraire de ce temps? On peut comparer les

epigrammes grecques des contemporains, Meleagre et Phi-
lodeme de Gadara. Elles lassent vite par l'evidence de conventions

elegantes et d'elaboration raffinee. Que, pensant a

Catulle, on en retienne deux ou trois, qui paraissent plus chaleu-

reuses et sinceres, la difference n'en eclate que mieux des

qu'on poursuit le rapprochement. Voici une scene de jalousie
extremement dramatique de Meleagre (A. P., v, 184 [183]):
mais eile evoque l'art et l'objectivite de Menandre ou de

Terence, non le double et dcsespere degoüt de Catulle et de sa

maitresse. Voici, en une epigramme de Philodeme {A. P.,

v, 24), la contre-partie du celebre Odi et amo; or qu'y
voit-on Non le dechirement inguerissable de Thomme, mais
le jeu scolastique qui oppose l'asthenie de 1'amant ä la duph-
cite de son äme qui veut et ne veut pas. Un abime. - Et
l'evidence du genie de Catulle.



CATUILE • LA GRECE ET ROME 33

[En dehors d'une sincerite spontanee, et dejä par eile, ce

genie est un atticisme: c'est-a-dire une coincidence toute
simple entre la nature de la pensee (ou du sentiment) et

l'elegance non cherchee de l'expression. En ses poesies de

passion, Catulle n'utilise qu'un vocabulaire familier, un peu
court: les mots qui, semble-t-il, vienncnt spontanement aux
levres ä qui aime ou soufFre sans vouloir faire de ses emotions
matiere litteraire. Quand la tension est extreme, les verbes
dominent:1 et c'est une tragique revelation que de voir cette
formulation si romaine de faction utilisee ä dccrire l'im-
puissance du cceur. Beaucoup d'adverbes signalent des in-
tensites diverses: lcur nombre donne parfois l'impression de
la negligence ou de la lourdeur; plus souvent celle d'un
debit courant, d'une confidence lächee en sa native negligence:
meme quand ces mots pesants apparaissent, a l'analyse, vou-
lus et meme cherches par un ecrivain sensible aux fines et
necessaires nuances des particules grecques. Mais la valeur
des mots-maitres, en tout cas, en ressort mieux, comme sur
une trame un peu terne; et leur position relative en est mieux
meditee: de sorte que leur effet s'impose sans que la densite
de l'enonce nuise ä leur simphcite ou denonce 1'artifice: II
en resulte aussi l'impression d'une brievete pregnante, l'es-
sentiel seul surnageant et se nourrissant d'harmoniques qui
prolongent, avec son effet, la reflexion ä son propos jusqu'ä
l'apparition d'un autre mot-maitre.

On pense ainsi, necessairement, moins aux Atticistes (dont
Calvus, l'ami de Catulle, etait l'un des chefs), ouvriers d'art
d'une reaction, qu'ä Cesar lui-meme en ses Commentaires et
au jugement que Ciceron a porte sur eux. Paradoxalement,
dans le domaine de la passion, Catulle represente le meme
atticisme spontane que le proconsul dans le deguisement de sa

pobtique en histoire. Et au lecteur moderne l'un et l'autre
offrent le miracle imprevu des memes delices, si peu ro-
maines.

i. Par exemple C. 85 (Odi et amo



34 JEAN BAYET

Ii faut pourtant aller plus loin et defmir, au-delä des mots,
l'originalite de l'Atticisme catullien. Proposons comme ses

caracteres specifiques: la tension dramatique et un lyrisme
createur d'eloquence.

Presque jamais la passion de Catulle n'est descriptive: nous
avons vu le drame naitre par lui de l'Ode rneme de Sappho,
qui l'etait. Dc confidences a effusions, dialogues et monologues,

se devcloppe une prise de conscience qui a bcsoin d'in-
terlocuteurs. Entre jeunes gens ä bonnes fortunes, rneme ca-
chottiers par moments, la chose est naturelle; d'autant plus
quand il s'agit d'un Catulle, avec sa vive spontaneite et son
besoin d'affcction, son inquietude d'esprit aussi. On sent

qu'il a besoin d'une confirmation quand il interprete les

injures que Lesbie lui adresse, en public ou en presence de son
mari,1 comme preuve d'amour ou fine manoeuvre. On dcvine
la precaution ombrageuse, la lucidite sous-jacente, quand il
cherche a couper court aux caquets de deux amis qui ont
devine la prochaine rupture entre lui et sa maitresse.2 A
Lesbie rneme s'adressent des billets (transposition poetique
des vraies correspondances >)3 ou la joie du retour, la trem-
blante confiance aspirent a etre partagees; ou s'affirme comme

exigence d'un traite infrangible la fidelite ä l'amante
unique.4 En attendant - apres les trahisons - le pitoyable aveu
de la dcchcance d'un amour total ä l'origine et devenu

pure brülure charnclle: d'abord (qui sait accompagne du
fragile espoir qu'il pourrait renaitre en sa splendeur; mais
cnfm reduit a la froide condamnation et au cri de douleur.5

Dans leur directe verite, ces temoignages se revclent done
doublement dramatiques; comme jalons d'une histoire pas-
sionnelle, mais aussi comme bravoure de Catulle ä voir plus
clair en soi. Et e'est dans cette double reussite que se declarent
les etonnantes vertus d'un langage aussi simple. Mais on
sait que ces pieces, si belles qu'ellcs soient, n'attcignent pas ä

I. C. 83 (cf. N. I. Herescu dans Latomus 1950, 31 ss.); 92. 2. C. 104.
3. 107; 109. 4. C. 87. Cf. 109. 5. C. 72; 75; 85.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 35

la sublimite des deux monologues,1 ou plutot des deux debats
de Catulle avec lui-meme (non pas, selon l'optique medievale,
l'äme contre le corps; mais la volonte aux prises avec l'amour).
Le distique 85

Odi et amo. Quare idfaciam fortasse requiris?
Nescio; sedfieri sentio et excrucior

en resserre de fa^on eclatante la substance. II rend aussi peut-
etre la melancolie d'une äme brisee et les remous d'une vie

pour toujours desaccordee; mais non les indicibles tragedies
de la vaine volonte et de l'inutile piete. Et, dans sa durete
cristalline, il n'a pas l'eloquence dechirante et sans apprets
de ces profondes descentes de Catulle en lui-meme.

Cette tension dramatique est en son äme, certes; sans doute
a-t-elle fait naitre ou aggrave et sa passion et ses malheurs.
Source d'eloquence spontanee, nous venons de le voir. Source
aussi, ä l'occasion, d'un lyrisme de contraste, quand eile brise
soudain avec un lieu-commun: ainsi la revoke d'energie
apres la description saphique de la decomposition physique
due au mal d'amour;2 ou dans l'ode d'affreuse complexite
oit il prie ses« compagnons», Furius et Aurelius, d'aller porter
son conge ä l'indigne Lesbie:3 les trois premieres strophes
developpent avec grace le theme de 1'amitie, prete a suivre
l'ami jusqu'aux extremites du monde; et soudain se declarent

l'exigence, le degoüt, la fureur, la condamnation et, pour
fmir, la plainte melancolique sur la fleur d'amour, tranchee

au bord du pre par le soc de la charrue. Ou bien il faudra
charger d'ironie le debut de ce beau poeme - gratuitement;
ou bien il conviendra d'y reconnaitre la richesse heurtee,
entre l'amitie et la passion, d'une äme impatiente et auda-
cieuse.

Le lyrisme de Catulle est pourtant en general different, et vit

l.C. 8; 76. - Sur le mode elementaire de sensibilite de C. 76, voir B.
Croce dans Critica 1940, 193-197; sur son developpement clegiaque, L. Pepe
dans Giorn. Ital. Filol. 1950. 2. C. 51. 3. C. 11.



36 JEAN BAYET

moins de contrastes que de reprises. En ce sens, il se rallie dans

une certaine mesure a l'expression oratoire; mais par la,

comrne par l'expression dramatique, se revele, sans doute

plus latin que grec.
La poesie lesbienne, d'Alcee et de Sappho, en sa simplesse

elegante, jouait des anaphores et des paronomases, modes

d'expressivite ingenus, mais que ne dedaignent ni le lyrisme
choral ni la plus haute eloquence. Catulle, aussi averti de

cette ancienne poesie que des classiques et de leurs successeurs,
n'avait garde de negliger un moyen qui convenait aussi bien
ä la force qu'ä la sincerite de sa passion. Au-dela, la poesie
hellenistique lui suggerait la puissance des refrains et de leur
envoütemcnt dionysiaque: Pline l'a bien remarque,1 qui eta-
bht la tradition de Theocrite a Catulle et ä Virgile. Cependant
les vrais refrains sont, dans son ceuvre, reserves aux Epitha-
larnes (oil ils sont traditiomrels) et au chant des Parques, a

la fin de la petite Epopee des Noces de Thetis. Ce qui est

proprement catullien, ce sont les reprises d'expression qui,
a des pieces aussi courtes, donnent musicalement (en surim-
pression au phrase metrique) un rythme de danse inegale,
comme celle d'un phalene dans fair crepusculaire, ou la lan-
cinante puissance d'une incantation. Mais ces reprises peuvent
aussi bien avoir valeur passionnelle ou oratoire, insister sur la
volonte de durcissement de Catulle,2 ou sur la volupte
enragee des baisers,3 noter le desespoir ou un contentement
berceur,4 faire chanter une menace aux oreilles ennemies,

comme un chant de moustique.5 De l'humour a l'ironie et a

la haine cruelle, Catulle joue de ce precede avec une extreme
virtuositc. Il sent, apparemment, combien, naturel au fond,
mais de grande puissance artistique quand il s'exerce au
bref espace de quelques vers, ce moyen peut valoriser sans

discord une passion et une langue egalement spontanees.
Ainsi l'Atticisme catullien revet-il un caractere tres original.

Il n'oublie tout ä fait ni, dans la composition et le groupe-
i. Plin., N. H. xxvm 19. 2. C. 8. 3. C. 58 et 92. 4. C. 5. 5. C. 16 et 36.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 37

ment des mots, la rigueur «parnassienne» ä laquelle s'etait
forme le poete en traduisant ou imitant les Alexandrins; ni,
dans l'evocation plastique et sensuelle, les voluptes de l'ero-
tisme hellenistique. Mais il est a la fois pur et personnel.
En subordonnant la recherche technique ä l'expression la plus
naturelle du moi; en valorisant le momentane individuel sans
recherche d'art voyante, par la sincerite d'une langue ou
chaque mot a son sens plein, Catulle a prepare notre lyrisme
moderne. Mais, sauf pour Sulpicia, de quelle le^on a-t-il
ete aux Elegiaques latins qui l'ont suivi?

VI

CONCLUSIONS

Ce point appelle reflexion. Catulle ne fonde pas l'Elegie
Romaine. Mais il ouvre a la poesie latine les voies de la
liberte: l'art gratuit est des lors engagement serieux de

l'etre. Cette revolution, Catulle ne la fait point seul; Lucrece
avec lui rompt les barrieres des conformismes. Si different,
dira-t-on! Et plus que different: a l'interet desespere pour
une seule vie d'homme, ä la dispersion d'un temperament
plein d'ardeur, aux soubresauts de l'affectivite, qui sont le
domaine de Catulle, s'oppose point pour point Lucrece,

poete du «Cosmos», avec son obstination serieuse, imposant
ä son immense matiere 1'ordre infrangible d'une construction
rationnelle. Mais, a qui veut depasser les apparences, les con-
formites entre les deux poetes apparaitront plus essentielles:

tous deux revendiquent la liberte de penser et de sentir pour
chaque etre humain place devant ses responsabilites person-
nelles; tous deux, en dehors de toute convention sociale,
font sortir la poesie de la vie meme, qu'elle soit atomique
ou passionnelle; tous deux se mettent devant leur täche avec
une objectivite, une sincerite absolues.

Dans cet etat de libre purete poetique, ni l'un ni l'autre



38 JEAN BAYET

ne participe aux remous tragiques d'une Republique ä son
declin. Sinon par l'horreur ou le degoüt d'une page chez

Lucrece, de deux ou trois epigrammes chez Catulle. Car c'est

precisement contre la vanite ou l'ignominie des passions po-
litiques qu'ils erigent Tun et l'autre la valeur eminente de

l'art et de la pensee; quelle difference avec Ciceron, dont
l'intelligence et le goüt etaient ä leur niveau, et qui a use sa

prodigieuse vitalite ä vouloir concilier les exigences de

l'esprit avec les necessites de la politique! Mais justement:
en face de lui, avec une egale grandeur, Lucrece et Catulle
elevent la protestation des droits primordiaux de l'esprit; ils

appellent une societe pragmatique a honorer l'exercice gratuit
de l'intelligence. Comme s'ils pressentaient la fin des li-
bertes politiques, ils declarent avec eclat, les premiers dans

Rome, et ä la tete d'une generation qui se laissera encore
sombrer dans les guerres civiles, la liberte de la vie spirituelle.

Dans cette revolution morale, si l'on considere le seul
Catulle, il apparaitra sans doute moins complet, d'une grandeur
plus inegale que Lucrece, mais non inferieur a lui en son

rayonnement poetique.
Son dur labeur s'est en partie perdu. Sensible ä toutes

les epoques de l'hellenisme (et seule cette attitude a permis ä

la litterature latine d'etre originale en prenant la suite des

Grecs), il n'a travaille systematiquement que dans le sens de
l'Alexandrisme: il a forge ainsi l'outil virgilien; il a fait naitre
des fleurs de poesie encore inconnues de Rome, dans le

job, parfois meme dans le grand. Il n'a pu imposer une esthe-

tique trop completement alexandrine ä une societe dont les

moeurs et la civilisation s'y refusaient encore partiellement.
La generation suivante y sera mieux accordee; et en ce sens

on ne deniera pas ä Catulle le nom de precurseur. Precurseur

trop absolu dans ses theories, parfois gauche ou glace dans

ses creations.
Mais voici qu'il apporte au Monde une nouveaute, in-

connue meme des Grecs. Nous avons defini cette nouveaute



CATULLE • LA GRECE ET ROME 39

comme tin « Atticisme», mais en cherchant ä en degager les

caracteres tout originaux: c'est la poesie la plus naturelle,
une simplicite ailee, tendue de passion, dont le lyrisme ne
retient que le plus discret et le plus dansant de 1'eloquence
et du rythme. Grecque de distinction, latine de fermete
et d'emprise, de portee universelle et grave sous son appa-
rentc naivete d'aveux personnels. Par la, Catulle depasse
de loin non seulement les plus belles reussites de ses efforts

techniques, mais jusqu'aux possibilities poetiques de sa

generation: il ouvre une source de poesie qu'on ne verra plus
sourdre que bien rarement, au-delä des siecles latins, avec
Villon par exemple, ou avec Müsset.

On ne rappellera les pieces satiriques de Catulle, leur gros-
sierete inelegante ou raffinee, que pour completer un paysage
poetique dont les inegalites memes ont du charme: ainsi,

quand on la compare ä la perfection un peu monotone de

l'art augusteen, la scrie des « monnaies consulaires», ou voisi-
nent les figures rustiques de l'ancienne Rome, des images tout
hellenistiques et certaines qui, par un bonheur surprenant,
rappellent les plus fines merveilles de la numismatique grecque
classique. On a l'impression d'un de ces aigres printemps,
meles de soleil et de grele, dont l'accent est inoubliable et la

saveur irrempla^able.
Catulle etait venu trop tot sans doute, en une Rome qui

pretendait encore rester elle-meme tout en aspirant ä tous
les raffmements de l'Alexandrinisme, et oü seules des societes

suspectes ou le groupe pur des jeunes novateurs anticipaient
l'avenir. Et lui-meme etait porteur d'une poesie intime qui
transccndait toutes les normes et dont le depouillement etait
l'antithese de cet Alexandrinisme, dont 1'eclat enchantait son

imagination et les reves d'avenir des plus evolues des Romains.
Ii n'a eu ni l'esthetique de sa poesie, ni la morale de son esthe-

tique. Mais seul il s'est dresse, poete, en sa grandeur, para-
doxalement, moins pour son temps et moins pour les generations

latines que pour un avenir qu'il ne prevoyait pas.



40 JEAN BAYET

DISCUSSION

M. Klingner: Ich fühle mich heute als Ihr Schüler und habe

mit Bewunderung viel gelernt. Zweierlei hebt sich mir aus der

Fülle als besonders wichtig hervor: i. der heterogene Aspekt
der Poesie Catulls, einer Poesie im Werden; 2. die Ansicht dieser

Dichtkunst als des Abbilds einer Gesellschaft, die sich verwandelt.
Eine Andeutung habe ich nicht ganz verstanden. Es wurde gesagt,

zur Zeit Catulls hätten die römischen Dichter das Problem der

Komposition entdeckt: Lucrez habe sie dabei beeinflusst. Ich bitte
Herrn Bayet, dies zu erläutern.

M. Bayet: Je vous remercie de m'obliger ä preciser un point
sur lequel j'ai ete bref et obscur. On n'a pas encore suffisamment

etudie, ä mon sens, les problemes que posent la composition,
l'organisation du plan par les ecrivains antiques, et, en particulier,
quel fut le role des Latins dans le perfectionnement de cette partie
de la technique litteraire. Ii ne s'agit pas de minimiser celui des

Grecs. Mais les Romains du Ier siecle avant notre ere paraissent
avoir ete obsedes par le desir de presenter leur pensee en un ordre
clair. Moins createurs qu'utilisateurs, ils se sentaient tenus ä l'egard
de leurs compatriotes (ceux qui n'entendaient pas suffisamment
le grec et preferaient s'instruire en latin) de mettre une clarte

evidente, demonstrative, dans 1'expose des faits ou des idees. C'est

un souci didactique. M. Michel Villey vient de montrer qu'un
tel souci a conduit Ciceron ä introduire dans la matiere juridique
un ordre qui n'y etait pas; ses traites rhetoriques temoignent d'un
effort analogue; moins nouveau. La meme volonte didactique est

eclatante dans Lucrece, qui organise chaque chant de son poeme,
les groupes deux ä deux, et ä plusieurs reprises enonce le plan de

sa demonstration. De faqon plus souple, mais aussi efficace, la

pratique oratoire, si importante et repandue ä la meme epoque,
tendait au meme but: la necessite d'etre clair (ou de le paraitre)
s'ajoutant aux le5ons de la rhetorique grecque. De cet effort

presque universel la poesie, meme non didactique, s'est ressentie:



CATULLE LA GRECE ET ROME 41

qu'elle cherchät ä realiser des ordomiances regulieres ou ä en

deguiser la realite sous un desordre feint, mais en fait tres medite.

M. Boyance: J'ai ete tres frappe par la fa£on dont l'influence

grecque a ete envisagee ä la fois sur le poete et sur la societe, le

milieu ou le poete a vecu. C'est que l'influence grecque ne se

limite pas seulement ä l'art, mais qu'elle s'etend ä toute la

conception de la vie. Et meme si l'on dit que Catulle a tout sacrifie
ä l'art, cela meme, c'est encore envisager la conception de la vie.
L'histoire litteraire gagne beaucoup ä se placer ä ce point de vue;
ainsi, recemment, un jeune savant suisse, M. Puelma-Piwonka,
considcrait la satire de Lucilius dans ses rapports avec la societe.

Ces rapports d'un poete avec la societe peuvent etre doubles,

car, d'une part, il exprime celle-ci, mais, de l'autre, il la precede et
la pousse ou la conduit sur les chemins ä suivre. M. Bayet a mis

en pleine lumiere le role joue par les synchronismes ou, au con-
traire, les decalages chronologiques entre le poete et son art d'un

cote, le public de l'autre. Je me demande seulement comment
etablir ici que le poete est en avance sur son temps et sur l'etat
social, nous nous heurtons dans le cas present ä cette difficulte

qu'il nous faut apercevoir celui-ci ä travers l'ceuvre elle-meme.

Ce n'est pas une raison du reste pour ne pas poser le probleme.
M. Bayet a dit que le milieu de Catulle etait «suspect»; je trouve
le terme un peu fort. Nous connaissons bien cela par 1'experience
de nos litteratures: tout cenacle est «suspect» par rapport a l'en-
semble de la societe. Celui de Catulle est suspect au point de

vue du vieil ideal romain. Il est d'un type qui aurait ete considere

comme normal ä Alexandrie.

M. Bayet: L'essentiel est qu'aucun phenomene n'est uniquement
litteraire; il faut toujours avoir egard ä un ensemble social. A
defaut de documentation ecrite süffisante, on peut s'aider de la

documentation archeologique. Mais eile est inegale aussi et dis-

persee. Ce qui en elle represente le mieux et avec le plus de con-
tinuite la societe du Ier siecle latin, ce sont les monnaies. Or,
malgre une certaine qualite d'ensemble entre 50 et 43 avant notre
ere, les monnaies consulaires nous mettent devant la diversite la



42 DISCUSSION

plus etrange et la plus revelatrice des inegalites de goüts et de

tendances de la societe romaine. Le portrait exagerement realiste

cotoie les profils idealises jusqu'ä la froideur; les scenes pittorcsques
se voient a cote d'objets symboliques; des imitations de types

grecs, ä cote de figures presque aussi brutalement gravees que
Celles des monnaies gauloises de meme date. Rien n'evoque mieux
l'heterogeneite du milieu dans lequcl Catulle a eu ä affirmer son

originalite.
M. Boyance: Je connais mal la numismatique de ce temps; mais

je crois volontiers au parallelisme signale par vous. Cependant,
ne peut-on dire que la societe de Catulle a plus de variete que
celle d'Auguste; Ii suffit de songer aux incertitudes religieuscs et

philosophiques; renouvellement de la societe et des rapports entre
les classes.

M. Bayet: En tenant compte aussi que le traditionalisme romain
est un frein ä Involution sociale; mais un frem excessif, qui suscite

la revoke dans les esprits libres, au lieu de l'empecher.
M. Boyance: Et il faudrait aussi preciser le role dc la femme, ä

Rome et ä Alexandrie: milieu social et culture differents; et cela

peut influcncer en sens divers des poesies d'esprit cependant
analogue.

M. Bayet: Certes, mais le gout general n'avait pas encore a

Rome atteint une purete süffisante. C'est pourquoi je ne pense

pas exactement comme vous: que le cenacle de Catulle ait ete

d'un type qu'on eüt considere comme normal ä Alexandrie. Il a

fallu, ä mon sens, encore une ou deux generations pour que
Rome devint socialement et intellectuellement assez semblable ä

Alexandrie. Dans l'intervalle, Auguste a travaille ä une normalisation

et ä une epuration de goüt; mais en partie artificielle,

en art comme en litterature et (selon une optique plus nationale)

en matiere de religion. Catulle, au contraire, est, si l'on veut, tres

en avance sur ce que devait etre Rome alexandrinisee, et meme,
poetiquement, au-delä de l'Alexandrie qu'il aurait pu connaitre.

M. Boyance: Pour revenir ä cette question des influences, je
suis frappe de la complexite que leur jeu presente. Elles s'exercent



CATULLE LA GRECE ET ROME 43

sur des choses differentes, agissent de fa^ons differentes, et les

benefices retires selon les cas sont aussi differents. S'il s'agit de

traductions comme la Chevelure de Berenice, il s'agit evidemment
de l'influence la plus directe, celle d'une piece grecque determinee.

Mais il y a aussi les influences diffuses, Celles de la culture generale

qui permet de voler de ses propres ailes. Ce sont les plus interessantes.

On peut les retrouver meme dans les pieces qui semblent
les plus simples, les plus spontanees. Leur simplicite n'est pas la

simplicite seche et elegante de l'alexandrinisme. Je la crois pour-
tant egalement savante, le produit d'un classicisme qui n'a rien
de populaire.

M. Bayet: Je ne suis pas tout ä fait de votre avis. Je ne puis au

juste parier, pour Catulle, ni de classicisme ni d'alexandrinisme.
L'alexandrinisme ne trouvera ä Rome sa veritable assiette, sous

toutes les apparences d'une naturelle facilite, qu'avec Ovide, apres
les recherches tres diverses de Tibulle, de Properce, et de bien
d'autres. Catulle, evidemment nourri de classicisme, mais en un
cenacle alexandrinisant, garde, en ses meilleurs moments, une
fraiche liberte. C'est ce qui me faisait evoquer Villon.

M. Boyance: Ii s'agit d'un temperament de vrai poete, qui
s'exprime avec aisance.

M. Bayet: Pas toujours, meme quand il est porte par la passion.
Le Carmen 70 ne compte que quatre vers qui combinent, je l'ai
rappele, Callimaque et Sophocle. L'idee est tres simple. Mais le

depart est lourd et penible:

Nulli se dicit mulier mea nubere malle

quam mihi, non si se Iuppiter ipse petat.

A l'analyse, la place des mots et leurs relations metriques ou

psychologiques (Nulli. mihimea mihi) apparaissent
admirablement calculees. Ii y a done, dans l'imitation meme,
na'ivete de sentiment, qui est ante-classique, et travail raffine a

partir de l'alexandrinisme.
M. Pöschl: Ich möchte das, was Herr Bayet und die Vorredner

über die Beziehungen von Form, Literatur und Leben gesagt oder



44 DISCUSSION

angedeutet haben, unterstreichen. Es bestehen in der Tat sehr

enge Beziehungen zwischen dichterischer Form und Gesellschaft,
und die Formulierung, dass Catull eine Epoche des Suchens

repräsentiere, scheint mir auch in dieser Hinsicht sehr zutreffend

zu sein. Das wird besonders deutlich, wenn man die augusteische

Dichtung zum Vergleich heranzieht, in der die Dichter ihre

persönlichen und politischen Erfahrungen in weniger unmittelbarer

Form zu Sprache bringen, als es Catull tut. Im Unterschied

zu ihm bevorzugen sie strengere, «objektivere» Gattungen, auch

dort, wo es ihnen darum geht, die persönlichsten Anliegen zur
Sprache zu bringen: die Elegie, das Epos, die Ode im Gegensatz

zu den im allgemeinen von Catull gewählten Kleinformen
griechischer Dichtung, die in viel stärkerem Masse zur unmittelbaren

persönlichen Aussprache bestimmt sind. Und auch hier geht
wohl die Verfestigung und Erneuerung der dichterischen,
literarischen Form mit einer Erneuerung der gesellschaftlichen und
staathchen Formen parallel.

Zur Illustration dieses Zusammenhanges zwischen den Formen
der Dichtung und den Formen der Gesellschaft darf vielleicht
auch darauf hingewiesen werden, dass die Geltung der
literarischen Gattungen und der uns Moderne so befremdende

Formzwang, die stereotypen Wendungen, die Topik in einem ganz

engen Zusammenhang stehen mit dem gebundenen Charakter
der Gesellschaft in weiten Zeiträumen der abendländischen

Entwicklung. Es ist kein Zufall, dass die Bedeutung der Gattungen
und überhaupt die hterarische Tradition, die von der Antike
herkommt, in dem Augenblick zu Ende geht, wo - am Ende des

18. Jahrhunderts - die alten Gesellschaftsformen zerbrechen. Dichtung

als etwas traditionell Geformtes ist eben Ausdruck einer
Gesellschaft oder Gemeinschaft, deren Leben sich überhaupt sehr

stark in traditionellen, weitgehend fixierten Formen vollzieht.
Was nun das 64. Gedicht des Catull angeht, so glaube ich, dass

man hier den persönlichen Bezug sehr deutlich spürt. Die Diskontinuität,

das Unbefriedigende des Gedichts, die Mischung der

genres, das musee heteroclit, von dem Herr Bayet sprach,



CATULLE LA GRECE ET ROME 45

der Widerspruch zwischen Epyllion und Elegie, das starke

elegische Element, das sich ins Episch-Erzählende hineindrängt,
rührt zum Teil daher, dass Catull mit seinem Herzen dabei ist.

Den persönlichen Anteil Catulls spüren wir zum Beispiel daran,
dass die Heroenzeit als besseres, reineres Zeitalter erscheint. Wir
haben also hier bereits das Motiv vom goldenen Zeitalter, das

dann in der augusteischen Dichtung zu so grosser Bedeutung
kommt, und durch den Gegensatz zur eigenen Zeit, der als etwas
Schmerzliches empfunden wird, ist zugleich auch die Beziehung
zum Persönlichen deutlich. Das Vordrängen des Eigenen bestimmt
dann vor allem den Mittelteil des Gedichts. Die Klage der Ariadne
ist ein Zwischenspiel, das mit dem Leben und Schicksal des Dichters

irgendwie zusammenhängt. In die glückliche Götterhochzeit von
Peleus und Thetis ist die unglückliche Begegnung von Theseus

und Ariadne eingefügt, aber diese Episode erscheint beinahe als

die Hauptsache, das andere bildet nur den Rahmen. In der Klage
der Ariadne vermeint man einen Bezug zu vernehmen auf das

Bittere, das Catull selbst erlebt hat, einen Bezug, der noch dadurch
verstärkt wird, dass das Unglück des Theseus hier, und nur hier in
der gesamten antiken Tradition, als Wirkung seiner Schuld und als

Folge von Ariadnes Fluch erscheint. Von hier aus stellt sich eine

Einheit des Gedichtes her, die nicht allein in der Form und im
Motivischen als solchem hegt, sondern im persönlichen Erleben.

M. Bayet: C'est lä un point de vue qui sollicite vivement l'imagi-
nation. Mais pour l'apprecier ou le discuter, il faudrait reprendre
la piece en son entier et vers par vers. Dans une telle analyse,
1'etude de la forme, ou plutot des differents styles qui se succedent

en cette piece 64, devrait retenir particulierement l'attention. Dans

1'episode d'Ariane le style oratoire et l'eloquence me donnent
l'idee de la transposition en hexametres d'une scene de tragedie
ecrite en un autre metre. Ii restera, bien entendu, ä se demander

(mais la question est-elle soluble si Catulle a dissimule sa propre
passion sous une transposition qui me semble un travail d'art
objectif.

M. Pöschl: Der rhetorische Stil, die «eloquence» ist auch sonst



46 DISCUSSION

für dieses Gedicht charakteristisch. Wir finden ihn z. B. in anderer

Weise auch am Ende des Gedichtes, wo sich der Dichter in einen

fast sallustischen Zorn hineingesteigert und nicht ohne Pathos

Klage darüber führt, dass die heiligen Bande der Blutsverwandtschaft

durch Sohnesmord und Blutschande schmählich verletzt
werden.

M. Bayet: Cela encore est une reminiscence, d'Hesiode, mais

rebattue (avec Aratos).
M. Pöschl: Wenn dies auch zum Teil übernommen ist, so hat

es Catull doch deshalb übernommen, weil er seine Empfindungen
über die Nöte der eigenen Zeit hier in autoritativer Form
ausgesprochen fand.

M. Bayet: Quel abime, cependant, entre une expression sup-

posee aussi deguisee et, je ne dis meme pas la piece 76, oü Catulle

evoque de fa^on si directe et dechirante les douleurs de sa passion
bafouee, de sa «piete» et de sa «purete» si mal recompensees;
mais la piece $1, oü Fimitation de Sappho, conduite avec un de-

licat scrupule, ne sert cependant pour ainsi dire que de tremplin
ä la strophe finale, oü le poete declare si ouvertement son drame

personnel et condamne la passion nee de l'otiuml
M. Pöschl: Trotzdem möchte ich meinen, dass das Catullische

Persönliche auch in diesem Gedicht bereits vorhanden, nur eben

nicht so deutlich greifbar ist. Die Diskontinuität und die nicht

völlige Bewältigung der Form, von der die Rede war, liesse

vielleicht daran denken, dass es sich um ein frühes Stück handeln

könnte, obwohl ich mir dessen nicht sicher bin.

M. Bayet: Oui, ainsi nos points de vue se rapprochent. Ii n'y a

point, en effet, similitude d'accent entre la description epique et

1'eloquence passionnelle. Catulle a utilise dans ce poeme 64 plusieurs
traditions litteraires. Elles s'accordent mal. Peut-etre est-ce settlement

question d'execution. Mais cela meme tendrait ä confirmer

qu'il s'agit d'une ceuvre de jeunesse.
M. Boyance: Je serais moins severe pour les plaintes d'Ariane

et je m'abriterais derriere Fadmiration de Virgile, qui leur doit
tant pour le Chant iv de l'Eneide. C'est un assez bei echo!



CATULLE • LA GRECE ET ROME 47

M. Posch!: Und dann muss man auch bedenken, dass das

«Rhetorische » der Ariadneklage wie überhaupt das « Rhetorische» bei
den Römern sehr oft Ausdruck einer echten und ursprünglichen
Leidenschaft ist.

M. Boyance: Peut-ctrc les vers sont-ils trop connus et touchent-
ils moins pour cela. Mais il faut rcagir contrc ce sentiment.

M. Bayet: Certes. Mais il n'empcche que, dans ces plaintes
d'Ariane, le composite, Je fabrique se sentent ä tout instant. La
vraie passion s'interrompt en aparte gnomique (v. 143-148: sur
la difference entre l'amant suppliant et l'amant satisfait) ou en

boursouflage de convention (v. 154-156) ou en vaine minutie
descriptive (v. 193-194: sur l'aspect des Eumenides). La beaute

d'ensemble n'en est d'ailleurs que plus surprenante.
M. Wilkinson: I am afraid I camtot agree with M. Bayet's

interpretation of the crucial 51st poem. I am one of those who hold
that the last stanza in the Mss ("Otium, Catulle .") was
mistakenly attached to this poem by Catullus' eventual editor
because it is in the same metre. (A similar error may account for
the last three lines of the second poem, which do not seem to
belong there. Such errors can easily happen; thus after the
posthumous publication of "More Poems" by A. E. Housman it was
discovered that his executors had mistakenly attached to one poem
a stray stanza in the same metre.) My view depends on my general

interpretation of the poem. I believe, with others, that this was
the first poem Catullus sent to Clodia, a free translation of one by
Sappho. It was intended as a test, a "feeler". If she were in love
with him, she would understand what he meant; if not—after
all, it was only a translation. (This assumption accounts, incidentally,

for what M. Boyance mentioned, his adoption of "Lesbia"

as a pseudonym for her: it was a quite natural Latin name for
Sappho's addressee, yet conveniently it was a metrical equivalent
of Clodia, after the fashion of Roman pseudonyms; and when
the stratagem succeeded, he retained it.) Further evidence: for the

nth poem, in which he finally broke with her, with devastating

irony he used this same metre, and even repeated the striking



48 DISCUSSION

word identidem in the same place in the line to emphasise the

connection. The poem has double force if it is thus a reminder
of the first poem he ever sent to her in the dawning of their love.

Now if this interpretation of the 51st poem is true, the inclusion

of anything like the "Otium, Catulle" stanza would defeat its

purpose, turning his declaration of love to a self-mockery
unflattering to his beloved.

M. Bayet: Les questions posees par M. Wilkinson sont d'un in-
teret saisissant. Mais la reconstruction historique de la passion de

Catulle pour Lesbia d'apres les pieces du recueil ne peut etre que
plus ou moins arbitraire. L'interet commun des pieces 51 et 76 est

dans la prise de conscience personnelle du poete en face de la

personne aimee, sans violence passionnelle; c'est-a-dire sans

sacrifice au momentane incontrolable. Cela est etrange. La notion
de pietas est ä preciser; l'enquete n'est pas faite, ä ma connaissance,

sur celle d'otium, en tant que condition de la vie mondaine et

amoureuse. Nombreux sont les textes dans lesquels otium est pris
au sens de Lucrece, nouveau d'ailleurs a cette date, de «loisir
studieux»; celui de « desceuvrement» entrainant le degoüt est con-
nu aussi, mais tres different. Comme disponibilite indispensable a

la passion, et d'ailleurs mangeuse des forces de l'homme, Yotium

apparait tres imprevu dans le Carmen 51. Il ne s'eclaire pas d'ailleurs

autant que nous le voudrions: dispense des activites

communes, liberation de la creation poetique, vocation ä l'Amour.
Mais quelle est la part de l'engagement sentimental? Cette derniere

strophe nous choque au premier abord comme une discordance.

Il est juste d'ajouter que le poeme nous est parvenu en un texte
mutile: mais les reflexions precedentes ne semblent pas devoir en

etre influencees.

M. Wilkinson: Is the 51st poem addressed to Clodia? If not, to
whom?

M. Bayet: Cette remarque est vraiment pleine de sens. Il peut
s'agir d'une sorte de billet adresse a tout amoureux, et d'une mise

en garde tres generale.
M. Boyance: C'est la declaration indirecte d'un homme timide.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 49

M. Bayet: La piece de Sappho etant tres connue.
M. Wilkinson: Already well-known at Rome?
M. Bayet: et sans doute tres commentee dans les ecoles et

les milieux cultives.

M. Boyance: D'oü vient ce choix du surnom de Lesbie? Il est

un peu singulier. Car Sappho n'etait pas belle. Est-ce ä la culture

poetique et musicale de Clodia qu'il doit faire songer?
M. Bayet: Y-a-t-il ä tirer quelque indice de l'epithete Candida,

qui lui est appliquee dans l'Elegie ä Albus (68, 30)?

M. Boyance: M. Luigi Alfonsi veut que Lesbie ne nous renvoie

pas ä Sappho, mais ä Lesbos et ä des concours de beaute qui y
etaient pratiques d'apres certains temoignages.

M. Rostagni: A me sembra che la strofe deU'otium sia vera-
mente inscindibile dal carme 51, in quanto essa rappresenta quasi

una ripresa, un risveglio della coscienza morale del poeta: il quale,
nell'atto di dichiarare la travolgente sua passione per Lesbia, av-
verte i pericoli della vita spensierata e dissipata cui e per abbando-
narsi. Ii movimento ideale e fantastico, col rivolgere la parola cos!

trepidamente a se stesso, otium, Catulle, tibi molestum e simile a

quello del Ciclope di Teocrito (xi), allorquando, dopo le appas-
sionate invocazioni e dichiarazioni a Galatea rivolge la parola a se

stesso per ammonirsi di non sognare e di fare ritorno alle sue

umili occupazioni: Ahi, Ciclope, Ciclope, dove sei volato con la

mente ecc.!

Ammetto che l'inserire questa specie di ammonimento morale
nel carme d'amore possa sembrare non troppo delicato per Clodia,

se a Clodia era dedicate il carme. Ma era d'altra parte un
atteggiamento sincero e si risolveva pure in esaltazione di Clodia

stessa, in quanto faceva indirettamente sentire la travolgente po-
tenza della passione da lei ispirata.

Ed ora mi sia permesso di esprimere il mio vivissimo compia-
cimento per la brillante ed istruttiva esposizione del Sig. Bayet;
con cui io concordo volentieri nelle idee generali, specialmente

per ciö che riguarda il concetto della personalita di Catullo. Sol-

tanto avrei da affacciare qualche dubbio su taluni particolari.



50 DISCUSSION

Anzitutto sul modo debbano essere giudicate le traduzioni o imi-
tazioni dal greco, che a me paiono piu intimamente permeate
di spirito catulliano. Nella Chioma di Berenice (c. 66), la scelta

stessa di questa elegia callimachea, come oggetto di traduzione e

dettata dalla congenialitä di Catullo con Callimaco, dall'interesse
che il poeta latino sente per questo argomento - onde sottolinea,
colora, vivifica con gusto e con malizia ciö che piace alia sua
fantasia (le false lacrimucce delle novelle spose, ecc.). Anche nelle

Nozze di Peleo e Teti (c. 64), la figura di Arianna e elaborata con
elementi intimamente catulliani, e il lamento della donna abban-

donata, per quanto tradizionale ed attinto da modelli greci, tra-
disce la passione, l'esperienza e anche la sofferenza del poeta latino.

Altro punto di dissenso si riferisce alia distinzione, che non
porrei cosi netta, tra carmi dotti, o alessandrineggianti, e carmi

leggeri o nugae. A me pare che col termine nugae Catullo com-
prendesse tutta la sua produzione poetica, anche quella di appa-
renza piü coltivata e piü dotta, cui era commune (dal punto di
vista alessandrino e neoterico) il carattere di lusus.

M. Bayet: Sur le premier point, je suis d'accord. Au cours de

la piece 64, il importerait de preciser la part de froideur quasi-
parnassienne et celle de la sensibilite personnelle. Celle meme de

l'humour; car il y a certains aspects de jeu dans la plainte d'Ariane:

par exemple, dans l'epigramme sur la legerete des hommes. Ca-
tulle, qui se piquera d'etre «saintement» constant en amour, s'a-

muse des rapports fugitifs et des reactions psychologiques qui en
resultent chez les jeunes hommes et chez les jeunes filles. Attitude
generale de jeune homme, non encore personnellement engage, a

l'egard de la femme, de l'amour hbre et du mariage, non sans

ironie pour l'homme et pour la femme.

M. Rostagni: Queste spiegazioni mi persuadono pienamente.
Esse colgono un aspetto della spiritualitä catulliana, che non ap-
partiene a questo o a quel genere poetico soltanto bensi a tutta la

sua poesia.

M. Bayet: Nous ne sommes nullement assures de nous rendre

compte exact de tous les genres poetiques traites ou essayes par



CATULLE • LA GRECE ET ROME 51

Catulle et de l'importance relative qu'il leur accordait. Le lepidus

nouus libellus dont parle 1'envoi ä Cornelius Nepos (1,1), que si-

gnifie-t-il en fait? Cela fait seulement soupqonner que nous n'avons

pas tout l'oeuvre de Catulle.

M. Klingner: Ich muss ein Geständnis ablegen: ich Hebe trotz
allem Catulls Peleus-Gedicht (64), über das man meist hart urteilt.
Was mir daran wesentlich scheint, und was meist verkannt wird,
wäre nur in einer Interpretation des ganzen Gedichtes zu zeigen.
Aber man darf vielleicht wagen, einiges wenigstens anzudeuten.

In diesem kleinen Epos hat sich Verschiedenartiges zusammengefunden,

nach Inhalt, Form und Herkunft. Es scheint, die Einheit
des Mannigfaltigen fehlt. Hat etwa die Kraft gefehlt, das Disparate
zu vereinigen? Dies wohl nicht. Erstens ist die 7toixiAia gewollt
und als Wert gemeint. Man erkennt dies besonders gut an der

Allius-Elegie (68b). Dieses seltsame Gebilde ist ganz von einer

Art der Bewegung durchzogen, bei der der Gedanke immer neu
in etwas ganz anderes, oft Gegensätzhches ausbiegt und sich

gerade in der Paradoxic solcher Schritte gefällt. Besonders
lehrreich ist ein Blick auf die Versreihe 68, 57-59, worin Catull den

Freund an seine traurige Lage vor der Erfüllung seines Liebesverlangens

erinnert.

Cum tantum arderem quantum Trinacria rupes

lymphaque in Oetaeis Malia Thermopylis.

Dieses erste Distichon ist vom Gedanken der brennend heissen

Leidenschaft beherrscht. Doch im Pentameter bereitet sich durch
die Vorstellung der Quelle der Schritt zum nächsten Distichon

vor.
maesta neque assiduo tabescere lumina fletu
cessarent tristique imbre madere genae.

Der Vergleich, der zunächst die Tränen des Weinenden
anschaulich macht:

qualis in aerii perlucens vertice montis

rivus...,



52 DISCUSSION

wird alsbald selbständig und stellt ein eher erquickendes Bild
vor den inneren Sinn:

muscoso prosilit a lapide;

im weiteren Verlauf entfernt er sich ganz und gar von seinem

Anlass:

qui cum de prona praeceps est valle volutus,

per medium densi transit iter populi;

endlich im letzten Distichon erweitert sich nicht nur dieses Bild,
sondern es verschiebt sich auch derart, dass der Fluss nun gar als

Labsal für die Menschen erscheint, die in der glühenden Hitze
verschmachten:

dulce viatori lasso in sudore levamen,

cum gravis exustos aestus hiulcat agros.

Der Gedanke hat sich «verlaufen» und ist schliesslich beim
Gegenteil seines Anfangs angelangt. Demi jetzt gehört der Fluss

nicht mehr zu der Glut verschmachtender Liebe, sondern lindert
seinerseits die Qualen sengender Sommerglut. Diese Vorstellung
der Linderung ist nun wieder geeignet, aufdie Hilfe vorzubereiten,
die der Freund Albus dem Verschmachtenden hat angedeihen
lassen (63 ff). Diese Art der Gedankenbewegung durchzieht die

ganze Allius-Elegie, man mag die kleinen oder die grossen
Bestandteile des Gedichts im Auge haben. Dass sie gewollt ist, wird
man nicht bezweifeln. Ähnlich verhält es sich im Peleus-Ge-

dicht (64). Auch hier wird man die ttoixiXloc nicht als Ergebnis
der Unfähigkeit, sondern als gewollten, genossenen Wert anzusehen

haben (Vgl. R. Pfeiffer, Philologus 1932, 217).

Zweitens gilt es bei aller 7toixiXla die Einheit des Gedichts zu
erkennen. Man darf sie nur nicht in der Pragmatik der dargestellten

Handlungen suchen. Herr Pöschl hat auf eine Einheit
hingedeutet, die im persönlichen Erleben liege. Ähnlich wie in der

Allius-Elegie ist ein Bild des tiefsten Leides in ein Bild der höchsten

Glücksehgkeit gefügt. Es sind Gegenstücke, sie ergänzen einander.



CATULLE • LA GRECE ET ROME 53

Ausserdem erweist sich die Klage der Ariadne als Vorspiel ihres

Glücks. Der Gott erhebt die sterbliche Frau an seine Seite, so wie
sich Thetis zu dem sterblichen Mann herablässt. Auch in diesem

Sinne machen die beiden ineinander gefügten Hauptteile als

einander ergänzende Gegenstücke ein Ganzes aus. Götter und
Menschen noch nicht von einander getrennt, noch im vertrauten
Umgang miteinander vereint: dieses alte Bild verlorener
Glückseligkeit ist für Catull zum Bild bräutlicher Liebesgemeinschaft

von Gott und Mensch geworden. Damit ist nicht nur die Einheit
des Gedichts bezeichnet, sondern - wenigstens für den, der die

Allius-Elegie recht versteht und Catulls Verhältnis zu Lesbia
bedenkt - auch Geist und Seele Catulls, die sich darin äussern.

M. Bayet: Je remercie M. Klingner d'avoir propose du poeme 64

une interpretation d'ensemble aussi seduisante. Elle semble beau-

coup plus valable que celle qui se contentait d'opposer ä l'amour
conjugal de Thetis-Pelee l'amour occasionnel d'Ariane-Thesee:

ce dernier etant dit coupable et malheureux. Comment, en effet,
oublier l'apparition de Bacchus, cherchant Ariane pour la
consoler? Sur le plan des divinisations diverses de l'amour, le poeme
reprend une unite moins contestable, bien que plus floue. Car les

deguisements d'amour de Catulle, quand il mythologise, ne sont

pas simples: en evoquant l'elegie ä Alhus, si rigoureusement et

curieusement composee de fa9on ä faire jouer les differentes af-
fectivites humaines en une atmosphere poetique, M. Klingner
nous invite lui-meme ä depasser les generalites. Mais le parti-pris
d'impersonnabte du poeme 64 ne nous aide guere. On voit bien

que Catulle y «valorise» des histoires d'amour mythologiques,
contrastees, comme le fera par exemple Virgile dans sa vifeme Bu-
colique. On ne fait que soup9onner ä la base des experiences et
des aspirations du poete lui-meme, sans pouvoir ni les preciser ni
les affirmer. Quelle difference avec les pieces oü il met avec tant
de sincerite son cceur ä nu!

M. Boyance: D'accord sur l'usage du mythe chez Catulle. Ii use

de mythes grecs comme un Grec n'en aurait pas use. Ii leur
demande des effets de transfiguration. Dans le poeme 64, les



54 DISCUSSION

mythes doivent nous transporter dans un passe lointain ou les dieux
se melaient aux hommes.

M. Bayet: C'est en effet important a noter.
M. Wilkinson: I should like to enlarge on what M. Klingner

said at the end about the 64th poem. It is, no doubt, largely a

neoteric work based on some Hellenistic poem or poems, a story
artistically elaborated for its own sake. But by his epilogue
Catullus has given it a symbolic and topical significance which
distinguishes it from Hellenistic epylha as we know them. This
is surely a mature, more reflective, Catullus. He is depressed by
the decadence of the contemporary world, and to express his

feeling he has chosen to tell of the most famous occasion when
the gods mingled with men, the marriage of Peleus and Thetis.

At the end he points the moral: the world has now driven out
Justice, and the gods will no longer visit men. This epilogue, as

M. Klingner said, is no mere attachment: it is the key to the whole

poem. That is why Virgil chose it as basis for his Fourth Eclogue.
He makes it clear throughout that we are to have Catullus' poem
in mind. A better age, he means, than the decadent Republic is

at hand. Justice is now returning, and the child shall see that
heroic age reborn:

Ille deum uitam accipiet, diuisque uidebit

Permixtos heroas, et ipse uidebitur illis.

To remind his readers unmistakably of Catullus' poem he

instances the coming return of the Argonauts and of Achilles, the

son born to Peleus and Thetis, and even uses the name Thetis for
the sea. Finally he confirms the application by a distinct echo of
the refrain of the Fates' marriage-song in Catullus:

« Talia saecla» suis dixerunt «currite» fusis
Concordes stabili fatorum numine Parcae.

The attribution of a symbolic, perhaps un-Hellenistic, significance
to Catullus' poem is justified by Virgil's evident recognition of it.

M. Bayet: Cela engagerait en des recherches - et des difficultes



CATULLE • LA GRECE ET ROME 55

beaucoup plus complexes. Car il ne s'agit plus seulement d'etats
de sensibilite et de formes d'art, oü l'on peut bien parier d'une
suite et d'une evolution entre Catulle et Virgile, mais de conceptions

ideologiques: et alors il n'y a plus commune mesure entre
les deux poetes. Le danger est meme considerable de se laisser

prendre ä les ressemblances formelles alors que l'esprit est tout
different, apres vingt-cinq ans de crises sociales et politiques. Un
autre alexandrinisme que celui de Catulle, non plus esthetique,
mais ideologique, a, en cet espace de temps, singulierement trans-
forme les preoccupations et les points de vue.

M. Boyance: Meme quand Catulle se place sur le plan du jeu,
sa reverie n'est pas gratuite. La sensibilite qu'il y mele le porte au

serieux.

M. Bayet: Mais ce serieux, coexistant ä celui de Lucrece, nous
aide ä deviner le meilleur d'une generation inquiete, poussant au

maximum l'effort individuel de liberation de la sensibilite et de

la raison, tandis que la generation suivante sera mieux etablie en

une societe et en un ordre politique plus unifies.




	Catulle, la Grèce et Rome

