
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 1 (1954)

Artikel: Platons Gottesbegriff

Autor: Verdenius, W.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

W. J. VERDENIUS

Platons GottesbegrifF





PLATONS GOTTESBEGRIFF

Der platonische GottesbegrifF zeigt auf den ersten Blick eine
verwirrende Mannigfaltigkeit. Der göttliche Künstler, der
die Welt gebildet hat, heisst «Gott» (Tim. 3od u. ö.), aber
auch diese Welt selbst trägt diesen Namen (Tim. 34ab u. ö.).
Die Himmelskörper sind «Götter» (Tim. 39e u. ö.), aber
auch die olympischen Götter werden als « Götter » anerkannt,
ebenso wie die Lokalgötter, Geschlechtsgötter und chthoni-
schen Götter (Tim. 4od-4ia, Ges. 7i7ab u. ö.). «Göttlich»
sind ausserdem die Ideen (Phd. 8oab u. ö.), die Seele (Ges.

726 u. ö.), insbesondere die Vernunft (Ale. I 133c, Rep.
59od u. ö.), und die guten Menschen (Rep. 383c u. ö.). Und
schliesslich, wenn die Seele « göttlicher » als der Leib genannt
wird (Phd. 91c), so bekommt man den Eindruck, dass für
Piaton im Grunde alles göttlich ist.

Es würde naheliegen, aus diesen Tatsachen auf einen
Pantheismus zu schliessen. Man könnte dann auch die Ausdrücke
« Gott » und « das Göttliche », die Piaton so oft ohne nähere

Bestimmung gebraucht, auf diese göttliche Allgegenwart
beziehen. Mit dem Namen Pantheismus ist aber wenig
erklärt, denn es kommt darauf an, zu sehen, wie all diese Götter
und göttlichen Wesen zusammenhangen und welche
Gliederung das grosse göttliche Ganze aufweist. Liier beginnen
nun die Schwierigkeiten. Piaton hat das Gottesproblem
nirgends als eine Sonderfrage behandelt. Seine Theologie ist
keine systematische Erforschung des Wesens Gottes,
sondern ein gelegentliches Sprechen über das Göttliche. Der
Mangel an Systematik, der für die gesamte platonische
Philosophie charakteristisch ist, erweist sich auf diesem Gebiet
als besonders stark. Es handelt sich dabei nicht um etwas
bloss Formelles. Die unsystematische Art der Darstellung
hängt aufs engste mit Piatons Auffassung der Wirklichkeit

16



242 W. J. VERDENIUS

zusammen. Die verschiedenen Aspekte der Dinge waren für
ihn so stark mit einander verwoben, dass sich schwerlich
ein bestimmter Aspekt aus dem Ganzen herauslösen liess.

Das gilt für das Göttliche noch in höherem Masse als für
die anderen Aspekte. Daher kommt es, dass nicht nur
Piatons Ethik und Kosmologie, sondern fast alle seine
wissenschaftlichen Bemühungen eine theologische Färbung tragen,
wobei es aber nicht gelingen will, alle diese Wissenschaften
als Teile einer einzigen Universaltheologie zu begreifen.

Jeder Versuch, das Theologische aus der platonischen
Philosophie auszusondern, bekommt so den Charakter eines
gewaltsamen Eingriffs. Da nun einmal ein solcher Eingriff
gemacht werden muss, so empfiehlt es sich, ihn gleich an
der schwierigsten Stelle vorzunehmen. Diese Stelle betrifft
das Verhältnis von Piatons Gottesbegriff zu seiner Ideenlehre.
Wenn dieses Verhältnis sich geklärt hat, dürfen wir hoffen,
dass die verschiedenen Formen des Göttlichen im platonischen

Weltbild sowohl in ihrer Eigenart als in ihrem
Zusammenhang etwas deutlicher hervortreten werden.

Wenden wir uns zuerst dem weltbildenden Gotte, dem

Demiurg zu. Er schafft die Welt nach einem ideellen Muster.

Dieses Muster, «das vollkommene und ewige lebendige

Wesen» (Tim. 31b, 37d), liegt ihm vor; er hat es nicht
selbst geschaffen, sondern er hat es zu nehmen wie es ist.
Seine einzige Aufgabe ist, dafür zu sorgen, dass das ideelle
Muster so gut wie möglich in der Welt der Erscheinungen
abgebildet wird. Er spielt also eine ganz sekundäre, nur
vermittelnde Rolle. An einer anderen Stelle (Ges. 716c)
heisst es aber, dass Gott das Mass aller Dinge ist. Wenn mit
diesem Gott der Demiurg gemeint wäre, so würde dieser
den Masstab für alle Dinge, also auch für die Ideen abgeben.
Das ist aber unmöglich, denn es steht deutlich im Text,
dass er auf das ideelle Muster schaut (Tim. 28a, 29a, 39e).
Wenn Piaton geglaubt hätte, dass dieses Muster vorher vom
Demiurg selbst geschaffen worden wäre, so hätte er nicht



PLATONS GOTTESBEGRIFF 243

das Wort TOxpotSeiYpa gebraucht. Die Ideen sind also

ursprünglich gegeben. Sie bilden die Masstäbe, nach denen die

Tätigkeit des Demiurgs sich richtet. Die Existenz der Ideen

gibt der Existenz des Demiurgs erst ihren Sinn.
Daraus folgt, dass der Gott, der das Mass aller Dinge ist,

zusammenfällt mit dem höchsten Prinzip der Ideenwelt, der
Idee des Guten. Gegen diese Identifikation hat man immer
wieder eingewendet, dass ein unpersönliches Wesen wie die
Idee keine Gottheit sein könne. Eine solche Beschränkung
trifft aber für den griechischen Gottesbegriff nicht zu. Wila-
mowitz (Glaube I, 18 ff.) hat richtig hervorgehoben, dass

« Gott » für die Griechen primär ein Prädikatsbegriff war und
dass man mit diesem Wort schlechthin alles bezeichnen

konnte, dem eine überragende Bedeutung zukam. Der
Spruch bei Menander (Fr. 257 K.) « Alles Überlegene wird
für Gott gehalten» gibt auch die Auffassung der älteren
Zeit wieder. So sagt Sophokles (O. R. 872), dass in den'

ungeschriebenen Gesetzen «ein grosser Gott» steckt. Man
wird kaum bezweifeln können, dass Piaton diesem allgemein

griechischen Empfinden gefolgt ist und die Idee des

Guten, das Überragendste, das es für ihn gab, als den höchsten

Gott betrachtet hat.
Es erhebt sich jetzt die Frage, wie dieser höchste Gott sich

zu den anderen Ideen verhält. Ich habe schon erwähnt,
dass die Ideen göttlich genannt werden. Das Problem wird
aber noch weiter kompliziert durch eine umstrittene Stelle

am Ende des Timaios (92c). Dort heisst die Welt «ein sichtbares

lebendiges Wesen, das alles Sichtbare umfasst, ein
Bild des intelligiblen, ein sinnlich wahrnehmbarer Gott».
Es besteht noch immer keine Einigkeit darüber, ob der
mittlere Ausdruck «ein Bild des intelligiblen » zum
Vorhergehenden gehört, so dass man zu ergänzen hat «ein Bild
des intelligiblen lebendigen Wesens», oder zum Folgenden,
so dass der Sinn ist «ein sinnlich wahrnehmbarer Gott, ein
Bild des intelligiblen Gottes ». Ich glaube, dass beide Parteien



244 W. J. VERDENIUS

recht haben und dass das Wort « intelligibel » sowohl auf
«lebendiges Wesen» als auch auf «Gott» zu beziehen ist.
Aber abgesehen von dieser Frage scheinen mir alle drei

Interpretationen auf dasselbe herauszukommen. Wenn die
Welt sowohl ein Abbild von etwas anderem als auch ein
sinnlich wahrnehmbarer Gott genannt wird, so folgt daraus,
dass das Urbild auch ein Gott, und zwar ein intelligiblcr
Gott sein muss. Nun hat man mit Recht daraufhingewiesen,
dass dieses Urbild, das ideelle Muster der Welt, nicht identisch

ist mit der Ideenwelt schlechthin. Es steht aber auch
nicht als etwas Selbständiges neben oder unter dieser Ideenwelt.

Man wird es wohl als eine bestimmte Ausprägung
derselben, als eine spezielle Konvergenz des Ideensystems
aufzufassen haben. Daher scheint die Folgerung erlaubt zu
sein, dass Piaton nicht nur die Idee des Guten, sondern die

gesamte Ideenwelt als Gott betrachtet hat.

Wir würden uns aber irren, wenn wir die Idee des Guten
und das System der Ideen für zwei verschiedene Götter halten
wollten. Wir haben hier wieder zu bedenken, dass «Gott»
für die Griechen primär ein prädikativer Begriff war. Der
griechische Gott ist nicht göttlich, weil er Gott ist, sondern

er ist Gott, weil er etwas Göttliches ist. Man hat oft den

Eindruck, dass « göttlich » für Piaton mehr besagt als « Gott »,

z. B. wenn er die Himmelskörper «Götter .und göttlich»
nennt [Ges. 886d). Gott ist nur die bestimmte Erscheinungsform

des Göttlichen. Das Göttliche verdichtet sich gewisser-
massen zu den verschiedenen Göttern. Diese Verschiedenheit
ist aber nur relativ, insofern sie von den verschiedenen

Gesichtspunkten abhängt, unter denen das Göttliche
betrachtet werden kann. Jeder Gott repräsentiert das Göttliche
und ist aus diesem Grunde nicht nur «ein Gott», sondern

zugleich «Gott» schlechthin. Es hängt nur vom Gesichtspunkt

des Betrachters ab, ob eine spezielle Erscheinungsform
des Göttlichen oder sein umfassendes Wesen mehr in den

Vordergrund tritt. Daher besass das Dilemma zwischen



PLATONS GOTTESBEGRIFF 245

Monotheismus und Polytheismus für das Empfinden der
Griechen nicht jene Schärfe, welche die modernen Gelehrten
darin gesucht haben. So hat man sich oft darüber gewundert,
dass Piaton die olympischen Götter in gewissem Sinne
anerkannt hat. Diese Schwierigkeit löst sich aber, wenn man mit
einem Gottesbegriff rechnet, nach welchem das Göttliche
zugleich in verschiedenen Formen erscheinen kann.

Piaton hat diesen Gottesbegriff von der Tradition
übernommen und ihm eine mehr systematische Prägung
gegeben. Er hat die verschiedenen Erscheinungsformen des

Göttlichen als Abstufungen einer Skala erfasst, die mit dem
hierarchischen Aufbau der Wirklichkeit korrespondiert. Das
höchste Prinzip der Wirklichkeit ist die Ordnung, die in
der Idee des Guten ihre absolute Verkörperung besitzt. Diese
Idee ist im höchsten Grade göttlich und daher im höchsten
Sinne Gott. Dieselbe Göttlichkeit offenbart sich im System
der Ideen, und zwar in dem Grade, in dem dieses die Merkmale

der absoluten Ordnung aufzeigt. Wenn unser Blick
sich auf das System der Ideen beschränkt, so kann dieses als

«das Göttliche» (Phd. 8oab, Rep. 61 ie) oder sogar als «das

Allergöttlichste» (Polit. 2696.) bezeichnet werden, ohne dass

dadurch die höhere Göttlichkeit des Guten in Zweifel
gezogen wird. Ebenso kann eine bestimmte Ausprägung dieser
Ideenwelt schlechthin « Gott » genannt werden. Wir haben

gesehen, wie Piaton das ideelle Muster der sichtbaren Welt
« den intelligiblen Gott » nennt. Er wusste natürlich, dass der
höchste intelligible Gott die Idee des Guten war. Die
Göttlichkeit dieses obersten Prinzips scheint aber durch in jeder
Ordnung, die der höchsten Ordnung untergeordnet ist, und
solange man eine solche sekundäre Ordnung als den Grund
der Dinge betrachtet, ist sie Gott.

Dasselbe gilt von den einzelnen Ideen. Sie sind die

Ordnungsexponenten des Ideensystems und insofern offenbart
sich die göttliche Ordnung des Guten nicht nur im
Zusammenhang der Ideen, sondern auch in ihren besonderen Eigen-

16*



246 W. J. VERDENIUS

Schäften. Die Ideen sind ewig, unveränderlich, rein, einfach
und sich selbst genug. Diese Merkmale bilden sozusagen
den distributiven Aspekt der Ordnung. Aus diesem Grunde
können die einzelnen Ideen als eine Transposition der Idee
des Guten auf das Niveau der Vielheit betrachtet werden.
Kraft dieser Beziehung zum absolut Guten sind sie göttlich.

Es fragt sich nun, ob die Ideen auch « Götter» genannt werden.

Im Timaios (37c) heisst die sichtbare Welt «ein entstandenes

Bild der ewigen Götter». Cornford (Cosmology, 99
ff.) hat diese ewigen Götter als die Himmelskörper gedeutet
und viele sind ihm in dieser Meinung gefolgt. Allerdings
nennt Piaton die Gestirne sowohl « Götter » als « göttliche
und ewige Wesen» (Tim. 40b), aber diese sind in dem hier
beschriebenen Stadium der Weltbildung noch nicht da und
ihre zukünftige Entstehung ist auch nicht angedeutet worden.

Schwerer wiegt noch der Einwand, dass Cornford
genötigt ist, dem Worte ayaXga die Bedeutimg «Heiligtum»

zuzuschreiben, die sich nicht belegen lässt. Endlich
zeigt der Aufbau des Satzes, dass die «ewigen Götter»
irgendwie mit dem ewigen Muster der Welt zusammenhangen

müssen: als der Demiurg «das entstandene Bild der

ewigen Götter» sah, freute er sich und «fasste den Ent-
schluss, es dem Urbild noch ähnlicher zu machen ». Es ist kaum
zu verkennen, dass mit diesen «ewigen Göttern» die Ideen

gemeint sind, die das ewige Muster der Welt konstituieren.
Da aber in diesem Dialog vorher von einer Mehrheit von
Ideen noch nicht die Rede war, bleibt der Ausdruck
auffällig. Warum hat Piaton sich über diesen wichtigen Punkt
nicht deutlicher ausgesprochen?

Bevor wir diese Frage zu beantworten versuchen, müssen

wir die weiteren Erscheinungsformen des Göttlichen noch
etwas näher betrachten. Auf Grund des Vorhergehenden
können wir erwarten, dass für Piaton jedes Ding göttlich
und somit Gott ist, je nachdem die Ordnung des absolut
Guten in ihm sichtbar wird. Man kann das Pantheismus



PLATONS GOTTESBEGRIFF 247

nennen, wobei man aber bedenken muss, dass Gott und
Welt nicht einfach zusammenfallen. Das Göttliche ist nicht
überall in der Welt in gleichem Masse anwesend, sondern
die wechselnde Intensität seiner Göttlichkeit hängt davon
ab, wie weit die verschiedenen Schichten der Wirklichkeit
vom höchsten Prinzip entfernt sind.

Die Schwierigkeit der Interpretation liegt nun aber in der
Tatsache, dass Piaton es unterlässt, den Grad der Göttlichkeit
von Fall zu Fall genau zu bestimmen. Er spricht einfach

von «Gott» und überlässt es dem Leser, den jeweiligen
Göttlichkeitswert aus dem Kontext abzuleiten. Er folgt dabei
seiner Gewohnheit, seine Ausdrucksweise der speziellen
Situation eines Dialogs anzupassen, auf die Gefahr hin, dass

seine Worte zu absolut genommen werden. Wir haben

gesehen, wie im Timaios die Ideen als «die ewigen Götter»
bezeichnet werden. In einem anderen Zusammenhang können

aber ebensowohl die Gestirne oder die olympischen
Götter als «die Götter» angedeutet werden. Eine nähere

Bestimmung der Göttlichkeit dieser Götter hielt Piaton für
überflüssig, weil sie unter dem beschränkten Gesichtspunkt
einer speziellen Gesprächssituation tatsächlich als die Götter
gelten konnten. Dabei setzte er voraus, dass der Leser sich
dieser Beschränktheit des Gesichtspunkts und somit auch der
relativen Bedeutung der gebrauchten Ausdrücke bewusst ist.

Eine solche relative Bedeutung kommt auch dem Demi-

urg zu. Er heisst « Gott », aber das gilt nur, wenn wir uns
auf den beschränkten Standpunkt der Weltbildung stellen.

Solange die Bildung der Welt beschrieben wird, ist er in
der Tat Gott schlechthin. Sobald wir aber die Kosmologie
im Rahmen der Metaphysik betrachten, verblasst der göttliche

Künstler zu einem bestimmten Aspekt der absoluten

Ordnung. In diesem Zusammenhang lohnt es sich, einige
Eigenschaften des Demiurgs etwas näher zu untersuchen.
Er ist an zwei Dinge gebunden, an sein Muster und an sein

Material, die ihm beide in ihrer unveränderlichen Wesens-



248 W. J. VERDENIUS

art gegeben sind. Seine Aufgabe ist es, das Muster so gut
wie möglich im Material zu verwirklichen. Er will zwar,
dass die Welt so gut wie möglich wird, aber dieser Wille
ist nicht mehr als ein Wunsch (29e eßouXYjhY]). Der göttliche

Wille kann sich nicht unbedingt durchsetzen, sondern

er findet seine Grenze an der beschränkten Empfänglichkeit
des Materials. Die Welt kommt zustande durch die relative
Nachgiebigkeit des Materials gegen die Überredung der

göttlichen Vernunft (48a, 56c). Der Demiurg ist also nicht
so sehr ein Schöpfer als vielmehr ein Ordner (30a, vgl.
Gorg. 503e-4a, Polit. 26çà, 273bd). Das universale

Ordnungsprinzip ist aber die Idee des Guten. Unter diesem
universalen Gesichtspunkt betrachtet, erscheint der Demiurg
als ein spezieller Aspekt, nämlich als der kosmogonische
Aspekt des höchsten Gottes.

Es gibt aber zwei Merkmale des Demiurgs, die sich dieser

Deutung zu widersetzen scheinen, nämlich seine Fürsorge
(30c, vgl. 44c) und seine Güte (29a, 29e). Man hat diese

Eigenschaften oft im christlichen Sinne aufgefasst und daraus

auf die absolute Stellung dieses Gottes geschlossen. Aber
diese Fürsorge und diese Güte haben einen durchaus technischen

Charakter. Die Fürsorge des Demiurgs ist die Fähigkeit
des Künstlers, das Ganze seines zukünftigen Werkstückes zu
überblicken und den Einzelteilen ihren richtigen Platz zu
geben. Seine Güte hat mit der Barmherzigkeit und Liebe
des biblischen Gottes nichts zu tun. Der göttliche Künstler
tut seine Arbeit mit ganzem Herzen und er will ein möglichst
gutes Produkt abliefern (29e). Seine Güte besteht in seiner
technischen Meisterschaft und in dem unbeschränkten Eifer,
womit er sich seiner Arbeit hingibt. Aber diese Liebe gilt
seinem Werkstück ausschliesslich als einem Beweis seiner

eigenen Meisterschaft. Die Sorgfalt, die er auf die Bildung
der Welt verwendet, geht nicht hervor aus einem ursprünglichen

Bekümmertsein um die Welt als solche, sondern

umgekehrt ist sein Bekümmertsein um die Welt eine Folge



PLATONS GOTTESBEGRIFF 249

seiner fachmännischen Begabung und Begeisterung. Es ist
z. B. sehr bezeichnend, dass die Menschen geschaffen werden,
damit das Ganze nicht unvollständig sei (4ibc). Daher ist die
Güte des Demiurgs nicht die Ursache der Existenz der Welt,
sondern ihrer guten Qualität. Dabei hegt der Gedanke eines

göttlichen Dienstes ganz fern, denn das Wesen des Demiurgs
erschöpft sich in seinem Fachmannsein. Auch in Piatons

mythischer Darstellung bleibt er im Grunde eine Abstraktion.

Zwar ist er ein göttlicher Künstler, aber sein Künstler-
tum wird nicht getragen durch eine Persönlichkeit. Er wird
sogar zweimal (76b, 90b) als «das Göttliche» angedeutet.

Dieses Fehlen der Persönlichkeit erklärt sich aus dem

abgeleiteten Charakter seiner Tätigkeit. Er ist nicht der
souveräne Herr der Welt, sondern nur ein untergeordneter
Aspekt eines höheren Prinzips. Es ist seine Aufgabe, die

Ordnung der Ideenwelt auf die sichtbare Welt zu
übertragen. Die Ideen selbst können diese Aufgabe nicht
übernehmen; sie bleiben grundsätzlich in ihrer eigenen Sphäre,
denn sie sind sich selbst genug ; sie sind Prinzipien und keine
wirkende Ursachen. Andrerseits verbietet es der mannigfaltige

und doch so zweckmässige Charakter der sichtbaren Welt
diese als eine bloss mechanische Abspiegelung der Ideenwelt
aufzufassen. Die Ordnung des Mannigfaltigen ist eine
Aufgabe, die nur von einem Wesen erfüllt werden kann, das

sich zwischen den beiden Welten befindet.
Aber wer erteilt dem Demiurg seine Aufgabe Der höchste

Gott? Oder handelt er aus eigener Initiative? Kernes von
beiden ist der Fall. Piaton sagt, der Demiurg sei so völlig
frei von Neid, dass er alles möglichst gut machen wolle
(29e-3oa). In dieser natürlichen Arbeitsfreudigkeit liegt seine

Initiative: er kann nicht anders als bilden und schaffen.
Aber zugleich ist diese Schaffenslust so überwältigend, dass

sie einen fast maniakalischen Eindruck macht. Insofern muss

man sie wieder unnatürlich nennen. Die Erklärung dieses

paradoxen Charakters ist in dem Fehlen der Persönlichkeit



250 W. J. VERDENIUS

zu suchen. Der Demiurg ist keine selbständige Person,
sondern der produktive Aspekt der kosmischen Harmonie. Als
solche ist er eine niedere Erscheinungsform des höchsten
Gottes: die absolute Ordnung der Idee des Guten offenbart
sich auf der Stufe der Weltbildung als unbeschränkte
Ordnungslust.

Diese Stufe der Weltbildung ist aber von der Stufe der
Ideen grundsätzlich verschieden. Daher ist es auch verfehlt,
die Tätigkeit des Demiurgs als eine Emanation der Idee des

Guten aufzufassen. Der göttliche Künstler hat immer auf
sein Muster zu blicken; dieses Hinblicken ist der Beweis,
dass zwischen ihm und dem höchsten Gott eine Kluft besteht.
Dieser höchste Gott erniedrigt sich nicht, wie der christliche
Gott, sondern er lässt sich nur anschauen. In dieser Anschauung

widerspiegelt er sich je nach der Stufe der Wirklichkeit,
auf dem sie stattfindet. In diesem Sinne ist der Demiurg die

kosmogonische Widerspiegelung der Idee des Guten.
Der unpersönliche Charakter des Demiurgs tritt auch in

seinem Verhältnis zur Seele hervor. Dass er ein vernünftiges
Wesen ist, lässt sich kaum bezweifeln. Nun sagt Piaton aber
einerseits (Tim. 30b u. ö.), dass Vernunft nur in einer Seele

bestehen kann, und andrerseits (Tim. 34.bc), dass der Demiurg
die Seele schafft. Daraus folgt, dass seine Vernünftigkeit von
anderer Art ist als die innerwelthche Vernünftigkeit. Sie

ist eben eine unpersönliche Vernünftigkeit, wie der ganze
Demiurg ein Mittelding ist zwischen abstrakter Ordnung
und persönlichem Schaffen.

Man hat dagegen eingewendet, dass nach Piatons Gesetzen

die göttliche Vernunft die Welt beherrsche und dass diese

Vernunft an eine Seele gebunden sei, die «die Ursache von
allem» heisst (875cd), die «alles im Himmel und auf Erden
leitet» (89öd-7b) und die «das Ursprünglichste und Göttlichste

ist von allem, dessen Bewegung unter Beitritt der
gestaltenden Kraft (d. h. der Vernunft) das ewig fliessende Sein
hervorbrachte» (966e). Es ist verlockend, diese vernünftige



PLATONS GOTTESBEGRIFF 251

Seele, die alles schafft und leitet, als den eigentlichen
platonischen Gott zu betrachten. Aber dann verliert die Schaffung
der Seele durch den Demiurg ihren Sinn. Andrerseits soll

man auch nicht vergessen, dass die Seele, die in den Gesetzen

auftritt, nicht das höchste Prinzip der platonischen Theologie
sein kann. Zwar heisst sie «das Ursprünglichste», aber das

bedeutet nur, dass sie ursprünglicher ist als das Körperliche
(892ac, vg. Tim. 34d). Sie wird ausdrücklich als etwas
Entstandenes bezeichnet (892c, vgl. 892a, 896a, 96yd), und das

kann kaum etwas anderes bedeuten als dass sie von dem

Demiurg geschaffen worden ist.
Trotzdem wird diese Seele in den Gesetzen als die höchste

Gottheit vorgestellt. Das hegt aber an dem beschränkten

Gesichtspunkt dieses Werks, das die Welt gleichsam von
innen heraus betrachtet. Der Gesichtspunkt des Timaios ist
umfassender, aber doch auch beschränkt und einseitig, insofern

hier die Ordnung der Welt von auswärts vor sich geht.
Der Demiurg ist derjenige, «der das Ganze zusammengefügt

hat» (29h), der Gott der Gesetze ist derjenige, «der für
das Ganze Sorge trägt» (903b, 904a). Die Ordnung der Welt
wird jetzt weniger unter dem Gesichtspunkt der Einrichtung

als der Erhaltung betrachtet. Es ist aber im Grunde
dieselbe Ordnung, und so kommt es, dass die Tätigkeit der

vernünftigen Weltseele in mancher Hinsicht an den Demiurg
erinnert. Doch würde es verfehlt sein, beide als identisch zu
betrachten. Die vernünftige Weltseele, die für das Ganze

Sorge trägt, repräsentiert die Weltordnung im ter dem

Aspekt der inneren Organisation. Man könnte diesen Aspekt
den «kosmonomischen» nennen, im Unterschied zu dem

kosmogonischen Aspekt, den der Demiurg vertritt.
Die göttliche Fürsorge, die in den Gesetzen eine so wichtige

Rolle spielt, kann noch leichter im christlichen Sinne missverstanden

werden als die Fürsorge des Demiurgs. Gott kümmert

sich um die kleinsten Bestandteile der Welt. Aber das

Entscheidende ist, dass er dabei kein Interesse für das Ein-



252 W. J. VERDENIUS

zelne als solches hat, sondern dieses nur als notwendiges
Element des Ganzen betrachtet. Er hat nur das Wohl des

Ganzen im Auge und bestimmt im Hinblick darauf den
Platz des Einzelnen (903bd). Die Weite seiner Fürsorge ist
kein Ausdruck hebender Besorgnis, sondern logische Folge
seiner Vollkommenheit. Ein allwissendes und allmächtiges
Wesen kann nicht anders als eine vollendete Organisation
ausbilden (900c ff). So trägt diese organisierende Fürsorge
einen nicht weniger technischen Charakter als die schaffende

Fürsorge des Demiurgs.
In dem Abschnitt der Gesetze über die göttliche Fürsorge

wird abwechselnd von «Gott» und von «den Göttern»
gesprochen, ohne dass man für diesen Wechsel einen Grund
angeben kann. Etwas Ähnliches findet sich im Timaios. Die
Bildung der lebenden Wesen wird vom Demiurg den

Gestirngöttern und den olympischen Göttern aufgetragen (41c

ff.). Später wird aber auch « Gott » als Bildner der Menschen

genannt (47b, 71a, 78b, 90b). Aus dieser Ubereinstimmung
können wir zwei Schlüsse ziehen. So wie die Gestirngötter
und die olympischen Götter subalterne Bildner sind, so sind

mit den « Göttern » in den Gesetzen wahrscheinlich dieselben

Götter gemeint, aber nun in ihrer Funktion als subalterne

Organisatoren. Andrerseits soll die Unterscheidung zwischen
« Gott » und « den Göttern » nicht zu streng genommen werden.

Piaton bildet sogar einen Satz wie: «Da die Götter
wussten so hat Gott...» (Tim. 71a). Die niederen Götter

unterscheiden sich also nicht prinzipiell, sondern nur
graduell von der höheren Gottheit.

Dieser Gesichtspunkt einer relativen Unterscheidung
bestimmt auch Piatons Stellung zur traditionellen Religion.
Wilamowitz hat darüber Folgendes gesagt (Glaube d. H. II,
250, vg. I, 17): «In den Gesetzen wird auf den Kultus
der hellenischen Götter der höchste Wert gelegt, Apollons
Weisungen werden eingeholt, fremde Götter dürfen nicht
eingeführt werden, Atheismus wird mit Zuchthaus und mit



PLATONS GOTTESBEGRIFF 253

dem Tode bestraft. Piaton hat. der D-eot immer mit
gläubiger Ehrfurcht gedacht; die Erinnerungen einer frommen

Kindheit sind ihm immer lebendig und für seine

Haltung bestimmend geblieben. So zwang ihn das Herz, den
Bedenken und Zweifeln des Verstandes Schweigen zu
gebieten. Das hat sich im Alter nur gesteigert, und so hat er
im Timaios 4od die homerisch-hesiodischen Götter und sogar
ihre Genealogien anerkannt, so schwer ihm auch dies

Zugeständnis an die Überlieferung, also an die Dichter fällt».
Andere haben darauf erwidert, dass Piaton doch mit
unverkennbarer Ironie über diese Götter spricht (Crat. 40od, Phdr.

246c, Tim. 4ode, Ges. 886cd), so dass er wahrscheinlich nicht
an sie geglaubt hat. Beide Interpretationen enthalten ein
Stück Wahrheit. Piaton glaubte an die traditionellen Götter;
sonst hätte er ihnen nicht einen so wichtigen Platz in seinem

Erziehungssystem gegeben. Dieser Glaube ist vermischt mit
einer gewissen Ironie, aber trotzdem gab es keinen Konflikt
zwischen seinem Herz und seinem Verstand, keine innere
Zerrissenheit. Die Götter waren für ihn niedere
Erscheinungsformen des Göttlichen ; es galt nur, ihre relative
Göttlichkeit zu erkennen und auf den richtigen Platz zu stellen.
Diese Ortsbestimmung ist die Funktion der Ironie. Diese
Ironie wirkt sich in vielen Formen aus, z. B. in einer gewissen
Nachlässigkeit der Genealogie. Die Götter sind aus Ge und
Ouranos entstanden; etwas später heissen sie aber plötzlich
«Kinder» des Demiurgs [Tim. 40e, 42e). Offenbar kam das

Persönliche im Verhältnis der göttlichen Mächte Piaton nicht
so wichtig vor. Wichtig war ihm nur, dass die Gestirne und
die olympischen Götter entstandene Götter waren und somit
eine Verkörperung des Göttlichen darstellten, die zum kosmo-
gonischen Prinzip in einem untergeordneten Verhältnis zu
stehen hatte. So heisst es von Zeus, dass er seine « königliche
Vernunft» jener universellen Vernunft zu verdanken hat,
die alle Grenzbestimmung und Ordnung in der Welt
zustande bringt, und dass die verschiedenen guten Eigenschaften



254 W. J. VERDENIUS

der anderen Götter auf dieselbe Ursache zurückzuführen
sind [Phil. 3 ocd. vgl. Phdr. 246e).

Durch ihre Abhängigkeit vom Demiurg kommen die
Götter zugleich in eine gewisse Beziehung zur Ideenwelt
zu stehen, insofern auch sie dem ewigen Muster nachgebildet
sind. In den Eigenschaften der Götter müssen die Merkmale
der Ideen sich auf eine bestimmte Weise widerspiegeln. Von
diesem Gesichtspunkt aus ist Piatons Zensur der traditionellen

Mythologie zu verstehen. Die Götter sollen zuverlässig

und wahrheitsliebend sein (Rep. 382ae, Crat. 408c),
wie die Ideen «das Wahre» sind; sie sollen allwissend sein

(,Symp. 203e, Phdr. 246e, 278d, Crat. 39id, 438c), wie die
Ideen «das vollkommen Erkennbare» sind; sie dürfen sich

nicht verwandeln (Rep. 38od-ie), wie die Ideen «das

Unveränderliche » sind ; sie dürfen sich nicht durch ihre Gefühle
beherrschen lassen (Rep. 388c-9a, Phil. 33b), wie die Ideen
«das absolut Selbständige» sind. Damit diese Eigenschaften
in ihnen lebendig bleiben, haben die Götter beständig auf die
Ideen zu schauen (Phdr. 246e ff.), ja diese Schau ist es, die
den Göttern ihre Göttlichkeit gewährt: die Ideen sind
dasjenige, «bei dem ein Gott verweilen muss um göttlich zu
sein» (Phdr. 249c), und das Göttliche an den Göttern ist
das Schöne, Weise und Gute (Phdr. 24öde). Hier sehen wir
nochmals, dass das Wort «göttlich» mehr besagt als das

Wort «Gott». Die olympischen Götter bleiben Götter, aber
sie bekommen eine neue Göttlichkeit, und diese Göttlichkeit
wird bestimmt durch ihr Verhältnis zu den Ideen. Piaton
bildet die traditionellen Götter um wie ein Demiurg: er
gibt ihnen Mass und Ordnung und einen richtigen Platz,
alles im Hinblick auf das ideelle Muster. Seine Theologie ist
eine Reorganisation der Göttlichkeit.

Wenn wir jetzt noch einen Augenblick zurückblicken,
dann sehen wir eine Skala der Göttlichkeit, die von der
Idee des Guten zur individuellen Seele absteigt. Mit dieser

Abnahme der Göttlichkeit korrespondiert eine Zunahme



PLATONS GOTTESBEGRIFF 255

der Persönlichkeit. Für Piaton gilt: je göttlicher, um so

unpersönlicher. Dies ist vielleicht, was ihn am tiefsten vom
Christentum scheidet. Unter der ganz abstrakten Ordnung
der Idee des Guten steht das schon etwas konkretere System
der Ideen. Das ewige Muster der Welt ist eine etwas mehr
individuelle Ausprägung dieses Systems, bleibt aber im Prinzip

auch etwas Abstraktes. Die Persönlichkeit des Demiurgs
sowie die des Weltorganisators löst sich auf in ihr
Fachmannsein. Es folgen die Gestirne, die auf dem Gebiet des

Konkreten die genaueste Nachbildung des ewigen Musters
sind, insofern sie « gleichmässig in dem Selbigen sich
umdrehend immerdar verharren» [Tim. 40c). Die Planeten, die
auch an der Bewegung des «Anderen» teilhaben [Tim. 39a),
besitzen schon eine schwache Persönlichkeit. Sie stehen denn
auch den olympischen Göttern schon ziemlich nahe. Die
letzteren unterscheiden sich aber durch ihre grössere Freiheit
und Individualität. Die Bewegungen der Planeten sind an
feste Regeln gebunden [Tim. 39a, Ges. 82ib-2c); die
olympischen Götter dagegen «lassen sich sehen, wenn es ihnen
behebt» [Tim. 41a). Noch persönlicher sind die Sodgovsç,

die Vermittler zwischen Göttern und Menschen, besonders

wenn sie als Schutzgeister des individuellen Menschen
auftreten.

Schliesslich kommt die individuelle Seele, das Göttliche
im Menschen. Wie die abstrakten Ideen sich in den
olympischen Göttern als persönliche Eigenschaften widerspiegeln,
so dienen diese göttlichen Charaktere wieder als Muster
für die menschlichen [Phdr. 2520-3C). Diese Personalisierung
differenziert sich noch weiter durch die Verbindung der
Seele mit dem Körper [Ges. Ö77a-8a). Das bedeutet aber

zugleich eine Abnahme ihrer Göttlichkeit: wir tragen
unsere Vernunft wie einen Sougwv in uns [Tim. 90ac), aber
der Eintritt der Seele in den Körper hat eine Schwächung
ihrer ursprünglichen Vernünftigkeit herbeigeführt [Tim.
44ab). Diese Vernünftigkeit verdankt sie ihrer Herkunft von



256 W. J. VERDENIUS

den Sternen (Phdr. 247a, Tim. 4id). Da es ihre Bestimmung
ist, wieder zu diesem Ursprung zurückzukehren (Phdr.
248e-9a, Tim. 42d), muss sie schon im Leben versuchen,
ihre Persönlichkeit so viel wie möglich abzustreifen. Dazu
dienen die Kontemplation der Gestirnbahnen (Tim. 47c,
90c, Ges. 967e) und die Übungen der Dialektik. Die gedankliche

Nachahmung der ewigen Ideen und der himmlischen

Bewegungen ist ein Vernunftkult (Tim. 90c, Ges. 722e~7e),
der den inneren Socijacov wieder vom Individuellen befreit
und auf seine endgültige Vergöttlichung nach dem Tode
vorbereitet (Crat. 398b, Rep. 468e-9b, 54obc).

Das Vorhergehende hat uns gezeigt, wie Göttlichkeit und
Persönlichkeit sich bei Piaton zwar nicht ausschliessen, aber
nach entgegengesetzten Skalen geordnet sind : je göttlicher,
umso unpersönlicher. Wir haben auch gesehen, wie der

unpersönliche Charakter des höchsten Gottes sich weiter
auswirkt in seinen niederen Erscheinungsformen: die Güte
des Demiurgs und die Fürsorge des organisierenden Gottes
sind nicht auf Barmherzigkeit und Mitgefühl, sondern auf
fachmännischer Arbeitslust gegründet.

Dieses Fehlen göttlicher Liebe gibt natürlich auch dem
Verhalten Gottes dem Einzelmenschen gegenüber ein
eigentümliches Gepräge. Die Ideen sind sich selbst genug, sie

gehen nicht in irgend etwas anderes ein, sie sind das ewige
Muster der Welt, aber sie existieren nicht um als Muster
zu dienen. Das bedeutet, dass von dem höchsten Gott keine

Offenbarung ausgeht. Natürlich lassen die Ideen sich
anschauen, und insofern kann man sagen, dass sie sich dem
Menschen offenbaren. Aber eine religiöse Offenbarung findet

erst statt, wenn sie getragen wird durch eine persönliche
Anteilnahme Gottes, der sich in der Offenbarung hingibt.
Die Ideen geben sich nicht hin, sondern sie konzentrieren
sich in ihre eigene Superiorität.

Der Mensch hat die Aufgabe, sich Gott anzunähern und



PLATONS GOTTESBEGRIFF 257

anzugleichen. Dabei ist er ausschliesslich angewiesen auf seine

eigene Vernunft (The. 176b). Er fühlt sich zu Gott hingezogen,

aber er wird nicht von Gott herangezogen. Gott lässt

sich anschauen und bewundern, aber es ist ihm ganz gleichgültig,

ob der Mensch sein Ziel erreicht oder nicht. Diese

Gleichgültigkeit auf Seiten Gottes macht es aus, dass der

Begriff der Sünde in Piatons Philosophie fehlt. Sünde ist
die Empörung des menschlichen Willens gegen den
göttlichen Willen. Die unpersönlichen Ideen haben aber keinen
Willen, ihre Autorität kann also auch nicht verletzt werden.
Natürlich gehen wohl von den Ideen Anforderungen aus,
denn sie sind die höchsten Normen. Wenn der Mensch
diesen Anforderungen nicht genügt, so verfehlt er sich gegen
das Göttliche (Phdr. 242c, Ges. 908b). Aber dieses Verfehlen
beruht nicht auf Ungehorsam einem göttlichen Gebot
gegenüber, sondern ist ein sachliches Verfehlen. Zwar sagt
Sokrates, dass er Gott mehr gehorchen werde als den Menschen

(Apol. 29d, 37e), aber das hat mit persönlichem Gehorsam

nichts zu tun. Sokrates sagt izz'iaopai, d. h. «ich werde
mich überzeugen lassen». Man erinnere sich, wie im Timaios
das Material der Welt sich durch die göttliche Vernunft
überzeugen lässt (48a). So steht es auch beim Menschen:

von den Ideen geht eine Überzeugungskraft aus, aber ob der
Mensch sich dadurch wird leiten lassen, ist diesen Prinzipien
gleichgültig.

Wie das Christentum keinen Weg kennt, der vom Menschen

her zu Gott führt, so kennt Piaton keinen Weg von
Gott zum Menschen, sondern nur vom Menschen zu Gott.
Das christliche Leben ist ein Wandeln mit Gott (Micha
6,8, Ps. 75,23), das platonische Leben ist ein Wandeln zu
Gott, oder besser: ein Kriechen zu Gott, denn Piaton
vergleicht das Philosophieren mit einem Ölstrom, der sich

langsam vorwärts schiebt (The. 144b). Dabei braucht der

Philosoph nicht zu hoffen, dass Gott ihm jemals die Hand
reichen werde. «Gott gesellt sich nicht zum Menschen»

17



258 W. J. VERDENIUS

(Sytnp. 203a). Gott steht niemals am Anfang, sondern immer
am Ende (Rep. 517b, vgl. Ges. 643a). Der christliche Mensch
kann sich Gott anvertrauen, der platonische Mensch kann
sich nur seiner eigenen Vernunft anvertrauen. Er hat sich

von sich aus über seine Beschränktheit hinaus emporzuarbeiten.

«Jeder hat soviel von der Tugend als er sie selbst

pflegt» (Rep. 617e, vg. Tim. 42cd, Ges. 904c). «Le dialecticien

accède à Dieu en réfutant le monde», hat Schaerer treffend

gesagt (Dieu, l'homme et la vie, 199). Gegenüber der
christlichen Hingabe steht die platonische Selbstprüfung.

Mit dieser Selbstprüfung und diesem Selbstvertrauen der
Vernunft ist wohl das wichtigste, aber noch nicht das letzte
Wort des Piatonismus gesagt. Es fragt sich nämlich, ob der
Mensch imstande ist, sich aus eigener Kraft über das bloss

Individuelle und Relative zu erheben. Im Prinzip wird diese

Frage bejahend beantwortet. Die Vernunft bringt uns weiter
als wir anfangs für möglich hielten. Der Mensch besitzt das

Vermögen, mancherlei schlummernde Kräfte in sich zu
erwecken. Aber diese geistige Entfaltung kann nicht bloss von
unten her genährt werden, sie bedarf auch eines

Richtpunktes, um sich zu orientieren, einer Norm, um ihre
Fortschritte zu prüfen. Diese Norm ist die Idee des Guten.
Das absolut Gute gibt die Richtung an für jedes wahrhafte
Streben. Aber wie weiss ich, dass mein Streben keine
Täuschung ist? Wenn ich weiss, dass es auf das Gute gerichtet
ist. Und wie werde ich des Guten gewahr? Dadurch dass

ich wahrhaft nach ihm strebe. Man bewegt sich hier in
einem Kreis.

Dieses Problem hat nicht nur ethische, sondern auch

religiöse Bedeutung. Der Mensch muss darnach streben,
gottähnlich zu werden. Er bekommt aber von Gott erst etwas
zu sehen, wenn er auf dem Wege zu Gott ist. Diesen Weg
kann er nur entdecken, wenn er seinen Endpunkt, d. h.

Gott, kennt. Aber dieser Endpunkt wird erst sichtbar, wenn
man sich in die günstige Richtung begibt. Dieser Zirkel



PLATONS GOTTES BEGRIFF 259

scheint nur durch göttliche Hilfe durchbrochen werden zu
können. Tatsächlich fehlt der Gedanke einer göttlichen Hilfe
bei Piaton nicht. Dadurch wird natürlich dasjenige, was oben
über die Selbstisolierung des platonischen Gottes gesagt ist,

eingeschränkt. Dass es aber nicht aufgehoben wird, werden
wir sehen, wenn wir die Art dieser göttlichen Hilfe genauer
betrachten. Piaton nimmt hier seine Zuflucht zu einem
altgriechischen Gedanken, der Zusammenwirkung von Mensch
und Gott. Menschliche Freiheit und göttliche Fügung,
menschliche Erfindung und göttliche Inspiration, menschliche

Anstrengung und göttliche Hilfe, menschliches Verdienst
und göttliche Gnade gehen ohne Widerspruch zusammen.
Sie werden nicht als Gegensätze empfunden, sondern bilden
die komplementären Aspekte einer und derselben Sache.

Piaton übernimmt diese Vorstellung, aber entdeckt zugleich
ihre Problematik. Das komplementäre Verhältnis von Mensch
und Gott verschärft sich bei ihm zu einer Korrelation, in
der die beiden Komponenten sich deutlicher gegen einander
abheben. Die Frage der Priorität in der Zusammenwirkung
von Mensch und Gott, die früher kaum berührt wurde,
drängt sich jetzt dem Bewusstsein als ein Problem auf.
Dieses Problem konnte und musste entstehen, als das

unbestimmte religiöse Gefühl sich einerseits mit einer
wissenschaftlichen Metaphysik und andrerseits mit einer rationellen

Ethik zu verbinden versuchte. Denn die Ethik kann
sich an einer menschlichen Freiheit, die zugleich von Gott
her bestimmt wird, nicht beruhigen. Die Ethik denkt nach
dem Schema «Verdienst und Belohnung»; sie kann daher

nicht anders als die menschliche Bemühung um das Gute
als etwas Autonomes und Primäres zu fassen, auf das die

göttliche Hilfe als die Belohnimg folgt. Gott gibt jedem
Menschen was er verdient (Ges. ço]d-$a.). Die Metaphysik
bezweifelt aber, dass der Mensch von sich aus im Stande

ist, sich dem Absoluten zuzuwenden. Das Resultat ist eine

eigentümliche Spannung in der Zusammenwirkung von



2Ö0 W. J. VERDENIUS

Mensch und Gott, die sich zu einer Paradoxic steigern kann.
Wir wollen diese Spannring nun etwas mehr im Einzelnen
betrachten.

Im Kampfe gegen das Schlechte, sagt Piaton (Ges. 906a),
sind die Götter unsere Bundesgenossen. Das ist aber nicht
so aufzufassen, dass die Götter uns vorangehen und wir nur
zu folgen haben. Die göttliche Hilfe tritt erst in Wirkung,
wenn der Mensch selbst sich um das Gute bemüht (Rep.
613a). Der Zweck der Dialektik ist, «den Göttern Wohlgefälliges

reden zu können und zu ihrem Wohlgefallen zu
handeln» (Phdr. 273e). Wer Gott wohlgefällig werden will,
muss durch Pflege der Tugend versuchen, Gott ähnlich zu
werden, denn Gott liebt nur was ihm selbst ähnlich ist
(Ges. 7iöcd, vgl. Symp. 212a). Hier gilt nicht: die Menschen
lieben Gott, weil Gott zuerst die Menschen geliebt hat (1

Joh. 4, 19), sondern umgekehrt: Gott liebt die Menschen,
die ihn zuerst geliebt haben. Die Liebe des platonischen
Gottes ist von einer durchaus sachlichen Art: Piaton beruft
sich ausdrücklich auf das Prinzip der alten Naturphilosophen
«das Gleiche ist dem Gleichen befreundet» (Ges. 716c, vgl.
Rep. 613b). Man sieht hier, wie der unpersönliche Charakter
des platonischen Gottes sogar in seinem Verhältnis zum
Menschen fortwirkt.

Dieser Gott kommt uns nicht entgegen, sondern er wartet
ab, bis wir ihn finden. Wir sind dazu imstande, weil die
menschliche Seele eine Verwandtschaft mit dem
Göttlichen besitzt. Es ist die Verwandtschaft mit den Göttern,
die uns dazu treibt, sie zu verehren und ihre Existenz anzuerkennen

(Ges. 899d, vgl. Prot. 322a). Die Bewegungen des

Weltalls sind auch in unsere Vernunft gelegt worden, so
dass diese « uns von der Erde aufwärts richtet zur verwandten
Himmelsregion» (Tim. 44d, 90a). «Gerechtigkeit und
Besonnenheit im Bunde mit vernünftiger Einsicht haben ihre
eigentliche Heimat in den Seelenkräften der Götter, doch
ein kleines Teilchen davon gewahrt man deutlich auch hie-



PLATONS GOTTESBEGRIFF 2ÖI

nieden als uns innewohnend» (Ges. 906b). Wenn die Seele

sich auf sich selbst konzentriert, « dann wendet sie sich nach

jener Seite hin, nach dem Reinen und Ewigen und
Unsterblichen und immer sich Gleichen, und als verwandt
damit, weilt sie, sobald sie für sich allein ist und die Umstände
es ihr gestatten, immer bei ihnen» (Phd. 79d, vgl. Rep.
490b).

In diesen scheinbar unschuldigen Worten « sobald die
Umstände es ihr gestatten» liegt nun aber das ganze Problem.
Die blosse Verwandtschaft mit dem Göttlichen genügt nicht,
um die Hinwendung der Seele zu Gott zu erklären. Der
Ausgangspunkt in der göttlichen Seele des Menschen ist
etwas Relatives, das göttliche Ziel in der Ideenwelt ist etwas
Absolutes. Die letzte Wahrheit liegt im Bereich Gottes und
entzieht sich dem menschlichen Verständnis (Rep. 517b,
Tim. 53de, 72d). Zwischen der sichtbaren Welt und der
Ideenwelt besteht eine Kluft. Man redet oft von einer Kluft
zwischen der höchsten Stufe des dialektischen Aufstiegs und
der unmittelbaren Schau der Ideen. Aber es gibt eine nicht
weniger tiefe Kluft am Anfang des Weges. Schon die erste

Hinwendung zum Absoluten ist eine übermenschliche
Aufgabe. «Durch den philosophischen Antrieb wird die Seele

herausgehoben aus dem Meeresdunkel, in dem sie sich jetzt
befindet» (Rep. 61 ie). Die Seele muss aus dem Alltagstrott
«herausgehoben» werden; es besteht also keine Kontinuität

zwischen dem nicht-philosophischen und dem
philosophischen Leben.

So scheint es, dass der Mensch schon am Anfang seiner

Annäherung an Gott auf göttliche Hilfe angewiesen ist.
Dieses Motiv einer göttlichen Aufweckung und Erleuchtung

tritt in verschiedenen Formen auf. Eine philosophische
Anlage kommt nach Piaton in einer ungünstigen Umgebung

nicht zur Entwicklung, «es müsste denn ein Gott ihr
zu Hilfe kommen» (Rep. 492a, vgl. 368a, 492e, 499bc,
Ges. 875bc). Unter diesem Gesichtspunkt erklärt sich auch

17*



2Ö2 W. J. VERDENIUS

die Überzeugung des Sokrates, dass er von Gott gesandt
worden sei (Apol. 30e-3ib, 33c). Dieses Bewusstsein
göttlicher Mission ist keine Fiktion, sondern durchaus ernst
gemeint: die unphilosophischen Athener zur Philosophie
aufzuwecken, übersteigt die Kräfte eines Menschen. Aber auch

unter den besten Umständen kann der Philosoph der
göttlichen Hilfe nicht entbehren. Als Protarchos annimmt,
Sokrates werde die ihm vorgelegte Frage beantworten, sagt
ihm dieser: «Nein, ein Gott wird es tun, wenn wenigstens
einer der Götter meinen Gebeten Gehör schenken wird»
(Phil. 25b). Solche Gebete mitten in philosophischem
Gespräch fmdet man öfters. Im Phaidros wird die Philosophie
als die höchste Form religiöser Begeisterung dargestellt: der

Philosoph ist ein Gotteserfüllter (249h, 253a). Diese Formulierung

ist nur zum Teil aus der ekstatischen Stimmung dieses

Dialogs zu erklären. Dass sie einen ernsthaften Kern enthält,
wird bestätigt durch eine Stelle in den Gesetzen (8nc), wo
der Athener nach einer langen philosophischen Erörterung
bemerkt, dass man sich, wie ihm scheint, «nicht ohne einen
Anhauch göttlicher Begeisterung unterhalten hat». Es ist
auch kein Zufall, dass Piaton seine Akademie unter den
Schutz der Musen, der Göttinnen der Inspiration, gestellt hat.

Es wäre aber verfehlt, aus diesen Tatsachen zu schliessen,
Piaton hätte alles Gute einfach als göttliche Gabe und Gnade

hingenommen. Dazu stand er der inspirierten Erkenntnis
zu argwöhnisch gegenüber. Jede Inspiration ist eine Form
von Besessenheit. Der Besessene steht in unmittelbarem
Kontakt mit dem Absoluten, aber seine Kenntnis des Absoluten

ist nichts weniger als absolut. Die Gottheit spricht
direkt nur zum Gefühl und die Gefühlserkenntnis bleibt
immer unsicher, wie sehr man sie auch in rationelle Formen
zu kleiden versucht. Denn der Grund dieser Erkenntnis
liegt bei der Gottheit (Ion 536a), so dass der Mensch sie nie
zu seinem wirklichen Besitz machen kann. Der Inspirierte
weiss nicht, was er sagt (Ion $33e-4d, Apol. 22c, Menon



PLATONS GOTTESBEGRIFF 263

99bd, Ges. 719c), er ist seiner Sache nie ganz sicher. Das
hat bedenkliche Folgen, besonders auf sittlichem Gebiet.
Wenn unsere Erkenntnis von Gut und Böse auf göttlicher
Inspiration beruht, so wird diese Erkenntnis nie zu einem
Wissen, wofür wir selbst einstehen können. Dann kommen
wir nicht weiter als zu einem unbestimmten Gefühl, wovon
wir uns nicht völlig Rechenschaft geben können. Dann
können wir aber auch keine Verantwortung für unsere
Handlungen mehr tragen.

Diese eigene Verantwortung des Menschen ist ein Prinzip,
das Piaton auf keinen Fall preisgeben will. Aber nun entsteht
die Schwierigkeit. Die menschliche Verantwortung bezieht
sich auf das absolut Gute. Das absolut Gute fällt zusammen
mit Gott. Der Mensch ist also verantwortlich vor Gott.
Das Absolute steht aber so weit vom Menschen ab, dass

er seine Verantwortung nur mit Gottes Hilfe übernehmen
kann. Doch Gott hilft nur, je nachdem der Mensch selbst
sich verantwortlich weiss. Andrerseits kann die göttliche
Hilfe den Menschen nur auf dem Wege der Inspiration
erreichen, und diese Inspiration hebt gerade die

Verantwortung auf.

Wir beobachten hier die Spannung, die in die Zusammenwirkung

von Mensch und Gott hineingekommen ist. Piaton
hat sich nicht bemüht, diese Spannung um jeden Preis

aus seiner Theologie zu beseitigen. Zwar findet man in
seinem Werk einige Stellen, wo die Selbständigkeit des

Menschen verneint und das ganze Gewicht auf Gottes Walten
gelegt zu werden scheint. Aber nichts berechtigt zu der
Annahme, Piaton sei in seinem Alter zur resignierten Anerkennung

der menschlichen Schwäche und Abhängigkeit gelangt,
oder zu der Meinung, es hätten sich in seinem Geist immer
zwei entgegengesetzte Auffassungen über den Wert des Menschen

gestritten. Denn eine genauere Prüfung zeigt, dass

diese Äusserungen wenigstens teilweise keine dogmatische,
sondern nur deskriptive Bedeutung haben. So ist es bekannt,



2Ö4 W. J. VERDENIUS

dass Platon über die Durchschnittsmenschen nicht sehr

günstig urteilte (Menon iooa, Phd. 8ie-2b), aber solche

empirische Urteile sind nicht als Behauptungen über das Wesen
des Menschen gemeint.

Die anderen Stellen beziehen sich wohl auf den Menschen
schlechthin, aber haben nur eine relative Bedeutung. Piaton
vergleicht den Menschen zweimal mit einer Marionette in
Gottes Hand (Ges. Ö44d-5b, 8o3a-4b). An der ersten Stelle
wird dieses Bild aber nur gebraucht, um deutlich zu machen,
wie die verschiedenen Seelenkräfte an uns herumziehen.
Weiter geht die Analogie nicht. Die Frage, wer an den
Drähten zieht, wird nicht einmal gestellt. Dass der Mensch
selbst aber dabei die wichtigste Rolle spielt, folgt aus der
wiederholten Mahnung, man solle nur der Zugkraft der
Vernunft folgen und dem Zug der übrigen Drähte Widerstand

entgegensetzen. Die zweite Stelle lautet: «Gott ist

es, der aller glücklichen Bemühung wert ist; der Mensch

dagegen ist, wie früher schon bemerkt, nur ein Spielzeug
in der Hand Gottes, und das eben ist in Wahrheit gerade das

Beste an ihm. Jedermann also, Mann wie Frau, muss in
Ubereinstimmung mit diesem Prinzip auf Lebenszeit die

möglichst schönsten Spiele treiben». Auch hier finden wir
eine Mahnung: es liegt also an dem Menschen selbst, die

möglichst schönsten Spiele auszudenken und auszuführen.
Es heisst sogar, dass es der Zweck dieser Spiele ist, die Götter
sich geneigt zu machen. Diese ganze Bemühung wäre sinnlos,

wenn die Spiele von den Göttern bestimmt und geleitet
würden. Das Bild des göttlichen Spielzeugs hat also nur die
beschränkte Bedeutung, dass die menschlichen Feste und
Spiele ehren ernsthaften Zweck haben und der Verherrlichung

der Götter dienstbar gemacht werden müssen.
Diese Stellen widerlegen also die Auffassung des Verhältnisses

zwischen dem platonischen Menschen und seinem
Gott als einer Zusammenwirkung nicht, sondern bestätigen
sie gerade. Die Spannung in diesem Verhältnis ist für Piaton



PLATONS GOTTES BE GRIFF 265

immer lebendig geblieben und er wollte sie auch so viel wie
möglich lebendig erhalten. Daraus folgt schon, dass diese

Spannung nicht den Charakter eines erbitterten Kampfes
haben konnte. Was für einen Charakter sie hatte, lässt sich

am besten an einigen Beispielen zeigen.
Als man im zehnten Buch der Gesetze zur Erörterung der

Existenz der Götter übergeht, sagt der Athener: «Nun
wohl denn, wenn wir jemals Ursache hatten, der Götter
Beistand anzurufen, so ist dies jetzt der Fall. Denn wo es den
Nachweis ihres eigenen Daseins gilt, da müssen sie gewiss
mit allen Kräften angerufen werden. Und so wollen wir
denn, an ihre Hilfe wie an ein festes Tau uns anklammernd,
nunmehr die Untersuchungsfahrt antreten» (893b). Man
würde sich gründlich irren, wenn man in diesem Gebet nur
eine geistreiche Spielerei sehen wollte. Die Bitte um göttliche

Hilfe ist durchaus ernsthaft gemeint. Trotzdem ist sie

in einem spielerischen Ton gehalten. Diese spielerische
Frömmigkeit hat etwas Paradoxales. In dieser Paradoxic besteht
aber nach Piaton das richtige Verhältnis des Menschen zu
Gott. Der Mensch ist auf Gott angewiesen, aber sobald er
sich Gott hingibt, läuft er Gefahr, die göttliche Hilfe zu
verlieren. Denn Gott hilft nur dem selbständigen Menschen,
der sich dieser Hilfe durch eigene Leistungen würdig macht.
Darum kompensiert der platonische Mensch seine Hingabe
durch eine ironische Zurückhaltung, in der Absicht, dadurch
seine wissenschaftliche Selbständigkeit aufrechtzuerhalten.
Das Resultat ist eine eigentümlich schwingende
Gedankenbewegung, wobei Hingabe und Zurückhaltung, Gottesvertrauen

und wissenschaftliche Skepsis ein Spiel miteinander
treiben und ihre absoluten Ansprüche wechselseitig
beschränken.

Dasselbe Spiel lässt sich an einem zweiten Fall beobachten.
Sokrates erzählt im Phaidon (6od ff.), wie er in seinen Träumen
öfters die Mahnung gehört habe, musische Tätigkeit zu
üben ; wie er immer gemeint habe, dass mit dieser Musen-



266 W. J. VERDENIUS

kunst die Philosophie gemeint sei; wie es ihm jetzt aber

eingefallen sei, dass das Wort vielleicht im gewöhnlichen
Sinne aufzufassen wäre, so dass er sich entschlossen habe,

einige Gedichte zu machen, um sich « durch Gehorsam gegen
das Traumgebot aller etwaigen Schuld zu entledigen». Man
hat den ironischen Ton dieser Erzählung längst bemerkt,
aber eine überzeugende Erklärung der ganzen Geschichte
scheint mir noch nicht gegeben zu sein. Ich möchte die
Stelle so aulfassen, dass Sokrates sich hier von seiner
göttlichen Mission distanziert. So ernsthaft er an diese Mission
geglaubt hat, so unverkennbar ist doch die Ironie, mit der

er sie in seiner Apologie beschreibt. Er hat sogar versucht,
das Orakel des Apollon, der ihn für den Weisesten erklärt
hatte, zu widerlegen (Apol. 21c). Diese Nachprüfung des

Orakels ist kein Eigendünkel, sondern eine Selbstprüfung,
die nötig ist, um sich der göttlichen Hilfe würdig zu machen.
Denn Gott hilft nur, wenn der Mensch selbst mithilft.
Tatsächlich nennt Sokrates sich selbst einen «Helfer Gottes»
(Apol. 23ab). Eine ähnliche Zurückhaltung wie dem Orakel
gegenüber übt er jetzt in Bezug auf das Traumgebot. Die
Form der Zurückhaltung ist jedesmal eine ganz andere:
dort ein übertriebener Skeptizismus, hier ein übertriebener
Pietismus. Der Zweck ist aber in beiden Fällen derselbe.
Es ist gefährlich, einen inspirierten Lebensauftrag
auszuführen, weil man dabei so leicht zum Fanatiker wird. Der
Fanatismus aber ist nicht nur der grösste Feind der
Philosophie, sondern zerstört auch die Verbindung mit Gott.
Der Fanatismus hebt das kritische Selbstbewusstsein auf, und
man ist der göttlichen Hilfe nur versichert, wenn man dieses

Selbstbewusstsein wach erhält. Das geschieht im Phaidon
durch eine spielerische Bigotterie. Dadurch wird die
Beziehung zu Gott nicht verbrochen, sondern gerade in der

Spannung lebendig gemacht.
Auch die Mythen, in denen das Verhältnis von Mensch

und Gott meistens dargestellt ist, haben den Zweck, die



PLATONS GOTTESBEGRIFF 267

Spannung in diesem Verhältnis lebendig zu erhalten. Der
platonische Mythos ist ein Spiel. Er ist nicht bloss ein
Zeichen des Unvermögens, das Absolute in wissenschaftlichen

Begriffen zu fassen, sondern eine bewusste Preisgabe der

strengen Wissenschaftlichkeit. Diese Methode ist die Anspielung

in dem buchstäblichen Sinne des Wortes. Der Mythos
spielt auf das Absolute an, er überspielt es sogar. Die mythische

Darstellung hat immer etwas Übertriebenes, sie bringt
eine Überfülle von Einzelheiten und tut als ob sie im
Absoluten ganz heimisch wäre. In dieser Hinsicht gleicht sie

dem inspirierten Dichter, dessen Geist ganz in seinem

Gegenstand aufgeht und, wie Piaton es ausdrückt, « bei den

Sachen, die er erzählt, gegenwärtig zu sein glaubt» (Ion
535c). Der Dichter aber hat sich selbst verloren und verfehlt
dadurch die Möglichkeit einer wirklichen Zusammenwirkung

mit Gott. Der platonische Mythos dagegen hält sich
selbst immer in der Hand. Seine Üppigkeit, Freimütigkeit
und Selbstgewissheit sind ironisch gemeint und daher gerade
in ihrer Übertreibung ein Zeichen der Zurückhaltung. So
steht die übertriebene Familiarität mit dem Absoluten als

eine dritte Form der Selbstironie neben dem übertriebenen

Skeptizismus und dem übertriebenen Pietismus. Der Zweck
ist hier wie dort, um in der hin und her schwingenden
Gedankenbewegung, in dem wechselseitigen Spiel von frommer

Hingabe und kritischer Zurückhaltung die Zusammenwirkung

mit Gott möglich zu machen.

Wir können jetzt die Frage, warum Piaton die Ideen nicht
deutlicher « Götter » nennt und nirgends eine ausdrückliche
Identifikation der Idee des Guten mit dem höchsten Gott
gibt, zu beantworten versuchen. Die richtige Erklärung
scheint mir hier von Schaerer gegeben zu sein: «L'identification

de Dieu et du Bien, du Sujet et de l'Objet eût annulé
du même coup tout le trajet intermédiaire, c'est à dire toute
la dialectique; elle eût favorisé une confusion terrible, en
laissant croire que le sentiment pur ou la raison seule suffisent



268 W. J. VERDENIUS

à révéler Dieu, et que la philosophie peut se dispenser soit
de connaître, soit d'ignorer, en un mot de chercher» [Dieu,
177). Ich werde versuchen, diesen Gedanken noch etwas
weiter auszuführen.

Wir haben gesehen, dass der höchste Gott, die Idee des

Guten, unpersönlich ist, dass er sich aber in seinen niederen

Erscheinungsformen mehr persönlich offenbart. Diese Per-
sonalisierung ist nicht in dem höchsten Prinzip als solchem

angelegt, sondern sie entsteht erst bei seinem Niederschlag
in der Welt des Mannigfaltigen. Wenn Piaton nun das

Prinzip selbst « Gott » genannt hätte, so hätte es leicht als ein

persönliches Wesen missverstanden werden können. Dieses

Missverständnis würde die Gefahr mit sich bringen, dass

das vernünftige Streben nach dem Guten verdrängt würde
durch eine quietistische Resignation. Die fromme Ergebung
in Gottes Willen hat nur zu oft dazu geführt, sich um den

objektiven Unterschied zwischen Gut und Böse wenig mehr
zu kümmern. Piaton hat sich vor allem bemüht, den objektiven

Charakter des Guten gegen die Nivellierungen des

Mystizismus sicherzustellen. Er nennt die Idee des Guten
ausdrücklich «den höchsten Gegenstand des Lernens» (Rep.
505a).

Andrerseits erkannte er, dass diese sachliche Objektivität
in einem absoluten Prinzip gegründet war und dass der
Mensch den Weg zum Absoluten nur mit göttlicher Hilfe
antreten kann. Wer ist nun dieser Gott, der mit dem Menschen

zusammenwirkt und zu dem dieser seine Gebete richtet?

Piaton sagt, dass ein Mensch, der sich den Ideen nähert,
«gottgeliebt» wird (Symp. 212a, Rep. $oibc, Ges. 716c).

Umgekehrt heisst es, dass ein Mensch, der Gott ähnlich
werden will, seine Vernunft entwickeln und die Tugend
pflegen muss (Rep. 6i3ab, The. 176b). Die Ähnlichkeit
zwischen Mensch und Ideenwelt korrespondiert also mit der
Ähnlichkeit zwischen Mensch und Gott. Diese Korrespondenz

scheint wieder auf dieselbe Identität von Gott und



PLATONS GOTTESBEGRIFF 269

Ideenwelt hinzuweisen, die wir vorher schon aus anderen
Gründen angenommen haben. Es erhebt sich aber die Frage,
was bei einer solchen Identität von Gott und Ideenwelt
das Wort «gottgeliebt» zu bedeuten hat. Die Ideen können
keine Liebe und kein Wohlgefallen empfinden, so wenig
wie von ihnen eine helfende Kraft ausgehen kann. Der
liebende und helfende Gott kann also nicht in strengem
Sinne mit der Ideenwelt identisch sein. Trotzdem macht
Piaton zwischen den beiden keinen deutlichen Unterschied.
Wir müssen zum Schluss versuchen, diesen Widerspruch
aufzulösen.

Ich habe schon darauf hingewiesen, dass Piaton sich
bemüht hat, die persönlichen Götter so viel wie möglich der
Ideenwelt anzugleichen. Auf Grund dieser Idealisierung können

die Götter in einer speziellen Situation und unter einem
beschränktem Gesichtspunkt als Repräsentanten der Ideen
auftreten. In solchen Fällen werden ihre individuellen Merkmale

so weit wie möglich zurückgedrängt. Sobald die Götter

dem philosophierenden Menschen ihre Mitwirkung
verleihen, treten sie in eine Sphäre, die von Piaton mit Absicht

ganz unbestimmt gelassen wird.
Das kommt besonders treffend im Phaidon zum Ausdruck.

Sokrates sagt zuerst, dass er glaube, nach seinem Tode «zu
weisen und guten Göttern» zu gelangen; etwas später aber
heisst es, dass « die Seele, das Unsichtbare, nach einem ihrem
Wesen gleichartigen Ort entweicht, einem würdigen, reinen
und unsichtbaren Ort, dem wahren Aides, zu dem guten
und vernünftigen Gott », während man gleich darauf best,
dass die Seele abgehe « in das mit ihr Gleichartige, das

Unsichtbare, das Göttliche, Unsterbliche und Vernünftige», wo
sie «unter Göttern» weiterleben werde (öjbc, 8od, 81a).

Dieser Abschnitt gibt Anlass zu zwei Bemerkungen. Zuerst
fällt es auf, dass unmittelbar vorher die Ideenwelt als «das

Unsichtbare», «Reine» und «Unsterbliche» und die Seele

als das damit «Gleichartige» bezeichnet war (79a ff). Diese



270 W. J. VERDENIUS

Übereinstimmung könnte uns dazu verleiten, den Ort, wo
die Seele nach dem Tode verweilen wird, mit der Ideenwelt
gleichzusetzen. Dann ergibt sich aber nicht nur die unmögliche

Folgerung, dass die Ideenwelt ein vernünftiges Wesen
ist, sondern auch die nicht weniger unmögliche Vorstellung
eines Aufenthalts der Götter und der Seele in dieser Ideenwelt.

Trotzdem lässt Piaton die beiden Sphären sich hier
vermischen. Er tut das aus zwei Gründen. Eurerseits will
er deutlich machen, dass das Jenseits eine enge Beziehung
zur Ideenwelt hat. Andrerseits beschränkt er in diesem

Dialog seinen Blickpunkt auf das Niveau des Jenseits. Unter
diesem beschränkten Gesichtspunkt kann das eschato-

logische Niveau zugleich das höhere Niveau der Ideenwelt
vertreten.

Weiter ist es merkwürdig, dass Piaton in diesem Abschnitt
abwechselnd und ohne erkennbaren Unterschied von « Gott »,

«den Göttern» und «dem Göttlichen» spricht. Er tut das,

um die Persönlichkeit der Gottheit so weit wie möglich
zurücktreten zu lassen. Sie tritt ja hier nicht um ihrer selbst

willen auf, sondern nur um dem Menschen bei seiner

Annäherung an die unpersönlichen Ideen zu helfen.
Eher findet auch die Tatsache, dass die platonischen Gebete

einen so auffallend unpersönlichen Charakter haben, ihre
Erklärung. Der Philosoph betet zwar zu einem persönlichen
Gott, aber sein eigentliches Streben ist auf die hinter diesem
stehenden Ideen gerichtet. Darum sagt er nicht : « Hilf mir »,

sondern z. B.: «Möge ich nach dem Sinne der Götter
sprechen» (Tim. 27c).

Dieses Fehlen eines persönlichen und vertraulichen Verhältnisses

zwischen Mensch und Gott hat seinen letzten Grund in
dem Prinzip der Zusammenwirkung, wie paradoxal das auch

klingen mag. Der unpersönliche Gott steht vor uns; er ist das

Ziel all unserer Bemühungen. Der persönliche Gott steht
hinter uns; er weist uns den Weg und hilft uns durch seine

Inspiration. Wir müssen uns ihm annähern, aber wir dürfen



PLATONS GOTTESBEGRIFF 271

uns nicht an ihn binden, denn sonst wirkt die Inspiration
lähmend statt inspirierend. Gott hilft nur demjenigen, der
es eigentlich lieber allein tun möchte. Darum muss der
Mensch bei der persönlichen Kommunikation mit Gott sich

zugleich wieder von ihm abwenden und sich dem
sachlichen Gotte zuwenden.

Diese Position des Menschen könnte manchem verzweifelt
erscheinen. Wir stehen in der Mitte, wir streben und wir
werden getrieben. Noch mehr : wir müssen getrieben werden,
um streben zu können, und wir müssen streben, um getrieben

werden zu dürfen. Was wir dem einen Gott opfern,
müssen wir dem andern entnehmen. Piaton hat aber diese

niemals verschwindende Spannung nicht als ein tragisches
Geschick empfunden. Er hatte Frieden damit, dass unsere
Erkenntnis des Absoluten im Erdendasein niemals zu einem
abschliessenden Ergebnis gelangen werde. So war es ihm
auch selbstverständlich, dass das Wesentliche immer in der
Schwebe bleiben musste. Der Sinn des Lebens lag ihm
aber nicht in einem behaglichen Mitmachen dieser Schwingung,

sondern in einer fortschreitenden Annäherung an Gott,
die nach dem Tode ihre endgültige Krönung finden sollte.

ERLÄUTERUNGEN

Zu Seite 242.

Die untergeordnete Funktion des Demiurgs ist oft bestritten worden.

Man beruft sich dabei auf Tim. 28c, wo der Demiurg
«Vater des Alls» genannt wird, und auf 29e, wo es vom Demiurg
heisst: «Er wollte, dass alles ihm selbst so ähnlich wie möglich sei».

Aus diesen Stellen scheint hervorzugehen, dass der Demiurg
zugleich der Schöpfer und das Muster der Welt ist. Diese

Folgerung scheint bestätigt zu werden durch eine dritte Stelle (jod),



272 ERLÄUTERUNGEN

wo das Muster der Welt mit dem Vater, der alles aufnehmende
Weltraum mit der Mutter und die geschaffene Welt mit dem
Kinde verglichen wird. Aber der Kontext zeigt, dass mit dem
Ausdruck «Vater des Alls» nichts weiter gemeint ist, als dass der

Demiurg die sichtbare Welt gemacht hat. Die Existenz eines
höheren Prinzips wird durch diesen bildlichen Ausdruck also

nicht ausgeschlossen. Wenn der Demiurg wünscht, dass alles ihm
selbst so ähnlich wie möglich sei, so bedeutet das nicht, dass er
selbst als Muster fungiert. Piaton sagt: «Er war gut; wer aber

gut ist, für den gibt es niemals und nirgends einen Grund zum
Neide; völlig unberührt von ihm wollte er, dass alles ihm selbst

so ähnlich wie möglich sei. dass alles möglichst gut, nichts
aber schlecht sei» (29e-3oa). Es geht hier also nicht um eine

allgemeine Ähnlichkeit zwischen der Welt und ihrem Schöpfer,
sondern um den Zusammenhang zwischen der Freigebigkeit, mit
der der göttliche Künstler seine Talente verwendet, und der guten
Qualität seines Produktes. Die Stelle, wo das Muster der Welt
mit einem Vater verglichen wird, hat auch keine Beweiskraft.
Piaton gebraucht das Bild von Vater, Mutter und Kind hier

nur, um den passiven und rezeptiven Charakter des Weltraumes
deuthch zu machen. Die Funktion des Musters wird durch
Piaton in demselben Kontext näher präzisiert als « der Ausgangspunkt

für die Nachahmung». Das heisst: das ideelle Muster der
Welt besitzt nur anregende und keine zeugende oder bildende
Kraft. Die Bezeichnung «Vater» hat hier also eine ganz andere

Bedeutung als an der Stelle, wo der Demiurg «Vater des Alls»

genannt wird. Zwar heisst das Muster ein «ewiges lebendiges
Wesen», aber daraus folgt nicht, dass es etwas Wirkendes ist.

Ein ewiges lebendiges Wesen ist nicht dasselbe wie ein ewig
lebendes Wesen. Das Wort «ewig» bedeutet in diesem
Zusammenhang, dass das Muster zur Sphäre der Ideen gehört. Es

wird bezeichnet als etwas « sich selbst immerdar Gleichbleibendes »

(28ab). Seine Lebendigkeit ist also keine konkrete Eigenschaft,
sondern ein allgemeines Prinzip. Das Prinzip der Lebendigkeit
ist selbst kein lebendiges Wesen. Schon aus diesem Grunde
kamt das Muster der Welt nicht mit dem wirkenden Prinzip,
das durch den Demiurg verkörpert wird, identisch sein.



PLATONS GOTTESBEGRIFF 273

Zu Seite 243.

Die Ideen sind ursprünglich gegeben. Rep. 597b wird Gott als der

Schöpfer der Idee des Bettes eingeführt. Das ist aber eine nur
für den Augenblick gebildete Fiktion, dem keine dogmatische,
sondern nur pädagogische Bedeutung zukommt. Es handelt sich

für Piaton darum, den geringen Realitätswert eines Gemäldes
darzutun. Ein gemaltes Bett ist die Nachahmung eines

gezimmerten Bettes, das wieder die Nachahmung der Idee des Bettes
ist. Die absolute Realität dieser Idee kann in diesem
Zusammenhang nicht wissenschaftlich bewiesen werden. Darum nimmt
Piaton seine Zuflucht zu einem leicht ansprechenden Bild: er
stellt die Idee des Bettes als ein wirklich hergestelltes Bett vor und
macht die Superiorität dieses Gebildes über das gezimmerte Bett
plausibel durch den Hinweis auf einen göttlichen Urheber. Vgl.
auch H. Cherniss, A.J.P. 53 (1932), 233-242, Frutiger, 105-106,
Goldschmidt, 61, W. D. Ross, Plato's Theory of Ideas (Oxford,
I95i), 78-79-

Schon im Altertum und auch noch in der letzten Zeit hat man
die Ideen als Gedanken Gottes auffassen wollen. Man sehe aber
Tim. 52a, wo ausdrücklich gesagt wird, dass eine Idee «weder
anderes in sich aufnimmt noch selbst in irgendein anderes

eingeht», und Symp. 211a: die Idee des Schönen ist nicht «etwas,
das in irgendeinem anderen ist, sei es in einem lebenden Wesen
oder sei es auf Erden oder im Himmel oder sonst in irgend etwas
anderem». Die Existenz in etwas anderem würde eine Aufhebung
ihrer Autonomie und Autarkie bedeuten. Was aber immer für
sich und in sich ist, kann natürlich auch nicht in einem göttlichen
Geist bestehen. S. auch Ned. Theol. Tijdschr. 1954, 13sf.

Die Idee des Guten ist der höchste Gott. Vgl. W. Jaeger, Paideia

(Engl. Ausg.) Ii, 285-286, in, 242, der auf die Vorbereitung des

Gedankens von Ges. 716c in Gorg. 499e téàoç sIvgu àmxacov twv
Tcpà^swv to àyafl-ov und auf die Übereinstimmung mit Arist.
Fr. 79 R. (99 W.) toxvtcdv yàp axpißecTTarov pixpov Taya&ov
scmv aufmerksam macht. Über das Gute als das höchste Prinzip
des Masses und der Ordnung vgl. Rutenber, 43-45.

Über die prädikative Bedeutung des griechischen Gottesbegriffs vgl.

18



274 ERLÄUTERUNGEN

auch E. Ehnmark, The Idea of God in Homer (Uppsala, 1935),

50 ff., H. Kleinknecht in Kittels Wörterbuch z. Neuen Test, in
(1938), 68, J. Gunning, De nieuwe Attische comedie als bron van
de kennis der Griekse religie (Amsterdam, 1940), 12 ff., der richtig
bemerkt, dass man aus dem prädikativen Gebrauch von aleoç
nicht auf eine Personifikation des zugehörigen Subjekts schliessen

darf.

Zu Seite 244.

Jeder Gott ist zugleich ein Gott und Gott schlechthin. G. C. Field,
The Philosophy of Plato (Oxford, 1949), 149 bemerkt, dass es oft
schwer zu entscheiden ist, ob mit D-soj; «ein Gott» oder «Gott»
gemeint ist, und sagt: « We mean something different by speaking
of 'soul' or 'a soul'. But the Greek had no way of expressing that
difference, and perhaps, for that reason (ich unterstreiche), may
not have been nearly so clearly aware of it». Wahrscheinlich

war das Verhältnis gerade umgekehrt. H. Fraenkel, Pindars Religion,

Ant. 3 (1927), 55 sagt sehr richtig: «Pindars 'die Götter'
oder 'Gott' ist weder eines, noch viele, noch beides zugleich in
irgendeiner Wechselbeziehung. Sondern es ist der goldene Dämmer

einer lichten Sphäre, aus dem einzelne Gestalten hervortreten,
um wieder in ihn hineinzutauchen». Gute Bemerkungen zum
Problem von Monotheismus und Polytheismus gibt G. F. Else,
God and the Gods in Early Greek Thought, T.A.P.A. 80 (1949),
24-36.

Zu Seite 246.

Die einzelnen Ideen sind eine Transposition der Idee des Guten

auf das Niveau der Vielheit. Dass die Göttlichkeit der Ideen auf
ihrer Ewigkeit, Unveränderlichkeit und Selbstgenügsamkeit
beruht, wird richtig hervorgehoben von Festugière, L'idéal rel.,

44-45, Contempl., 255 ff. Dort wird auch der Zusammenhang
dieser Merkmale mit dem traditionellen Gottesbegriff aufgezeigt.
Die Ewigkeit und Selbstgenügsamkeit der Ideen z. B. sublimieren
die Unsterblichkeit und Macht der olympischen Götter. Das ist
eine Transposition in umgekehrter Richtung, wie sie von Diès

(Autour de Pl., 400 ff.) mit vielen Beispielen erläutert worden ist.
Diese Beziehung - und das kommt bei Festugière nicht gut



PLATONS GOTTESBEGRIFF 275

heraus - ist aber sekundär, denn die Transposition des Guten
nach unten ermöglichte erst die Transposition des traditionellen
Gottesbegriffs nach oben.

Zu Seite 24y.

Das Material ist ebenso wie das Muster irreduzibel. Vgl. Mugnier,
127-128, Cornford, Cosmology, 35-36,163-165,173,176,Mind 1938,

326-327, R. Demos, Philos. Rev. 45 (1936), 555-556, Skemp, in,
Rutenber, 36, Cherniss, A.J.P. 68 (1947), 123, Rev. of Metaph.
4 (1951), 408-409.

Zu Seite 24g.

Die Güte des Demiurgs ist nicht die Ursache der Existenz der Welt.

Vgl. Cornford, Mind 1938, 325 (gegen Taylor, ibid., 191). Zwar
heisst diese Güte yevscrsox; xod xoapou xpyyi (29e), aber das

bedeutet nicht «Grund des Werdens und des Weltalls», wie meistens
übersetzt wird, sondern «Grund der entstandenen Welt und des

Weltgebäudes». Dieselbe Bedeutung hat ysvsctiç in 29d Xsytüpsv
&Y) 81' yjvTtva alviav yévsenv xal to 7tôcv to8s 0 auvmTàç truv-
s(jT7]cr£v, und Phdr. 245de 7ravTa ts oüpocvov tixgxv ts ysvscriv aop-
TTsaoGcrav. Die apyrj ist nicht der Grund der Existenz der Welt,
sondern nur ihres Soseins, wie aus auvearTjersv (die schon bestehenden

Elemente zusammenfügen) und dem unmittelbar
vorhergehenden 7T0CVT0C otl paXioroc eßouXYjTT] ysvsaD-oci Tcapa7rXY)<ji.(X

sauTco folgt. Die Frage «Warum gibt es überhaupt eine Welt?»,
der Taylor eine so grosse Bedeutung beimisst (Comm., 75, 647),
wird von Piaton gar nicht gestellt.

Die Ideen sind Prinzipien, keine wirkenden Ursachen. Vgl. E.
Hoffmann in Zeller, 1089 ff, Cornford, Cosm., 28, Festugière, Cont.,
476, Cherniss, 452 ff, N. R. Murphy, The Interpretation ofPlato's

Republic (Oxford, 1951), 153-155, 183-186. Die Idee des Guten
heisst zwar Rep. 517c kolg*. noc\nu>v op&wv ts xod xaXcov odxix,
aber das braucht keine unmittelbare Ursache zu sein. Vgl. Cherniss,

A.J.P. 53 (1932), 236-237.

Über die intermediäre Funktion des Demiurgs vgl. Festugière, Cont.,

477~479> Cherniss, 453-454, Rutenber, 35-36. Diese Vermittlung



276 ERLÄUTERUNGEN

bezieht sich nicht (wie z. B. Hoffmann und Taylor meinen) auf
die (xé^e^iç als solche, denn diese ist ursprünglich gegeben,
sondern nur auf die Ordnung der Abbilder.

Zu Seite 250.

Der Demiurg ist eine Widerspiegelung, keine Emanation der Idee

des Guten. Dies, 540, 563 fasst den Demiurg zugleich als eine

"Widerspiegelung und als eine Emanation der Ideenwelt. Das ist
aber nach platonischen Begriffen eine Unmöglichkeit. Diès beruft
sich (554-555) auf Tim. 37a, wo der Demiurg «das beste der

intelligiblen und ewigen Dingen» genannt wird. Aber vot)toç
bedeutet hier nicht mehr als «nur mit dem Denken zu fassen»,

vgl. Cherniss, 605, Loenen, 221-222. Auch Schaerer ist der
Gefahr einer emanatischen Interpretation des Demiurgs nicht

ganz entgangen; obwohl er ihn als «une figuration subalterne»
und als «contemplateur» von der Idee des Guten unterscheidet

(26, 116), schreibt er (46): «Le geste du Démiurge suppose, en
effet, une volte-face, un désistement du Bien, un attachement

au non-être, une substitution dans l'amour qui frise le scandale».

Platon hat aber diesen Anstoss dadurch zu vermeiden gewusst,
dass er den Demiurg auf ein untergeordnetes Niveau stellte.
Durch die Kontemplation und die nachahmende Tätigkeit des

Künstlers wird das Muster nicht kompromittiert.

Der Demiurg ist ein vernünftiges Wesen. Das folgt schon aus der
Tatsache, dass er auf die Ideen blickt (39e). Auch scheint die
Vernunft, die die Notwendigkeit zu überreden versucht (48a), dem

Demiurg zu gehören. Vgl. weiter Cherniss, 605, 607, Rutenber,
41. Loenens Beweis für die immanente Position dieser Vernunft
(223 ff.) ist nicht gelungen.

Über die unpersönliche Vernünftigkeit des Demiurgs vgl. Zeller,
714-715, Hackforth, C. Q. 30 (1936), 4-9. Daraus folgt aber

nicht, dass «die Bezeichnung Ueoc; etwas Mythisches, also
Unverbindliches an sich hat», wie Wilamowitz, Piaton 11, 260 meint.
Gleich verfehlt ist es, die Vernünftigkeit des Demiurgs als ein
blosses Symbol für die Vernünftigkeit der "Weltordnung aufzufassen,

wie A. K. Rogers, Philos. Rev. 45 (1936), 75 tut. Die



PLATONS GOTTESBEGRIFF 277

Zwitterstellung des Demiurgs zwischen Unpersönlichem und
Persönlichem ist wohl die Hauptursache für das Geständnis «Den
Bildner und Vater dieses Alls zu finden ist schwierig, und hat

man ihn gefunden, so ist es unmöglich ihn allen kundzutun»
(Tim. 28e).

Zu Seite 251.

Die Auffassung der vernünftigen Weltseele in den Gesetzen als

des eigentlichen platonischen Gottes scheint gestützt zu werden
durch Phil. 22c, wo Sokrates auf die Bemerkung des Philebos,
dass seine Vernunft nicht das Gute sei, erwidert: «Vielleicht
meine Vernunft, aber ich glaube nicht die wahrhafte und
göttliche Vernunft, mit der es wohl anders stehen wird». Viele
haben aus diesen Worten eine Identität der göttlichen Vernunft
und der Idee des Guten herausgelesen, aber Shorey What Plato
Said, 606) hat schon bemerkt, dass die Stelle «by-play» ist und
keine dogmatische Bedeutung hat. Mit dem D-sïoç voûç ist hier
die vollkommene menschliche Vernunft gemeint (so auch 33b

TrocvTWv twv ßiwv scttI 0-sioraToç) und Sokrates wählt diesen

Ausdruck nur im Anschluss an seine Bezeichnung des Genusses
als tt]v <I>!,X7)ßou 9-sov. Dass die Vernunft nicht mit der Idee des

Guten identisch sein kann, wird ausdrücklich festgestellt in 67a.

Die vernünftige Weltseele ist nicht identisch mit dem Demiurg.
Soph. 265c heisst es, dass die Natur alles hervorbringt psva Xoyou

te xal s7uaT7]p.7)ç xietaç ocno •9-soö ytyvopévYjç. Dieser Gott ist
der 9-soç SvjpioupyMv, der einige Zeilen zuvor genannt worden ist.

Hier scheint die schaffende Tätigkeit vom Demiurg auf die von
ihm mit Vernunft ausgestattete Natur übertragen zu sein. Das ist
aber eine durch die Situation bedingte Redeweise, die sich der

populären Vorstellung, ty]v cpüoav aura ysvvccv a7to tivoç a'maç
aÙTopaTYjç, anpasst. Vgl. die Besprechung dieser schwierigen
Stelle bei Loenen, 148 ff, der mit Recht die imcsTy]pr\ -9-efa als

etwas Abgeleitetes auffasst, mit Unrecht aber daraus auf den

supra-rationellen Charakter des Demiurgs schliesst. Auch scheint

es mir nicht glücklich, yiyvopsvyjç auf odziocc, zu beziehen;
•9-eloç ist ein so weiter Begriff, dass txno ffsou yiyvopivT]«; hier
eine notwendige Präzisierung ist.

Loenen, 252-253 meint, dass der Gott von Ges. 903b-4c iden-

iS*



278 ERLÄUTERUNGEN

tisch ist mit dem Demiurg des Timaios. Aber aus der Tatsache,
dass Gott auf das Gewordene blickt (904a), folgt nicht, dass er
selbst nicht zu dem Gewordenen gehören kann. Das Dilemma
transzendent-immanent wird von Loenen zu scharf gefasst. Die
Bildung der Welt von aussen her geht unmerklich über in eine

Organisation von innen heraus. So kommt es, dass der
organisierende Gott auch « demiurgische » Züge aufweist. Umgekehrt
hat die Tätigkeit des Demiurgs auch einen organisierenden
Aspekt, was auf der Hand liegt, da er die Welt nicht aus dem
Nichts schöpft. Es ist verfehlt, daraus auf «zwei artverschiedene
Funktionen des Demiurgs» zu schliessen, von denen die
organisierende dem Demiurg «philosophisch nicht zusteht» (Loenen,
222-223). Loenen betrachtet das Fehlen einer teleologisch
funktionierenden Weltseele im Timaios als «eine Entstellung der
wirklichen philosophischen Verhältnisse», die er auf Rechnung der

«Notwendigkeit der bildlichen Darstellung» stellt (219, vgl. 157).
Auch dieser Widerspruch verschwindet, wenn man einsieht,
dass Piaton mit seinem Demiurg nur einen speziellen Aspekt
der Weltordnung darstellen wollte. Loenen nähert sich dieser

Auffassung S. 226.

Der Gott des Politikosmythos ist eine Kombination der beiden

genannten Aspekte: einerseits ist er Syjpioupyoç (270a, 273b), rca-
TY)p (273b), aovappécraç (269b), cruv&eïç (273b), andrerseits xußep-
V7)T7)ç (272e), È7tipeXoûpsvoç (27id), sTuora-rcov (271e). Trotzdem
ist auch dieser Gott nur ein beschränkter und untergeordneter
Aspekt des Göttlichen im höchsten Sinne. Daher braucht man
die Selbstbewegung dieses Gottes (269e) und seine rationellen
Eigenschaften (269h u. ö.) nicht symbolisch wegzudeuten (wie
Loenen, 173, 176 tut).

Zu Seite 252.

Die Fürsorge des organisierenden Gottes trägt einen technischen

Charakter. Man beachte auch, wie die Tätigkeit menschlicher Techniker

zum Vergleich herangezogen wird (902de, 903cd). Zwar
vergleicht Piaton an anderen Stellen Gott oder die Götter mit
einem Hirten (Polit. 271e, Crit. 109b), aber dieser wird nur als

Besitzer und Wächter gesehen und hat mit dem guten Hirten
des Christentums nichts zu tun.



PLATONS GOTTESBEGRIFF 279

Zu Seite 253.

Wenn Piaton den traditionellen Göttern einen wichtigen Platz in
seinem Erziehungssystem gibt, so ist das weder ein Zugeständnis
an die öffentliche Meinung (wie z. B. Shorey, What Plato Said,

394 meint), noch ein Mittel, um das Volk im Zaum zu halten
(so F. W. Walbank, J. H. S. 64, 1944, 14). Vgl. R. K. Hack,
Cl. Ph. 35 (1940), 317-318» Reverdin, 37, 48, 50-55- Martin,
146-147 betont richtig, dass Piaton von seinen Staatsmännern
einen aufrichtigen Glauben verlangte. Aber konnte er das tun,
wenn seine eigene Übernahme der traditionellen Götter auf
«déférence pour la tradition», «adhésion formelle sans engagement»

und «un certain opportunisme» (136-137) beruhte?

Zu Seite 255.

Die Planeten stehen den olympischen Göttern ziemlich nahe. Ges.

945e erwähnen ein gemeinsames Heiligtum des Hehos und des

Apollon. Vgl. Wilamowitz, Glaube 11, 257, P. Boyancé, Et. sur
le Songe de Scipion (Limoges, 1936), 90 ff, Mueller, 463, Dodds,
Gr. Irr., 221 (dessen Auffassung «Apollon standing for the
traditionalism of the masses, and Helios for the new 'natural religion'
of the philosophers» ich aber nicht annehmen kann). Im Phaidros

stellt Piaton die olympischen Götter als astrale Wesen vor, vgl.
Schaerer, 70-72, R. Hackforth, Plato's Phaedrus (Cambridge,
1952), 72-74.

Die Soupovsç sind persönlicher als die Götter. Nach den Epin.
985a kennen die Soupovsç Freude und Schmerz. Die Götter
dagegen sind darüber erhaben (Phil. 33b), weil ihre Seele

vollkommen einheitlich ist (Phdr. 246a). Vgl. weiter Reverdin, 134 ff

Zu Seite 256.

Zur entpersonalisierenden Wirkung der Dialektik vgl. z. B. Phil.
59b «Also von dir und mir und dem Gorgias und Philebos lass

uns völlig absehen, dagegen auf Grund der sicheren Beweisführung

folgende feierhche Erklärung abgeben», Euthyd. 307b «Lass,

was die Philosophie anbelangt, die Person des Betreffenden



28o ERLÄUTERUNGEN

rücksichtlich ihrer Tüchtigkeit ganz aus dem Spiele und prüfe
lediglich die Sache scharf und genau». Sehe auch Schaerer,

121-123.

Zu Seite 238.

Gott steht immer am Ende. Vgl. O. Apelt, Platonische Aufsätze
(Lpz.-Berl., 1912), 109. Die Formel «Gott ist Anfang, Ende und
Mitte aller Dinge» (Ges. 715e) ist nur eine poetische Andeutung
des höchsten Gottes.

Zu Seite 260.

Gott lieht nur was ihm selbst ähnlich ist. Von diesem Gesichtspunkt

aus wird die Schärfe verständlich, mit der Piaton (Euth.
14e, Ges. 7iöe-7a) sich gegen die übliche Votivpraxis kehrt
(die ja voraussetzt, dass der Gott helfen wird, bevor der Mensch
etwas geleistet hat).

Durch die Verwandtschaft von Mensch und Gott wird der Unterschied

zwischen den beiden Bereichen nicht aufgehoben. Martin,
132-134 sieht die göttliche Hilfe und Fürsorge zu einseitig als

«dieu intérieur», d. h. als eine Art Personifikation der sittlichen
Kraft des Menschen. Er beruft sich für diese Auffassung u. a.

auf Ges. 729e, aber ô £svioç sxdcrrcov Sodpcov xal h-soç tü
ilvico (TuvsTtopevoi Ali ist nicht «le sentiment vivant de l'indignité
qu'il y a à maltraiter un être sans défense», sondern der rächende

Schutzgeist des Fremden, wie auch aus 730a hervorgeht.

Zu Seite 261.

Es gibt keine Kontinuität zwischen dem nicht-philosophischen und
dem philosophischen Leben. Schaerer, 76 Anm. 1 weist darauf
hin, dass die Hinwendung des Höhlenbewohners zum Licht als

etwas Plötzliches und Gewaltsames beschrieben wird (Rep. 515c).

Zu Seite 262.

Piaton stellte seine Akademie unter den Schutz der Musen. In diesen

Zusammenhang gehört auch die Bezeichnung der Philosophie
als psytcTTT) pooCTixYi (Phd. 61a, vgl. Rep. 548b). Vgl. weiter



PLATONS GOTTESBEGRIFF 281

Boyancé, 261 ff. und B. A. van Groningen, De Muzen (Kon.
Nederl. Akad. v. Wetenschappen, Akademie-dagen iv, 1951),
156-157, 164-166, der aber den irrationellen Aspekt zu stark
betont.

Zu Seite 264.

Der Mensch muss auf Lebenszeit die möglichst schönsten Spiele
treiben. Der Sinn dieser Stelle (803c, vgl. 803e) ist nicht, dass das

ganze Leben ein Spiel zu Ehren der Gottheit ist. Apelts
Übersetzung von7tcd((ovTa Siaßtwvai. durch «die schönsten Spiele zum
Inhalt seines Lebens machen» ist unrichtig.

Zu Seite 265.

Piaton wollte die Spannung in der Zusammenwirkung von Mensch

und Gott lebendig erhalten. Man beachte das Zugeständnis des

Atheners, dass seine Geringschätzung des Menschlichen nur der
Ausdruck seiner augenblicklichen Stimmung war (804b). Zwar
wird der Mensch «ein Eigentum der Götter» genannt, aber in
demselben Satz heissen die Götter «unsere Bundesgenossen» (Ges.

906a), was ohne eine gewisse Selbständigkeit des Menschen sinnlos
ist. Dodds, Gr. Irr., 215 sagt: «Man should be xooksivoc,, 'abject',
before God - a word which nearly all pagan writers, and Plato
himself elsewhere, employ as a term of contempt». Aber es steht
im Text (Ges. 716a) nur, dass der Mensch demütig zu der Gerechtigkeit

halten soll, was gar keine Geringschätzung seiner Selbständigkeit

impliziert. Dodds verweist weiter auf Rep. 486a: dem
Philosophen kommt das menschliche Leben nicht als peya tl
vor. Aber das bedeutet nicht «schlechthin unwichtig», sondern

«unwichtig im Rahmen des Ganzen» (îtocvtoç psv ypovou, 7tàcry)ç

8è oûcuaç). Phd. 62b heissen die Menschen sv tcov XTYjpaTMv toïç
•ô-sotç. Das gilt aber nur in Bezug auf das Verbot, sich selbst aus

dem Leben zu befreien. Es folgt schon aus diesem Zusammenhang,
dass xty)[a<x hier nicht «Vieh» bedeutet (so Dodds nach Burnet
u. a.). Die Verteidigung dieser Auffassung von P. Chantraine,
Rev. de Phil. 20 (1946), 5 ff. ist nicht gelungen, denn 1. die

Worte twv ctocutoü XTTjpdvwv sï ti auto èauTO aTtoxTivviSot...

Tipoopoto av (62c) und cpeuxveov slvai. arco toü 8s07t6fou (62d)



282 ERLÄUTERUNGEN

deuten eher auf das Verhältnis Herr-Sklave. 2. cppoupa passt
besser zu Sklaven als zu Vieh. 3. Chantraine übersetzt sv xäv
xTYjpaTCùv -rotç D-eotç durch «nous faisons partie du cheptel
des dieux», was unmöglich ist. Diels, Vorsokratiker 1, 414 hat
die Stelle richtig aufgefasst.

Zu Seite 266.

Sokrates macht Gedichte. Schaerer, Rev. Mét. Mor. 48 (1941),
190-191 sagt: «Il répondra à l'ironie du sort par une ironie inverse»,
und gibt die Erklärung: «Les esprits religieux sont ceux qui,
sensibles à l'ironie du destin, savent tirer le bonheur de la
souffrance et le bien du mal». Aber eine solche Haltung ist mehr
stoisch als sokratisch. Ph. Merlan, J. H. I. 8 (1947), 425 nennt
die Geschichte «an extraordinary example of denying one's
whole life and of something like 'existential' uncertainty», und

wagt selbst die Vermutung (430) : «Perhaps it is just this dissatisfaction,

this sense of being at a loss, that is the essential outcome of
Plato's philosophy». Wahrlich «an extraordinary example»
moderner Verirrung! G. Krüger, Einsicht und Leidenschaft (2e Aufl.
Frankf., 1948), 31 meint, dass am Ende des Lebens «die offenbare
Ohnmacht des Menschseins zur mythischen Betrachtung
hindrängt». Aber Sokrates macht am Ende seines Lebens nicht gerade
den Eindruck eines Ohnmächtigen.

Sokrates ist ein Helfer des Gottes. Krüger, Einsicht u. Leidensch.,

30 schreibt: «Wenn seine Forschung den Ausspruch des Gottes
bestätigt, die Meinungen der Menschen aber widerlegt, so ist
diese Anerkennung Apollons, durch die Sokrates zum selbständigen

'Helfer' des Gottes wird, gerade die deutlichste Aufhebung
seiner Göttlichkeit». Dieser Fehlschluss zeigt, wie schwer es dem
modernen Menschen fällt, sich in den Gedanken einer
Zusammenwirkung von Gott und Mensch zu versetzen.

Sokrates Zurückhaltung der Inspiration gegenüber. Dodds, Gr.
Irr., 198 Anm. 36 sagt mit Recht: «Socrates also warned his
hearers against treating pavuxY] as a substitute for 'counting and

measuring and weighing' (Xen. Mem. 11, 9) ». Aber die Erklärung
«it was a supplement and (as in the case of Chairephon's oracle)



PLATONS GOTTESBEGRIFF 283

a stimulus to rational thought, not a surrogate for it» scheint mir
zu rationalistisch zu sein. Die Inspiration war für Sokrates und
Piaton in ihrem Verhältnis zu Gott keine Begleiterscheinung
(Anleitung oder Ergänzung) des vernünftigen Denkens, sondern
eine unersetzbare Erkenntnisquelle, die nur der Vernunft als

«Gegenspieler» bedürfte.

Zu Seite 267.

Der platonische Mythos ist ein Spiel. Schaerer, 18 und Pétrement,
33 weisen auf den spielerischen Charakter des Mythos, sind aber
dem positiven Sinn dieses Spiels nicht gerecht geworden. De
Vries (Spei bij Plato, 282-283) trifft zunächst das Richtige, wenn
er von der «schüchternen Freimütigkeit» des Mythos spricht, sieht
aber im allgemeinen den Sinn des Mythos zu negativ, einerseits
als einen Notbehelf, andrerseits als etwas Überflüssiges. Ganz
verfehlt scheint mir die Auffassung Boyancés (155 ff), der den

Mythos als eine Beschwörung erklärt, «une incantation destinée
à agir sur la sensibilité», dessen spielerischer Charakter «convient

pour toucher le cœur de ces enfants que sont les hommes». Die
Beschwörung ist eine Bindung, während der Zweck des Mythos
ist, die Bindung des Menschen an sich selbst und seine Bindung
an Gott in einem wechselseitigen Spiel zu lösen. Tatsächlich nennt
Sokrates den Mythos eine Beschwörung, aber die Verbindung
ypT) và ToiauTO cot77rsp ertaSsiv eau-rw (Phd. Ii4d, vgl. 77e) beweist
doch deutlich die ironische Bedeutung dieses Ausdrucks.
Dieselbe Ironie äussert sich z. B. in Polit. 277b HocupacsTov oyxov
apapevot toü puS-ou.. Vgl. auch Schaerer, La question platonicienne
(Neuchâtel, 1938), 145-146.



284 W. J. VERDENIUS

DISCUSSION

M. Chapouthier : Je voudrais souligner d'abord combien l'exposé
de M. Verdenius me paraît résumer excellemment les différents

problèmes que nous nous sommes posés au cours de ces discussions,

et particulièrement ces deux grands faits:
D'abord la notion du divin, dans la conscience grecque, précède

l'idée de dieu, et non seulement au point de vue historique que
nous pouvons mal vérifier; c'est quelque chose de plus primaire
dans la pensée grecque ; le dieu n'est qu'une spécification du divin.

C'est ensuite que les deux tendances de la pensée grecque
à l'égard du divin, d'une part le sentiment de la toute-puissance
du dieu, de la justice du dieu, qui tend à l'éloigner de l'homme,
et d'autre part le sentiment que le dieu s'intéresse à l'homme et
se rapproche de lui, - ces deux tendances ont été vues par Platon

et que le philosophe a tenté une conciliation entre elles.

Je poserai en outre à M. Verdenius une question précise. Quelle
est la position de Platon vis-à-vis des formes étrangères du dieu,
des dieux étrangers. Vous nous avez dit qu'il les bannissait de

la cité. Cependant s'il considère les dieux existants comme des

formes moins parfaites de l'idée de dieu, il devrait retrouver
l'idée dégradée de dieu aussi bien dans les formes et sous les aspects

étrangers que dans le panthéon hellénique. S'est-il posé la question
de savoir s'il y a un même dieu pour tous les hommes qui pourtant
adorent des formes différentes de ce dieu?

M. Verdenius: In Piatons Theologie fliessen in der Tat zwei

Strömungen zusammen, die vom Anfang an den griechischen

Gottesbegriff bestimmt haben: auf der einen Seite entfernt Gott
sich immer mehr vom Menschen, auf der anderen Seite nähert

er sich ihm an. Eine vollständige Synthese ist Piaton nicht
gelungen, weil die erste Tendenz bei ihm immer das Übergewicht
behält. Dadurch erklärt sich vielleicht auch seine Abweisung der

fremden Götter. Ein 'naher' Gott erfüllte Piaton mit einem ge-



PLATONS GOTTESBEGRIFF 285

wissen Misstrauen, weil er in dem allzu intimen Verhältnis von
Gott und Mensch einen Verrat an dem Prinzip der Göttlichkeit
sah. Übrigens wird Herr Reverdin uns über Piatons Haltung
den fremden Göttern gegenüber besser unterrichten können.

M. Reverdin: En ce qui concerne les dieux étrangers, Platon,

me semble-t-il, s'en est tenu d'assez près à la législation d'Athènes.
Celle-ci prohibait l'établissement de cultes nouveaux. La seconde

loi de Platon contre l'impiété interdit, elle, les cultes privés, ce

qui a pratiquement pour effet de protéger la cité contre l'intrusion
de cultes nouveaux ou étrangers.

Nous ne devons toutefois pas oublier que, dans les Lois, toutes
choses sont considérées d'un point de vue très particulier. Platon

n'y définit pas sa religion personnelle, ou, si vous préférez, la

religion du philosophe, mais celle de la cité ; et c'est cette religion
de la cité qu'il entend protéger contre l'envahissement des cultes

étrangers.
M. Chapouthier : En somme il parlerait en législateur et non en

philosophe; il ne se préoccupe pas de rattacher son attitude à

sa théorie d'ensemble du divin. Nous avons déjà remarqué que
les Grecs, par les traductions qu'ils donnaient des noms des dieux

étrangers, avaient le sentiment confus que c'étaient les mêmes

dieux. Mais cela n'avait rien de philosophique, c'est une tendance

naturelle que de croire que les autres pensent de la même façon

que nous. On s'attendait à ce qu'un philosophe eût posé la question
d'une façon plus rigoureuse. Platon ne semble pas avoir vu comment

l'idée de dieu pouvait se diversifier suivant les races des

hommes.

M. Reverdin: On se trouve là aux prises avec une difficulté

plus embarrassante encore. Platon, dans sa pensée politique,
n'est jamais sorti du cadre de la cité grecque; c'est en fonction
de la colonie des Magnètes, que s'apprête à fonder Clinias, ou,
mieux encore, en fonction d'une Athènes rénovée, à laquelle,

toute sa vie, il a rêvé, qu'il conçoit la religion. Or il le fait à

l'époque même où cette forme de société politique est sur le

point de disparaître. La cité avait vécu au moment où il songe à



286 DISCUSSION

la réformer, à redresser sa vie religieuse. Tourné vers le passé,

son enseignement politique, son enseignement sur la religion
de la cité n'a guère eu d'influence, ni d'écho.

M. Chapouthier : Et que Platon n'y ait pas trouvé matière à

réflexion, qu'il n'ait pas tenté d'introduire cette notion dans son

système, cela vient probablement de ce qu'il ne s'est pas posé
la question.

M. Reverdin: L'exclusion des dieux étrangers, dans la religion
civique que décrivent les Lois, peut aussi s'expliquer par la

méfiance de Platon à l'égard des cultes extatiques, de leurs débordements.

Ne les stigmatise-t-il pas déjà dans le République? Il y a

ce fameux passage (36^-365a) où il condamne les prêtres
mendiants et les devins, où il s'en prend à leurs pratiques, à leurs

incantations; ce sont pour lui des charlatans, objets d'une foncière
méfiance. La différence de nature entre le platonisme et le christianisme

ne consisterait-elle pas notamment en ceci que le christianisme

insiste sur l'élément affectif, et le platonisme sur l'élément
rationnel

M. Chapouthier : Nous l'avons vu hier, à propos d'Euripide,
quand nous avons mis en évidence le côté affectif de la religion.

M. Chantraine: Je voudrais dire d'abord l'intérêt de tout ce

que j'ai appris, et que j'ai été frappé par diverses remarques
suggestives. D'abord par certaines formules que vous avez
employées et qui m'ont paru saisissantes: plus on est divin, plus
l'être est impersonnel. Vous avez bien marqué la différence avec
le christianisme. L'autre point complémentaire est que le dieu est

difficile à atteindre, et ce qui m'a frappé, c'est que vous avez bien

parlé du secours que le dieu donne à l'homme, mais ce secours
n'est pas grand, et j'ai eu l'impression que l'homme avait beaucoup
de peine à l'obtenir; ce qui m'a frappé aussi, c'est votre idée des

marionnettes et du jeu, et de l'ironie qui permettent d'approcher
la divinité.

Ma question se rattache à ce point. Il y a un mot que vous
n'avez pas prononcé et qui semble avoir tout de même, aux yeux
de certains, une grande importance pour atteindre la divinité.



PLATONS GOTTESBEGRIFF 287

C'est F Eros. Alors, en ce qui concerne tout ce côté du Banquet,

quel est votre point de vue sur l'Amour?
M. Verdenius: Eros wird von Platon definiert als 'das Verlangen,

etwas zu haben, was man noch nicht hat' (Symp. 200a). Dieses

Verlangen zeigt viele Schattierungen, von der sinnlichen Liebe
bis zur rein geistigen Bewunderung. Es ist diese Bewunderung,
die den Philosophen vorwärts treibt. 'Wer die ewigen Dinge
betrachtet', sagt Piaton (Rep. 500c), 'muss wohl versuchen,
ihnen ähnlich zu werden, denn was man bewundert und liebt,
will man auch nachahmen'. Das Entscheidende ist aber, dass

der Eros auch in seiner reinsten Form eine Kraft bleibt, die auf
ihr Ziel losgeht {Symp. 203d). Die christliche Liebe dagegen
beruht auf einer ganz anders gerichteten geistigen Bewegung.
Agape ist eigentlich ein Wilkommenheissen, ein Bei-sich-Auf-
nehmen. Diese Liebe geht nicht auf ein Ziel los, sondern empfängt
und kommt entgegen.

M. Chantraine: Mais il me semble que l'importance de I'Eros

diminue un peu le caractère intellectualiste de la recherche du

dieu tel que vous l'avez exprimé.
M. Verdenius: Man darf nicht aus dem Auge verlieren, dass

der Eros im Symposion in einer gewissen Vermummung erscheint,
insofern Piaton seine Darstellung der speziellen Situation anpasst.
In Wirklichkeit fasste er den philosophisch-theologischen Eros

als ein durchaus rationelles Streben auf. Dieses Streben ist ja
auf das Gute und nicht auf eine Person gerichtet.

M. Martin: A ce propos-là, je me demande si les différences

sont aussi tranchées, entre le christianisme et le platonisme.
Evidemment il y a des différences, mais est-ce qu'elles ne tiennent

pas aussi au mode de représentation différent. Les

représentations familières du platonisme sont des représentations
différentes de celles dont use le christianisme. Le christianisme

se meut dans un monde de sentiments, le platonisme dans un
monde de pensées et de concepts. Et alors l'accent n'est pas mis

sur la même chose. C'est toujours la question de l'interprétation
des formes d'expression. Il n'y a pas dans le platonisme de révéla-



288 DISCUSSION

tion semblable, dans les formes, à la révélation chrétienne. Tout
de même si vous prenez l'image de la caverne, les sages vont à

dieu et puis ensuite ils reviennent, c'est bien une espèce d'incarnation.

Ou bien si vous prenez la notion du péché, le péché chrétien
c'est une affaire de sentiment, d'impression, tandis que le péché

platonicien c'est un péché contre l'intelligence, c'est 1' 'agnoia'.
L'accent n'est pas mis sur la même chose, et alors les différences

existent, mais sont peut-être moins essentielles qu'elles ne paraissent

à première vue quand on prend les termes employés au

pied de la lettre.
M. Verdenius: Die Rückkehr der Philosophen in die Welt der

Erfahrung ist in gewissem Sinne eine Inkarnation. Aber ich
möchte nochmals hervorheben, dass wir hier mit der Inkarnation
eines Prinzips und nicht einer Person zu tun haben.

M. Martin: Mais n'est-ce pas là une différence essentielle qui
distingue deux familles d'esprits, ceux qui croient à la personnalité
et ceux qui croient au principe?

M. Verdenius: Diese zentrale Stellung des Prinzips in der
platonischen Theologie hängt natürlich mit der primär prädikativen
Bedeutung des griechischen Gottesbegriffs zusammen. Kleinknecht
hat darüber sehr treffend gesagt: «Wenn es bei Johannes heisst

'Gott ist Liebe', so musste es im klassischen Griechisch gerade

umgekehrt heissen: 'Liebe ist Gott'. In dieser Vertauschung von
Subjekt und Prädikatsnomen spricht sich ein Weltunterschied
im Religiösen aus» (Wörterb. z. N. T. in, 68).

M. Martin: Oui, de même Gandhi a dit: «je préfère dire la

vérité est Dieu, plutôt que Dieu est la vérité, parce qu'il y a des

gens qui ne croient pas en Dieu, mais personne ne croit pas en
la vérité. »

M. Rose: We should be careful not to confuse an earlier thought
with one which belongs to a different period of Plato's life. For
instance this idea of Eros: we do not find it in the Laws, nor, I

think, in the Timaeus.

M. Verdenius: Die platonische Liebe fehlt nicht ganz in den

späteren Dialogen. So wird in den Gesetzen (71 id) von einer



PLATONS GOTTESBEGRIFF 289

'göttlichen Liebe zur Besonnenheit und Gerechtigkeit' gesprochen.

Es kommt aber weniger auf das Wort Eros als auf den

zugrundeliegenden Gedanken an. Dieser Gedanke, das Streben
nach dem Guten und nach Gottähnlichkeit, ist ihm immer lebendig

und für seine Theologie bestimmend geblieben. Aus diesem

Grunde habe ich in meiner Darstellung das Problem der Entwicklung

der platonischen Philosophie ausser Betracht gelassen. Man
kann nur sagen, dass gewisse Gedanken in seinen späteren Werken

präzisiert werden; im ganzen aber hat seine Gottesauffassung
keine grundsätzlichen Änderungen erfahren.

Mr. Kitto : May I raise a question on a different topic, namely
Plato's attitude to the religious ideas of the poets; He censures

them for using unmoral myths: does Mr. Verdenius find
anywhere in Plato's writings any indication that he appreciates or
considers the philosophic significance with which the poets invest
these myths; He seems to close his mind to what the poets are

really saying. Does he do this deliberately, or did he not see their
real meaning; About this, he has no more to tell us than Aristotle

- or indeed any other ancient critic.
M. Verdenius: Piaton bestreitet nicht, dass die Poesie tiefere

Wahrheiten enthalten kann, aber er betrachtet solche Fälle als

Zufälligkeiten. Der Dichter trifft von Zeit zu Zeit die Wahrheit
(Ges. 682a), aber man kann sich nicht auf ihn verlassen, weil die

dichterische Inspiration ein sicheres Wissen ausschliesst. Darum
bleibt alle Poesie im Grunde rätselhaft (Rep. 332b, The. 194c,

vgl. Alcih. 11 147b) und die Deutung solcher Rätsel darf niemals

eine ernsthafte Beschäftigung sein (Rep. 608a). Piatons Dichterzitate

und allegorische Deutungen sind denn auch immer in
einem spielerischen und ironischen Ton gehalten. Dazu kommt
noch die Tatsache, dass Piaton für die tragische Stimmung, die ja
nicht zu seiner eigenen Lebensanschauung passte, wenig
empfänglich war. Im ganzen ist seine Beurteilung der Poesie an einem

einseitig intellektualistischen Gesichtspunkt gebunden. Auf der

anderen Seite darf man aber nicht vergessen, dass Piatons Betrachtungen

über Poesie fast immer mit politischen und pädagogischen

19



290 DISCUSSION

Darlegungen verbunden sind, so dass seinen Äusserungen nur
eine beschränkte, auf einen nicht-ästhetischen Zweck zugespitzte
Bedeutung zukommt. Aus anderen Stellen geht hervor, dass

Piaton doch auch für die künstlerischen Aspekte der Poesie ein

gewisses Verständnis hatte. Im Phaidros (245a) bestimmt er den

Unterschied zwischen guter und schlechter Poesie dahin, dass die

erstere auf der Inspiration, die letztere aber auf einem bloss

technischen Können beruhe.

Mr. Kitto : Yes. Perhaps it is in the Ion especially that Plato shows

how well he understands the non-intellectual aspect of poetry,
its 'inspiration'. But he will not allow for its intellectual aspect.
He speaks of the 'ancient quarrel' between poetry and philosophy.
But the 'quarrel' is surely a one-sided one: the poets do not
join in.

M. Verdenius: Trotzdem ist dieser Streit zwischen Poesie und

Philosophie keine Einbildung Piatons, sondern eine Realität.
In seiner Zeit betrachtete man die Dichter als die massgebenden
Lehrer und Ratgeber des Volkes (Arist. Ran. 1054-55, Isoer. 11

43, vgl. Platon Lys. 214a, Symp. 209a). Gegen diese Strömung
und insbesondere gegen die Leichtfertigkeit, womit viele Leute
ihre moralischen Fehler durch eine Berufung auf die von den

Dichtern verherrlichten Götter und Helden beschönigten, richtet

er seine Angriffe.
M. Reverdin: Permettez-moi de revenir sur ce que vous avez

dit au sujet de l'espace qui sépare le monde des dieux du monde
des hommes. Il me semble que dans plusieurs de ses dialogues,
Platon peuple cet espace, qu'il y établit des courants ascendants

et descendants, qu'il y ménage des voies de communication
autres que celles que vous avez considérées.

Il y a tout d'abord le culte. Je songe à ce passage curieux des

Lois (653c-654a) où il est dit que les fêtes religieuses sont un don
des dieux; que ceux-ci, émus de pitié, ont accordé à l'homme
des moments de répit; qu'ils l'aident enfin à percevoir à travers la

joie des chants et des danses du culte comme un reflet de cette
harmonie du monde des astres, qui est dans la pensée des Lois



PLATONS GOTTESBEGRIFF 291

un élément très important. Le culte est donc bien une voie de

communication entre les deux mondes dont nous parlions tout à

l'heure; les dieux s'y révèlent à l'homme; l'homme y élève ses

regards vers eux.
Il y a d'autre part-et là je rejoindrais M. Chantraine-, il y

a d'autre part Eros. Le fameux thème du Banquet, nous le retrouvons

dans la République et dans les Lois, quelque peu transposé,

il est vrai, puisque ce n'est plus Eros lui-même, mais que ce sont
d'autres Soupovsç qui servent d'intermédiaires entre les deux
mondes, et peuplent l'espace qui les sépare. Enfin, les philosophes
de la République, les euD-uvoi des Lois sont jusqu'à un certain

point assimilables à ces Soupovsç. Platon ne les qualifie-t-il
pas de SaipovtoL, dans l'idée sans doute qu'ils sont des intermédiaires

entre le commun des citoyens et le monde du divin;
Après leur mort, autrement dit dès l'instant où leur âme aura été

délivrée du corps, la Cité les vénérera comme des Soupovsç.

Elle célébrera en leur honneur un culte très différent des cultes

funéraires ordinaires, et même des cultes héroïques.

Récapitulons. Les fêtes religieuses, instituées par les dieux eux-
mêmes, reflètent l'harmonie du monde divin, qu'ils révèlent
ainsi aux hommes; les Soupovsç, que ce soient ceux de la mythologie

traditionnelle, comme Eros, ou que ce soient des hommes qui,

par la contemplation, se sont élevés à ce rang, ces Safpoveç, dis-je,

mettent en contact les deux mondes séparés. N'avons-nous pas
là deux voies par lesquelles la communication peut s'établir

entre eux Je ne sais ce que vous en pensez.
M. Verdenius: Ich bezweifle, ob man die Philosophen-Herrscher

als religiöse Vermittler auffassen darf. Die Bemerkung, dass sie

nach ihrem Tode als daimones verehrt zu werden verdienen

(Rep. 469a, 540 b c), scheint mir vor allem auf ihrer geistigen
Überlegenheit zu beruhen (vgl. Crat. 398b). Die vernünftige
Seele, die schon während des Lebens ein daimon ist (Tim. 90c),

befreit sich beim Tode. Die Vermittlung zwischen der menschlichen

und der göttlichen Welt findet also im eigentlichen Sinne

nur in der individuellen Seele statt. Natürlich wird die Kluft



292 DISCUSSION

zwischen den beiden Welten gewissermassen auch durch den

Kult überbrückt. Man hat aber den Eindruck, dass dieser Kult
in den Gesetzen für die Durchschnittsmenschen bestimmt ist.
Piaton versucht durch diesen Notbehelf auch die beschränkten

Geister dem Göttlichen näher zu bringen. Für die Philosophen
haben solche religiösen Feste keine grosse Bedeutung.

M. Reverdin : La question est délicate. Certes, ce culte est destiné

au vulgaire. Mais nous savons que l'Académie était organisée

en thiase des Muses, qu'après sa mort, Platon y a été l'objet d'honneurs

divins assez semblables, vraisembablement, à ceux qu'il
réserve lui-même aux eu&uvot. des Lois. Dans cet étrange écrit
qu'est l'Epinomis (est-il de Platon? J'ai peine à le croire; mais il se

situe dans le prolongement immédiat de sa pensée telle qu'elle
s'exprime dans les Lois), dans YEpinomis, dis-je, nous voyons la

démonologie prendre une extrême importance, et cela nous
donne lé sentiment qu'il y avait à l'Académie, du temps même
de Platon, et plus encore après sa mort, une religiosité assez

particulière. Nous sommes ainsi amenés à nous demander si nous

ne sommes pas victimes d'une erreur de perspective quand nous
intellectualisons par trop la quête spirituelle de Platon, et sa

conception du divin.
M. Verdenius: Es scheint mir ziemlich sicher, dass Platon an

die Dämonisierung der Seele nach dem Tode geglaubt hat. Ich
bezweifle aber, ob er sich persönlich am Dämonenkult beteiligt
hat. Er hat seine Akademie unter den Schutz der Musen gestellt
und damit das Recht der Inspiration anerkannt. Wir haben aber

gesehen, dass dieses Recht der Inspiration nach Piaton nur ein
beschränktes und relatives war. Darum kann der Musenkult
in der Akademie kaum einen inbrünstigen Charakter getragen
haben; der Geist dieser Verehrung muss ein abstrakter, vielleicht
selbst ein ironischer gewesen sein.



PLATONS GOTTESBEGRIFF 293

Literatur

O. Apelt, Piaton. Sämtliche Dialoge. Leipzig, 1916-1926.
P. Boyancé, Le culte des Muses chez les philosophes grecs. Paris, 1937.
H. Cherniss, Aristotle's Criticism ofPlato and the Academy, 1. Baltimore, 1944.
F. M. CORNFORD, Plato's Cosmology. London, 1937.
F. M. Cornford, The "Polytheism" of Plato, Mind 47 (1938), 321-330.
E. Des Places, Pindare et Platon. Paris, 1949.
A. Diès, Autour de Platon. Paris, 1927.
E. R. Dodds, Plato and the Irrational, J. H. S. 65 (1945), 22-32.
E. R. Dodds, The Greeks and the Irrational. Berkeley-Los Angeles, 1951.
A. J. Festugière, L'idéal religieux des Grecs et l'Evangile. Paris, 1932.
A. J. Festugière, Contemplation et vie contemplative selon Platon. Paris, 1936.
A. J. Festugière, La révélation d'Hermes Trismégiste n. Le Dieu cosmique.

Paris, 1949, 92-152.
P. Frutiger, Les mythes de Platon. Paris, 1930.
V. Goldschmidt, La religion de Platon, Paris 1949.
H. Gundert, Enthusiasmos und Logos bei Platon, Lexis 2 (1949), 25-46.
R. Hackforth, Plato's Theism, C. Q. 30 (1936), 4-9.
E. Hoffmann, Piatonismus u. Mystik im Altertum. S.B.Heidelberg 1934-35,11.
J. H. M. M. Loenen, De Nous in het systeem van Plato's philosophie (Diss.

Amsterdam). Amsterdam, 1951.
V. Martin, Sur la condamnation des athées par Platon au Xe livre des Lois,

Jahrb. d. Schweiz. Philos. Ges. 11 (1951), 103-154.
J. Moreau, Platon et l'idéalisme chrétien, Rev. Et. Ane. 49 (1947), 65-77.
R. Mugnier, Le sens du mot Theios chez Platon. Paris, 1930.
G. E. Mueller, Plato and the Gods, Philos. Rev. 45 (1936), 457-472.
S. PÉtrement, Le dualisme chez Platon. Paris, 1947.
O. Reverdin, La religion de la cité platonicienne. Paris, 1945.
C. G. Rutenber, The Doctrine of the Imitation of God in Plato. Momingside

Heights, 1946.
R. Schaerer, Dieu, l'homme et la vie d'après Platon. Neuchâtel, 1944.
J. B. Skemp, The Theory ofMotion in Plato's Later Dialogues. Cambridge, 1942.
F. Solmsen, Plato's Theology. Ithaca n. y., 1942.
A. E. Taylor, A Commentary on Plato's Timaeus. Oxford, 1928.
A. E. Taylor, The "Polytheism" of Plato, Mind 47 (1938), 180-199.
W. J. Verdenius, Christianiserende en historische Plato-interpretatie, Ned.

Theol. Tijdschr. 8 (1943), 129-143.
G. J. de Vries, Spel bij Plato, Amsterdam, 1949.
U. von Wilamowitz, Der Glaube der Hellenen, Berlin, 1931-32.




	Platons Gottesbegriff

