Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 1 (1954)

Artikel: Platons Gottesbegriff
Autor: Verdenius, W.J.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661035

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

W.]. VERDENIUS
Platons Gottesbegrift



A
\




PLATONS GOTTESBEGRIFF

Der platonische Gottesbegriff zeigt auf den ersten Blick eine
verwirrende Mannigfaltigkeit. Der gottliche Kinstler, der
die Welt gebildet hat, heisst « Gott» (Tim. 30d u. d.), aber
auch diese Welt selbst trigt diesen Namen (Tim. 34ab u. 6.).
Die Himmelskorper sind « Gotter» (Tim. 39¢ u. 8.), aber
auch die olympischen Gotter werden als « Gotter » anerkannt,
cbenso wie die Lokalg6tter, Geschlechtsg6tter und chthoni-
schen Gotter (Tim. 4od-41a, Ges. 717ab u. 6.). « Gottlich»
sind ausserdem die Ideen (Phd. 8ocab u. 6.), die Seele (Ges.
726 u.d.), insbesondere die Vernunft (Ale. I 133¢c, Rep.
sood u. 6.), und die guten Menschen (Rep. 383c u. 8.). Und
schliesslich, wenn die Seele « géttlicher» als der Leib genannt
wird (Phd. 91c), so bekommt man den Eindruck, dass fiir
Platon im Grunde alles g6ttlich ist.

Es wiirde naheliegen, aus diesen Tatsachen auf einen Pan-
theismus zu schliessen. Man konnte dann auch die Ausdriicke
« Gott» und «das Gottliche», die Platon so oft ohne nihere
Bestimmung gebraucht, auf diese gottliche Allgegenwart
bezichen. Mit dem Namen Pantheismus ist aber wenig er-
klirt, denn es kommt darauf an, zu sehen, wie all diese Gotter
und gottlichen Wesen zusammenhangen und welche Glie-
derung das grosse gottliche Ganze aufweist. Hier beginnen
nun die Schwierigkeiten. Platon hat das Gottesproblem nir-
gends als eine Sonderfrage behandelt. Seine Theologie ist
keine systematische Erforschung des Wesens Gottes, son-
dern ein gelegentliches Sprechen iiber das Gottliche. Der
Mangel an Systematik, der fiir die gesamte platonische Phi-
losophie charakteristisch ist, erweist sich auf diesem Gebiet
als besonders stark. Es handelt sich dabei nicht um etwas
bloss Formelles. Die unsystematische Art der Darstellung
hingt aufs engste mit Platons Auffassung der Wirklichkeit

16



242 W. J. VERDENIUS

zusammen. Die verschiedenen Aspekte der Dinge waren fiir
ithn so stark mit einander verwoben, dass sich schwerlich
ein bestimmter Aspekt aus dem Ganzen herauslosen liess.
Das gilt fiir das Gottliche noch in hSherem Masse als fiir
die anderen Aspekte. Daher kommt es, dass nicht nur Pla-
tons Ethik und Kosmologie, sondern fast alle seine wissen-
schaftlichen Bemithungen eine theologische Firbung tragen,
wobei es aber nicht gelingen will, alle diese Wissenschaften
als Teile einer einzigen Universaltheologie zu begreifen.
Jeder Versuch, das Theologische aus der platonischen Philo-
sophie auszusondern, bekommt so den Charakter eines ge-
waltsamen Eingriffs. Da nun ecinmal ein solcher Eingriff
gemacht werden muss, so empfichlt es sich, ihn gleich an
der schwierigsten Stelle vorzunehmen. Diese Stelle betrifft
das Verhiltnis von Platons Gottesbegriff zu seiner Ideenlehre.
Wenn dieses Verhiltnis sich geklirt hat, diirfen wir hoffen,
dass die verschiedenen Formen des Gottlichen im platoni-
schen Weltbild sowohl in ihrer Eigenart als in ihrem Zu-
sammenhang etwas deutlicher hervortreten werden.
Wenden wir uns zuerst dem weltbildenden Gotte, dem
Demiurg zu. Er schafft die Welt nach einem ideellen Mus-
ter. Dieses Muster, «das vollkommene und ewige leben-
dige Wesen» (Tim. 31b, 37d), liegt ihm vor; er hat es nicht
selbst geschaffen, sondern er hat es zu nehmen wie es ist.
Seine einzige Aufgabe ist, dafiir zu sorgen, dass das ideelle
Muster so gut wie moglich in der Welt der Erscheinungen
abgebildet wird. Er spiclt also eine ganz sekundire, nur
vermittelnde Rolle. An einer anderen Stelle (Ges. 716¢)
heisst es aber, dass Gott das Mass aller Dinge ist. Wenn mit
diesem Gott der Demiurg gemeint wire, so wiirde dieser
den Masstab fiir alle Dinge, also auch fiir die Ideen abgeben.
Das ist aber unmoglich, denn es steht deutlich im Text,
dass er auf das ideelle Muster schaut (Tim. 28a, 29a, 39¢).
Wenn Platon geglaubt hitte, dass dieses Muster vorher vom
Demiurg selbst geschaffen worden wire, so hitte er nicht



PLATONS GOTTESBEGRIFF 243

das Wort mapdderypo gebraucht. Die Ideen sind also ur-
spriinglich gegeben. Sie bilden die Masstibe, nach denen die
Titigkeit des Demiurgs sich richtet. Die Existenz der Ideen
gibt der Existenz des Demiurgs erst ithren Sinn.

Daraus folgt, dass der Gott, der das Mass aller Dinge ist,
zusammenfallt mit dem hochsten Prinzip der Ideenwelt, der
Idee des Guten. Gegen diese Identifikation hat man immer
wieder eingewendet, dass ein unpersonliches Wesen wie die
Idee keine Gottheit sein konne. Eine solche Beschrinkung
trifft aber fiir den griechischen Gottesbegriff nicht zu. Wila-
mowitz (Glaube 1, 18 ff.) hat richtig hervorgehoben, dass
«Gott» fiir die Griechen primir ein Pridikatsbegriff war und
dass man mit diesem Wort schlechthin alles bezeichnen
konnte, dem eine iiberragende Bedeutung zukam. Der
Spruch bei Menander (Fr. 257 K.) « Alles Uberlegene wird
fir Gott gehalten» gibt auch die Auffassung der ilteren
Zeit wieder. So sagt Sophokles (O. R. 872), dass in den’
ungeschriebenen Gesetzen «ein grosser Gott» steckt. Man
wird kaum bezweifeln konnen, dass Platon diesem allge-
mein griechischen Empfinden gefolgt ist und die Idee des
Guten, das Uberragendste, das es fiir ithn gab, als den hoch-
sten Gott betrachtet hat.

Es erhebt sich jetzt die Frage, wie dieser hochste Gott sich
zu den anderen Ideen wverhilt. Ich habe schon erwihnt,
dass die Ideen gottlich genannt werden. Das Problem wird
aber noch weiter kompliziert durch eine umstrittene Stelle
am Ende des Timaios (92¢). Dort heisst die Welt «ein sicht-
bares lebendiges Wesen, das alles Sichtbare umfasst, ein
Bild des intelligiblen, ein sinnlich wahrnehmbarer Gott».
Es besteht noch immer keine Einigkeit dariiber, ob der
mittlere Ausdruck «ein Bild des intelligiblen» zum Vorher-
gchenden gehort, so dass man zu erginzen hat «ein Bild
des intelligiblen lebendigen Wesens», oder zum Folgenden,
so dass der Sinn ist «ein sinnlich wahrnehmbarer Gott, ein
Bild des intelligiblen Gottes». Ich glaube, dass beide Parteien



244 W. J. VERDENIUS

recht haben und dass das Wort «intelligibel» sowohl auf
«lebendiges Wesen» als auch auf «Gott» zu bezichen ist.
Aber abgesechen von dieser Frage scheinen mir alle drei
Interpretationen auf dasselbe herauszukommen. Wenn die
Welt sowohl ein Abbild von etwas anderem als auch ein
sinnlich wahrnehmbarer Gott genannt wird, so folgt daraus,
dass das Urbild auch ein Gott, und zwar ein intelligibler
Gott sein muss. Nun hat man mit Recht daraut hingewiesen,
dass dieses Urbild, das ideelle Muster der Welt, nicht iden-
tisch ist mit der Ideenwelt schlechthin. Es steht aber auch
nicht als etwas Selbstindiges neben oder unter dieser Ideen-
welt. Man wird es wohl als eine bestimmte Ausprigung
derselben, als eine spezielle Konvergenz des Ideensystems
aufzufassen haben. Daher scheint die Folgerung erlaubt zu
sein, dass Platon nicht nur die Idee des Guten, sondern die
gesamte Ideenwelt als Gott betrachtet hat.

Wir wiirden uns aber irren, wenn wir die Idee des Guten
und das System der Ideen fiir zwei verschiedene Gotter halten
wollten. Wir haben hier wieder zu bedenken, dass « Gott»
fir die Griechen primir ein pridikativer Begriff war. Der
oriechische Gott ist nicht gottlich, weil er Gott ist, sondern
er st Gott, weil er etwas Gottliches ist. Man hat oft den
Eindruck, dass « gottlich» fiir Platon mehr besagt als « Gott»,
z. B. wenn er die Himmelskorper « Gotter und gottlich»
nennt (Ges. 886d). Gott ist nur die bestimmte Erscheinungs-
form des Gottlichen. Das Géttliche verdichtet sich gewisser-
massen zu den verschiedenen Gottern. Diese Verschiedenheit
ist aber nur relativ, insofern sie von den verschiedenen
Gesichtspunkten abhingt, unter denen das Gottliche be-
trachtet werden kann. Jeder Gott reprisentiert das Gottliche
und ist aus diesem Grunde nicht nur «ein Gott», sondern
zugleich « Gott» schlechthin. Es hingt nur vom Gesichts-
punkt des Betrachters ab, ob eine spezielle Erscheinungsform
des Gottlichen oder sein umfassendes Wesen mehr in den
Vordergrund tritt. Daher besass das Dilemma zwischen



PLATONS GOTTESBEGRIFF 245

Monotheismus und Polytheismus fiir das Empfinden der
Griechen nicht jene Schirfe, welche die modernen Gelehrten
darin gesucht haben. So hat man sich oft dariiber gewundert,
dass Platon die olympischen Gotter in gewissem Sinne aner-
kannt hat. Diese Schwierigkeit 16st sich aber, wenn man mit
einem Gottesbegriff rechnet, nach welchem das Géttliche
zugleich in verschiedenen Formen erscheinen kann.

Platon hat diesen Gottesbegrift von der Tradition {iber-
nommen und ihm eine mehr systematische Prigung ge-
geben. Er hat die verschiedenen Erscheinungsformen des
Gottlichen als Abstufungen einer Skala erfasst, die mit dem
hierarchischen Aufbau der Wirklichkeit korrespondiert. Das
héchste Prinzip der Wirklichkeit ist die Ordnung, die in
der Idee des Guten ihre absolute Verkorperung besitzt. Diese
Idee ist im hochsten Grade gottlich und daher im hochsten
Sinne Gott. Dieselbe Gottlichkeit offenbart sich im System
der Ideen, und zwar in dem Grade, in dem dieses die Merk-
male der absoluten Ordnung aufzeigt. Wenn unser Blick
sich auf das System der Ideen beschrinkt, so kann dieses als
«das Gottliche» (Phd. 8oab, Rep. 611¢) oder sogar als «das
Allergottlichste» (Polit. 269d) bezeichnet werden, ohne dass
dadurch die hohere Gottlichkeit des Guten in Zweifel ge-
zogen wird. Ebenso kann eine bestimmte Ausprigung dieser
Ideenwelt schlechthin « Gott» genannt werden. Wir haben
geschen, wie Platon das ideelle Muster der sichtbaren Welt
«den intelligiblen Gott» nennt. Er wusste nattirlich, dass der
hochste intelligible Gott die Idee des Guten war. Die Gott-
lichkeit dieses obersten Prinzips scheint aber durch in jeder
Ordnung, die der hochsten Ordnung untergeordnet ist, und
solange man eine solche sekundire Ordnung als den Grund
der Dinge betrachtet, ist sic Gott.

Dasselbe gilt von den einzelnen Ideen. Sie sind die Ord-
nungsexponenten des Ideensystems und insofern offenbart
sich die gottliche Ordnung des Guten nicht nur im Zusam-
menhang der Ideen, sondern auch in ihren besonderen Eigen-

16%



246 W. J. VERDENIUS

schaften. Die Ideen sind ewig, unverinderlich, rein, einfach
und sich selbst genug. Diese Merkmale bilden sozusagen
den distributiven Aspekt der Ordnung. Aus diesem Grunde
konnen die einzelnen Ideen als eine Transposition der Idee
des Guten auf das Niveau der Vielheit betrachtet werden.
Kraft dieser Beziehung zum absolut Guten sind sie gottlich.

Es fragt sich nun, ob die Ideen auch « Gotter » genannt wer-
den. Im Timaios (37¢) heisst die sichtbare Welt «ein entstan-
denes Bild der ewigen Gotter». Cornford (Cosmology, 99
ff.) hat diese ewigen Gotter als die Himmelskorper gedeutet
und viele sind ihm in dieser Meinung gefolgt. Allerdings
nennt Platon die Gestirne sowohl « Gotter» als « gottliche
und ewige Wesen» (Tim. 4o0b), aber diese sind in dem hier
beschriebenen Stadium der Weltbildung noch nicht da und
ihre zukiinftige Entstchung ist auch nicht angedeutet wor-
den. Schwerer wiegt noch der Einwand, dass Cornford
gendtigt ist, dem Worte &yodpa die Bedeutung «Heilig-
tum» zuzuschreiben, die sich nicht belegen lisst. Endlich
zeigt der Aufbau des Satzes, dass diec «ewigen Gotter»
irgendwic mit dem ewigen Muster der Welt zusammen-
hangen missen: als der Demiurg «das entstandene Bild der
ewigen Gotter» sah, freute er sich und «fasste den Ent-
schluss, es dem Urbild noch dhnlicher zu machen ». Es ist kaum
zu verkennen, dass mit diesen «ewigen Gottern» die Ideen
gemeint sind, die das ewige Muster der Welt konstituieren.
Da aber in diesem Dialog vorher von einer Mehrheit von
Ideen noch nicht die Rede war, bleibt der Ausdruck auf-
tillig. Warum hat Platon sich iiber diesen wichtigen Punkt
nicht deutlicher ausgesprochen :

Bevor wir diese Frage zu beantworten versuchen, miissen
wir die weiteren Erscheinungsformen des Gottlichen noch
ctwas niher betrachten. Auf Grund des Vorhergehenden
konnen wir erwarten, dass fiir Platon jedes Ding gdttlich
und somit Gott ist, je nachdem die Ordnung des absolut
Guten in ihm sichtbar wird. Man kann das Pantheismus



PLATONS GOTTESBEGRIFF 247

nennen, wobei man aber bedenken muss, dass Gott und
Welt nicht einfach zusammenfallen. Das Gottliche ist nicht
tiberall in der Welt in gleichem Masse anwesend, sondern
die wechselnde Intensitit seiner Géttlichkeit hingt davon
ab, wie weit die verschiedenen Schichten der Wirklichkeit
vom hochsten Prinzip entfernt sind.

Die Schwierigkeit der Interpretation liegt nun aber in der
Tatsache, dass Platon es unterlisst, den Grad der Gottlichkeit
von Fall zu Fall genau zu bestimmen. Er spricht einfach
von «Gott» und iiberlisst es dem Leser, den jeweiligen
Gottlichkeitswert aus dem Kontext abzuleiten. Er folgt dabei
seiner Gewohnbheit, seine Ausdrucksweise der speziellen Si-
tuation eines Dialogs anzupassen, auf die Gefahr hin, dass
scine Worte zu absolut genommen werden. Wir haben
geschen, wie im Timaios die Ideen als «die ewigen Gotter»
bezeichnet werden. In einem anderen Zusammenhang kon-
nen aber ebensowohl die Gestirne oder die olympischen
Gotter als «die Gotter» angedeutet werden. Eine nihere
Bestimmung der Gottlichkeit dieser Gotter hielt Platon fiir
tiberfliissig, weil sie unter dem beschrinkten Gesichtspunkt
einer speziellen Gesprichssituation tatsichlich als die Gotter
gelten konnten. Dabei sctzte er voraus, dass der Leser sich
dieser Beschrinktheit des Gesichtspunkts und somit auch der
relativen Bedeutung der gebrauchten Ausdriicke bewusst ist.

Eine solche relative Bedeutung kommt auch dem Demi-
urg zu. Er heisst « Gott», aber das gilt nur, wenn wir uns
auf den beschrinkten Standpunkt der Weltbildung stellen.
Solange die Bildung der Welt beschrieben wird, ist er in
der Tat Gott schlechthin. Sobald wir aber die Kosmologie
im Rahmen der Metaphysik betrachten, verblasst der gott-
liche Kiinstler zu einem bestimmten Aspekt der absoluten
Ordnung. In diesem Zusammenhang lohnt es sich, einige
Eigenschaften des Demiurgs etwas niher zu untersuchen.
Er ist an zwel Dinge gebunden, an sein Muster und an sein
Material, die ihm beide in ihrer unverinderlichen Wesens-



248 W. J. VERDENIUS

art gegeben sind. Seine Aufgabe ist es, das Muster so gut
wie moglich im Material zu verwirklichen. Er will zwar,
dass dic Welt so gut wie moglich wird, aber dieser Wille
ist nicht mehr als ein Wunsch (29¢ 2Bour#94). Der gott-
liche Wille kann sich nicht unbedingt durchsetzen, sondern
er findet seine Grenze an der beschrinkten Empfinglichkeit
des Materials. Die Welt kommt zustande durch die relative
Nachgiebigkeit des Materials gegen die Uberredung der
gottlichen Vernunft (48a, s6¢). Der Demiurg ist also nicht
so sehr ein Schopfer als vielmehr ein Ordner (30a, vgl.
Gorg. so3e-4a, Polit. 269d, 273bd). Das universale Ord-
nungsprinzip ist aber die Idee des Guten. Unter diesem
universalen Gesichtspunkt betrachtet, erscheint der Demiurg
als ein spezieller Aspekt, nimlich als der kosmogonische
- Aspekt des hochsten Gottes.

Es gibt aber zwei Merkmale des Demiurgs, die sich dieser
Deutung zu widersetzen scheinen, nimlich seine Fiirsorge
(30c, vgl. 44c) und seine Glite (29a, 29¢). Man hat diese
Eigenschaften oft im christlichen Sinne aufgefasst und daraus
auf dic absolute Stellung dieses Gottes geschlossen. Aber
diese Fiirsorge und diese Giite haben einen durchaus techni-
schen Charakter. Die Fiirsorge des Demiurgs ist die Fihigkeit
des Kiinstlers, das Ganze seines zukiinftigen Werkstiickes zu
tiberblicken und den Einzelteilen ihren richtigen Platz zu
geben. Seine Giite hat mit der Barmherzigkeit und Liebe
des biblischen Gottes nichts zu tun. Der gottliche Kiinstler
tut seine Arbeit mit ganzem Herzen und er will ein moglichst
gutes Produkt abliefern (29¢). Seine Giite besteht in seiner
technischen Meisterschaft und in dem unbeschrinkten Eifer,
womit er sich seiner Arbeit hingibt. Aber diese Liebe gilt
secinem Werkstiick ausschliesslich als einem Beweis seiner
cigenen Meisterschaft. Die Sorgfalt, die er auf die Bildung
der Welt verwendet, geht nicht hervor aus einem urspriing-
lichen Bekiimmertsein um die Welt als solche, sondern
umgekehrt ist sein Bekiimmertsein um die Welt eine Folge



PLATONS GOTTESBEGRIFEF 249

seiner fachminnischen Begabung und Begeisterung. Es ist
z. B. sehr bezeichnend, dass die Menschen geschaften werden,
damit das Ganze nicht unvollstindig sei (41bc). Daher ist die
Giite des Demiurgs nicht die Ursache der Existenz der Welt,
sondern ihrer guten Qualitit. Dabei liegt der Gedanke eines
gottlichen Dienstes ganz fern, denn das Wesen des Demiurgs
erschopft sich in seinem Fachmannsein. Auch in Platons
mythischer Darstellung bleibt er im Grunde eine Abstrak-
tion. Zwar ist er ein gottlicher Kiinstler, aber sein Kiinstler-
tum wird nicht getragen durch eine Personlichkeit. Er wird
sogar zweimal (76b, gob) als « das Gottliche» angedeutet.

Dieses Fehlen der Personlichkeit erklirt sich aus dem
abgeleiteten Charakter seiner Titigkeit. Er ist nicht der
souverdne Herr der Welt, sondern nur ein untergeordneter
Aspekt eines hoheren Prinzips. Es ist seine Aufgabe, die
Ordnung der Ideenwelt auf die sichtbare Welt zu iiber-
tragen. Die Ideen selbst konnen diese Aufgabe nicht tiber-
nehmen; sie bleiben grundsitzlich in ihrer eigenen Sphire,
denn sie sind sich selbst genug; sie sind Prinzipien und keine
wirkende Ursachen. Andrerseits verbietet es der mannigfal-
tige und doch so zweckmiissige Charakter der sichtbaren Welt
diese als eine bloss mechanische Abspiegelung der Ideenwelt
aufzufassen. Die Ordnung des Mannigfaltigen ist eine Auf-
gabe, die nur von einem Wesen erfiillt werden kann, das
sich zwischen den beiden Welten befindet.

Aber wer erteilt dem Demiurg seine Aufgabe: Der hochste
Gott: Oder handelt er aus eigener Initiative: Keines von
beiden ist der Fall. Platon sagt, der Demiurg sei so vollig
frei von Neid, dass er alles moglichst gut machen wolle
(29¢-30a). In dieser natiirlichen Arbeitsfreudigkeit liegt seine
Initiative: er kann nicht anders als bilden und schaffen.
Aber zugleich ist diese Schaffenslust so tiberwiltigend, dass
sie einen fast maniakalischen Eindruck macht. Insofern muss
man sic wieder unnatiirlich nennen. Die Erklirung dieses
paradoxen Charakters ist in dem Fehlen der Personlichkeit



250 W. J. VERDENIUS

zu suchen. Der Demiurg ist keine selbstindige Person, son-
dern der produktive Aspekt der kosmischen Harmonie. Als
solche ist er eine niedere Erscheinungsform des hochsten
Gottes: die absolute Ordnung der Idee des Guten offenbart
sich auf der Stufe der Weltbildung als unbeschrinkte Ord-
nungslust.

Diese Stufe der Weltbildung ist aber von der Stufe der
Ideen grundsitzlich verschieden. Daher ist es auch verfehlt,
die Titigkeit des Demiurgs als eine Emanation der Idee des
Guten aufzufassen. Der gottliche Kiinstler hat immer auf
sein Muster zu blicken; dieses Hinblicken ist der Bewels,
dass zwischen thm und dem hochsten Gott eine Kluft besteht.
Dieser hochste Gott erniedrigt sich nicht, wie der christliche
Gott, sondern er lisst sich nur anschauen. In dieser Anschau-
ung widerspiegelt er sich je nach der Stufe der Wirklichkeit,
auf dem sie stattfindet. In diesem Sinne ist der Demiurg die
kosmogonische Widerspiegelung der Idee des Guten.

Der unpersonliche Charakter des Demiurgs tritt auch in
seinem Verhiltnis zur Seele hervor. Dass er ein verniinftiges
Wesen ist, lasst sich kaum bezweifeln. Nun sagt Platon aber
einerseits (7Tim. 30b u. 8.), dass Vernunft nur in einer Seele
bestehen kann, und andrerseits ( Tim. 34bc), dass der Demiurg
die Seele schafft. Daraus folgt, dass seine Verniinftigkeit von
anderer Art ist als die innerweltliche Verniinftigkeit. Sie
ist eben eine unpersonliche Verntinftigkeit, wie der ganze
Demiurg ein Mittelding ist zwischen abstrakter Ordnung
und personlichem Schaffen.

Man hat dagegen eingewendet, dass nach Platons Gesetzen
die gottliche Vernunft die Welt beherrsche und dass diese
Vernunft an eine Seele gebunden sei, die «die Ursache von
allem» heisst (875cd), die «alles im Himmel und auf Erden
leitet» (896d~7b) und die «das Urspriinglichste und Gottlich-
ste ist von allem, dessen Bewegung unter Beitritt der gestal-
tenden Kraft (d. h. der Vernunft) das ewig fliessende Sein
hervorbrachte» (966¢). Es ist verlockend, diese verniinftige



PLATONS GOTTESBEGRIFF 251

Scele, die alles schafft und leitet, als den eigentlichen plato-
nischen Gott zu betrachten. Aber dann verliert die Schaffung
der Seele durch den Demiurg ihren Sinn. Andrerseits soll
man auch nicht vergessen, dass die Secle, die in den Gesetzen
auftritt, nicht das hochste Prinzip der platonischen Theologie
sein kann. Zwar heisst sie «das Urspriinglichste», aber das
bedeutet nur, dass sic urspriinglicher ist als das Korperliche
(802ac, vg. Tim. 34d). Sie wird ausdriicklich als etwas Ent-
standenes bezeichnet (892c, vgl. 892a, 896a, 967d), und das
kann kaum etwas anderes bedeuten als dass sie von dem
Demiurg geschaffen worden ist.

Trotzdem wird diese Seele in den Gesetzen als die hochste
Gottheit vorgestellt. Das liegt aber an dem beschrinkten
Gesichtspunkt dieses Werks, das die Welt gleichsam von
innen heraus betrachtet. Der Gesichtspunkt des Timaios ist
umfassender, aber doch auch beschrinkt und einseitig, inso-
fern hier die Ordnung der Welt von auswirts vor sich geht.
Der Demiurg ist derjenige, «der das Ganze zusammenge-
fiigt hat» (20d), der Gott der Gesetze ist derjenige, «der fiir
das Ganze Sorge trigt» (903b, 9o4a). Die Ordnung der Welt
wird jetzt weniger unter dem Gesichtspunkt der Einrich-
tung als der Erhaltung betrachtet. Es ist aber im Grunde die-
selbe Ordnung, und so kommt es, dass die Titigkeit der
verniinftigen Weltseele in mancher Hinsicht an den Demiurg
erinnert. Doch wiirde es verfehlt sein, beide als identisch zu
betrachten. Die verniinftige Weltseele, die fiir das Ganze
Sorge trigt, reprisentiert die Weltordnung unter dem
Aspekt der inneren Organisation. Man kénnte diesen Aspekt
den «kosmonomischen» nennen, im Unterschied zu dem
kosmogonischen Aspekt, den der Demiurg vertritt.

Die gdottliche Fiirsorge, die in den Gesetzen eine so wichtige
Rolle spielt, kann noch leichter im christlichen Sinne missver-
standen werden als die Fiirsorge des Demiurgs. Gott kiim-
mert sich um die kleinsten Bestandteile der Welt. Aber das
Entscheidende ist, dass er dabei kein Interesse fiir das Ein-



252 W. J. VERDENIUS

zelne als solches hat, sondern dieses nur als notwendiges
Element des Ganzen betrachtet. Er hat nur das Wohl des
Ganzen im Auge und bestimmt im Hinblick darauf den
Platz des Einzelnen (903bd). Die Weite seiner Fiirsorge ist
kein Ausdruck liebender Besorgnis, sondern logische Folge
seiner Vollkommenheit. Ein allwissendes und allmichtiges
Wesen kann nicht anders als eine vollendete Organisation
ausbilden (9ooc fI.). So trigt diese organisierende Fiirsorge
cinen nicht weniger technischen Charakter als die schaffende
Fiirsorge des Demiurgs.

In dem Abschnitt der Gesetze tiber die gottliche Fiirsorge
wird abwechselnd von «Gott» und von «den Gottern» ge-
sprochen, ohne dass man fiir diesen Wechsel einen Grund
angeben kann. Etwas Ahnliches findet sich im Timaios. Die
Bildung der lebenden Wesen wird vom Demiurg den Ge-
stirngottern und den olympischen Gottern aufgetragen (41c
ff.). Spiter wird aber auch « Gott» als Bildner der Menschen
genannt (47b, 71a, 78b, 9ob). Aus dieser Ubereinstimmung
konnen wir zwei Schliisse zichen. So wie die Gestirngotter
und die olympischen Gotter subalterne Bildner sind, so sind
mit den « Gottern» in den Gesetzen wahrscheinlich dieselben
Gotter gemeint, aber nun in ihrer Funktion als subalterne
Organisatoren. Andrerseits soll die Unterscheidung zwischen
«Gott» und «den Gottern» nicht zu streng genommen wer-
den. Platon bildet sogar einen Satz wie: «Da die Gotter
wussten . . . , so hat Gott . . .» (Tim. 71a). Die niederen G6t-
ter unterscheiden sich also nicht prinzipiell, sondern nur
graduell von der hoheren Gottheit.

Dieser Gesichtspunkt einer relativen Unterscheidung be-
stimmt auch Platons Stellung zur traditionellen Religion.
Wilamowitz hat dariiber Folgendes gesagt (Glaube d. H. 1I,
250, vg. I, 17): «In den Gesetzen . .. wird auf den Kultus
der hellenischen Gotter der hdchste Wert gelegt, Apollons
Weisungen werden eingeholt, fremde Gotter diirfen nicht
eingefithrt werden, Atheismus wird mit Zuchthaus und mit



PLATONS GOTTESBEGRIFF 253

dem Tode bestraft ... Platon hat...der 9ecof immer mit
eliubiger Ehrfurcht gedacht; die Erinnerungen einer from-
men Kindheit sind ithm immer lebendig und fiir seine Hal-
tung bestimmend geblieben. So zwang ihn das Herz, den
Bedenken und Zweifeln des Verstandes Schweigen zu ge-
bieten. Das hat sich im Alter nur gesteigert, und so hat er
im Timaios 40d die homerisch-hesiodischen Gétter und sogar
ihre Genealogien anerkannt, so schwer ihm auch dies Zu-
gestindnis an die Uberlieferung, also an die Dichter fillt».
Andere haben darauf erwidert, dass Platon doch mit unver-
kennbarer Ironie tiber diese Gotter spricht (Crat. 400d, Phdr.
246¢, Tim. 4ode, Ges. 886¢cd), so dass er wahrscheinlich nicht
an sie geglaubt hat. Beide Interpretationen enthalten ein
Stiick Wahrheit. Platon glaubte an die traditionellen Gotter;
sonst hitte er thnen nicht einen so wichtigen Platz in seinem
Erzichungssystem gegeben. Dieser Glaube ist vermischt mit
ciner gewissen Ironie, aber trotzdem gab es keinen Konflikt
zwischen seinem Herz und seinem Verstand, keine innere
Zerrissenheit. Die Gotter waren fiir ithn niedere Erschei-
nungsformen des Gottlichen; es galt nur, ihre relative Gott-
lichkeit zu erkennen und auf den richtigen Platz zu stellen.
Diese Ortsbestimmung ist die Funktion der Ironie. Diese
Ironie wirkt sich in vielen Formen aus, z. B. in einer gewissen
Nachlissigkeit der Genealogie. Die Gétter sind aus Ge und
Ouranos entstanden; etwas spiter heissen sie aber plotzlich
«Kinder» des Demiurgs (Tim. 40e, 42¢). Offenbar kam das
Personliche im Verhiltnis der gottlichen Michte Platon nicht
so wichtig vor. Wichtig war ihm nur, dass die Gestirne und
die olympischen Gotter entstandene Gotter waren und somit
cine Verkorperung des Gottlichen darstellten, die zum kosmo-
gonischen Prinzip in einem untergeordneten Verhiltnis zu
stehen hatte. So heisst es von Zeus, dass er seine « konigliche
Vernunft» jener universellen Vernunft zu verdanken hat,
die alle Grenzbestimmung und Ordnung in der Welt zu-
stande bringt, und dass die verschiedenen guten Eigenschaften



254 W. J. VERDENIUS

der anderen Gotter auf dieselbe Ursache zuriickzufiihren
sind (Phil. 30cd. vgl. Phdr. 246¢).

Durch ihre Abhingigkeit vom Demiurg kommen die
Gotter zugleich in cine gewisse Bezichung zur Ideenwelt
zu stehen, insofern auch sie dem ewigen Muster nachgebildet
sind. In den Eigenschaften der Gotter miissen die Merkmale
der Ideen sich auf eine bestimmte Weise widerspiegeln. Von
diesem Gesichtspunkt aus ist Platons Zensur der traditio-
nellen Mythologie zu verstchen. Die Gotter sollen zuver-
lissig und wahrheitsliebend sein (Rep. 382ae, Crat. 408c),
wie die Ideen «das Wahre» sind; sie sollen allwissend sein
(Symp. 203e, Phdr. 246e, 278d, Crat. 391d, 438c), wic die
Ideen «das vollkommen Erkennbare» sind; sie diirfen sich
nicht verwandeln (Rep. 380d-1¢), wie die Ideen «das Un-
verinderliche » sind; sie diirfen sich nicht durch ihre Gefiihle
beherrschen lassen (Rep. 388c-0a, Phil. 33b), wie die Ideen
«das absolut Selbstindige» sind. Damit diese Eigenschaften
in ihnen lebendig bleiben, haben die Gotter bestindig auf die
Ideen zu schauen (Phdr. 246¢ ff.), ja diese Schau ist es, die
den Gottern ihre Gottlichkeit gewihrt: die Ideen sind das-
jenige, «bei dem ein Gott verweilen muss um géttlich zu
scin» (Phdr. 249c), und das Gottliche an den Gottern ist
das Schone, Weise und Gute (Phdr. 246de). Hier schen wir
nochmals, dass das Wort «gottlich» mehr besagt als das
Wort « Gott». Die olympischen Gotter bleiben Gotter, aber
sic bekommen eine neue Gottlichkeit, und diese Gottlichkeit
wird bestimmt durch ihr Verhiltnis zu den Ideen. Platon
bildet die traditionellen Gotter um wie ein Demiurg: er
gibt thnen Mass und Ordnung und einen richtigen Platz,
alles im Hinblick auf das ideclle Muster. Seine Theologie ist
eine Reorganisation der Géttlichkeit.

Wenn wir jetzt noch einen Augenblick zuriickblicken,
dann sehen wir eine Skala der Gottlichkeit, die von der
Idee des Guten zur individuellen Seele absteigt. Mit dieser
Abnahme der Géttlichkeit korrespondiert eine Zunahme



PLATONS GOTTESBEGRIFF 255

der Personlichkeit. Fiir Platon gilt: je gottlicher, um so
unpersonlicher. Dies ist vielleicht, was ihn am tiefsten vom
Christentum scheidet. Unter der ganz abstrakten Ordnung
der Idee des Guten steht das schon etwas konkretere System
der Ideen. Das ewige Muster der Welt ist eine etwas mehr
individuelle Ausprigung dieses Systems, bleibt aber im Prin-
zip auch etwas Abstraktes. Die Personlichkeit des Demiurgs
sowie die des Weltorganisators 16st sich auf in ihr Fach-
mannsein. Es folgen die Gestirne, dic auf dem Gebiet des
Konkreten die genaueste Nachbildung des ewigen Musters
sind, insofern sie « gleichmissig in dem Selbigen sich um-
drehend immerdar verharren» (Tim. 4oc). Die Planeten, die
auch an der Bewegung des « Anderen » teilhaben (Tim. 30a),
besitzen schon eine schwache Personlichkeit. Sie stehen denn
auch den olympischen Géttern schon ziemlich nahe. Die
letzteren unterscheiden sich aber durch ihre grossere Freiheit
und Individualitit. Die Bewegungen der Planeten sind an
feste Regeln gebunden (T'im. 39a, Ges. 821b-2¢); die olym-
pischen Gotter dagegen «lassen sich sehen, wenn es ihnen
beliebt» (Tim. 41a). Noch personlicher sind die Saipove,
die Vermittler zwischen Gottern und Menschen, besonders
wenn sie als Schutzgeister des individuellen Menschen auf-
treten.

Schliesslich kommt die individuelle Seele, das Gottliche
im Menschen. Wie die abstrakten Ideen sich in den olym-
pischen Gottern als personliche Eigenschaften widerspiegeln,
so dienen diese gottlichen Charaktere wieder als Muster
fiir die menschlichen (Phdr. 252¢-3¢). Diese Personalisierung
differenziert sich noch weiter durch die Verbindung der
Seele mit dem Korper (Ges. 677a-8a). Das bedeutet aber
zugleich eine Abnahme ihrer Gottlichkeit: wir tragen un-
sere Vernunft wie einen Satpuwv in uns (7Tim. goac), aber
der Eintritt der Seele in den Korper hat eine Schwichung
ithrer urspriinglichen Verniinftigkeit herbeigefithrt (Tim.
44ab). Diese Verniinftigkeit verdankt sie ihrer Herkunft von



256 W. J. VERDENIUS

den Sternen (Phdr. 247a, Tim. 41d). Da es ihre Bestimmung
ist, wieder zu diesem Ursprung zuriickzukehren (Phdr.
248¢-9a, Tim. 42d), muss sic schon im Leben versuchen,
ihre Personlichkeit so viel wie moglich abzustreifen. Dazu
dienen die Kontemplation der Gestirnbahnen (Tim. 47c,
9oc, Ges. 967¢) und die Ubungen der Dialektik. Die gedank-
liche Nachahmung der ewigen Ideen und der himmlischen
Bewegungen ist ein Vernunftkult (Tim. goc, Ges. 722e-7¢),
der den inneren Saipwv wieder vom Individuellen befreit
und auf seine endgiiltige Vergéttlichung nach dem Tode
vorbereitet (Crat. 398b, Rep. 468e-9b, s40bc).

Das Vorhergehende hat uns gezeigt, wie Gottlichkeit und
Personlichkeit sich bei Platon zwar nicht ausschliessen, aber
nach entgegengesetzten Skalen geordnet sind: je gottlicher,
umso unpersonlicher. Wir haben auch gesehen, wie der
unpersonliche Charakter des hochsten Gottes sich weiter
auswirkt in seinen niederen Erscheinungsformen: die Giite
des Demiurgs und die Fiirsorge des organisierenden Gottes
sind nicht auf Barmherzigkeit und Mitgefiihl, sondern auf
fachminnischer Arbeitslust gegriindet.

Dieses Fehlen gottlicher Liebe gibt natiirlich auch dem
Verhalten Gottes dem Einzelmenschen gegentiber ein eigen-
timliches Geprige. Die Ideen sind sich selbst genug, sie
gchen nicht in irgend etwas anderes ein, sie sind das ewige
Muster der Welt, aber sie existieren nicht um als Muster
zu dienen. Das bedeutet, dass von dem hochsten Gott keine
Offenbarung ausgeht. Natiirlich lassen die Ideen sich an-
schauen, und insofern kann man sagen, dass sie sich dem
Menschen offenbaren. Aber eine religicse Offenbarung fin-
det erst statt, wenn sie getragen wird durch eine personliche
Anteilnahme Gottes, der sich in der Offenbarung hingibt.
Die Ideen geben sich nicht hin, sondern sie konzentrieren
sich in ihre cigene Superioritit.

Der Mensch hat die Aufgabe, sich Gott anzunihern und



PLATONS GOTTESBEGRIEF 2577

anzugleichen. Dabei ist er ausschliesslich angewiesen auf seine
cigene Vernunft (The. 176b). Er fihlt sich zu Gott hinge-
zogen, aber er wird nicht von Gott herangezogen. Gott lisst
sich anschauen und bewundern, aber es ist ihm ganz gleich-
oiiltig, ob der Mensch sein Ziel erreicht oder nicht. Diese
Gleichgiiltigkeit auf Seiten Gottes macht es aus, dass der
Begrift der Siinde in Platons Philosophie fehlt. Siinde ist
diec Emporung des menschlichen Willens gegen den gott-
lichen Willen. Die unpersonlichen Ideen haben aber keinen
Waillen, ithre Autoritit kann also auch nicht verletzt werden.
Nattirlich gehen wohl von den Ideen Anforderungen aus,
denn sie sind die hochsten Normen. Wenn der Mensch
diesen Anforderungen nicht geniigt, so verfehlt er sich gegen
das Gottliche (Phdr. 242¢, Ges. 908b). Aber dieses Verfehlen
beruht nicht auf Ungehorsam einem gottlichen Gebot ge-
geniiber, sondern ist ein sachliches Verfehlen. Zwar sagt
Sokrates, dass er Gott mehr gehorchen werde als den Men-
schen (Apol. 20d, 37¢), aber das hat mit personlichem Gehor-
sam nichts zu tun. Sokrates sagt metoopar, d. h. «ich werde
mich tiberzeugen lassen». Man erinnere sich, wie im Timaios
das Material der Welt sich durch die géttliche Vernunft
tiberzeugen lisst (48a). So steht es auch beim Menschen:
von den Ideen geht eine Uberzeugungskraft aus, aber ob der
Mensch sich dadurch wird leiten lassen, ist diesen Prinzipien
eleichgiiltig.

Wie das Christentum keinen Weg kennt, der vom Men-
schen her zu Gott fiihrt, so kennt Platon keinen Weg von
Gott zum Menschen, sondern nur vom Menschen.zu Gott.
Das christliche Leben ist ein Wandeln mit Gott (Micha
6,8, Ps. 75,23), das platonische Leben ist ein Wandeln zu
Gott, oder besser: ein Kriechen zu Gott, denn Platon ver-
gleicht das Philosophieren mit einem Olstrom, der sich
langsam vorwirts schiebt (The. 144b). Dabei braucht der
Philosoph nicht zu hoffen, dass Gott ihm jemals die Hand
reichen werde. «Gott gesellt sich nicht zum Menschen»

17



258 W. J. VERDENIUS

(Symp. 203a). Gott steht niemals am Anfang, sondern immer
am Ende (Rep. s17b, vgl. Ges. 643a). Der christliche Mensch
kann sich Gott anvertrauen, der platonische Mensch kann
sich nur seiner eigenen Vernunft anvertrauen. Er hat sich
von sich aus iiber seine Beschrinktheit hinaus emporzuar-
beiten. «Jeder hat soviel von der Tugend als er sie selbst
pflegt» (Rep. 617¢, vg. Tim. 42c¢d, Ges. 904c¢). « Le dialecti-
cien accéde 2 Dieu en réfutant le monde», hat Schaerer tref-
tend gesagt (Dieu, ['homme et la vie, 199). Gegeniiber der
christlichen Hingabe steht die platonische Selbstpriifung.

Mit dieser Selbstpriifung und diesem Selbstvertrauen der
Vernunft ist wohl das wichtigste, aber noch nicht das letzte
Wort des Platonismus gesagt. Es fragt sich ndmlich, ob der
Mensch imstande ist, sich aus eigener Kraft tiber das bloss
Individuelle und Relative zu erheben. Im Prinzip wird diese
Frage bejahend beantwortet. Die Vernunft bringt uns weiter
als wir anfangs fiir moglich hielten. Der Mensch besitzt das
Vermdgen, mancherlei schlummernde Krifte in sich zu er-
wecken. Aber diese geistige Entfaltung kann nicht bloss von
unten her genihrt werden, sic bedarf auch eines Richt-
punktes, um sich zu orientieren, einer Norm, um ihre Fort-
schritte zu priifen. Diese Norm ist die Idee des Guten.
Das absolut Gute gibt die Richtung an fiir jedes wahrhafte
Streben. Aber wie weiss ich, dass mein Streben keine Tiu-
schung istz Wenn ich weiss, dass es auf das Gute gerichtet
ist. Und wie werde ich des Guten gewahr: Dadurch dass
ich wahrhaft nach ihm strebe. Man bewegt sich hier in
emem Kreis.

Dieses Problem hat nicht nur ethische, sondern auch re-
ligiose Bedeutung. Der Mensch muss darnach streben, gott-
ihnlich zu werden. Er bekommt aber von Gott erst ctwas
zu sechen, wenn er auf dem Wege zu Gott ist. Diesen Weg
kann er nur entdecken, wenn er seinen Endpunkt, d.h.
Gott, kennt. Aber dieser Endpunkt wird erst sichtbar, wenn
man sich in die giinstige Richtung begibt. Dieser Zirkel



PLATONS GOTTESBEGRIFF 259

scheint nur durch géttliche Hilfe durchbrochen werden zu
konnen. Tatsichlich fehlt der Gedanke einer géttlichen Hilfe
bei Platon nicht. Dadurch wird natiirlich dasjenige, was oben
tiber die Selbstisolierung des platonischen Gottes gesagt ist,
cingeschrinkt. Dass es aber nicht aufgehoben wird, werden
wir sehen, wenn wir die Art dieser g6ttlichen Hilfe genauer
betrachten. Platon nimmt hier seine Zuflucht zu einem alt-
griechischen Gedanken, der Zusammenwirkung von Mensch
und Gott. Menschliche Fretheit und gottliche Fiigung,
menschliche Erfindung und géttliche Inspiration, menschliche
Anstrengung und gottliche Hilfe, menschliches Verdienst
und gottliche Gnade gehen ohne Widerspruch zusammen.
Sie werden nicht als Gegensitze empfunden, sondern bilden
die komplementiren Aspekte einer und derselben Sache.
Platon iibernimmt diese Vorstellung, aber entdeckt zugleich
ihre Problematik. Das komplementire Verhiltnis von Mensch
und Gott verschirft sich bei thm zu einer Korrelation, in
der die beiden Komponenten sich deutlicher gegen einander
abheben. Die Frage der Prioritit in der Zusammenwirkung
von Mensch und Gott, die frither kaum beriihrt wurde,
dringt sich jetzt dem Bewusstsein als ein Problem auf.
Dieses Problem konnte und musste entstehen, als das un-
bestimmte religiose Gefiihl sich einerseits mit einer wissen-
schaftlichen Metaphysik und andrerseits mit einer rationel-
len Ethik zu verbinden wversuchte. Denn die Ethik kann
sich an einer menschlichen Freiheit, die zugleich von Gott
her bestimmt wird, nicht beruhigen. Die Ethik denkt nach
dem Schema « Verdienst und Belohnung»; sie kann daher
nicht anders als die menschliche Bemithung um das Gute
als etwas Autonomes und Primires zu fassen, auf das die
gottliche Hilfe als die Belohnung folgt. Gott gibt jedem
Menschen was er verdient (Ges. 903d-sa). Die Metaphysik
bezweifelt aber, dass der Mensch von sich aus im Stande
ist, sich dem Absoluten zuzuwenden. Das Resultat ist eine
cigentiimliche Spannung in der Zusammenwirkung von



260 W. J. VERDENIUS

Mensch und Gott, die sich zu einer Paradoxie steigern kann.
Wir wollen diese Spannung nun etwas mehr im Einzelnen
betrachten.

Im Kampfe gegen das Schlechte, sagt Platon (Ges. 906a),
sind die Gotter unsere Bundesgenossen. Das ist aber nicht
so aufzufassen, dass die Gotter uns vorangehen und wir nur
zu folgen haben. Die géttliche Hilfe tritt erst in Wirkung,
wenn der Mensch selbst sich um das Gute bemiiht (Rep.
613a). Der Zweck der Dialektik ist, « den Gottern Wohlge-
filliges reden zu konnen und zu ihrem Wohlgefallen zu
handeln» (Phdr. 273¢). Wer Gott wohlgefillig werden will,
muss durch Pflege der Tugend versuchen, Gott dhnlich zu
werden, denn Gott liebt nur was ithm selbst dhnlich ist
(Ges. 716¢d, vgl. Symp. 212a). Hier gilt nicht: die Menschen
licben Gott, weil Gott zuerst die Menschen geliebt hat (1
Joh. 4, 19), sondern umgekehrt: Gott liebt die Menschen,
die ihn zuerst geliebt haben. Die Liebe des platonischen
Gottes ist von einer durchaus sachlichen Art: Platon beruft
sich ausdriicklich auf das Prinzip der alten Naturphilosophen
«das Gleiche ist dem Gleichen befreundet» (Ges. 716¢, vgl.
Rep. 613b). Man sicht hier, wie der unpersonliche Charakter
des platonischen Gottes sogar in seinem Verhiltnis zum
Menschen fortwirkt.

Dieser Gott kommt uns nicht entgegen, sondern er wartet
ab, bis wir thn finden. Wir sind dazu imstande, weil die
menschliche Seele eine Verwandtschaft mit dem Gott-
lichen besitzt. Es ist die Verwandtschaft mit den Gottern,
die uns dazu treibt, sie zu verehren und ihre Existenz anzuer-
kennen (Ges. 899d, vgl.. Prot. 322a). Die Bewegungen des
Weltalls sind auch in unsere Vernunft gelegt worden, so
dass diese « uns von der Erde aufwirts richtet zur verwandten
Himmelsregion» (Tim. 44d, 9oa). « Gerechtigkeit und Be-
sonnenheit im Bunde mit verniinftiger Einsicht haben ihre
eigentliche Heimat in den Seelenkriften der Gotter, doch
ein kleines Teilchen davon gewahrt man deutlich auch hie-



PLATONS GOTTESBEGRIFF 201

nieden als uns innewohnend» (Ges. 9o6b). Wenn die Seele
sich auf sich selbst konzentriert, « dann wendet sie sich nach
jener Seite hin, nach dem Reinen und Ewigen und Un-
sterblichen und immer sich Gleichen, und als verwandt da-
mit, weilt sie, sobald sie fiir sich allein ist und die Umstinde
es ihr gestatten, immer bei ihnen» (Phd. 79d, vgl. Rep.
490b).

In diesen scheinbar unschuldigen Worten «sobald die Um-
stinde es ihr gestatten» liegt nun aber das ganze Problem.
Die blosse Verwandtschaft mit dem Gottlichen geniigt niche,
um die Hinwendung der Seele zu Gott zu erkliren. Der
Ausgangspunkt in der gottlichen Secle des Menschen ist
etwas Relatives, das gottliche Ziel in der Ideenwelt ist etwas
Absolutes. Die letzte Wahrheit liegt im Bereich Gottes und
entzicht sich dem menschlichen Verstindnis (Rep. s17b,
Tim. s3de, 72d). Zwischen der sichtbaren Welt und der
Ideenwelt besteht eine Kluft. Man redet oft von einer Kluft
zwischen der hochsten Stufe des dialektischen Aufstiegs und
der unmittelbaren Schau der Ideen. Aber es gibt cine nicht
weniger tiefe Kluft am Anfang des Weges. Schon die erste
Hinwendung zum Absoluten ist eine tibermenschliche Auf-
gabe. «Durch den philosophischen Antriecb wird die Secle
herausgehoben aus dem Meeresdunkel, in dem sie sich jetzt
befindet» (Rep. 611¢). Die Seele muss aus dem Alltagstrott
«herausgehoben» werden; es besteht also keine Kontinui-
tit zwischen dem nicht-philosophischen und dem philoso-
phischen Leben.

So scheint es, dass der Mensch schon am Anfang seiner
Anniherung an Gott auf gottliche Hilfe angewiesen ist.
Dieses Motiv einer gottlichen Aufweckung und Erleuch-
tung tritt in verschiedenen Formen auf. Eine philosophische
Anlage kommt nach Platon in einer ungiinstigen Umge-
bung nicht zur Entwicklung, «es miisste denn ein Gott ihr
zu Hilfe kommen» (Rep. 492a, vgl. 368a, 492e, 499bc,
Ges. 87sbc). Unter diesem Gesichtspunkt erklirt sich auch

17%



262 W. J. VERDENIUS

die Uberzeugung des Sokrates, dass er von Gott gesandt
worden sei (Apol. 30e-31b, 33¢). Dieses Bewusstsein gott-
licher Mission ist keine Fiktion, sondern durchaus ernst ge-
meint: die unphilosophischen Athener zur Philosophie auf-
zuwecken, tibersteigt die Krifte eines Menschen. Aber auch
unter den besten Umstinden kann der Philosoph der gott-
lichen Hilfe nicht entbehren. Als Protarchos annimmit,
Sokrates werde die ihm vorgelegte Frage beantworten, sagt.
thm dieser: « Nein, ein Gott wird es tun, wenn wenigstens
ciner der Gotter meinen Gebeten Gehor schenken wird »
(Phil. 25b). Solche Gebete mitten in philosophischem Ge-
sprach findet man ofters. Im Phaidros wird die Philosophie
als die hochste Form religiGser Begeisterung dargestellt: der
Philosoph 1st ein Gotteserfullter (249d, 253a). Diese Formu-
lierung ist nur zum Teil aus der ekstatischen Stimmung dieses
Dialogs zu erkliren. Dass sic cinen ernsthaften Kern enthilt,
wird bestitigt durch eine Stelle in den Gesetzen (811¢), wo
der Athener nach einer langen philosophischen Erérterung
bemerkt, dass man sich, wie ithm scheint, «nicht ohne einen
Anhauch gottlicher Begeisterung unterhalten hat». Es ist
auch kein Zufall, dass Platon seine Akademie unter den
Schutz der Musen, der Gottinnen der Inspiration, gestellt hat.

Es wire aber verfehlt, aus diesen Tatsachen zu schliessen,
Platon hitte alles Gute einfach als gottliche Gabe und Gnade
hingenommen. Dazu stand er der inspirierten Erkenntnis
zu argwohnisch gegentiber. Jede Inspiration ist eine Form
von Besessenheit. Der Besessene steht in unmittelbarem
Kontakt mit dem Absoluten, aber seine Kenntnis des Abso-
luten ist nichts weniger als absolut. Die Gottheit spricht
direkt nur zum Gefiihl und die Gefiihlserkenntnis bleibt
immer unsicher, wie schr man sie auch in rationelle Formen
zu kleiden versucht. Denn der Grund dieser Erkenntnis
liegt bei der Gottheit (Ion $36a), so dass der Mensch sie nie
zu seinem wirklichen Besitz machen kann. Der Inspirierte
weiss nicht, was er sagt (Ion s33e-4d, Apol. 22c, Menon



PLATONS GOTTESBEGRIFF 2063

99bd, Ges. 719¢), er ist seiner Sache niec ganz sicher. Das
hat bedenkliche Folgen, besonders auf sittlichem Gebiet.
Wenn unsere Erkenntnis von Gut und Bése auf gottlicher
Inspiration beruht, so wird diese Erkenntnis nie zu einem
Wissen, wofiir wir selbst einstechen konnen. Dann kommen
wir nicht weiter als zu einem unbestimmten Gefiihl, wovon
wir uns nicht vollig Rechenschaft geben konnen. Dann
kénnen wir aber auch keine Verantwortung fiir unsere
Handlungen mehr tragen.

Diese cigene Verantwortung des Menschen ist ein Prinzip,
das Platon auf keinen Fall preisgeben will. Aber nun entsteht
die Schwierigkeit. Die menschliche Verantwortung bezicht
sich auf das absolut Gute. Das absolut Gute fillt zusammen
mit Gott. Der Mensch ist also verantwortlich vor Gott.
Das Absolute steht aber so weit vom Menschen ab, dass
er scine Verantwortung nur mit Gottes Hilfe tibernchmen
kann. Doch Gott hilft nur, je nachdem der Mensch selbst
sich verantwortlich weiss. Andrerseits kann die gottliche
Hilfe den Menschen nur auf dem Wege der Inspiration
erreichen, und diese Inspiration hebt gerade die Verant-
wortung auf.

Wir beobachten hier die Spannung, die in die Zusammen-
wirkung von Mensch und Gott hineingekommen ist. Platon
hat sich nicht bemiiht, diese Spannung um jeden Preis
aus seiner Theologie zu beseitigen. Zwar findet man in
seinem Werk einige Stellen, wo die Selbstindigkeit des
Menschen verneint und das ganze Gewicht auf Gottes Walten
gelegt zu werden scheint. Aber nichts berechtigt zu der An-
nahme, Platon sei in seinem Alter zur resignierten Anerken-
nung der menschlichen Schwiche und Abhingigkeit gclangt
oder zu der Meinung, es hitten sich in seinem Gelst immer
zwel entgegengesetzte Auﬁﬁssungen iiber den Wert des Men-
schen gestritten. Denn eine genauere Priifung zeigt, dass
diese Ausserungen wenigstens teilweise keine dOO’In’ltlsChC
sondern nur desknptlve Bedeutung haben. So ist es bekannt,



264 W. J. VERDENIUS

dass Platon iiber die Durchschnittsmenschen nicht sehr
giinstig urteilte (Menon 100a, Phd. 81e-2b), aber solche em-
pirische Urteile sind nicht als Behauptungen iiber das Wesen
des Menschen gemeint.

Die anderen Stellen beziehen sich wohl auf den Menschen
schlechthin, aber haben nur eine relative Bedeutung. Platon
vergleicht den Menschen zweimal mit einer Marionette in
Gottes Hand (Ges. 644d-sb, 803a-4b). An der ersten Stelle
wird dieses Bild aber nur gebraucht, um deutlich zu machen,
wie die verschiedenen Seelenkrifte an uns herumziehen.
Weiter geht die Analogie nicht. Die Frage, wer an den
Drihten zicht, wird nicht einmal gestellt. Dass der Mensch
selbst aber dabei die wichtigste Rolle spielt, folgt aus der
wiederholten Mahnung, man solle nur der Zugkraft der
Vernunft folgen und dem Zug der tibrigen Drihte Wider-
stand entgegensetzen. Die zweite Stelle lautet: «Gott ist
es, der aller gliicklichen Bemithung wert ist; der Mensch
dagegen ist, wie frither schon bemerkt, nur ein Spielzeug
in der Hand Gottes, und das eben ist in Wahrheit gerade das
Beste an ihm. Jedermann also, Mann wiec Frau, muss in
Ubereinstimmung mit diesem Prinzip auf Lebenszeit die
moglichst schonsten Spiele treiben». Auch hier finden wir
eine Mahnung: es liegt also an dem Menschen selbst, die
moglichst schonsten Spiele auszudenken und auszufiihren.
Es heisst sogar, dass es der Zweck dieser Spiele ist, die Gotter
sich geneigt zu machen. Diese ganze Bemiihung wire sinnlos,
wenn dic Spiele von den Goéttern bestimmt und geleitet
wiirden. Das Bild des gottlichen Spielzeugs hat also nur die
beschrinkte Bedeutung, dass die menschlichen Feste und
Spiele einen ernsthaften Zweck haben und der Verherr-
lichung der Gotter dienstbar gemacht werden miissen.

Diese Stellen widerlegen also die Auffassung des Verhilt-
nisses zwischen dem platonischen Menschen und seinem
Gott als einer Zusammenwirkung nicht, sondern bestitigen
siec gerade. Die Spannung in diesem Verhiltnis ist fiir Platon



PLATONS GOTTESBEGRIFF 265

immer lebendig geblieben und er wollte sie auch so viel wie
moglich lebendig erhalten. Daraus folgt schon, dass diese
Spannung nicht den Charakter ecines erbitterten Kampfes
haben konnte. Was fiir einen Charakter sie hatte, lisst sich
am besten an einigen Beispiclen zeigen.

Als man im zehnten Buch der Gesetze zur Erorterung der
Existenz der Gotter iibergeht, sagt der Athener: «Nun
wohl denn, wenn wir jemals Ursache hatten, der Gotter
Beistand anzurufen, so ist dies jetzt der Fall. Denn wo es den
Nachweis ihres eigenen Daseins gilt, da miissen sie gewiss
mit allen Kriften angerufen werden. Und so wollen wir
denn, an ithre Hilfe wie an ein festes Tau uns anklammernd,
nunmehr die Untersuchungsfahrt antreten» (893b). Man
wiirde sich griindlich irren, wenn man in diesem Gebet nur
eine geistreiche Spielerei schen wollte. Die Bitte um gott-
liche Hilfe ist durchaus ernsthaft gemeint. Trotzdem ist sie
in einem spielerischen Ton gehalten. Diese spielerische From-
migkeit hat ctwas Paradoxales. In dieser Paradoxic besteht
aber nach Platon das richtige Verhiltnis des Menschen zu
Gott. Der Mensch ist auf Gott angewiesen, aber sobald er
sich Gott hingibt, liuft er Gefahr, die gottliche Hilfe zu
verlieren. Denn Gott hilft nur dem selbstindigen Menschen,
der sich dieser Hilfe durch eigene Leistungen wiirdig macht.
Darum kompensiert der platonische Mensch seine Hingabe
durch eine ironische Zuriickhaltung, in der Absicht, dadurch
seine  wissenschaftliche Selbstindigkeit aufrechtzuerhalten.
Das Resultat ist eine eigentiimlich schwingende Gedanken-
bewegung, wobei Hingabe und Zuriickhaltung, Gottesver-
trauen und wissenschaftliche Skepsis ein Spiel miteinander
treiben und ihre absoluten Anspriiche wechselseitig be-
schrinken.

Dasselbe Spiel lisst sich an einem zweiten Fall beobachten.
Sokrates erzihlt im Phaidon (60d ff.), wie er in seinen Triumen
ofters die Mahnung gehdrt habe, musische Tiatigkeit zu
tiben; wie er immer gemeint habe, dass mit dieser Musen-



266 W. J. VERDENIUS

kunst die Philosophie gemeint sei; wie es ihm jetzt aber
cingefallen sci, dass das Wort vielleicht im gewdhnlichen
Sinne aufzufassen wire, so dass er sich entschlossen habe,
einige Gedichte zu machen, um sich « durch Gehorsam gegen
das Traumgebot aller etwaigen Schuld zu entledigen ». Man
hat den ironischen Ton dieser Erzihlung lingst bemerkt,
aber cine tberzeugende Erklirung der ganzen Geschichte
scheint mir noch nicht gegeben zu sein. Ich mochte die
Stelle so auffassen, dass Sokrates sich hier von seiner gott-
lichen Mission distanziert. So ernsthaft er an diese Mission
geglaubt hat, so unverkennbar ist doch die Ironie, mit der
er sie in seiner Apologie beschreibt. Er hat sogar versucht,
das Orakel des Apollon, der ihn fiir den Weisesten erklirt
hatte, zu widerlegen (Apol. 21¢). Diese Nachpriifung des
Orakels ist kein Eigendiinkel, sondern eine Selbstpriifung,
die notig ist, um sich der gottlichen Hilfe wiirdig zu machen.
Denn Gott hilft nur, wenn der Mensch selbst mithilft.
Tatsichlich nennt Sokrates sich selbst einen « Helfer Gottes»
(Apol. 23ab). Eine dhnliche Zuriickhaltung wie dem Orakel
gegeniiber iibt er jetzt in Bezug auf das Traumgebot. Die
Form der Zuriickhaltung ist jedesmal eine ganz andere:
dort ein iibertriebener Skeptizismus, hier ein iibertricbener
Pietismus. Der Zweck ist aber in beiden Fillen derselbe.
Es ist gefihrlich, einen inspirierten Lebensauftrag auszu-
fiithren, weil man dabei so leicht zum Fanatiker wird. Der
Fanatismus aber ist nicht nur der grosste Feind der Philo-
sophie, sondern zerstort auch die Verbindung mit Gott.
Der Fanatismus hebt das kritische Selbstbewusstsein auf, und
man ist der gottlichen Hilfe nur versichert, wenn man dieses
Selbstbewusstsein wach erhilt. Das geschicht im Phaidon
durch eine spielerische Bigotterie. Dadurch wird die Be-
zichung zu Gott nicht verbrochen, sondern gerade in der
Spannung lebendig gemacht.

Auch die Mythen, in denen das Verhiltnis von Mensch
und Gott meistens dargestellt ist, haben den Zweck, die



PLATONS GOTTESBEGRIFF 267

Spannung in diesem Verhiltnis lebendig zu erhalten. Der
platonische Mythos ist ein Spiel. Er ist nicht bloss ein Zei-
chen des Unvermdogens, das Absolute in wissenschaftlichen
Begriffen zu fassen, sondern eine bewusste Preisgabe der
strengen Wissenschaftlichkeit. Diese Methode ist die Anspie-
lung in dem buchstiblichen Sinne des Wortes. Der Mythos
spielt auf das Absolute an, er tiberspiclt es sogar. Die mythi-
sche Darstellung hat immer etwas Ubertricbenes, sie bringt
eine Uberfiille von Einzelheiten und tut als ob sie im Ab-
soluten ganz heimisch wire. In dieser Hinsicht gleicht sie
dem inspirierten Dichter, dessen Geist ganz in seinem
Gegenstand aufgeht und, wie Platon es ausdriickt, «bei den
Sachen, die er erzihlt, gegenwirtig zu sein glaubt» (Ion
535¢). Der Dichter aber hat sich selbst verloren und verfehlt
dadurch die Moglichkeit einer wirklichen Zusammen-
wirkung mit Gott. Der platonische Mythos dagegen hilt sich
selbst immer in der Hand. Seine Uppigkeit, Freimiitigkeit
und Selbstgewissheit sind ironisch gemeint und daher gerade
in ithrer Ubertreibung ein Zeichen der Zuriickhaltung. So
steht die {iibertriebene Familiaritit mit dem Absoluten als
eine dritte Form der Selbstironie neben dem iibertricbenen
Skeptizismus und dem iibertriebenen Pietismus. Der Zweck
ist hier wie dort, um in der hin und her schwingenden
Gedankenbewegung, in dem wechselseitigen Spiel von from-
mer Hingabe und kritischer Zuriickhaltung die Zusammen-
wirkung mit Gott moglich zu machen.

Wir konnen jetzt die Frage, warum Platon die Ideen nicht
deutlicher « Gotter» nennt und nirgends eine ausdriickliche
Identifikation der Idee des Guten mit dem hochsten Gott
gibt, zu beantworten versuchen. Die richtige Erklirung
scheint mir hier von Schaerer gegeben zu sein: « L'identifi-
cation de Dicu et du Bien, du Sujet et de 'Objet efit annulé
du méme coup tout le trajet intermédiaire, c’est a dire toute
la dialectique; elle efit favoris¢é une confusion terrible, en
laissant croire que le sentiment pur ou la raison seule suffisent



268 W. J. VERDENIUS

a révéler Dieu, et que la philosophie peut se dispenser soit
de connaitre, soit d’ignorer, en un mot de chercher» (Dien,
177). Ich werde versuchen, diesen Gedanken noch etwas
weiter auszufiihren.

Wir haben gesehen, dass der hochste Gott, die Idee des
Guten, unpersonlich ist, dass er sich aber in seinen niederen
Erscheinungsformen mehr persénlich offenbart. Diese Per-
sonalisierung ist nicht in dem hdchsten Prinzip als solchem
angelegt, sondern sie entsteht erst bei seinem Niederschlag
in der Welt des Mannigfaltigen. Wenn Platon nun das
Prinzip selbst « Gott» genannt hitte, so hitte es leicht als ein
personliches Wesen missverstanden werden konnen. Dieses
Missverstindnis wiirde die Gefahr mit sich bringen, dass
das verniinftige Streben nach dem Guten verdringt wiirde
durch eine quietistische Resignation. Die fromme Ergebung
in Gottes Willen hat nur zu oft dazu gefiihrt, sich um den
objektiven Unterschied zwischen Gut und Bose wenig mehr
zu kiimmern. Platon hat sich vor allem bemiiht, den objek-
tiven Charakter des Guten gegen dic Nivellierungen des
Mystizismus sicherzustellen. Er nennt die Idee des Guten
ausdriicklich «den hochsten Gegenstand des Lernens» (Rep.
505a).

Andrerseits erkannte er, dass diese sachliche Objektivitit
in cinem absoluten Prinzip gegriindet war und dass der
Mensch den Weg zum Absoluten nur mit gottlicher Hilfe
antreten kann. Wer ist nun dieser Gott, der mit dem Men-
schen zusammenwirkt und zu dem dieser seine Gebete rich-
tet? Platon sagt, dass ein Mensch, der sich den Ideen nihert,
«gottgelicbt» wird (Symp. 2122, Rep. soibc, Ges. 716¢).
Umgekehrt heisst es, dass ein Mensch, der Gott ihnlich
werden will, seine Vernunft entwickeln und die Tugend
pflegen muss (Rep. 613ab, The. 176b). Die Ahnlichkeit zwi-
schen Mensch und Ideenwelt korrespondiert also mit der
Ahnlichkeit zwischen Mensch und Gott. Diese Korrespon-
denz scheint wieder auf dieselbe Identitit von Gott und



PLATONS GOTTESBEGRIFF 269

Ideenwelt hinzuweisen, die wir vorher schon aus anderen
Griinden angenommen haben. Es erhebt sich aber die Frage,
was bei einer solchen Identitit von Gott und Ideenwelt
das Wort «gottgeliebt» zu bedeuten hat. Die Ideen kdnnen
keine Liebe und kein Wohlgefallen empfinden, so wenig
wie von ihnen eine helfende Kraft ausgehen kann. Der
licbende und helfende Gott kann also nicht in strengem
Sinne mit der Ideenwelt identisch sein. Trotzdem macht
Platon zwischen den beiden keinen deutlichen Unterschied.
Wir miissen zum Schluss versuchen, diesen Widerspruch
aufzuldsen.

Ich habe schon darauf hingewiesen, dass Platon sich be-
miiht hat, die personlichen Gotter so viel wie moglich der
Ideenwelt anzugleichen. Auf Grund dieser Idealisierung kon-
nen die Gotter in einer speziellen Situation und unter einem
beschrinktem Gesichtspunkt als Reprisentanten der Ideen
auftreten. In solchen Fillen werden ihre individuellen Merk-
male so weit wie moglich zuriickgedringt. Sobald die Got-
ter dem philosophierenden Menschen ihre Mitwirkung ver-
leihen, treten sie in eine Sphire, die von Platon mit Absicht
ganz unbestimmt gelassen wird.

Das kommt besonders treffend im Phaidon zum Ausdruck.
Sokrates sagt zuerst, dass er glaube, nach seinem Tode «zu
weisen und guten Gottern» zu gelangen; etwas spiter aber
heisst es, dass « die Seele, das Unsichtbare, nach einem ihrem
Wesen gleichartigen Ort entweicht, einem wiirdigen, reinen
und unsichtbaren Ort, dem wahren Aides, zu dem guten
und verniinftigen Gott», wihrend man gleich darauf liest,
dass die Seele abgehe «in das mit ihr Gleichartige, das Un-
sichtbare, das Géttliche, Unsterbliche und Verniinftige», wo
sie «unter Gottern» weiterleben werde (63bc, 8od, 81a).
Dieser Abschnitt gibt Anlass zu zwei Bemerkungen. Zuerst
fillt es auf, dass unmittelbar vorher die Ideenwelt als «das
Unsichtbare», « Reine» und « Unsterbliche» und die Seele
als das damit « Gleichartige» bezeichnet war (79a ff.). Diese



270 W. J. VERDENIUS

Ubercinstimmung kénnte uns dazu verleiten, den Ort, wo
die Seele nach dem Tode verweilen wird, mit der Ideenwelt
eleichzusetzen. Dann ergibt sich aber nicht nur die unmdog-
liche Folgerung, dass die Ideenwelt ein verniinftiges Wesen
ist, sondern auch die nicht weniger unmdgliche Vorstellung
eines Aufenthalts der Gotter und der Seele in dieser Ideen-
welt. Trotzdem lisst Platon die beiden Sphiren sich hier
vermischen. Er tut das aus zwei Griinden. Einerseits will
er deutlich machen, dass das Jenseits eine enge Beziehung
zur Ideenwelt hat. Andrerseits beschrinkt er in diesem
Dialog seinen Blickpunkt auf das Niveau des Jenseits. Unter
diesem beschrinkten Gesichtspunkt kann das eschato-
logische Niveau zugleich das hohere Niveau der Ideenwelt
vertreten.

Weiter ist es merkwiirdig, dass Platon in diesem Abschnitt
abwechselnd und ohne erkennbaren Unterschied von « Gott»,
«den Gottern» und «dem Gottlichen» spricht. Er tut das,
um die Personlichkeit der Gottheit so weit wie moglich
zurticktreten zu lassen. Sie tritt ja hier nicht um ihrer selbst
willen auf, sondern nur um dem Menschen bei seiner An-
niherung an die unpersonlichen Ideen zu helfen.

Hier findet auch die Tatsache, dass die platonischen Gebete
cinen so auffallend unpersonlichen Charakter haben, ihre
Erklirung. Der Philosoph betet zwar zu einem personlichen
Gott, aber scin cigentliches Streben ist auf die hinter diesem
stehenden Ideen gerichtet. Darum sagt er nicht: « Hilf mir»,
sondern z. B.: « Mge ich nach dem Sinne der Gétter spre-
chen» (Tim. 27c).

Dieses Fehlen eines personlichen und vertraulichen Verhilt-
nisses zwischen Mensch und Gott hat seinen letzten Grund in
dem Prinzip der Zusammenwirkung, wie paradoxal das auch
klingen mag. Der unpersonliche Gott steht vor uns; er ist das
Ziel all unserer Bemiihungen. Der personliche Gott steht
hinter uns; er weist uns den Weg und hilft uns durch seine
Inspiration. Wir miissen uns ihm annihern, aber wir diirfen



PLATONS GOTTESBEGRIFF 271

uns nicht an ihn binden, denn sonst wirkt die Inspiration
lshmend statt inspirierend. Gott hilft nur demjenigen, der
es cigentlich lieber allein tun mochte. Darum muss der
Mensch bei der personlichen Kommunikation mit Gott sich
zugleich wieder von ihm abwenden und sich dem sach-
lichen Gotte zuwenden.

Diese Position des Menschen konnte manchem verzweifelt
erscheinen. Wir stehen in der Mitte, wir streben und wir
werden getricben. Noch mehr : wir miissen getricben werden,
um streben zu kdnnen, und wir miissen streben, um getrie-
ben werden zu diirfen. Was wir dem einen Gott opfern,
miissen wir dem andern entnehmen. Platon hat aber diese
niemals verschwindende Spannung nicht als ein tragisches
Geschick empfunden. Er hatte Frieden damit, dass unsere
Erkenntnis des Absoluten im Erdendasein niemals zu einem
abschliessenden Ergebnis gelangen werde. So war es ihm
auch selbstverstindlich, dass das Wesentliche immer in der
Schwebe bleiben musste. Der Sinn des Lebens lag ihm
aber nicht in einem behaglichen Mitmachen dieser Schwin-
gung, sondern in einer fortschreitenden Anniherung an Gott,
die nach dem Tode ihre endgiiltige Kronung finden sollte.

ERLAUTERUNGEN

Zu Seite 242.

DiE untergeordnete Funktion des Demiurgs ist oft bestritten wor-
den. Man beruft sich dabei auf Tim. 28c, wo der Demiurg
«Vater des Alls» genannt wird, und auf 29e, wo es vom Demiurg
heisst: « Er wollte, dass alles ihm selbst so dhnlich wie méglich sei».
Aus diesen Stellen scheint hervorzugehen, dass der Demiurg
zugleich der Schépfer und das Muster der Welt ist. Diese Fol-
gerung scheint bestitigt zu werden durch eine dritte Stelle (sod),



272 ERLAUTERUNGEN

wo das Muster der Welt mit dem Vater, der alles aufnechmende
Weltraum mit der Mutter und die geschaffene Welt mit dem
Kinde verglichen wird. Aber der Kontext zeigt, dass mit dem
Ausdruck «Vater des Alls» nichts weiter gemeint ist, als dass der
Demiurg die sichtbare Welt gemacht hat. Die Existenz eines
hsheren Prinzips wird durch diesen bildlichen Ausdruck also
nicht ausgeschlossen. Wenn der Demiurg wiinscht, dass alles ihm
selbst so dhnlich wie méglich sei, so bedeutet das nicht, dass er
selbst als Muster fungiert. Platon sagt: «Er war gut; wer aber
gut ist, fiir den gibt es niemals und nirgends einen Grund zum
Neide; vollig unberiihrt von ihm wollte er, dass alles ihm selbst
so ahnlich wie moglich sei. .. dass alles moglichst gut, nichts
aber schlecht sei» (20e-30a). Es geht hier also nicht um eine
allgemeine Ahnlichkeit zwischen der Welt und ihrem Schépfer,
sondern um den Zusammenhang zwischen der Freigebigkeit, mit
der der géttliche Kiinstler seine Talente verwendet, und der guten
Qualitit seines Produktes. Die Stelle, wo das Muster der Welt
mit einem Vater verglichen wird, hat auch keine Beweiskraft.
Platon gebraucht das Bild von Vater, Mutter und Kind hier
nur, um den passiven und rezeptiven Charakter des Weltraumes
deutlich zu machen. Die Funktion des Musters wird durch
Platon in demselben Kontext niher prizisiert als «der Ausgangs-
punkt fiir die Nachahmung». Das heisst: das ideelle Muster der
Welt besitzt nur anregende und keine zeugende oder bildende
Kraft. Die Bezeichnung «Vater» hat hier also eine ganz andere
Bedeutung als an der Stelle, wo der Demiurg «Vater des Alls»
genannt wird. Zwar heisst das Muster ein «ewiges lebendiges
Wesen», aber daraus folgt nicht, dass es etwas Wirkendes ist.
Ein cwiges lebendiges Wesen ist nicht dasselbe wie cin ewig
lebendes Wesen. Das Wort «ewig» bedeutet in diesem Zusam-
menhang, dass das Muster zur Sphire der Ideen gehort. Es
wird bezeichnet als etwas «sich selbst immerdar Gleichbleibendes»
(28ab). Seine Lebendigkeit ist also keine konkrete Eigenschaft,
sondern ein allgemeines Prinzip. Das Prinzip der Lebendigkeit
ist selbst kein lebendiges Wesen. Schon aus diesem Grunde
kann das Muster der Welt nicht mit dem wirkenden Prinzip,
das durch den Demiurg verkdrpert wird, identisch sein.



PLATONS GOTTESBEGRIFF 273

Zu Seite 243.

Die Ideen sind urspriinglich gegeben. Rep. s97b wird Gott als der
Schopfer der Idee des Bettes eingefiihrt. Das ist aber eine nur
fir den Augenblick gebildete Fiktion, dem keine dogmatische,
sondern nur pidagogische Bedeutung zukommt. Es handelt sich
fiir Platon darum, den geringen Realititswert cines Gemildes
darzutun. Ein gemaltes Bett ist dic Nachahmung eines gezim-
merten Bettes, das wieder die Nachahmung der Idee des Bettes
ist. Die absolute Realitit dieser Idee kann in diesem Zusam-
menhang nicht wissenschaftlich bewiesen werden. Darum nimmt
Platon seine Zuflucht zu ecinem leicht ansprechenden Bild: er
stellt die Idee des Bettes als ein wirklich hergestelltes Bett vor und
macht die Superioritit dieses Gebildes tiber das gezimmerte Bett
plausibel durch den Hinweis auf einen gottlichen Urheber. Vgl.
auch H. Cherniss, A.J.P. 53 (1932), 233-242, Frutiger, 105-106,
Goldschmidt, 61, W. D. Ross, Plato’s Theory of Ideas (Oxford,
1951), 78-79.

Schon im Altertum und auch noch in der letzten Zeit hat man
die Ideen als Gedanken Gottes auffassen wollen. Man sehe aber
Tim. s2a, wo ausdriicklich gesagt wird, dass eine Idee «weder
anderes in sich aufnimmt noch selbst in irgendein anderes ein-
gcht», und Symp. 2112: dic Idee des Schonen ist nicht «etwas,
das in irgendeinem anderen ist, sei es in einem lebenden Wesen
oder sci es auf Erden oder im Himmel oder sonst in irgend etwas
anderem». Die Existenz in etwas anderem wiirde eine Aufhebung
ihrer Autonomie und Autarkie bedeuten. Was aber immer fiir
sich und in sich ist, kann natiirlich auch nicht in einem géttlichen

Geist bestchen. S. auch Ned. Theol. Tijdschr. 1954, 135f.

Die Idee des Guten ist der hichste Goit. Vgl. W. Jaeger, Paideia
(Engl. Ausg.) 1, 285-286, 11, 242, der auf die Vorbereitung des
Gedankens von Ges. 716¢ in Gorg. 499¢ Téhog elvat amacdy TMY
npdkewy 76 dyadéy und auf die Ubereinstimmung mit Arist.
Fr. 79 R. (99 W.) mavtwy yap axpiBéctatov pétpov Téyaddy
ot aufmerksam macht. Uber das Gute als das hochste Prinzip
des Masses und der Ordnung vgl. Rutenber, 43-45.

Uber die pridikative Bedeutung des griechischen Gottesbegriffs vgl.

18



274 ERLAUTERUNGEN

auch E. Ehnmark, The Idea of God in Homer (Uppsala, 1935),
so ff., H. Kleinknecht in Kittels Worterbuch z. Neuen Test. 11
(1938), 68, J. Gunning, De nieuwe Attische comedie als bron van
de kennis der Grickse religie (Amsterdam, 1940), 12 ., der richtig
bemerkt, dass man aus dem pridikativen Gebrauch von 9ebg
nicht auf eine Personifikation des zugehdrigen Subjekts schliessen

darf.
Zu Seite 244.

Jeder Gott ist zugleich ein Gott und Gott schlechthin. G. C. Field,
The Philosophy of Plato (Oxford, 1949), 149 bemerkt, dass es oft
schwer zu entscheiden ist, ob mit 9eéc «ein Gott» oder « Gott»
gemeint ist, und sagt: « We mean something different by speaking
of ‘soul” or ‘a soul’. But the Greek had no way of expressing that
difference, and perhaps, for that reason (ich unterstreiche), may
not have been nearly so clearly aware of it». Wahrscheinlich
war das Verhiltnis gerade umgekehrt. H. Fraenkel, Pindars Reli-
gion, Ant. 3 (1927), 55 sagt sehr richtig: «Pindars ‘die Gotter’
oder ‘Gott’ ist weder eines, noch viele, noch beides zugleich in
irgendeiner Wechselbezichung. Sondern es ist der goldene Dim-
mer einer lichten Sphire, aus dem einzelne Gestalten hervortreten,
um wieder in ihn hineinzutauchen». Gute Bemerkungen zum
Problem von Monotheismus und Polytheismus gibt G. F. Else,
God and the Gods in Early Greek Thought, T.A.P.A. 80 (1949),
24-36.

Zu Seite 246.

Die einzelnen Ideen sind eine Transposition der Idee des Guten
auf das Niveau der Vielheit. Dass die Gottlichkeit der Ideen auf
ihrer Ewigkeit, Unverinderlichkeit und Selbstgenugsamkeit be-
ruht, wird richtig hervorgehoben von Festugiere, L'idéal rel.,
44-45, Contempl., 255 fI. Dort wird auch der Zusammenhang
dieser Merkmale mit dem traditionellen Gottesbegriff aufgezeigt.
Die Ewigkeit und Selbstgeniigsamkeit der Ideen z. B. sublimieren
die Unsterblichkeit und Macht der olympischen Gotter. Das ist
eine Transposition in umgekehrter Richtung, wie sie von Diés
(Autour de Pl., 400 fI.) mit vielen Beispielen erliutert worden ist.
Diese Beziechung — und das kommt bei Festugi¢re nicht gut



PLATONS GOTTESBEGRIFF 275

heraus — ist aber sekundir, denn die Transposition des Guten
nach unten ermdglichte erst die Transposition des traditionellen
Gottesbegriffs nach oben.

Zu Seite 247.

Das Material ist ebenso wie das Muster irreduzibel. Vgl. Mugnier,
127-128, Cornford, Cosmology, 35-36, 163-165, 173,176, Mind 1038,
326-327, R. Demos, Philos. Rev. 45 (1936), $55-556, Skemp, 111,
Rutenber, 36, Cherniss, A.J.P. 68 (1947), 123, Rev. of Metaph.

4 (1951), 408-400.
Zu Seite 249.

Die Giite des Demiurgs ist nicht die Ursache der Existenz der Welt.
Vgl. Cornford, Mind 1938, 325 (gegen Taylor, ibid., 191). Zwar
heisst diese Glite yevéosews xal xéopov &ey? (29¢), aber das be-
deutet nicht « Grund des Werdens und des Weltalls», wie meistens
ibersetzt wird, sondern « Grund der entstandenen Welt und des
Weltgebiudes». Dieselbe Bedeutung hat yévesic in 29d Aéywpey
37 & fvtva altiay yéveory xal TO TV T63E 6 GUVLGTRG GUV-
eotnoey, und Phdr. 245de mdvra Te 0dpavOY TEGAY TE YEVEGLY GUL-
mecoboay. Die dpy ist nicht der Grund der Existenz der Welt,
sondern nur ihres Soseins, wie aus suvéstneev (die schon bestchen-
den Elemente zusammenfiigen) und dem unmittelbar vorher-
gehenden wdvra 811 pdhioto ERouANdy yevéodor mapamhiola
éavtd folgt. Die Frage « Warum gibt es tiberhaupt eine Welt2»,
der Taylor cine so grosse Bedeutung beimisst (Comm., 75, 647),
wird von Platon gar e niche gestellt.

Die Ideen sind Prinzipien, keine wirkenden Ursachen. Vgl. E. Hoff-
mann in Zeller, 1089 ff., Cornford, Cosm., 28, Festugic¢re, Cont.,
476, Cherniss, 452 ff., N. R. Murphy, The Interpretation of Plato’s
Republic (Oxford, 1951), 153-155, 183-186. Die Idee des Guten
heisst zwar Rep. s17c méor movtwy 0pd&v Te xal xohdv altia,
aber das braucht keine unmittelbare Ursache zu sein. Vgl. Cher-
niss, A.J.P. 53 (1932), 236-237.

Uber die intermediare Funktion des Demiurgs vgl. Festugiere, Cont.,
477-479, Cherniss, 453-454, Rutenber, 35-36. Diese Vermittlung



270 ERLAUTERUNGEN

bezicht sich nicht (wie z. B. Hoffmann und Taylor meinen) auf
die pédekig als solche, denn diese ist urspriinglich gegeben, son-
dern nur auf dic Ordnung der Abbilder.

Zu Seite 250.

Der Demiurg ist eine Widerspiegelung, keine Emanation der Idee
des Guten. Diés, 540, 563 fasst den Demiurg zugleich als eine
Widerspicgelung und als eine Emanation der Ideenwelt. Das ist
aber nach platonischen Begriffen eine Unméglichkeit. Di¢s beruft
sich (554-555) auf Tim. 37a, wo der Demiurg «das beste der
intelligiblen und ewigen Dingen» genannt wird. Aber vontéc
bedeutet hier nicht mehr als «nur mit dem Denken zu fassen»,
vgl. Cherniss, 605, Loenen, 221-222. Auch Schaerer ist der
Gefahr einer emanatischen Interpretation des Demiurgs nicht
ganz entgangen; obwohl er ihn als «une figuration subalterne»
und als «contemplateur» von der Idee des Guten unterscheidet
(26, 116), schreibt er (46): «Le geste du Démiurge suppose, en
effet, une volte-face, un désistement du Bien, un attachement
au non-étre, une substitution dans 'amour qui frise le scandale».
Platon hat aber diesen Anstoss dadurch zu vermeiden gewusst,
dass er den Demiurg auf ein untergeordnetes Niveau stellte.
Durch die Kontemplation und dic nachahmende Titigkeit des
Kiinstlers wird das Muster nicht kompromittiert.

Der Demiurg ist ein verniinftiges Wesen. Das folgt schon aus der
Tatsache, dass er auf die Ideen blickt (39¢). Auch scheint die Ver-
nunft, die die Notwendigkeit zu tiberreden versucht (48a), dem
Demiurg zu gehdren. Vgl. weiter Cherniss, 60s, 607, Rutenber,
41. Loenens Beweis fiir die immanente Position dieser Vernunft
(223 fI.) ist nicht gelungen.

Uber die unpersonliche Verniinftigkeit des Demiurgs vgl. Zeller,
714-715, Hackforth, C. Q. 30 (1936), 4-9. Daraus folgt aber
nicht, dass «die Bezeichnung 9eb¢ etwas Mythisches, also Unver-
bindliches an sich hat», wie Wilamowitz, Platon 11, 260 meint.
Gleich verfehlt ist es, die Verntinftigkeit des Demiurgs als ein
blosses Symbol fiir die Verniinftigkeit der Weltordnung aufzu-
fassen, wie A. K. Rogers, Philos. Rev. 45 (1936), 75 tut. Die



PLATONS GOTTESBEGRIFF 277

Zwitterstellung des Demiurgs zwischen Unpersonlichem und
Personlichem ist wohl die Hauptursache fiir das Gestindnis « Den
Bildner und Vater dieses Alls zu finden ist schwierig, und hat
man ihn gefunden, so ist es unmdglich ihn allen kundzutun»

(Tim. 28e).
Zu Seite 251.

Die Auffassung der wverniinftigen Weltseele in den Gesetzen als
des eigentlichen platonischen Gottes scheint gestiitzt zu werden
durch Phil. 22¢, wo Sokrates auf die Bemerkung des Philebos,
dass seine Vernunft nicht das Gute sei, erwidert: «Vielleicht
meine Vernunft, aber ich glaube nicht die wahrhafte und
gottliche Vernunft, mit der es wohl anders stehen wird». Viele
haben aus diesen Worten eine Identitit der gottlichen Vernunft
und der Idee des Guten herausgelesen, aber Shorey (What Plato
Said, 606) hat schon bemerkt, dass die Stelle «by-play» ist und
keine dogmatische Bedeutung hat. Mit dem ®etog volg ist hier
die vollkommene menschliche Vernunft gemeint (so auch 33b
vty TV Blov éotl Yedtatog) und Sokrates wihlt diesen
Ausdruck nur im Anschluss an seine Bezeichnung des Genusses
als v @®uanBouv Yebv. Dass die Vernunft nicht mit der Idee des
Guten identisch sein kann, wird ausdriicklich festgestellt in 67a.

Die verniinftige Weltseele ist nicht identisch mit dem Demiurg.
Soph. 265¢ heisst es, dass die Natur alles hervorbringt peta Aéyou
Te xal EmioThUYG delag &mo deob yryvouévng. Dieser Gott ist
der deb¢ Snurovpydy, der einige Zeilen zuvor genannt worden ist.
Hier scheint die schaffende Titigkeit vom Demiurg auf die von
ihm mit Vernunft ausgestattete Natur {ibertragen zu sein. Das ist
aber eine durch die Situation bedingte Redeweise, die sich der
populiren Vorstellung, mhv @dowv adre yewwiv &rd twvog aitiog
adropdtye, anpasst. Vgl. die Besprechung dieser schwierigen
Stelle bei Loenen, 148 ff., der mit Recht die émiorhun el als
etwas Abgeleitetes auffasst, mit Unrecht aber daraus auf den
supra-rationellen Charakter des Demiurgs schliesst. Auch scheint
es mir nicht gliicklich, ywyvouévng auf airiag zu bezichen;
Yetog ist ein so weiter Begriff, dass dmo Seob yiyvopévye hier
eine notwendige Prizisierung ist.

Loenen, 252-253 meint, dass der Gott von Ges. 9o3b-4c iden-

18%



278 ERLAUTERUNGEN

tisch ist mit dem Demiurg des Timaios. Aber aus der Tatsache,
dass Gott auf das Gewordene blickt (9o4a), folgt nicht, dass er
selbst nicht zu dem Gewordenen gehoren kann. Das Dilemma
transzendent-immanent wird von Loenen zu scharf gefasst. Die
Bildung der Welt von aussen her geht unmerklich tiber in eine
Organisation von innen heraus. So kommt es, dass der organi-
siecrende Gott auch «demiurgische» Ziige aufweist. Umgekehrt
hat dic Titigkeit des Demiurgs auch einen organisicrenden
Aspekt, was auf der Hand liegt, da er die Welt nicht aus dem
Nichts schopft. Es ist verfehlt, daraus auf «zwei artverschiedene
Funktionen des Demiurgs» zu schliessen, von denen die orga-
nisierende dem Demiurg «philosophisch nicht zusteht» (Loenen,
222-223). Loenen betrachtet das Fehlen einer teleologisch funk-
tionierenden Weltseele im Timaios als «eine Entstellung der wirk-
lichen philosophischen Verhiltnisse», die er auf Rechnung der
«Notwendigkeit der bildlichen Darstellung» stellt (219, vgl. 157).
Auch dieser Widerspruch verschwindet, wenn man einsieht,
dass Platon mit seinem Demiurg nur einen speziellen Aspekt
der Weltordnung darstellen wollte. Loenen nihert sich dieser
Auffassung S. 226.

Der Gott des Politikosmythos ist eine Kombination der beiden
genannten Aspekte: einerseits ist er dnutovpybs (270a, 273b), ma-
whp (273b), cuveppbdoug (269d), cuvdeic (273b), andrerseits xufep-
viTe (272¢), Empehoduevog (271d), Emteratdy (271¢). Trotzdem
ist auch dieser Gott nur ein beschrinkter und untergeordneter
Aspekt des Gottlichen im héchsten Sinne. Daher braucht man
die Selbstbewegung dieses Gottes (269¢) und seine rationellen
Eigenschaften (269d u. 8.) nicht symbolisch wegzudeuten (wie
Loenen, 173, 176 tut).

Zu Seite 252.

Die Fiirsorge des organisierenden Gottes trigt einen technischen Cha-
rakter. Man beachte auch, wie die Titigkeit menschlicher Tech-
niker zum Vergleich herangezogen wird (9o2de, 9o3cd). Zwar
vergleicht Platon an anderen Stellen Gott oder die Gotter mit
einem Hirten (Polit. 2771e, Crit. 109b), aber dieser wird nur als
Besitzer und Wichter geschen und hat mit dem guten Hirten
des Christentums nichts zu tun.



PLATONS GOTTESBEGRIFF 279

Zu Seite 253.

Wenn Platon den traditionellen Gottern einen wichtigen Platz in
seinem Erziehungssystem gibt, so ist das weder ein Zugestindnis
an die 6ffentliche Meinung (wie z. B. Shorey, What Plato Said,
394 meint), noch ein Mittel, um das Volk im Zaum zu halten
(so F. W. Walbank, J. H. S. 64, 1944, 14). Vgl. R. K. Hack,
Cl. Ph. 35 (1940), 317-318, Reverdin, 37, 48, s0-55. Martin,
146-147 betont richtig, dass Platon von seinen Staatsminnern
einen aufrichtigen Glauben verlangte. Aber konnte er das tun,
wenn seine cigene Ubernahme der traditionellen Gotter auf
«déférence pour la tradition», «adhésion formelle sans engage-
ment» und «un certain opportunisme» (136-137) beruhte?

Zu Seite 255.

Die Planeten stehen den olympischen Gdttern ziemlich nahe. Ges.
04se erwihnen ein gemeinsames Heiligtum des Helios und des
Apollon. Vgl. Wilamowitz, Glaube 1, 257, P. Boyancé, Et. sur
le Songe de Scipion (Limoges, 1936), 9o ff., Mueller, 463, Dodds,
Gr. Irr., 221 (dessen Auffassung « Apollon standing for the tradi-
tionalism of the masses, and Helios for the new ‘natural religion’
of the philosophers» ich aber nicht annehmen kann). Im Phaidros
stellt Platon die olympischen Gétter als astrale Wesen vor, vgl.
Schaerer, 70-72, R. Hackforth, Plato’s Phaedrus (Cambridge,

1952), 72-74.

Die datpoveg sind personlicher als die Gotter. Nach den Epin.
08s5a kennen die Saipoveg Freude und Schmerz. Die Gotter
dagegen sind dariiber erhaben (Phil. 33b), weil ihre Secle voll-
kommen einheitlich ist (Phdr. 246a). Vgl. weiter Reverdin, 134 ff.

Zu Seite 250.

Zur entpersonalisierenden Wirkung der Dialektik vgl. z. B. Phil.
59b «Also von dir und mir und dem Gorgias und Philebos lass
uns vollig abschen, dagegen auf Grund der sicheren Beweisfiih-
rung folgende feierliche Erklirung abgeben», Euthyd. 307b «Lass,
was die Philosophie anbelangt, dic Person des Betreffenden



280 ERLAUTERUNGEN

riicksichtlich ihrer Tiichtigkeit ganz aus dem Spiele und priife
lediglich die Sache scharf und genau». Sehe auch Schaerer,
I2I-123.

Zu Seite 258.

Gott steht immer am Ende. Vgl. O. Apelt, Platonische Aufsdtze
(Lpz.-Berl., 1912), 109. Die Formel «Gott ist Anfang, Ende und
Mitte aller Dinge» (Ges. 715¢) ist nur eine poctische Andeutung
des hochsten Gottes.

Zu Seite 260.

Gott liebt nur was ihm selbst dhnlich ist. Von diesem Gesichts-
punkt aus wird die Schirfe verstindlich, mit der Platon (Euth.
14¢, Ges. 716¢-7a) sich gegen dic iibliche Votivpraxis kehrt
(die ja voraussetzt, dass der Gott helten wird, bevor der Mensch
etwas geleistet hat).

Durch die Verwandtschaft von Mensch und Gott wird der Unter-
schied zwischen den beiden Bereichen nicht aufgehoben. Martin,
132-134 sieht die gottliche Hilfe und Fiirsorge zu einseitig als
«dieu intérieur», d. h. als eine Art Personifikation der sittlichen
Kraft des Menschen. Er beruft sich fiir diese Auffassung u. a.
auf Ges. 729e, aber 6 &éviog éxdortwv dalpwv xal dedg T
Eevie cuvermbpevor Aul ist nicht «le sentiment vivant de I'indignité
qu'il y a 2 maltraiter un étre sans défense», sondern der richende
Schutzgeist des Fremden, wie auch aus 730a hervorgeht.

Zu Seite 201.

Es gibt keine Kontinuitat zwischen dem nicht-philosophischen und
dem philosophischen Leben. Schaerer, 76 Anm. 1 weist darauf
hin, dass die Hinwendung des Hohlenbewohners zum Licht als
etwas Pldtzliches und Gewaltsames beschrieben wird (Rep. s15¢).

Zu Seite 262.

Platon stellte seine Akademie unter den Schutz der Musen. In diesen
Zusammenhang gehort auch die Bezeichnung der Philosophie
als peytorn povowyy (Phd. 61a, vgl. Rep. 548b). Vgl. weiter



PLATONS GOTTESBEGRIFF 281

Boyancé, 261 fI. und B. A. van Groningen, De Muzen (Kon.
Nederl. Akad. v. Wetenschappen, Akademie-dagen 1v, 1951),
156-157, 164-166, der aber den irrationellen Aspekt zu stark
betont.

Zu Seite 264.

Der Mensch muss auf Lebenszeit die maglichst schonsten Spiele
treiben. Der Sinn dieser Stelle (803c¢, vgl. 8o3¢) ist nicht, dass das
ganze Leben ein Spiel zu Ehren der Gottheit ist. Apelts Uber-
setzung von mailovra SuafBridve durch «die schdnsten Spiele zum
Inhalt seines Lebens machen» ist unrichtig.

Zu Seite 265.

Platon wollte die Spannung in der Zusammenwirkung von Mensch
und Gott lebendig erhalten. Man beachte das Zugestindnis des
Atheners, dass seine Geringschitzung des Menschlichen nur der
Ausdruck seiner augenblicklichen Stimmung war (804b). Zwar
wird der Mensch «ein Eigentum der Gotter» genannt, aber in
demselben Satz heissen die Gotter «unsere Bundesgenossen» (Ges.
906a), was ohne cine gewisse Selbstindigkeit des Menschen sinnlos
ist. Dodds, Gr. Irr., 215 sagt: « Man should be tamewés, ‘abject’,
before God —a word which nearly all pagan writers, and Plato
himself elsewhere, employ as a term of contempt». Aber es steht
im Text (Ges. 716a) nur, dass der Mensch demiitig zu der Gerech-
tigkeit halten soll, was gar keine Geringschitzung seiner Selbstin-
digkeit impliziert. Dodds verweist weiter auf Rep. 486a: dem
Philosophen kommt das menschliche Leben nicht als péye T
vor. Aber das bedeutet nicht «schlechthin unwichtig», sondern
«unwichtig im Rahmen des Ganzen» (ravtdg puev ypbvov, mtdons
3¢ odotag). Phd. 62b heissen die Menschen &v t&v xtyudtov Toig
9eolc. Das gilt aber nur in Bezug auf das Verbot, sich selbst aus
dem Leben zu befreien. Es folgt schon aus diesem Zusammenhang,
dass 7o hier nicht « Vieh» bedeutet (so Dodds nach Burnet
u. a.). Die Verteidigung dieser Auffassung von P. Chantraine,
Rev. de Phil. 20 (1946), s fI. ist nicht gelungen, denn 1. die
Worte Tév cotutol ®Tpdtwy el T adTO £XVTO ATORTLYVIOL. . .
TLLwpolo &v (62¢) und gevxtéov elvar amwd Tob deomébrov (62d)



282 ERLAUTERUNGEN

deuten eher auf das Verhiltnis Herr — Sklave. 2. @povpd passt
besser zu Sklaven als zu Vich. 3. Chantraine iibersetzt &v tév
xtpétwv tolg deotg durch «nous faisons partie du cheptel
des dieux», was unmdoglich ist. Diels, Vorsokratiker 1, 414 hat
die Stelle richtig aufgefasst.

Zu Seite 200.

Sokrates macht Gedichte. Schaerer, Rev. Mét. Mor. 48 (1941),
190-191 sagt: «Il répondra i l'ironie du sort par une ironie inverse»,
und gibt die Erklirung: «Les esprits religicux sont ceux qui,
sensibles 4 'ironie du destin, savent tirer le bonheur de la souf-
france et le bien du mal». Aber eine solche Haltung ist mehr
stoisch als sokratisch. Ph. Merlan, J. H. I. 8 (1947), 425 nennt
die Geschichte «an extraordinary example of denying one’s
whole life and of something like ‘existential” uncertainty», und
wagt selbst die Vermutung (430): « Perhaps it is just this dissatisfac-
tion, this sense of being at a loss, that is the essential outcome of
Plato’s philosophy». Wahrlich «an extraordinary example» mo-
derner Verirrung! G. Kriiger, Einsicht und Leidenschaft (2e Aufl.
Frankf., 1948), 31 meint, dass am Ende des Lebens «die offenbare
Ohnmacht des Menschseins zur mythischen Betrachtung hin-
dringt». Aber Sokrates macht am Ende seines Lebens nicht gerade
den Eindruck eines Ohnmichtigen.

Sokrates ist ein Helfer des Gottes. Kriiger, Einsicht u. Leidensch.,
30 schreibt: « Wenn seine Forschung den Ausspruch des Gottes
bestitigt, die Meinungen der Menschen aber widerlegt, so ist
diese Anerkennung Apollons, durch die Sokrates zum selbstin-
digen ‘Helfer” des Gottes wird, gerade die deutlichste Aufhebung
seiner Gottlichkeit». Dieser Fehlschluss zeigt, wie schwer es dem
modernen Menschen fillt, sich in den Gedanken einer Zusam-
menwirkung von Gott und Mensch zu versetzen.

Sokrates  Zuriickhaltung der Inspiration gegeniiber. Dodds, Gr.
Irr., 198 Anm. 36 sagt mit Recht: «Socrates also warned his
hearers against treating wavrtixy) as a substitute for ‘counting and
measuring and weighing’ (Xen. Mem. 1 1, 9)». Aber die Erklirung
«it was a supplement-and (as in the case of Chairephon’s oracle)



PLATONS GOTTESBEGRIFF 283

a stimulus to rational thought, not a surrogate for it» scheint mir
zu rationalistisch zu sein. Die Inspiration war fiir Sokrates und
Platon in ihrem Verhiltnis zu Gott keine Begleiterscheinung
(Anleitung oder Erginzung) des verniinftigen Denkens, sondern
eine unersetzbare Erkenntnisquelle, die nur der Vernunft als

«Gegenspieler» bediirfte.

Zu Seite 267.

Der platonische Mythos ist ein Spiel. Schaerer, 18 und Pétrement,
33 weisen auf den spielerischen Charakter des Mythos, sind aber
dem positiven Sinn dieses Spiels nicht gerecht geworden. De
Vries (Spel bij Plato, 282-283) trifft zunichst das Richtige, wenn
er von der «schiichternen Freimiitigkeit» des Mythos spricht, sicht
aber im allgemeinen den Sinn des Mythos zu negativ, einerseits
als einen Notbehelf, andrerseits als etwas Uberfliissiges. Ganz
verfehlt scheint mir die Auffassung Boyancés (155 fI.), der den
Mythos als eine Beschworung erklirt, «une incantation destinée
A agir sur la sensibilité», dessen spiclerischer Charakter «convient
pour toucher le coeur de ces enfants que sont les hommes». Die
Beschworung ist eine Bindung, wihrend der Zweck des Mythos
ist, die Bindung des Menschen an sich selbst und seine Bindung
an Gott in einem wechselseitigen Spiel zu 16sen. Tatsichlich nennt
Sokrates den Mythos eine Beschworung, aber die Verbindung
1o To TotabTa Somep Enddewy eavtdd (Phd. 114d, vgl. 77¢) beweist
doch deutlich die ironische Bedeutung dieses Ausdrucks. Die-
selbe Tronie dussert sich z. B.in Polit. 277b Savpastov Eyxov
gpdpevor Tob wddov.. Vel. auch Schaerer, La question platonicienne
(Neuchatel, 1938), 145-146.



284 W. J. VERDENIUS

DISCUSSION

M. Chapouthier : Je voudrais souligner d’abord combien 'exposé
de M. Verdenius me parait résumer excellemment les différents
problémes que nous nous sommes posés au cours de ces discussions,
et particulierement ces deux grands faits:

D’abord la notion du divin, dans la conscience grecque, précéde
I'idée de dieu, et non seulement au point de vue historique que
nous pouvons mal vérifier; c’est quelque chose de plus primaire
dans la pensée grecque; le dieu n’est qu'une spécification du divin.

C’est ensuite que les deux tendances de la pensée grecque
a I'égard du divin, d’'une part le sentiment de la toute-puissance
du dieu, de la justice du dieu, qui tend 3 I'éloigner de 'homme,
et d’autre part le sentiment que le dicu s'intéresse 2 'homme et
se rapproche de lui, — ces deux tendances ont été vues par Platon
et que le philosophe a tenté une conciliation entre elles.

Je poserai en outre 2 M. Verdenius une question précise. Quelle
est la position de Platon vis-3-vis des formes étrangéres du dieu,
des dieux étrangers. Vous nous avez dit qu'il les bannissait de
la cité. Cependant s’il considere les dieux existants comme des
formes moins parfaites de l'idée de dieu, il devrait retrouver
I'idée dégradée de dicu aussi bien dans les formes et sous les aspects
étrangers que dans le panthéon hellénique. Sest-il posé la question
de savoir s°il y a un méme dieu pour tous les hommes qui pourtant
adorent des formes différentes de ce dicu:

M. Verdenius: In Platons Theologie fliessen in der Tat zwei
Strémungen zusammen, die vom Anfang an den griechischen
Gottesbegriff bestimmt haben: auf der einen Seite entfernt Gott
sich immer mehr vom Menschen, auf der anderen Seite nihert
er sich ihm an. Eine vollstindige Synthese ist Platon nicht ge-
lungen, weil die erste Tendenz bei ihm immer das Ubergewicht
behilt. Dadurch erklirt sich vielleicht auch seine Abweisung der
fremden Gétter. Ein ‘naher’ Gott erfiillte Platon mit einem ge-



PLATONS GOTTESBEGRIFF 285

wissen Misstrauen, weil er in dem allzu intimen Verhiltnis von
Gott und Mensch einen Verrat an dem Prinzip der Gottlichkeit
sah. Ubrigcns wird Herr Reverdin uns iiber Platons Haltung
den fremden Gottern gegentiber besser unterrichten kdnnen.

M. Reverdin: En ce qui concerne les dieux étrangers, Platon,
me semble-t-il, s’en est tenu d’assez preés A la législation d” Athénes.
Celle-ci prohibait I'établissement de cultes nouveaux. La seconde
loi de Platon contre I'impiété interdit, elle, les cultes privés, ce
qui a pratiquement pour effet de protéger la cité contre 'intrusion
de cultes nouveaux ou étrangers.

Nous ne devons toutefois pas oublier que, dans les Lois, toutes
choses sont considérées d’un point de vue trés particulier. Platon
n'y définit pas sa religion personnelle, ou, si vous préférez, la
religion du philosophe, mais celle de la cité; et c’est cette religion
de la cité qu’il entend protéger contre 'envahissement des cultes
étrangers.

M. Chapouthier: En somme il parlerait en législateur et non en
philosophe; il ne se préoccupe pas de rattacher son attitude 2
sa théorie d’ensemble du divin. Nous avons déja remarqué que
les Grecs, par les traductions qu’ils donnaient des noms des dieux
étrangers, avaient le sentiment confus que c’étaient les mémes
dieux. Mais cela n’avait rien de philosophique, c’est une tendance
naturelle que de croire que les autres pensent de la méme fagon
que nous. On s’attendait 4 ce qu’un philosophe efit posé la question
d’une fagon plus rigourcuse. Platon ne s€mble pas avoir vu com-
ment I'idée de dieu pouvait se diversifier suivant les races des
hommes.

M. Reverdin: On se trouve 1d aux prises avec une difficulté
plus embarrassante encore. Platon, dans sa pensée politique,
n’est jamais sorti du cadre de la cité grecque; c’est en fonction
de la colonie des Magnétes, que sappréte a fonder Clinias, ou,
micux encore, en fonction d’une Athénes rénovée, a laquelle,
toute sa vie, il a révé, qu'il congoit la religion. Or il le fait 2
I'époque méme ol cette forme de société politique est sur le
point de disparaitre. La cité avait vécu au moment ot il songe a



286 DISCUSSION

la réformer, 2 redresser sa vie religicuse. Tourné vers le passé,
son enseignement politique, son enscignement sur la religion
de la cité n’a guére eu d’influence, ni d’écho.

M. Chapouthier: Et que Platon n'y ait pas trouvé matitre 3
réflexion, qu’il n’ait pas tenté d’introduire cette notion dans son
systéme, cela vient probablement de ce qu’il ne s’est pas posé
la question.

M. Reverdin: L'exclusion des dieux étrangers, dans la religion
civique que décrivent les Lois, peut aussi s'expliquer par la mé-
fiance de Platon a I'égard des cultes extatiques, de leurs déborde-
ments. Ne les stigmatise-t-il pas déja dans le République? 1l y a
ce fameux passage (364b-365a) ot il condamne les prétres men-
diants ct les devins, ott il s’en prend a leurs pratiques, a leurs
incantations; ce sont pour lui des charlatans, objets d’une foncicre
méfiance. La différence de nature entre le platonisme et le christia-
nisme ne consisterait-clle pas notamment en ceci que le christia-
nisme insiste sur I'élément affectif, et le platonisme sur I'élément
rationnel 2

M. Chapouthier: Nous 'avons vu hier, 3 propos d’Euripide,
quand nous avons mis en évidence le coté affectif de la religion.

M. Chantraine: Je voudrais dire d’abord l'intérét de tout ce
que j'ai appris, et que jai été frappé par diverses remarques
suggestives. D’abord par certaines formules que vous avez em-
plo'yécs et qui m’ont paru saisissantes: plus on est divin, plus
I'&tre est impersonnel. Vous avez bien marqué la différence avec
le christianisme. L'autre point complémentaire est que le dieu est
difficile 3 atteindre, et ce qui m’a frappé, c’est que vous avez bien
parlé du secours que le dieu donne 3 'homme, mais ce secours
n’est pas grand, et j'ai eu I'impression que ’homme avait beaucoup
de peine 2 I'obtenir; ce qui m’a frappé aussi, c’est votre idée des
marionnettes et du jeu, et de I'ironie qui permettent d’approcher
la divinité.

Ma question se rattache 3 ce point. I y 2 un mot que vous
n’avez pas prononcé et qui semble avoir tout de méme, aux yeux
de certains, une grande importance pour atteindre la divinité.



PLATONS GOTTESBEGRIFF 287

C’est I Eros. Alors, en ce qui concerne tout ce ¢dté du Banquet,
quel est votre point de vue sur ’Amour:

M. Verdenius: Eros wird von Platon definiert als ‘das Verlangen,
etwas zu haben, was man noch nicht hat’ (Symp. 200a). Dieses
Verlangen zeigt viele Schattierungen, von der sinnlichen Licbe
bis zur rein geistigen Bewunderung. Es ist diese Bewunderung,
die den Philosophen vorwirts treibt. “Wer die ewigen Dinge
betrachtet’, sagt Platon (Rep. sooc), ‘muss wohl versuchen,
ihnen ihnlich zu werden, denn was man bewundert und liebt,
will man auch nachahmen’. Das Entscheidende ist aber, dass
der Eros auch in seiner reinsten Form eine Kraft bleibt, die auf
ihr Ziel losgeht (Symp. 203d). Die christliche Licbe dagegen
beruht auf einer ganz anders gerichteten geistigen Bewegung.
Agape ist eigentlich ein Wilkommenheissen, ein Bei-sich-Auf-
nehmen. Diese Liebe geht nicht auf ein Ziel los, sondern empfingt
und kommt entgegen.

M. Chantraine: Mais il me semble que 'importance de I'Eros
diminue un peu le caractére intellectualiste de la recherche du
dieu tel que vous l'avez exprimé.

M. Verdenius: Man darf nicht aus dem Auge verlicren, dass
der Eros im Symposion in einer gewissen Vermummung erscheint,
insofern Platon seine Darstellung der speziellen Situation anpasst.
In Wirklichkeit fasste er den philosophisch-theologischen Eros
als ein durchaus rationelles Streben auf. Dieses Streben ist ja
auf das Gute und nicht auf eine Person gerichtet.

M. Martin: A ce propos-13, je me demande si les différences
sont aussi tranchées, entre le christianisme et le platonisme.
Evidemment il y a des différences, mais est-ce qu’elles ne tien-
nent pas aussi au mode de représentation différent. Les repré-
sentations familiéres du platonisme sont des représentations dif-
férentes de celles dont use le christianisme. Le christianisme
se meut dans un monde de sentiments, le platonisme dans un
monde de pensées et de concepts. Et alors I'accent n’est pas mis
sur la méme chose. C'est toujours la question de I'interprétation
des formes d’expression. Il n’y a pas dans le platonisme de révéla-



288 DISCUSSION

tion semblable, dans les formes, 3 la révélation chrétienne. Tout
de méme si vous prenez I'image de la caverne, les sages vont 2
dieu et puis ensuite ils reviennent, c’est bien une espéce d’incarna-
tion. Ou bien si vous prenez la notion du péché, le péché chrétien
c’est une affaire de sentiment, d’'impression, tandis que le péché
platonicien c’est un péché contre I'intelligence, c’est I ‘agnoia’.
L’accent n’est pas mis sur la méme chose, et alors les différences
existent, mais sont peut-&tre moins essentielles qu’elles ne parais-
sent 3 premicre vue quand on prend les termes employés au
pied de la lettre.

M. Verdenius: Die Riickkehr der Philosophen in die Welt der
Erfahrung ist in gewissem Sinne eine Inkarnation. Aber ich
mochte nochmals hervorheben, dass wir hier mit der Inkarnation
eines Prinzips und nicht einer Person zu tun haben.

M. Martin: Mais n’est-ce pas 13 une différence essentielle qui
distingue deux familles d’esprits, ceux qui croient 2 la personnalité
et ceux qui crolent au principe:?

M. Verdenius: Diese zentrale Stellung des Prinzips in der plato-
nischen Theologie hingt natiirlich mit der primir pridikativen
Bedeutung des griechischen Gottesbegriffs zusammen. Kleinknecht
hat dariiber schr treffend gesagt: « Wenn es bei Johannes heisst
‘Gott ist Liebe’, so musste es im klassischen Griechisch gerade
umgekehrt heissen: ‘Liebe ist Gott’. In dieser Vertauschung von
Subjekt und Pridikatsnomen spricht sich ein Weltunterschied
im Religiosen aus» (Warterb. z. N. T. 11, 68).

M. Martin: Oui, de méme Gandhi a dit: «je préfere dire la
vérité est Dieu, plutdt que Dieu est la vérité, parce qu’il y a des
gens qui ne crolent pas en Dieu, mais personne ne croit pas en
la vérité.»

M. Rose: We should be careful not to confuse an earlier thought
with one which belongs to a different period of Plato’s life. For
instance this idea of Eros: we do not find it in the Laws, nor, I
think, in the Timaeus.

M. Verdenius: Die platonische Licbe fehlt nicht ganz in den
spateren Dialogen. So wird in den Gesetzen (711d) von einer



PLATONS GOTTESBEGRIFE 289

‘gottlichen Liebe zur Besonnenheit und Gerechtigkeit’ gespro-
chen. Es kommt aber weniger auf das Wort Eros als auf den
zugrundeliegenden Gedanken an. Dieser Gedanke, das Streben
nach dem Guten und nach Gottihnlichkeit, ist ihm immer leben-
dig und fiir seine Theologie bestimmend geblieben. Aus diesem
Grunde habe ich in meiner Darstellung das Problem der Entwick-
lung der platonischen Philosophie ausser Betracht gelassen. Man
kann nur sagen, dass gewisse Gedanken in seinen spiteren Werken
prizisiert werden; im ganzen aber hat seine Gottesauffassung
keine grundsitzlichen Anderungen erfahren.

Mr. Kitto: May I raise a question on a different topic, namely
Plato’s attitude to the religious ideas of the poets: He censures
them for using unmoral myths: does Mr. Verdenius find any-
where in Plato’s writings any indication that he appreciates or
considers the philosophic significance with which the poets invest
these myths? He seems to close his mind to what the poets are
really saying. Does he do this deliberately, or did he not see their
real meaning: About this, he has no more to tell us than Aristotle
~ —or indeed any other ancient critic.

M. Verdenius: Platon bestreitet nicht, dass die Poesie tiefere
Wahrheiten enthalten kann, aber er betrachtet solche Fille als
Zufilligkeiten. Der Dichter trifft von Zeit zu Zeit die Wahrheit
(Ges. 682a), aber man kann sich nicht auf ihn verlassen, weil die
dichterische Inspiration ein sicheres Wissen ausschliesst. Darum
bleibt alle Poesie im Grunde ritselhaft (Rep. 332b, The. 194c,
vgl. Alcib. 11 147b) und die Deutung solcher Riitsel darf niemals
eine ernsthafte Beschiftigung sein (Rep. 608a). Platons Dichter-
zitate und allegorische Deutungen sind denn auch immer in
cinem spielerischen und ironischen Ton gehalten. Dazu kommt
noch die Tatsache, dass Platon fiir die tragische Stimmung, die ja
nicht zu seiner cigenen Lebensanschauung passte, wenig emp-
tanglich war. Im ganzen ist seine Beurteilung der Poesie an einem
einseitig intellektualistischen Gesichtspunkt gebunden. Auf der
anderen Seite darf man aber nicht vergessen, dass Platons Betrach-
tungen iiber Poesie fast immer mit politischen und pidagogischen

19



290 DISCUSSION

Darlegungen verbunden sind, so dass scinen Ausserungen nur
eine beschrinkte, auf einen nicht-dsthetischen Zweck zugespitzte
Bedeutung zukommt. Aus anderen Stellen geht hervor, dass
Platon doch auch fiir die kiinstlerischen Aspekte der Poesie ein
gewisses Verstindnis hatte. Im Phaidros (245a) bestimmt er den
Unterschied zwischen guter und schlechter Poesie dahin, dass die
erstere auf der Inspiration, die letztere aber auf einem bloss
technischen Kénnen beruhe.

Mr. Kitto: Yes. Perhapsitisin the Ion especially that Plato shows
how well he understands the non-intellectual aspect of poctry,
its ‘inspiration’. But he will not allow for its intellectual aspect.
He speaks of the ‘ancient quarrel” between poetry and philosophy.
But the ‘quarrel’ is surely a one-sided one: the poets do not
join in. '

M. Verdenius: Trotzdem ist dieser Streit zwischen Poesie und
Philosophie keine Einbildung Platons, sondern eine Realitit.
In seiner Zeit betrachtete man die Dichter als die massgebenden
Lehrer und Ratgeber des Volkes (Arist. Ran. 1054-55, Isocr. 11
43, vgl. Platon Lys. 2142, Symp. 200a). Gegen diese Stromung
und insbesondere gegen die Leichtfertigkeit, womit viele Leute
ihre moralischen Fehler durch eine Berufung auf die von den
Dichtern verherrlichten Gétter und Helden beschdnigten, richtet
er seine Angriffe.

M. Reverdin: Permettez-moi de revenir sur ce que vous avez
dit au sujet de I'espace qui sépare le monde des dieux du monde
des hommes. Il me semble que dans plusieurs de ses dialogues,
Platon peuple cet espace, qu'il y établit des courants ascendants
et descendants, qu'il y ménage des voies de communication
autres que celles que vous avez considérées.

Il y a tout d’abord le culte. Je songe 2 ce passage curieux des
Lois (653c-654a) ot il est dit que les fétes religicuses sont un don
des dieux; que ceux-ci, émus de pitié, ont accordé 2 'homme
des moments de répit; qu’ils 'aident enfin A percevoir 2 travers la
joie des chants et des danses du culte comme un reflet de cette
harmonie du monde des astres, qui est dans la pensée des Lois



PLATONS GOTTESBEGRIFF 201

un élément trés important. Le culte est donc bien une voie de
communication entre les deux mondes dont nous parlions tout 2
I'heure; les dieux s’y révelent 2 'homme; 'homme y éleve ses
regards vers eux.

Il y a d'autre part—ect la je rejoindrais M. Chantraine —, il y
a d’autre part Eros. Le fameux théme du Banguet, nous le retrou-
vons dans la République ct dans les Lois, quelque peu transposé,
il est vrai, puisque ce n'est plus Eros lui-méme, mais que ce sont
d’autres Satpoves qui servent d'intermédiaires entre les deux
mondes, et peuplent I'espace qui les sépare. Enfin, les philosophes
de la République, les ebduvor des Lois sont jusqu'd un certain
point assimilables 3 ces Saipoveg. Platon ne les qualifie-t-il
pas de daipéviot, dans I'idée sans doute qu’ils sont des intermé-
diaires entre le commun des citoyens et le monde du divin:
Aprés leur mort, autrement dit dés I'instant ol leur 4me aura été
délivrée du corps, la Cité les vénérera comme des Saipovec.
Elle célébrera en leur honneur un culte tres différent des cultes
funéraires ordinaires, et méme des cultes héroiques.

Récapitulons. Les fétes re]igieuses, instituces par les dicux cux-
mémes, reflétent harmonie du monde divin, qu’ils révélent
ainsi aux hommes; les Saipovee, que ce soient ceux de la mytholo-
gie traditionnelle, comme Eros, ou que ce soient des hommes qui,
par la contemplation, se sont élevés a ce rang, ces Saipoveg, dis-je,
mettent en contact les deux mondes séparés. N'avons-nous pas
A deux voies par lesquelles la communication peut s'établir
entre eux: Je ne sais ce que VOUs €N Pensez.

M. Verdenius: Ich bezweifle, ob man die Philosophen-Herrscher
als religivse Vermittler auffassen darf. Die Bemerkung, dass sie
nach ihrem Tode als daimones verehrt zu werden verdienen
(Rep. 469a, 540 b ), scheint mir vor allem auf ihrer geistigen
Uberlegenheit zu beruhen (vgl. Crat. 398b). Die verniinftige
Seele, die schon wihrend des Lebens ein daimon ist (Tim. 9oc),
befreit sich beim Tode. Die Vermittlung zwischen der mensch-
lichen und der gottlichen Welt findet also im eigentlichen Sinne
nur in der individuellen Secle statt. Natiirlich wird die Kluft



292 DISCUSSION

zwischen den beiden Welten gewissermassen auch durch den
Kult iiberbriickt. Man hat aber den Eindruck, dass dieser Kult
in den Gesetzen fiir die Durchschnittsmenschen bestimmt ist.
Platon versucht durch diesen Notbehelf auch die beschrinkten
Geister dem Gottlichen niher zu bringen. Fiir die Philosophen
haben solche religisen Feste keine grosse Bedeutung.

M. Reverdin: La question est délicate. Certes, ce culte est destiné
au vulgaire. Mais nous savons que 1’Académie était organisée
en thiase des Muses, qu’aprés sa mort, Platon y a été I'objet d’hon-
neurs divins assez semblables, vraisembablement, 3 ceux qu’il
réserve lui-méme aux eB9uvor des Lois. Dans cet étrange écrit
qu’est I'Epinomis (est-il de Platon: J'ai peine A le croire; mais il se
situe dans le prolongement immédiat de sa pensée telle qu’elle
s’exprime dans les Lois), dans I'Epinomis, dis-je, nous voyons la
démonologie prendre une extréme importance, et cela nous
donne le sentiment qu’il y avait & ’Académie, du temps méme
de Platon, et plus encore aprés sa mort, une religiosité assez
particuliere. Nous sommes ainsi amenés A nous demander si nous
ne sommes pas victimes d’une erreur de perspective quand nous
intellectualisons par trop la quéte spirituelle de Platon, et sa
conception du divin.

M. Verdenius: Es scheint mir ziemlich sicher, dass Platon an
die Dimonisierung der Seele nach dem Tode geglaubt hat. Ich
bezweifle aber, ob er sich persénlich am Dimonenkult beteiligt
hat. Er hat seine Akademie unter den Schutz der Musen gestellt
und damit das Recht der Inspiration anerkannt. Wir haben aber
gesehen, dass dieses Recht der Inspiration nach Platon nur ein
beschrinktes und relatives war. Darum kann der Musenkult
in der Akademie kaum einen inbriinstigen Charakter getragen
haben; der Geist dieser Verehrung muss ein abstrakter, vielleicht
selbst ein ironischer gewesen sein. ‘



PLATONS GOTTESBEGRIFF 203

LITERATUR

O. ApeLT, Platon. Samtliche Dialoge. Leipzig, 1916-1926.

P. BovANcE, Le culte des Muses chez les philosophes grecs. Paris, 1937.

N H. CuEerniss, Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy, 1. Baltimore, 1944.

F. M. CornNrorp, Plato’s Cosmology. London, 1937.

F. M. CorNrORD, The “Polytheism’ of Plato, Mind 47 (1938), 321-330.

E. DEgs PrACES, Pindare et Platon. Paris, 1949.

A. Ditis, Autour de Platon. Paris, 1927.

E. R. Dobps, Plato and the Irrational, J. H. S. 65 (1945), 22-32.

E. R. Dobbs, The Greeks and the Irrational. Berkeley-Los Angeles, 1951.

A. ]J. FeSTUGIERE, L’idéal religieux des Grecs et I’Evangile. Paris, 1932.

A. ]J. FesTUGIERE, Contemplation et vie contemplative selon Platon. Paris, 1936.

A. J. FeSTUGIERE, La révélation d’Hermes Trismégiste 1. Le Dieu cosmique.
Paris, 1949, 92-152.

P. FRUTIGER, Les mythes de Platon. Paris, 1930.

V. Gorpscumipt, La religion de Platon, Paris 1949.

H. GunpEert, Enthusiasmos und Logos bei Platon, Lexis 2 (1949), 25-46.

R. HackrortH, Plato’s Theism, C. Q. 30 (1936), 4-9.

E. HoremANN, Platonismus u. Mystik im Altertum. S.B. Heidelberg 1934-35, 11.

J. H. M. M. LoENEN, De Nous in het systeem van Plato’s philosophie (Diss.
Amsterdam). Amsterdam, 195I.

V. MARTIN, Sur la condamnation des athées par Platon au Xe livre des Lois,
Jahrb. d. Schweiz. Philos. Ges. 11 (1951), 103-154.

J. Morgau, Platon et Uidéalisme chrétien, Rev. Et. Anc. 49 (1947), 65-77.

R.. MUGNIER, Le sens du mot Theios chez Platon. Paris, 1930.

G. E. MuUELLER, Plato and the Gods, Philos. Rev. 45 (1936), 457-472.

S. PETREMENT, Le dualisme chez Plafon. Paris, 1047.

O. REVERDIN, La religion de la cité platonicienne. Paris, 1945.

C. G. RUteNBER, The Doctrine of the Imitation of God in Plato. Morningside
Heights, 1946.

R. SCHAERER, Dieu, I’homme et la vie d’aprés Platon. Neuchitel, 1944.

J. B. Skeme, The Theory of Motion in Plato’s Later Dialogues. Cambridge, 1942.

F. SoLmsEN, Plato’s Theology. Ithaca N. v., 1042.

A. E. Tavror, A Commentary on Plato’s Timaeus. Oxford, 1928.

A. E. TAYLOR, The “Polytheism™ of Plato, Mind 47 (1938), 180-199.

W. J. Veroentus, Christianiserende en historische Plato-interpretatie, Ned.
Theol. Tijdschr. 8 (1943), 120-143.

G. J. DE Vriss, Spel bij Plato, Amsterdam, 1949.

U. voN Wiamowirz, Der Glaube der Hellenen, Berlin, 1931-32.



#

g e R
TS ce s RS S B
Y L a5 giers L
ik o ) - —=
; i F :
s
2 ! 0y
LX)
= ‘;"i -
= " -
o = v i
."-' = —
L ks -
= = v - -
1 '
= ' - '
v | . ‘
= 5
- - B »
1 :
- ' T :
SO
- ]
3
. 3 i) i
- A8 il oS '
e =
A .
o - -
P
n B B N
f B K
" B
- i I - 3 -
= K
- = - Ej.
o 4t
- y = - X A
- A N
'y :.;_— o
. i
X o .
> . i b R o,
] . r W = B -
o o o - B
LN - -
5 - .

..
i
i o

2 11

e
s ‘!,) -
I

v

S § I
'! o ==

-

b
wf,‘

~altas 1]

» r . B ) o =
1 = - .
o =R
-
. e " <
it o , -
= il = o
H - I
. i e
[
N i
il 1 i
a - - - -
: = .
’
- A b B
. B -
4 B - X
4 . = = K o
1 u B : “ A i -
o - N il =
- o
- » I B
o N B -
-
= = . . . ‘
= - X . B
i
\ = .
A i 5 GRSIN 5
L S N 1
o . - oy T I .
L1 o B -‘-
S - Y Al r = =
L o = e
. 0
- U S ' o = .
LI =
o =
- - - @ - - - N
- = v N e “ 4
1 - 4 = e
£ .
X < x L2 = S '
“ ) ER] . 7z A 5
e &5 - - -
0 = G She =
- - = B ” .
- - R N LIS 4 T, -
1 = Ly -
- - - I
- I4 -
- ) R LI L2 I
N J - o l -
o o - O - 1 = L
E 4 = - B =Ra =
E N N

=
B 0,

i=
i

&

) ll"
W T T



	Platons Gottesbegriff

