Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 1 (1954)

Artikel: Die Theologie der Vorsokratiker
Autor: Gigon, Olof
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660763

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV

OLOF GIGON
Die Theologie der Vorsokratiker






DIE THEODOGIE DER. VORSOKRATIKER

Wo das philosophische Denken der Griechen sich auf das
Wesen und den Ursprung des Ganzen richtet, das den
Menschen umgibt, da stdsst es unvermeidlich auf das Problem
der Gottheit. Es kann versuchen, der Gottheit einen ange-
messenen Platz im Ganzen zuzuweisen oder sie mehr oder
weniger entschieden und ausdriicklich aus dem Ganzen zu
eliminieren. Das Problem ist aber unter allen Umstinden
von vorn herein vorhanden.

Fiir die Geschichte der antiken Philosophie gibt es indessen
kaum ein schwierigeres Unternchmen als die Entwicklung
eben dieses Problems zu verfolgen. Der Grund ist leicht
einzusehen. Der Philosoph, der von der Gottheit spricht, ist
stirker als in irgendeinem andern Bereich gebunden durch
tiberlieferte Vorstellungen und durch die Sltte des tiglichen
Lebens. Der Gottheit bedarf jedermann immer wieder, auf
sie ist der Kultbrauch hingeordnet und von ihr redet die
Dichtung. All dies ist dem Philosophen gewollt oder unge-
wollt gegenwirtig, wenn er in seinem Werk von der Gott-
heit spricht.

Die Lage ist also eine vollkommen andere als etwa bel
der vielverhandelten Frage der Niliiberschwemmungen. Das
war ein fernes sonderbares Phinomen, von dem die Griechen
durch Reisende, die in Agypten gewesen waren, Kenntnis
bekamen. Das Leben des Einzelnen ging das weiter nichts
an; mochten jene, die es interessierte, versuchen, das Phi-
nomen so elegant und scharfsinnig als mdglich zu erkliren.
Die Spekulation war frei.

Ganz anders beim Problem der Gottheit. Da fand sich
eine ungeheure Masse gegebener Anschauungen. Der Phi-
losoph konnte sich an sie gebunden fiihlen oder sie bekimp-
fen; auf alle Fille war sie da, und nicht nur der Philosoph,



128 O. GIGON

sondern auch seine Horer und Leser kannten sie. Die Aus-
sagen des Philosophen hatten unweigerlich eine bestimmte
Wirkung auf die Religiositit der Horer, und es ist schwer
denkbar, dass sich die frithgriechischen Philosophen nicht
selbst dartiber im Klaren gewesen wiren und eine solche
Wirkung so oder anders (Riicksicht nehmend oder destruk-
tiv aufklirerisch) einberechnet hitten.

Die Spekulation im theologischen Bereich kann also we-
niger als irgendeine andere frei thren eigenen Gesetzen folgen.
Ihr Weg ist aufs stirkste durch die gegebenen Gottesvorstel-
lungen bestimmt. Wenn wir aber nun unter diesen Voraus-
setzungen an die sogenannten Vorsokratiker herantreten, so
sechen wir bald, dass uns auch die historische Uberlieferung
tiber den theologischen Problemkreis ungewdhnliche Schwie-
rigkeiten bereitet. Was wissen wir von den Gottesvor-
stellungen, die den Vorsokratikern konkret gegeben waren
Und was wissen wir von der Theologie der Vorsokratiker
selbstz Zum ersten: von den Kultbriuchen und religitsen
Anschauungen von Milet zur Zeit Anaximanders, von Akra-
gas zur Zeit des Empedokles oder von Abdera zur Zeit De-
mokrits wissen wir so gut wie nichts. Was wir emigermassen
kennen, sind nur die Gottesvorstellungen der Dichter, die
damals panhellenische Geltung besessen haben.

Grundsitzlich ist diese Lage nicht eben glinstig. Man
wird gut tun bei der Erforschung der Theologie der Vor-
sokratiker nie zu vergessen, dass uns eine Komponente (Kult
und faktische Religiositit der Zeit) unbekannt bleibt, also
immer einen Faktor der Unsicherheit darstellen wird. Im-
merhin ist die andere Komponente allem Anscheine nach
die wichtigere. Eine Auscinandersetzung mit dem Kult
scheinen die Vorsokratiker durchaus vermieden zu haben,
wenn man davon absicht, dass sie gelegentlich Gotternamen
heranziehen und (gewiss erst im 5. Jhd.) die Angemessenheit
von Kultbildern, Kultgebiuden, Gebet und Opfer disku-
tieren. Das bleibt aber ganz allgemein und hebt die Regel



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 129

nicht auf, dass zwar die Aussagen der Dichter tiber die
Gottheit beliebig in Frage gestellt werden konnen, dass
dagegen der Staatskult, die Nomizomena, unantastbar sind.
Einen Angriff auf die Nomizomena duldet die Polis nicht.
Ein solcher ist auch streng genommen nie gewagt worden
(diese Uberlegung muss iibrigens schon zur Annahme fiih-
ren, dass die aus Augustin-Varro bekannte Dreiteilung der
Theologie in naturalis, mythica, civilis sicherlich ilter ist
als die Stoa des 1. Jhd. v. Chr.). Es sind die reprisentativen
Dichter, mit denen sich die Vorsokratiker vor allem auseinan-
dergesetzt haben. Der Kampf gegen die Dichter und deren
Einfluss ist ja tiberhaupt ein Grundzug der griechischen
Philosophie vou ihren Anfingen bis zu Platon.

Aber welche Dichter meinen die Vorsokratiker: Wir
diirfen Homer und Hesiod nennen, wenn wir uns bewusst
bleiben, dass die Vorsokratiker unter Homer den gesamten
epischen Kyklos verstanden und dass sie neben der uns
erhaltenen Theogonic Hesiods cine ganze Reihe anderer
Theogonien besassen, die in griechischer Weise einander
gegenseitig in der Richtung aut das Sawvpdciov wie auf das
axndéc zu iberbieten suchten. Thre Reste stecken (bisher
noch niemals ernstlich durchforscht) in den Versen, die
uns unter dem Namen des Orpheus, Musaios, Linos, Epi-
menides tiberliefert sind. Was wir wirklich und zuverlissig
besitzen, ist von alledem nur ein Bruchteil. Und nicht bloss
dies: wir haben den Eindruck, dass gerade die theologisch
ergiebigeren Texte verloren gegangen sind. Es ist ja ein
Streben des griechischen Geistes gewesen, schon von frither
Zeit an aus der hohen Literatur alles Phantastische und Zau-
berhafte, alle zu massive und krude Intervention der Gottheit
zu eliminieren. Gerade die theologische Phantastik der auf
Orpheus und Musaios gestellten Theogonien hat bewirkt,
dass diese Gedichtmasse in der Zeit Platons nur mehr als
primitive Kuriositit galt und beiseite geschoben wurde. Aber,
die Vorsokratiker haben mit diesen Dingen noch gerechnet.

9



130 0. GIGON

Unser Bild der Dichtung, von der die Vorsokratiker sich
abheben und gegen die sie sich wenden, st also ein recht
fragmentarisches. Zum zweiten: Was wissen wir von der
Theologie der Vorsokratiker selbst: Wie weit ist uns die
Auseinandersetzung der Vorsokratiker mit den in der Dich-
tung gegebenen und durch die Dichtung verbreiteten Gottes-
vorstellungen tiberhaupt fassbar:

Es ist lingst bekannt, dass unser Wissen von den Vorsokra-
tikern zur Hauptsache zurtickgeht auf die achtzehn Biicher
Theophrasts guowdv 3. In diesem Werke wird iiber
eine bestimmte Anzahl von Philosophen historisch und kri-
tisch berichtet. Es ist in der Forschung bisher nur selten
ausgesprochen worden, dass es sich dabei um eine Auswahl
handelt, eine Auswahl nach Prinzipien, die wir noch nicht
recht durchschauen. Immerhin liegt ein Prinzip im Titel: es
ist von ouoweot die Rede. Wir schen hier davon ab, dass
mit diesem Prinzip allein die Auswahl wohl noch nicht
gentigend verstindlich wird. Wesentlich ist fiir uns, dass
der Begrift' guowéc aus der Philosophie des Peripatos inter-
pretiert werden muss: Gegenstand des Philosophierens ist
die Physis, also die Seinswelt, soweit ihr urspriinglich Bewe-
gung cigen ist. Damit ist eine Abgrenzung getroffen einmal
gegen die Erzeugnisse menschlicher Technik, die nur von
aussen in Bewegung versetzt werden konnen, sodann gegen
dic Welt des Unbewegten, die Gottheit. In einem Buch
puotdy 36Ear hat also das Problem der Gottheit thematisch
keinen Platz. Theophrast wird also nur Philosophen aufge-
nommen haben, in denen dieses Problem (mindestens expli-
cite) nicht vorkam; oder aber (und dies konnte leicht die
Regel gewesen sein) er hat die Philosophen, die er aufnahm,
nur soweit behandelt, als sie die bewegte Physis untersuchten,
und den Rest eben beiseite gelassen. Damit befinden wir
uns in einer denkbar fatalen Situation. Die massgebende
antike Darstellung der Vorsokratiker hat die Theologie nicht
beriicksichtigt.



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I3I

Die Frage crhebt sich, ob diese Liicke (die Theophrast
zweifellos selbst gesechen hat) etwa anderswo ausgefiillt
wurde. Das lisst sich heute noch nicht sagen. Festgehalten
sei nur Folgendes: (a) Abzuweisen ist nach meiner Uber-
zeugung die vielverbreitete Hypothese, es habe der Aristo-
teles-schiiler Eudemos von Rhodos eine Geschichte der
Theologie geschricben. Die zwei Texte, auf die sich diese
Hypothese stiitzt, zeigen nur, dass Eudemos irgendwo eine
Ubersicht iiber altgriechische und orientalische Theogonien
gegeben hat, also iiber Texte, die als primitive volkstiim-
liche Vorstufen philosophischer Kosmologien gelten konn-
ten. Eine systematisch-kritische Untersuchung im Stil der
puotxdv d6Ear war das keineswegs, cher eine Skizze der Art,
wie sie Aristoteles vielleicht selbst im ersten Buch des Dia-
logs mepl @uhocoptac gegeben hat. (b) Anderseits besitzen
wir einige doxographische Zusammenstellungen mepl Seddv,
vor allem Cicero ND I, 25-41 und Act. I, 7. Ohne eciner
genauen Analyse dieser Texte (die sehr notwendig wire)
vorzugreifen, ist zu konstatieren, dass zwar viele Mitteilungen
gerade tiber die Theologie der Vorsokratiker hochst sonder-
bar anmuten, dass man sich aber die Sache nicht damit
einfach machen darf, dass man das Ganze fiir wertlose
spithellenistische, stoische Interpretamente erklirt. Vor allem
bei Cicero ist das vollig ausgeschlossen. Es bleibt die Frage,
ob man nicht doch in den - freilich merkwiirdig formulierten
— Titeln Theophrasts mept ©6 Octov toTopia in 6 Blichern oder
mepl Yedv in 3 Biichern eine theologische Erginzungsschrift
Theophrasts zu den guowéy 36Eer vermuten darf. Aut sie
wiirden letzten Endes die Mitteilungen der Doxographen
zurlickgehen. Dass die Stoiker spiter in ihren Referaten
vielfach ihre Terminologie cinsetzten, soll nicht bestritten
werden. Sie haben damit nichts anderes getan als Aristoteles
und Theophrast, die von den Vorsokratikern in der peri-
patetischen Terminologie gesprochen haben.

Nattirlich kommen zur Erginzung dieser Tradition man-



132 O. GIGON

che andere Texte dazu. Von den spiteren Vorsokratikern
besitzen wir wortliche Fragmente in anschnlicher Zahl, und
tiber die Theologie eines der wichtigsten, Xenophanes, ist
uns ein zusammenhingender Bericht erhalten, der unzweifel-
haft auf ecinen entsprechenden Bericht Theophrasts zurtick-
gcht.

Es sei nun versucht, auf Grund dieser Quellenverhiltnisse
einige Hauptlinien vorsokratischer Theologie, so gut es geht,
herauszuarbeiten. Methodisch wird dabei zweierlei entschei-
dend sein: einmal die Kontinuitit der Probleme zu beachten
ohne sich zu voreiligen Synthesen und Schematismen hin-
reissen zu lassen; es ist ausserordentlich einfach, die Vorsok-
ratiker als eine Bildergalerie geschlossener Systeme vorzu-
fithren; ob es geschichtlich richtig ist, ist eine andere Frage.
Zweitens wird man gut tun, das Problem moglichst scharf
zu fassen. Die Frage nach der Gottheit ist die Frage nach
dem personalen Element im Aufbau des Alls. Wir wollen
wissen, wo es seinen Ort hat und wie es sich manifestiert —
oder gerade nicht manifestiert.

Zu beginnen ist mit einem kurzen Riickblick auf die
Theogonien, vor allem auf Hesiod. Dass er vom Ganzen der
Welt reden will, so weit sie iiber den Menschen hinaus ist,
und dass er es als eine Einheit fasst, die aus Einem Ursprung
sich entfaltet, das liegt auf der Hand und braucht nicht weiter
dargelegt zu werden.

Dieses Ganze ist durch und durch personal verstanden.
Es ist ein Ganzes von Gottern und seine Entfaltung vollzicht
sich als Zeugung und Geburt, in Genealogien. Eros als das
Prinzip des «genealogischen Werdens» stcht mit am Anfang,
und es hat einen guten Sinn, wenn die Michte der Zersts-
rung, die doch nicht fehlen diirfen, eine geschlossene Gruppe
bilden, in der Eros nicht wirkt (Th. 211-232). Ausserdem
bedeutet das Fortschreiten der Genealogien einen immer
entschiedeneren Sieg der Ordnung und des Rechtes iiber
die wiiste Unordnung der Urzeit. Die Gegenwart ist das



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 133

Reich des Zeus, der jedem der Gotter seinen Platz zugewie-
sen hat.

Der Ursprung freilich steht auf der Grenze zwischen
oottlicher Personalitit und neutralem Dasein. Denn das
Chaos meint den leeren Raum, der als Letztes {ibrig bleibt,
wenn man alles Andere, auch Himmel und Erde, den Schau-
platz des Lebens der Gotter hinweggedacht hat. Wenn eine
sogenannt « Orphische» Konkurrenztheogonie an der Stelle
des Chaos die Nacht nennt, so liegt dieselbe Absicht vor.
Nacht und Tag sind die Wesenheiten, die im Chaos-raume
zwischen Himmel und Erde abwechselnd herrschen; die
Nacht aber als das Gestaltlosere, Leerere ist noch friither als
der Tag. Wiederum dasselbe, in einer nur ganz leichten
Modernisierung ist es, wenn anderswo die Zeit am Anfang
gestanden zu haben scheint. Denn die Zeit ist das, was wie
das Chaos, noch hinter Tag und Nacht zugleich, beides
umgreifend, eben noch genannt werden kann.

Bedeutsam ist bei Hesiod endlich, dass er die Wahrheit
verkiinden will. Seine Geschichte der Gotter ist kein belie-
biger erfundener Mythos. Wenn bei Homer die Muse den
Dichter iiber die Dinge belehrt, die dieser menschlicherweise
nicht wissen kann, so ist das nur noch eine blasse Formel.
Bei Hesiod dagegen ist diese Formel in einen personlichen
Glauben zuriickverwandelt. Hesiod bedarf ganz anders als
der homerische Dichter der Legitimation durch géttliche
Autoritit. Ein Wissen von der Herkunft der Gotter konnen
wirklich nur Gotter selbst besitzen.

Die andern Theogonien haben dies grob iibersteigert. Wenn
sic sich als Werke der Gottersshne Orpheus und Musaios
geben, so wollen sie damit augenscheinlich die Legitimierung,
auf die sich Hesiod beruft, noch {ibertrumpfen. Aber gerade
dariiber hat sich spiter Platon lustig gemacht.

Uber Thales von Milet ist nur wenig zu sagen. Sein
Buch diirfte schon im 5. Jhd. untergegangen sein. Nur ein-
zelne Lehren haben sich, zu Anckdoten zurtickgebildet, in

o*



134 O. GIGON

Spuren erhalten. Welches der Sinn des Apophthegmas « Alles
ist voll von Gottern» gewesen ist, hat Aristoteles, der es uns
tiberliefert (11A22), selbst nicht mehr gewusst. Dass Thales
von einer Kosmos-Seele gesprochen haben kann, darf wohl
nicht kategorisch geleugnet werden; aber die Bezeugung
ist so schlecht und diirftig, dass wir da nicht weiter kommen
(11 A 23). Sehr wichtig ist dagegen die eine Nachricht, in
der eine ganze Reihe erstaunlich alter Zeugen {tibereinstim-~
men: die Voraussage der Sonnenfinsternis des Jahres $85
v. Chr. Davon redet nicht nur Herodot I, 74, sondern haben
allem Anschein nach auch Xenophanes (21B19), Heraklit
(22B38), Demokrit (68B11sa) und vielleicht sogar der Dich-
ter Alkaios (11Ar11a) gesprochen. Diese Leistung muss als
reprisentativ fiir die copte des Thales gegolten haben. Be-
trachten wir nun den Bericht Herodots genauer, so erscheint
es mir unverkennbar, dass Herodot nicht nur das Faktum
erzihlen, sondern gleichzeitig die aufgeklirte Weisheit des
Ioniers und seiner Landsleute der abergliubischen Angstlich-
keit der Asiaten gegeniiberstellen will. Die Ionier wissen
Bescheid dariiber, dass die Finsternis eintreffen wird. Fiir die
Barbaren kommt sie offenbar als eine Uberraschung und
als ein Wink der Gétter, schleunigst Frieden zu schliessen.

Wenn wir so die Andeutungen Herodots richtig verstanden
haben, so fassen wir ein Gedankenelement, das wie mir
scheint, fiir die ganze ionische Philosophie bis hinab zu
Demokrit und dessen Erben Epikur konstitutiv ist. Es ist die
Philosophie als Uberwinderin der Angst vor den Himmels-
erscheinungen. Bei Anaximander und Anaximenes zeich-
net sich klar das Bemiihen ab, vor allem fiir Finsternisse,
Blitz und Donner «natiirliche» Ursachen zu finden; Ur-
sachen, die mindestens stillschweigend jeden Gedanken an
gottliche Interventionen ausschlossen. Bei Anaxagoras fithrt
dieses selbe Bestreben dazu, dass er cinen Asebieprozess tiber
sich ergehen lassen muss. Wenn Demokrit als Ziel seiner

Philosophie gelegentlich die &0aupin bezeichnet hat, so



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I35

hat er damit offenkundig jenen Zustand gemeint, in dem
das abergliubische 9avpdlewy vor den meteorischen Phino-
menen besiegt ist, weil man iiber deren Ursachen im Bilde
ist. Ich halte es fiir wahrscheinlich, dass diese aufklirerische
Zielsetzung schon bei den iltesten Milesiern mehr oder
weniger explizit vorhanden war.

Wenn freilich damit ein ganzer grosser Komplex von
Erscheinungsweisen der Gottheit bestritten wird, so bedeutet
das keineswegs, dass nun ctwa der Gottheit und dem Gottli-
chen tiberhaupt kein Platz im Weltganzen eingerdumt wiirde.
Vielmehr glauben wir schon bei Anaximander die eigentiim-
lichste Dialektik des Verhiltnisses zur Gottheit erkennen zu
konnen. Auf der einen Seite wird der Glaube an die kon-
kreten Offenbarungen gottlichen Willens in den Himmels-
erscheinungen systematisch zerstort. Auf der andern Seite
aber erkennen wir das Bestreben, im Weltganzen ein sozu-
sagen «spekulativ gereinigtes» &elov um so stirker wieder
zur Geltung zu bringen. Der Kampt gegen partikulare, tradi-
tionell geglaubte Manifestationen der Gottheit geht Hand
in Hand mit einer immer stirkern abstrakten Radikalisierung
der Gottesvorstellung.

Dass Anaximander die Himmelserscheinungen genau so
entgdttlicht hat wie Thales, bedarf keines Nachweises. Schon
cin fliichtiger Blick auf seine Lehren iiber Blitz, Donner
usw. zeigt dies. Daneben aber gibt es das Andere.

Fiirs erste haben wir das Apeiron. o &meipov gehdrt zu
den ganz wenigen Begriffen, die zuverlissig fiir Anaximander
bezeugt sind. Es ist das substantivierte Neutrum eines Adjek-
tivs. BEs kann nicht bezweifelt werden, dass Anaximander
den Begriff gewihlt hat, weil er eindeutig unpersonlich
war. Wenn wir bedenken, dass das Apeiron problemge-
schichtlich der unmittelbare Erbe des hesiodischen Chaos ist,
so schen wir, dass Anaximander in der Aufhebung aller
differenzierten Gestaltetheit im Begrift des Ursprungs noch
ein erhebliches Stiick iiber Hesiod hinausgekommen ist.



136 0. GIGON

Das Apeiron stecht dem letzten moglichen Begriff dieser
Reihe, dem 8v oder dem p3 8v, schon ganz nahe.

Bei Hesiod gebiert das Chaos aus sich die Nacht und diese
wieder den Tag. Bei Anaximander vollzieht sich das Wer-
den von Tag und Nacht (Licht und Dunkel) aus dem Apei-
ron durch ein &moxpives®ar. Es ist nicht zu beweisen, dass
auch dieses Wort bei Anaximander vorkam, aber es ist
doch wahrscheinlich. Ein genealogisch personales yiyveado
Hesiods wird ersetzt durch ein dingliches droxpivesdau, das,
wie immer man es auffasst, einem mechanischen Zerteilen
nahe kommt.

Doch auf der andern Seite haben wir ein Zeugnis des
Aristoteles, aus dem mit fast volliger Sicherheit hervorgeht,
dass Anaximander fir das Verhiltnis des Apeiron zu den
kosmischen Gebilden, die sich aus ihm «abteilen », das Wort
wofepvay gebraucht hat. Diesem Wort muss, zumal in
cinem so alten Text wie es das Buch Anaximanders war,
seine ganze urspriingliche Anschaulichkeit gelassen werden.
Dann aber kann es nur von einer handelnden Person gesagt
werden, die wie ein Steuermann am Steuerruder des Kosmos-
schiffes sitzt (nur fliichtig sei daran erinnert, dass Thales den
Kosmos wie ein Schiff auf dem Ur-wasser schwimmen
liess). Die Vorstellung 6 &metpov »uBepvé ist fiir uns unvoll-
zichbar, weil hier ein betont dinglicher Begriff einem betont
personalen Handeln zugeordnet wird. Vielleicht, dass es im
Buch Anaximanders Ausserungen gab, die diese Spannung
weniger krass erscheinen liessen. Bestehen bleibt, dass das
Apeiron zwei ganz verschiedene Aspekte aufweist. Es ist
hier die Negierung aller mythischen Personalitit, und dort
ein handelndes Wesen, das dem Sinne nach einer Gottheit
nahekommt, auch wenn wir keinerlei Anhaltspunkt dafiir
haben, dass Anaximander das Apeiron tatsichlich Gott ge-
nannt hitte.

Die personalen Kategorien erscheinen noch an einer zwei-
ten Stelle, nimlich in den berithmten motyrixdrepa dvbuara,



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 347

dic Theophrast aus Anaximanders Buch ausgezogen hat. Da
ist von Dingen die Rede, die «einander gerechte Strafe und
Busse zahlen fiir ihre Ungerechtigkeit nach der Anordnung
der Zeit». (12B1). Man hat merkwiirdigerweise noch nie
niher gefragt, was fiir Dinge denn mit dem unverbindlichen
Wort 8vra, das der restimierende Theophrast eingesetzt hat,
konkret gemeint sein konnen. Sicher ist nur, dass die Inter-
pretation, die W. Kranz in den VS dem Fragment beigibt,
falsch ist: «das Untergehende dem Uberlebenden» usw.
Denn dies ergibt kein daMpowg, und wir sind gehalten, auch
dieses Wort genau zu nchmen. Dann kann es sich aber
(wenn wir nicht gar zu weit suchen wollen) im Umkreis
Anaximanders nur um zwei mogliche Erscheinungen han-
deln: entweder um den Wechsel von Tag und Nacht, wo
immer das eine das andere im Jahreslauf {iberwiegt und
insofern « Unrecht» tun kann, oder um ein wechselweises
Uberwicgen des Wassers und des Feuers im  einzelnen
Kosmos, also die komplementiren Katastrophen, auf die
noch in spiter Zeit die Mythen von Phaethon und Deuka-
lion bezogen worden sind. Ich wiirde meinen, dass Anaxi-
mander cher an das erste Phinomen gedacht hat. Denn da
darf man daran denken, dass auch bei Heraklit (22Bo4)
und bei Parmenides (28B1, 11ff)) gerade Dike in einer festen
Bezichung zum Wechsel von Tag und Nacht steht: sie
wacht dartiber, dass der Wechsel sich gleichmissig vollzieht.
Ausserdem darf man sich an die Sonnenfinsternis erinnern,
die bei Thales eine solche Rolle spielt. Eine Verfinsterung
der Sonne ist par excellence ein Unrecht, das die Nacht am
Tage begeht. Dies Unrecht muss gesithnt werden, denn nur
allein die Isonomia von Tag und Nacht ist gerecht. So allein
erhilt das Fragment jene volle Anschaulichkeit zuriick, die
es bei Anaximander zweifellos hatte, und nur so passt es
wirklich in den Zusammenhang ionischen Denkens. Nicht
sogennante orphische Theologumena sind hier einzumen-
gen; sondern das Fragment spricht von der Regelmissigkeit



138 O. GIGON

in den Himmelserscheinungen und den méglichen Verlet-
zungen der Regelmissigkeit, also Dingen, die alle Vorso-
kratiker augenscheinlich aufs stirkste beschiftigt haben.

Dann aber stossen wir auf etwas Eigcntiiml.iches. Die
gewaltsame Verkniipfung dinglicher und personaler Kate-
gorien, die wir in dem 76 &merpov xufepvi gefunden haben,
kehrt hier wieder. Denn es ist ganz klar: die «mit Feuer
oefiillten Schliuche», die nach Anaximander Sonne und
Mond darstellen, sind niemals personale Wesen wie Helios
und Selene, sondern physikalische Konstruktionen. Wir be-
rithrten das schon. Dennoch aber lisst Anaximander diese
konstruierten Gebilde Unrecht tun und Strafe zahlen. Weder
beim »vBepvi noch hier (die Stellen stiitzen sich gegenseitig)
darf man diec Antinomie, die wir empfinden, weginter-
preticren. Mit dem Glauben der Dichter, des Volks und der
Barbaren, dass die Finsternisse den Zorn der Gotter anzeigten,
hat das Sitxnv 3udévar der Feuerschliuche nichts zu tun.
In einer hochst eigenartigen und subtilen Weise werden die
meteorologischen Vorginge, die als solche durchaus begreif-
bar und insofern «natiirlich » sind und keinen Schrecken mehr
cinjagen, in personalen Kategorien beschrieben.

Mehr sei an dieser Stelle nicht gesagt. Es gentigt zu sehen,
wie seltsam bei Anaximander Dingliches und Personales,
also « physikalische» und «theologische » Kategorien sich ver-
binden.

Viele solche Stellen wird es nicht gegeben haben. Man
hat den Eindruck, dass Theophrast doch wohl eine bestimmte
ungewdohnliche Ausdrucksweise Anaximanders festhalten und
nicht etwa ihn im Ganzen damit charakterisieren wollte.

Nach einer letzten Tradition endlich scheint Anaximander
ausdriicklich von den Gottern gesprochen zu haben. Die
Tradition ist freilich diirftig und anfechtbar; was aber fiir
sie spricht, ist, dass sie nicht das enthilt, was wir erwarten
wiirden. Sie bezeichnet gerade nicht das Apeiron, sondern
dic aus ihm sich abteilenden unbegrenzt vielen Welten als



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 139

gottlich (12 A 17). Zugunsten dieses Berichts diirften wir also
gewissermassen das Prinzip der lectio difficilior anrufen. Es
bliecbe dann ein Rudiment hesiodischer Genealogie. Das
Oberste ist das steuernde Apeiron, das Anaximander vielleicht
mit Absicht «noch jenseits» des Gottlichen angesetzt hat,
darunter als zweite Stufe die unendliche Vielheit der Kosmos-
gotter, die dann freilich werdende und vergehende sind.
Dergleichen kennt ja noch der platonische Timaios 41AB.

Mechr konnen wir nicht sagen. Entscheidend ist die nicht
wegzudeutende theologische Dialektik, die das Ganze be-
herrscht: hier die Autklirung, in welcher Phinomene, die bis-
her als Zeichen gottlichen Willens mit Furcht entgegenge-
nommen worden waren, sich zu natiirlichen Vorgingen ver-
fliichtigen, dort das Bestreben, in der spekulativen Weltkon-
struktion dem Gottlichen seinen festen Platz zuzuweisen.

Bei Anaximenes liegen die Dinge dhnlich, aber einfacher.
Wenn er die «Luft» als Ursprung des Alls bezeichnet, so
korrigiert er offensichtlich den Begrift des Apeiron. Wenn
er ferner das anaximandrische Prinzip der mechanischen « Ab-
teilung » ersetzt durch dasjenige der qualitativen Verdich-
tung und Verdiinnung, so wird (wohl nicht ganz zufillig)
das Verhiltnis antizipiert, das spiter zwischen Anaxagoras,
dem radikalsten Vertreter quantitiecrender Mechanik, und
Diogenes von Apollonia, dem Lehrer qualitativer « Umwand-
lung» besteht. Das ist nicht auszuftihren. Von Anaximenes
berichtet eine Notiz (13 A 10, aus derselben Uberlieferung
wie 12 A 17), dass die Luft Gott sei oder vielmehr, dass die
Gotter aus der Luft geworden seien; wir kimen damit zu
derselben Zweistufigkeit, die sich bei Anaximander andeu-
tete.

Es wiire weiter daran zu erinnern, dass bei Anaximenes zum
ersten Male ausdriicklich der menschliche Organismus und
der Kosmos-organismus mit einander geglichen werden: in
beiden herrscht dieselbe Lebensluft. Die Seele des Menschen
erhilt damit eine iiberraschende Dignitit und umgekehrt



140 O. GIGON

wird damit das Kosmos-Ganze als ein Lebewesen, also als
ein Gebilde von personalem Range gefasst. Zu der Konse-
quenz, die Gottheit einfach mit der Weltseele zu identi-
fizieren, fithrte nur noch ein kleiner Schritt. Es darf hier
gleich bemerkt werden, dass wir damit auf emnen Aspekt
der antiken Theologie stossen, der uns immer besonders
schwer verstindlich sein wird. Die antike Theologic hat nie
sauber zu unterscheiden vermocht zwischen der Gottheit,
die als ein steuerndes, ordnendes und wissendes Wesen der
Welt gegeniibersteht, und der fiir unsern Begriff' ganz anders-
artigen Gottheit, die die Welt «von innen» belebt und sich
zu ihr verhilt wie die Seele zum Korper.

Endlich ist zu erwihnen, dass Anaximenes den gottlichen
Charakter von Blitz, Donner usw. in derselben Weise bestrit-
ten hat wie Anaximander. Dabei kann es wohl sein, dass er
wie schon Anaximander in der Polemik gegen bestimmte
Formen archaischer Religiositit sehr weit gegangen ist. Aus-
zugehen ist davon, dass rund hundert Jahre nach den beiden
Milesiern Anaxagoras in Athen der Gottlosigkeit angeklagt
wurde, weil er die Sonne einen Feuerklumpen und den
Mond eine Erde nannte. Er hat also mindestens implicite
(aber der Heftigkeit der Reaktion nach vermutlich nicht
bloss implicite) geleugnet, dass Helios und Selene Gotter
scien. Eine Generation spiter hat Demokrit von Abdera
(ihn sowohl wie die altgliubigen Athener verspottend) diese
Tatsache damit glossiert, dass er bemerkte, diese Ansichten
seien gar nicht neu, sondern uralt und Anaxagoras habe sie
bloss gestohlen (Diog. Laert. 9, 34f., vgl. 1,4 und 2,6).

In der Tat: wenn des Anaxagoras Lehre die Gottlichkeit
von Sonne und Mond ausschliesst, dann tut dies die Lehre
der Milesier in genau demselben Umfang; nichts beweist
uns, dass die Milesier diesem ihrem Unglauben nicht ebenso
schonungslos Ausdruck verlichen hitten wie vermutlich
Anaxagoras. Nur war eben Ionien im 6. Jhd. schon im
Ganzen viel aufgeklirter als Athen um 440. Das schien uns



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I41

schon die Stellung des Thales zum Problem der Finsternisse
zu zeigen.

Zu nennen wire sodann Pythagoras. So gross sein Ein-
fluss auf die Gestaltung der vorsokratischen und antiken
Theologie {iberhaupt gewesen ist, so schwierig ist es, von
ihm zu reden. Die erste Ursache dieser Schwierigkeit ist,
dass bis heute die verschiedenen Schichten der Uberlie-
ferung {iber sein Leben und Wirken (Voraristotelisches, Ari-
stoteles, Frithhellenistisches, Spithellenistisches) noch nicht
hinldnglich getrennt und analysiert worden sind; solange das
nicht geschehen ist, bleibt jede Arbeit iiber Pythagoras eine
Improvisation von zweifelhaftem Werte. Die zweite Ursache
ist, dass es offenbar schon sehr frith verschiedene und einan-
der zum Teil geradezu widersprechende Observanzen pytha-
goreischer Lehre gegeben hat. Es scheint, dass es pythago-
reisch war, die Seele (gleich den Gestirnen) géttlich zu nennen
und vom Menschen die Beobachtung bestimmter ethischer,
kultischer und sonstiger Regeln zu fordern, damit seine
Seele zu den Gottern, denen sie zugehort, zuriickkehren
konne. Aber das Alles bleibt hochst ungewiss: sicher ist
nur, dass etwa Empedokles eine bestimmte Observanz pytha-
goreischer Doktrin aufgenommen und verarbeitet hat, eben-
s0, dass eine etwas andere Observanz im platonischen Phai-
don bertihrt wird. Auf all das niher einzugehen ist hier
ausgeschlossen.

Umso wichtiger ist Xenophanes, der ja seit alters als der
cigentliche Theologe unter den Vorsokratikern gilt. Uber
ihn ist denn auch in den letzten Jahren eine ansehnliche Lite-
ratur erschienen, vor allem die Analyse Werner Jaegers in
The theology of the early Greek philosophers (Oxford 1947)
S. 38 ff. Ich bemerke indessen sofort, dass ich keinen Anlass
geschen habe, meine eigene frithere Darstellung in irgendei-
nem wesentlichen Punkte zu modifizieren. Nach wie vor
erscheint mir die Hypothese, die ich in meinem « Ursprung
der griechischen Philosophie» (Basel 1945) S. 154 fI. skizziert



142 O. GIGON

habe, als dicjenige, die den verschiedenen Faktoren der
Uberlieferung am wenigsten Gewalt antut. Die Uber-
lieferung ist nun allerdings eine reichlich undurchsichtige.
Wir besitzen eine winzige Rethe von Zitaten, die nur ge-
rade Stichworte liefern und darauf schliessen lassen, dass
der Einfluss des Xenophanes letzten Endes nicht schr gross
gewesen sein kann; doch wohl, weil, wie Aristoteles sum-
marisch feststellt, sein Denken noch recht primitiv war.
Gehen wir die Zitate rasch durch: sie betonen die radikale
Verschiedenheit aller Gottheit vom Menschen nach Gestalt,
Planen und Handeln. Man darf sich die Gottheit nicht men-
schengestaltig vorstellen, noch sich anstrengend nach Men-
schenart, noch menschlicher Vergehen fihig.

Aber wie hat Xenophanes diese Thesen begriindet: Wie
kommt er tiberhaupt dazu, sich derart autoritativ zu dussern
Fiihlte er sich durch eine Gottheit belehrt wie Hesiod und
Parmenides oder sah er sich im Besitz von Beweisen, die
thm sein eigener Logos lieferte: Nun haben wir einen Text,
der Beweise gibt, diec im Corpus Aristotelicum erhaltene
Monographﬁe iitber Melissos, Xenophanes, Gorgias. Dass sie
in vielen Dingen nachlissig und ungenau ist, vermag die
doppelte Tatsache nicht zu beseitigen, dass sie erstens {iber
Melissos und Gorgias anerkanntermassen gut Bescheid weiss
und dass sie zweitens mit dem Bericht Theophrasts in seinen
puatxdv 36Ear libereinstimmt. Der Versuch, den entscheiden-
den Text 21 A 31 wegzuinterpretieren, ist unzuliissig, mag
er noch so oft wiederholt werden. Es ist reine Willkiir,
aus allgemeinen Erwigungen einen Text zu eliminieren, der
so solid bezeugt ist, wie man es in dieser Sphire nur verlan-
gen kann. Natiirlich erhebt sich die Frage, wie man denn die
abstrakten dichotomischen Beweisfithrungen unseres Trak-
tats in Verstorm denken soll. Aber dergleichen Fragen finden
wir auch bei anderen peripatetischen Referaten iiber vorso-
kratische Werke; dass der Peripatetiker in seinen Referaten
die Gedanken zusammenzieht und strafft und die Termino-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 143

logie modernisiert, werden wir am allerwenigsten leugnen
wollen. Die Substanz der Gedanken ist aber anzuerkennen,
es sei denn, man wolle annehmen, dass Theophrast sich durch
ein Pscudepigraphon habe tiuschen lassen. Dies ist aber aus
verschiedenen Griinden ziemlich unwahrscheinlich. Die im
Traktat vorgetragenen Thesen (die Gottheit ist eine — allein
michtig — ewig — homogen - kugelartig — weder unbegrenzt
noch begrenzt — weder bewegt noch unbewegt) und die
dazugehdrigen Beweise sind in der ersten Hilfte des 5. Jhd.
durchaus moglich. Die «Theologia negativa» der beiden
letzten Thesen ist natiirlich sehr seltsam und wie ein Vorspiel
zu Spekulationen, die erst Jahrhunderte spiter sich wirklich
entfalten. Aber wir miissen uns damit abfinden; diese Thesen
als Einschiebsel (durch wen und wozu:?) zu erkliren geht
nicht an. Ein anderes Problem sei hier kurz angeschlossen.

In den wenigen erhaltenen « Stichwortversen» des Xeno-
phanes fallen zwei Thesen besonders auf: 1. die Gottheit hat
eine vom Menschen vollig verschiedene Gestalt, 2. die Gott-
heit ist frei von menschlichen Lastern. Nun geht die ausfiihr-
lichste Beweisreihe zugunsten des Atheismus, die wir aus
der Antike haben (Sextus Emp. adv. phys. 1, 137-190) eigen-
tiimlicherweise gerade von diesen Dingen aus. lhre beiden
Hauptbeweise gegen die Existenz der Gottheit lauten: 1.
Die Gestalt Gottes ist entweder korperlich oder unkorperlich.
Ist sie korperlich, so ist die Gottheit offenbar verginglich,
ist sie unkorperlich, dann ist Gott handlungsunfihig, da wir
uns cin Wahrnehmen und Handeln ohne Sinnesorgane, also
ohne Korperlichkeit nicht vorstellen kénnen. Also ist Gott
weder das eine noch das andere, d. h. inexistent. 2. Man
schreibt den Gottern den Besitz der Tugenden zu. Besitzen
sic aber Tugenden, dann besitzen sie auch die entsprechen-
den Laster, die durch eben jene Tugenden iiberwunden
werden. Da aber die Gottheit keine Laster hat, so hat sie
auch keine Tugend, ist also ethisch eigenschaftslos und
nexistent.



144 0. GIGON

Bemerkt sei sofort, dass die erste Beweislinie vermutlich
in Bezichung steht zu der epikureischen Theorie, die der
Gottheit einen «Quasi-leib» und « Quasi-blut» usw. zu-
schreibt, offenbar um der fatalen Alternative zu entgehen. Die
zweite Beweislinie ist in jedem Falle dlter als Aristoteles,
der in seiner Begriindung der vita contemplativa im Pro-
treptikos ausdriicklich auf sie geantwortet hat: die reine
Erkenntnis ist die cinzige Tugend, die durch den bei Sextus
berichteten Einwand nicht getroffen wird, darum auch die
cinzige Tugend, die die Gottheit besitzt.

Die Ausfithrungen des Sextus stammen ihrem Kerne nach,
wie mir scheint, aus der spiten Vorsokratik; vielleicht aus
der Sophistik, aus der sich ja (begreiflicherweise) bei Sextus
viele Spuren erhalten haben. Dass sie unmittelbar auf Xeno-
phanes gemiinzt waren, will ich nicht behaupten. Es zu
vermuten, liegt aber nahe. Denn eins ist klar: der Radika-
lismus der xenophanischen Theologic musste (so gut wie
der Radikalismus der parmenideischen Ontologie) zu einem
Gegenschlag fithren. Wird die Gottheit derart zu einem
unfassbaren abstrakten « Ganz Anderen» gesteigert, so kann
es nicht ausbleiben, dass die konkrete religiose Erfahrung
gegen eine solche Spekulation ausgespielt wird.

Dass fihrt dann entweder zu cinem volligen Atheismus
oder Agnostizismus (Protagoras!) oder zu einem bewussten
Riickzug auf die traditionellen Anschauungen, die immerhin
den Consensus gentium fiir sich haben. Einem derartigen
Riickzug werden wir bei Demokrit begegnen.

Dass auf der andern Seite Xenophanes die Gottlichkeit der
Gestirne und meteorischen Erscheinungen noch entschie-
dener bestritten hat als die Milesier, geht aus den Fragmenten
deutlich hervor. Wenn bei ihm die Sonne «jeden Tag» neu
entsteht und wieder vergeht, so ist das beinahe ein offener
Hohn auf den unwandelbaren Helios, wie ihn Homer und
Hesiod geschildert hatten.

Schwierigkeiten der sonderbarsten Art bereitet uns Hera-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 145

klit, dessen Werk (im starken Gegensatz zu demjenigen des
Xenophanes) noch bis in dic Spitantike als Erbauungsbuch
weit verbreitet gewesen zu sein scheint. Als Erbauungsbuch
ist es auch von seinem Verfasser selbst gemeint, als eine
Sammlung von Woeisheitsspriichen, die schon ihrer Form
nach ein Protest gegen die gelehrten Traktate der Kosmo-
logen sein wollte, — gar nicht anders als spiter der sokratische
Dialog sciner Form nach einen Protest gegen die gelehrten
Biicher der Eleaten und Sophisten darstellt. Bewusst unsyste-
matisch, bewusst paradox und «dunkel» formulierend will
Heraklit seine Leser von der kosmologischen Betriebsamkeit
weg zur Flirsorge fiir die eigene Seele auffordern. Die Theo-
logie spielt dabei eine ausserordentlich grosse Rolle, aber ein
einheitliches geschlossenes System darf man von vornherein
nicht fordern. Nur einzelne Gedankenkomplexe sind erkenn-
bar (und dies wire vermutlich auch nicht anders, wenn wir
das Buch Heraklits noch vollstindig besissen). Da haben
wir die Bezeichnung der Gottheit als des «allein Weisen »,
bedeutungsvoll anklingend an platonische und « pythagorei-
sche» Stellen, die auch den Begriff cogév fiir die Gottheit vor-
behalten und den Menschen auf die Philo-sophia beschrin-
ken. Fin anderer, berithmter und von Poseidonios nahezu
wortlich iibernommener Spruch redet von der Gottheit, die
durch alle kosmischen Zustinde hindurchgeht und abwech-
selnd deren Namen annimmt. Endlich haben wir das kos-
mische Feuer, in dessen Einheit der vielfiltige Kosmos unter-
geht und aus dem er wieder entsteht, so wie die Nacht in
den Tag untergeht und aus ihm entsteht (und man tut gut,
sich daran zu erinnern, dass von Hesiod an der feste Rhyth-
mus von Tag und Nacht das kosmische Grundphinomen
tiberhaupt ist). Wie die sichtbare Sonne verlischt auch das
kosmische Feuer und entziindet sich wieder, und doch geht
es paradoxerweise und im Gegensatz zum homerischen
Helios nie unter, ist also immer gegenwirtic und sicht
immer Alles und richtet iiber Alles. Denn es heisst auch

10



146 O. GIGON

@pdvipoy, ist also Triger des spiter bei Platon und der Stoa
so bedeutungsreichen Begriffs, und richtet die Bosewichter,
indem es sie verschlingt.

Endlich wird wie bei Xenophanes erklirt, dass die Gottheit
an schoner Gestalt wie an Einsicht mit dem Menschen
unvergleichbar sei.

Dass Heraklit auf die Sokratik wie auf die Stoa schr stark
eingewirkt hat (und zwar lingst nicht nur durch die bertich-
tigte « Flusslehre » und die Verkiindigung der Ekpyrosis), kann
nicht bezweifelt werden. Aber er wirkt vorzugsweise als ein
ethischer und theologischer Impuls. Seine Doktrin bleibt in
gewissem Sinne unfassbar und voll von Widerspriichen,
deren Auflosung zu erzwingen gegen die Absicht Heraklits
selbst wiire.

Ganz anders Parmenides, in dessen ontologischem System
die Einordnung der Gottheit klar zutage liegt. Nur mit
einem Wort, aber nachdriicklich sei hervorgehoben, dass
Parmenides seinen Zentralbegriff, das « Seiende» nirgendwo
als Gott oder gottlich bezeichnet hat. Er meidet diese Pridi-
zierung genau so, wic Anaximander das Apeiron und Anaxi-
menes die Elementarluft nicht « Gott» nennen und so wie
auch spiter Anaxagoras den Nus zwar wie eine Gottheit
beschreibt, aber niemals den Begrift $eé¢ verwendet. Letzten
Endes wird dies am Bedeutungsbereich des griechischen
Wortes 9ebg und deiog liegen, der eben ein viel weiterer
und unbestimmterer ist als derjenige unseres Wortes « Gott,
das durch die Theologie der Psalmen und Propheten eine
sehr entschiedene Prigung erhalten hat. Das Wort $eég hat
nicht gentigend Rang, um das zu bezeichnen, was mit
&mepov oder &v gemeint wird.

Faktisch finden wir die Gottheit an zwei verschiedenen
Stellen. Eine Gottin ist zunichst die Dike, die am Tore
von Tag und Nacht sitzt (28 B 1, 14 fI.); sie ist also im Prin-
zip dieselbe «Gerechtigkeit», die bei Heraklit (22 B 94)
und schon bei Anaximander (12 B 1) im Ablauf der meteori-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I47

schen Perioden Ordnung hilt. Gleichzeitig ist sie es, die dem
Parmenides die Wahrheit {iber Sein und Nichtsein verkiin-
det, also eben dies tut, was auf primitiverer Stufe bei Hesiod
die Musen tun. Die Verbindung ist sinnvoll: denn Licht
und Tag sind fiir Parmenides die Reprisentanten des Seins
wie das Dunkel der Reprisentant des Nichtseins. Uber
beides Bescheid geben kann aber nur die Gottheit, die beides
kennt, weil sie an beider Grenze wohnt.

Fine zweite Gottheit finden wir in der Mitte der Ringe,
die den Kreis des Mondes ausmachen (28 B 12, 3 fff vg.
A 37). Sie regiert das Werden in der sublunaren Welt, der
Welt des unbegrenzten Entstchens und Vergehens. Sie heisst
denn auch Aphrodite und ist die Hervorbringerin der Gétter,
allen voran des Eros, eine wohlverstindliche Umsystemati-
sierung Hesiods. Nichst Eros bringt sie eine Schar anderer
Gottheiten hervor, die in Gegensatzpaaren gegliedert ist;
endlich fiihrt sie die Seelen der Menschen durch die gegen-
sitzlichen Zustinde von Licht und Dunkel, wie denn Parme-
nides den Aufbau der Doxa-welt aus dem Urgegensatz von
Sein und Nichtsein konsequent bis zum Letzten durchge-
fihrt hat.

Immerhin ist fiir die Entwicklung der vorsokratischen
Theologie Parmenides von nicht allzu grosser Bedeutung.
Entscheidend dagegen sind, wenn wir die Probleme so weit
als irgend moglich vereinfachen, zwei Komplexe etwas spi-
terer Zeit. Das eine ist die Abfolge Anaxagoras-Leukippos-
Diogenes, das zweite eine Gruppe von Theologumena, die
ich die sophistischen nennen mochte und deren Wirkung
bei Demokrit und in der Sokratik Platons und Xenophons
zu fassen ist. Erst in diesen beiden Komplexen werden die-
jenigen Fragen radikal gestellt, die wir wohl als theologische
Grundfragen bezeichnen mochten: war es bisher das Bemii-
hen der Vorsokratiker gewesen, dem Gottlichen einen Ort
im Kosmos so anzuweisen, dass sein Begriff sich spekulativ
reinigte und steigerte, so wird nun nach der Existenz der



148 0. GIGON

Gottheit iiberhaupt und der Begriindung dieser Existenz ge-
fragt. Und hatten diec Vorsokratiker bisher versucht, den
Menschen von abergliubischer Angst zu befreien dadurch,
dass sie ihn iiber die wahre Natur der angeblichen Mani-
festationen gottlichen Willens aufklirten, so wird nun gefragt,
ob iiberhaupt eine Verbindung zwischen der Gottheit und
der Welt der Menschen und Dinge bestiinde, und wenn ja,
wic diese Verbindung zu verstehen sei: wie und wieweit
die Gotter iiber unsere Welt walteten und wie und wieweit
der Mensch dieses ithr Walten zu beeinflussen vermdéchte.
Beginnen wir mit Anaxagoras. Seine Lehre vom Nus
bedeutet insofern einen entscheidenden Fortschritt, als zum
ersten Mal ein handelndes Prinzip in eine urspriingliche und
notwendige Beziehung zum kosmologischen Prozess gesetzt
wird: der Nus gibt den Anstoss zur Bewegung der Masse,
aus der der Kosmos wird. Das Entstehen des Kosmos ist
damit keine mechanische Abteilung aus dem Ursprungs-
wesen wie bei Anaximander oder eine qualitative Modifika-
tion, sondern das Ergebnis cines Tuns. Der Weg zu emer
ganz neuen Art von Veranschaulichung ist damit erdfinet,
ein Weg, an dessen Ende das Bild des gottlichen Hand-
werkers steht, das aus dem platonischen Timaios bertthmt ist.
Nicht ganz einfach ist es indessen, die problemgeschicht-
liche Herkunft des Nus-Prinzips zu bestimmen. Allem An-
scheine nach sind drei Hauptkomponenten zu unterscheiden.
In erster Linie ist es ein Versuch, den parmenideischen
Gegensatz zwischen dem Sein und der Doxa-welt zu iiber-
winden. Bei Parmenides stchen einander gegentiber: das reine
Sein, dem der Nus korrelat ist, weil es nur durch ithn erkannt
werden kann, und das eines und unbewegt ist —und die
Welt des Scheines, die aus der Zweiheit von Sein und Nichtsein
aufgebaut und darum ein Vielfiltiges und (so scheint es doch)
unaufhorlich Bewegtes ist. Was sich nun bei Parmenides
als Wirklichkeit und Schein entgegentritt, das gestaltet
Anaxagoras um zu einer Abfolge: am Anfang ist das (min-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 149

destens der Intention nach) einheitliche und unbewegte Sein
und der Nus, der es erkennt. Dieser Nus aber erkennt nicht
nur, sondern bringt auch in das Unbewegte die Bewegung
hinein und ist so im prignantesten Sinne der Vermittler
zwischen der Unbewegtheit des urspriinglichen Seins und
der Bewegtheit der Welt, in der wir uns befinden.

Diese eigentiimliche Rolle des Nus ist zweitens wohl
nicht ohne den Einfluss der Theologie des Xenophanes zu
verstehen. Bei Xenophanes fand Anaxagoras eine Gottheit,
die miihelos das All in Bewegung versetzt (21 B 25; der Vers
ist ebenso bestimmt durch das Bild des Olymposerschiittern-
den Zeus, Il. A 530, wie durch den Gegensatz zu Helios,
der mévov ENhaye Huoata mavra, wie es bei Mimnermos Frg.
10 D. und anderswo dhnlich heisst) und die ohne dusseres
Handeln, allein schon durch ihr blosses Wollen und Planen
Alles bewirkt (dies der Sinn von 21 B 24 und 26). Dass in
der grossen Beschreibung des Nus bei Anaxagoras (59 B 12)
starke theologische Elemente, Nachwirkungen hymnischer
Rede vorliegen, ist nicht zu bestreiten. Ebenso wenig ist
allerdings zu bestreiten, dass Anaxagoras niemals den Nus
als Sebc bezeichnet hat. Auch wenn uns das Buch des Anaxa-
goras nur bruchstiickhaft erhalten ist, in diesem Falle erscheint
mir das Argumentum ex silentio praktisch zwingend. Anaxa-
goras hat den Begriff in der Darstellung des Nus offenbar
absichtlich gemieden.

Wenn endlich drittens Anaxagoras zwar erklirt, der Nus
stiinde ganz fiir sich, dann aber auch feststellt, dass in einigen
Wesen auch Nus enthalten sei (59 B 12 und 11), so ist er
sicherlich bestimmt durch jene Gleichung zwischen dem
Menschen und dem kosmischen Organismus, die zuerst bei
Anaximenes fassbar wird: dem Nus im All entspricht ein
gleichartiger Nus im Menschen. Dass dann, ausgehend von
dieser (gegeniiber Anaximenes viel priziseren) Gleichung,
das Wirken des Nus im All anthropomorphisch geschildert
werden konnte und dass umgekehrt der menschliche Nus

10%



150 O. GIGON

theologischen Rang erhielt, liegt auf der Hand. Anaxagoras
selbst scheint nur z6gernd die Konsequenzen aus seiner
Doktrin gezogen zu haben. Von vornherein darf aber ver-
mutet werden, dass dies schr bald nachgeholt wurde.

Bemerkenswert ist jedoch zunichst, dass gegen Anaxa-
goras sich Leukippos von Abdera, der Schépfer des Ato-
mismus gewandt hat. Es ist hier nicht darzulegen, wie die
gesamte Theorie der «unteilbaren Seinspartikel» aus der
Polemik gegen Anaxagoras entstanden ist und im Bestreben,
die parmenideische Antithese von Sein und Schein auf einem
besseren Wege zu tiberwinden. Dass aber dann der Buchtitel
mepl Nob (67 B 2) auf ein Werk hinweist, in dem Leukippos
die Nuslehre des Anaxagoras widerlegt hat, ist hochst wahr-
scheinlich. Erhalten ist nur ein Satz, der im Wortlaut ange-
fiihrt sei: o03&v yoRua pamnv yivetar, A& wdvta éx Adyou Tc
xol O avdywnc. Dieser Satz kann (wir fassen uns so kurz
als moglich) nur Folgendes bedeuten: Das Wirken eines Nus
wird abgelehnt. Dennoch aber darf man nicht meinen, dass
nun die Dinge sinnlos ablaufen; sie werden alle aus notwen-
digen Griinden. Die Leugnung des Nus bedeutet also nicht
die Leugnung jeder Sinnhaftigkeit. Nur wird der Sinn nicht
durch einen Nus gegeben, sondern durch die Ananke, die
man am besten als « zwingende Griinde» versteht. Von Sinn-
haftigkeit ist dic Rede, nicht von Zweckmissigkeit. Denn
die Kosmologie der Atomisten weist nicht Zwecke nach,
sondern Griinde; durch die Atomistik wird ja das « Finden
der Ursachen» zur zentralen Aufgabe der Philosophic. So
ist auch unsere Stelle gemeint: der personale Grund fiir
das Dasein und Sosein des Kosmos wird ersetzt durch eine
sachliche, rationale Ananke.

Warum aber hat Leukippos den Nus abgelehnt? Da direkte
Zeugnisse dariiber fchlen, miissen scine Motive indirekt
erschlossen werden. Es ist durchaus denkbar, dass in den epi-
kureischen Polemiken gegen platonische und stoische Gottes-
vorstellungen atomistische Einwinde gegen Anaxagoras



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER IST

ibernommen sind; sie herauszupriparieren wire freilich eine
anschnliche Aufgabe. Wir versuchen hier einen kiirzern Weg,
der, wenn auch nicht véllig sicher, so doch im Prinzip
gangbar ist. Schon Theophrast hat bemerkt, dass die Philo-
sophie des Diogenes von Apollonia einen Kompromiss zwi-
schen Anaxagoras und Leukipp darstellt. Er hat die Nus-
lehre des Anaxagoras tibernommen, doch mit einigen be-
zeichnenden Modifikationen, von denen man annehmen darf,
dass sie durch die Polemik Leukipps veranlasst sind. Es sind,
summarisch gesagt, die drei folgenden: 1. der Nus erhilt
in der Luft einen korperlichen Triger. Leukippos wird also
wohl die Korperlosigkeit des anaxagoreischen Nus beanstan-
det haben; dazu darf der frither aus Sextus Emp. angefiihrte
Text in Erinnerung gerufen werden. 2. Die kosmische
Bewegung ist ewig und ohne Anfang. Die These des Anaxa-
goras, dass der Nus das zuvor ruhende Sein einmal in
Bewegung gesetzt habe, wird also von Leukipp widerlegt
worden sein, und Diogenes hat diese Widerlegung anerkannt
(vgl. dazu Epikur bei Lucr. s, 168 ff. und Cicero N. D. 1,
22). 3. Wenn Leukipp erklirte, die Ursache des Werdens
der Dinge konne auch ohne Nus gefunden werden, so
scheint Diogenes als erster den Blick auf die aesthetische
Vollkommenheit und praktische Zweckhaftigkeit der Dinge
im Kosmos gerichtet zu haben. Nicht dass er der Schipfer
des teleologischen Denkens tiberhaupt gewesen wire; das
lasst sich mindestens nicht erweisen. Aber den Eindruck
crhilt man, dass er gegen Leukipp ausgefiihrt hat, die Voll-
kommenheit des Kosmos sei von solcher Art, dass sie eben
doch nur durch ein personales voeiv erklirt werden konne.

Auf diesen dritten Punkt haben spiter Epikur und wohl
schon Demokrit mit aller Kraft repliziert. Durch die Schil-
derungen der Mangelhaftigkeit des Kosmos (Epikur auch
durch die radikale Ablehnung der mathematischen Astro-
nomie) versuchen sie dem teleologischen Argumentieren
den Boden zu entzichen.



152 0. GIGON

Endlich ein Wort tiber die sophistischen Theologumena.
Es liegt in der Natur unserer Uberlieferung, dass ecine
betrichtliche Anzahl philosophischer Gedanken bis in die
Zeit der Sophistik zuriickverfolgt werden konnen, dass es
aber nicht gelingt, einen bestimmten Autor zu nennen.
Die durch Platon (willkiirlich genug) als Scheinphilosophie
abgestempelten Werke eines Protagoras, Hippias, Prodikos,
Gorgias u. a. sind bis auf geringe Reste untergegangen.
Protagoras hat ein Buch mepl 9e@v geschrieben; es besteht
aber kaum eine Aussicht, den Inhalt, der unter Umstinden
fiir uns schr wichtig wire, auch nur einigermassen rekon-
struieren zu konnen. Was wir erkennen, ist nur, dass eine
Reihe theologischer Gedanken, die wir bei Platon, Xeno-
phon und Demokrit finden, offenbar in der Zeit der grossen
Sophisten konzipiert worden sind. Zuweisungen im Einzel-
nen unterbleiben besser.

Wir heben in Kiirze hervor:

1. Wir sahen, wie schon Anaximander bestimmte Formen
der Religiositit (Furcht vor Erdbeben, Blitz usw. als gott-
lichen Winken) bekidmpft hat. Darin liegt, dass er auch
bestimmte Vorstellungen vom Wesen der Gottheit bekdmpft.
Es kann nun die Frage auftauchen, wie denn diese falschen
Vorstellungen beim Menschen geschichtlich entstchen. Wir
kommen also zur Frage nach dem Ursprung der Gottesvor-
stellung.

2. Zu derselben Frage fiihrt eine ganz andere Gedanken-
linie. Uralt und in volksttimlichen Erzihlungen weit verbreitet
ist der Vergleich zwischen Mensch und Tier. In der Regel
lduft er zunichst zu ungunsten des Menschen aus. Die Tiere
besitzen Krallen, Hufe, Pelze usw., der Mensch scheint
hilflos allen Gefahren ausgelicfert. Dem wird zunichst ent-
gegnet, dass der Mensch eine Rethe von Vorziigen habe,
die ihn an Rang weit iiber die Tiere hoben. Genannt werden:
Sprache, Gemeinschaftsbildung und Gotteserkenntnis. Kein
Tier weiss von der Existenz der Gotter, wohl aber der



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 153

Mensch. Von da her wird gefragt, was den Menschen zu
einer solchen tiberragenden Erkenntnis befihigt und hin-
fihrt.

3. Dieselbe Gedankenlinie wird unter einem andern Ge-
sichtspunkt noch sehr viel wichtiger. Alte Lebensweisheit
fragte im Hinblick auf das Ungliick in der Welt, ob die
Gotter sich tiberhaupt fiir das Ergehen des Menschen in-
teressierten. Wenn die Atomistik die Unvollkommenheiten
des Kosmos schilderte, um die Vorstellung von einem
Wirken des Nus und der Gottheit (Diogenes von Apollonia
hat ja im Gegensatz zu Anaxagoras seinen Luft-Nus der
Gottheit ausdriicklich gleichgesetzt, 64 B 5) abzuweisen, so
hat sic zweifellos auch dargelegt, dass die Gotter den Men-
schen ganz besonders zu vernachlissigen schienen.

Dagegen wendet sich nun das teleologische Denken im
cigentlichen Sinne. In bertthmten Kapiteln seiner Memora-
bilien hat Xenophon den Nachweis {ibernommen, dass im
Gegenteil der Mensch koérperlich und geistig aufs beste
cingerichtet sei und dass offenbar der sichtbare Kosmos
im Ganzen keinen andern Zweck habe, als dem Nutzen des
Menschen zu dienen.

Systematisch geschen kulminiert also das theologische
Denken der Sophistik in zwei umfassenden Theoremen, die
sich aus dem eben Gesagten entwickeln.

Das eine ist die historische Betrachtung der Gottesvor-
stellung, einmal in der Richtung auf das Problem, wie die
Gottesvorstellung tiberhaupt entstanden sei und ob sie in
der Urzeit des Menschengeschlechts primitiver, d. h. feh-
lerhafter oder vielmehr reiner und vollkommener gewesen
sei als heute; Demokrit hilt die Furcht vor den Gestirnen
fir einen primitiven Irrglauben (68 B 30). Andere haben
bei den Volkern der Urzeit (und bei den urtiimlichen Bar-
baren am Rande der Oikumene) die reinste Religion ge-
sucht. Sodann fiihrt die historische Betrachtung zum Erweis
der Existenz der Gottheit ex consensu gentium. Wo es sich



154 O. GIGON

zeigt, dass spekulative Thesen und rationale Beweisginge
wie die des Xenophanes nicht hinreichen, um den Glauben
an die Gottheit zu befestigen, da tritt das Denken den
Riickzug in die historische Tatsichlichkeit an. Eine Uber-
zeugung, die sich bei allen Vélkern der Erde findet, kann
nicht falsch sein. Es ist Demokrit, der wie es scheint, dieses
Argument zuerst formuliert und auf ihm seine iiberraschend
traditionalistische Theologie (vgl. 68 A 78, B 166) aufge-
baut hat; es ist ausserordentlich bezeichnend, dass es spiter
von Aristoteles aufgenommen worden ist.

Das andere Theorem ist die teleologische Deutung des
Kosmos. Der Kosmos wird zu einem Kunstwerk, das von
einem gottlichen Kiinstler planmissig geschaffen worden ist.
Der Mensch und die Himmelserscheinungen dienen vorzugs-
weise als Belege, und in dem Augenblick, da sich die mathe-
matische Astronomie entfaltet, wird sie die stirkste Stiitze
allen teleologischen Denkens. Denn ein mathematische geord—
neter Kosmos ist ohne einen ed¢ yewpetpdv nicht vorstellbar.

Die vorsokratische Philosophie miindet in die Philosophie
der griechischen Klassik. Die Theologie der Vorsokratiker
reinigt den Gottesbegriff von den Unzulinglichkeiten der
traditionellen Religiositit, zicht ihn damit aber auch immer
tiefer in die Diskussion. Am Endpunkt tauchen gleichzeitig
das Phinomen des spekulativen Atheismus und die Reihe
der rationalen und historischen Gottesbeweise auf. Beides
gehb’rt zusammen, im Ganzen wie im Einzelnen. Die mit
den Milesiern anhebende Aufklirung sucht alle paradoxen
Erscheinungen aus begreifbaren Ursachen zu erkliren, bis
schliesslich die totale Rationalitit keines intervenierenden
Gottes mehr zu bediirfen scheint. Aber von der totalen
rationalen Verursachtheit zu einer ebenso totalen rationalen
«handwerklichen » Zweckmissigkeit ist der Schritt nur noch
klein. Und dann wird eben die Rationalitit im Kosmos-
ablauf der wirkungsvollste aller Gottesbeweise. Auf der an-
dern Seite verfehlt die historische Universalitiit des Gottesglau-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I5S§

bens nicht ithren Findruck: aber sie lisst sich auch umdeuten
in ein blosses psychologisches Faktum. In der Urzeit haben
kluge Gesetzgeber den Gottesglauben «erfunden», um die
Volker in Schach zu halten, oder die Volker selbst haben
in begreiflichem primitiven Schluss die Spender der wich-
tigsten Lebensgliter zu Gottern emporgesteigert.

Dieser Problemkreis ist im wesentlichen auch derjenige
der klassischen Philosophie gebliecben, wie denn generell die
Abhiingigkeit der sokratischen und nachsokratischen Phi-
losophie von den kithnen und mannigfaltigen Entwiirfen
ihrer Vorginger nicht leicht tiberschitzt werden kann.

DISCUSSION

M. Chantraine: Je voudrais vous remercier d’avoir présenté
votre exposé d'une manicre trés claire, et ensuite d’avoir été trés
philologue, puisque la question de la tradition a été envisagée d'une
maniére détaillée et critique. Maintenant, la question que je vou-
drais poser est une question générale et qui n’est pas philosophi-
que, mais qui se présente & ma pensée; c'est celle-ci: Nous avons
constaté qu'Homere, d’une fagon ou d’une autre, reflétait les
pratiques religieuses des Grecs. Or, dans notre étude du dévelop-
pement de I'idée de dieu, nous avons eu affaire 3 des écrivains et
nous aurons probablement affaire & d’autres écrivains, comme Eu-
ripide, qui nous donnent des témoignages de la pensée de leur
temps. Au contraire, avec les philosophes qu’a étudiés Monsieur
Gigon, il me semble qu’il se produit un divorce, une opposition;
et alors la question que je voudrais poser est une question histori-
que et sociale: Comment se situent les philosophes dont il parle,
dans la société, quelle influence y exercent-ils2 Sont-ils des oppo-
sants ou sont-ils des hommes qui exercent une influence non



156 DISCUSSION

seulement sur quelques initiés, mais sur I'ensemble de leurs
concitoyens:?

M. Gigon: Dies ist in der Tat eine kapitale Frage, die nicht
leicht zu beantworten ist, vor allem, weil man sie fiir die verschie-
denen Zeiten verschieden beantworten muss. Grundsitzlich stechen
alle Philosophen von den Milesiern bis zu den Atomisten in
einem gewollten und betonten Gegensatz zu den Anschau-
ungen, die von ihrer Umwelt und vor allem von dem geistigen
Beherrscher dieser Umwelt, dem homerischen Epos vertreten
werden. Wenn Anaximander, Xenophanes, Parmenides und He-
raklit schreiben, so ist iiberall die pathetische Behauptung zu
spiiren: ich allein weiss die Wahrheit, die Leute dagegen bewegen
sich in tdrichten Meinungen.

Mit den Atomisten scheint sich ein Umschlag anzubahnen,
der dann bei Aristoteles sich vollendet. Nun wird das, was die
Philosophen schreiben, zu der gereinigten Form dessen, was
dic Menschheit im Grunde schon seit jeher gedacht hat. Das
Ziel der Philosophen wird nun nicht mehr so sehr die Uber-
windung des menschlichen Irrens als vielmehr die Interpretation
des Consensus gentium. So lassen sie sich denn alle moglichen
Theoreme durch alte Kultgebriuche (s. etwa Aristot. Eudemos
F. 3 Walzer und Coel. 268a 10-20), Sprichworter und Sprach-
tatsachen bestitigen.

Aber dies beantwortet nur einen Teil der Frage. Das Problem,
wie die Philosophen in ihrer Gesellschaft standen, ist ein anderes.
Da wissen wir nur ausserordentlich wenig. Eiiges kdénnen wir
indirckt aus Legenden erschliessen. Ein Bild von der Wirkung
der Milesier haben wir praktisch nicht. Anaximander wie Anaxi-
menes sind in der biographischen Uberlieferung bis auf ver-
schwindende unsichere Spuren untergegangen. Bei Heraklit ist es
anders. Zwar haben wir auch da keine Berichte, die verlisslich
auf Zeitgenossen zuritickgefiihrt werden kénnten, aber in plato-
nischer Zeit ist ein ansehnlicher Kreis von Erzihlungen vorhanden,
der den sokratischen Logoi unverkennbar nahe steht und der
das Interesse spiegelt, das der eigentiimliche Mann gefunden



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I57

hat. Ahnlich steht es mit Empedokles, ebenso mit Demokrit.

Man kann sich fragen, wie die Bezichungen dieser Philosophen
zur hohen attischen Literatur, der Tragddie, gewesen sind. Drei
Linien diirfen unterschieden werden. Einmal kommt es vor,
dass (vor allem bei Euripides) philosophische Theoreme im Drama
angedeutet werden. Freilich sind diese Stellen viel seltener als
gelegentlich gemeint wurde. Eigentlich interessanter ist der Fall,
dass die Tragddie zuweilen den Philosophen in der Gestalt eines
der grossen Gottesfeinde des Mythos ‘portritiert’. Die Figur des
curipideischen Ixion etwa muss so stilisiert gewesen sein, dass die
Leute Anspiclungen auf Protagoras entdecken konnten, des-
gleichen die des Bellerophon. Die Naturphilosophen, die die Ge-
heimnisse des himmlischen Raumes ausplaudern, werden etwa
mit Tantalos verglichen, und bekannt sind die Verse des Kritias,
in denen Sisyphos eine atheistische Religionstheorie vortrigt (ob
das die Meinung des Kritias personlich war, ist eine ganz andere
Fragel).

Dass die Komddie die Naturphilosophen hernahm, ist bekannt,
und das ist jedenfalls die greifbarste Wirkung der Naturphilo-
sophie auf das “Volk von Athen’. Jedenfalls muss man sich denken,
dass die Philosophie bei ihrem Eintritt in die attische Welt sofort
genau so viel Bewunderung wie Entriistung erregte, wie es
dreihundert Jahre spiter in Rom der Fall war.

Endlich darf immerhin daran erinnert werden, dass zumal die
philosophische Psychologic und Ethik aus den Problemstellungen
von Tragddie und Komdodie offenkundig eine Menge von An-
regungen schopfte. Viele verzwickte ethische Fragen, die von der
Sophistik an bis auf Cicero diskutiert werden, entstammen
bestimmten dramatischen Situationen.

Wir haben dann die bekannten Philosophenprozesse (Anaxa-
goras, Protagoras, Sokrates); ob es dergleichen auch in Ionien
und in Sizilien gegeben hat, wissen wir tiberhaupt nicht. Méglich
ist es an sich. Aber auch die Uberlieferung iiber die athenischen
Prozesse ist ausserordentlich uniibersichtlich; ich darf dazu auf
die Andeutungen in meinem Sokrates (Bern 1947) verweisen.



158 DISCUSSION

Es kommt endlich dazu, dass offenbar schon im s. Jhd. wie spiter
in romischer Zeit, diese Philosophen gerne als politische Berater
und Gesandte verwendet wurden; man denke an Damon, Anaxa-
goras, Gorgias, Hippias.

Ob schliesslich, um nur dies noch zu sagen, die Eleaten in Elea
und die Atomisten in Abdera eine ‘Schule’ gehabt haben, wie
diese aussah und welche Rolle sie in der Gesellschaft spiclte, das
alles ist uns im Grunde durchaus unbekannt.

M. Chantraine: Je me félicite de vous avoir fait préciser ces
quelques points, et je constate que dans votre réponse vous avez
été naturellement amené A citer des écrivains, mais qu’on ne peut
pas se rendre compte de ce que les gens du peuple pensaient, ce
qu’ils connaissaient de ces philosophes, sinon de leurs théories.

M. Gigon: Am interessantesten bleibt zweifellos die Komddie.
Wenn sie von Hippon, Protagoras und andern redet, so setzt dies
voraus, dass die grosse Masse des Volkes von Athen, fir die die
Komdodie aufgefiihrt wurde, dariiber Bescheid wusste, um was fiir
Leute es sich da handelte und was diese ungefihr zu bicten hatten.

M. Chantraine: Ma question visait & montrer que nous sommes
dans un tout autre monde que lorsque nous étudions Homere.

M. Verdenius: Die Tatsache, dass die Vorsokratiker sich so
weit {iber den Unverstand der Menge erhaben fiihlten, schliesst
doch nicht aus, dass sie sich vielfach bemiiht haben, ihre Gedanken
an die Volksreligion anzukniipfen. Wenn Heraklit sagt: ‘Das
allein Weise lisst sich nicht und lisst sich doch mit dem Namen
des Zeus benennen’ (Fr. 32), so versucht er eine Verbindung
zwischen dem hochsten Prinzip seiner Philosophie und dem
hochsten Prinzip der Volksreligion herzustellen. Die Art und
Weise, wie er das tut, scheint mir fiir das Verhiltnis der griechi-
schen Theologie zur Volksiiberlieferung charakteristisch zu sein.
Herr Snell hat uns gezeigt, wie Hesiod die primitiven und rohen
Ziige der alten Gottergeschichten nicht aus seiner Theologie
climiniert, sondern in sein System einordnet und ihnen so ihren
richtigen und bedingten Platz zu geben versucht. Etwas Ahnliches
lasst sich bei Aischylos beobachten, der den wilden und tyran-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 159

nenhaften Aspekt des Zeus nicht leugnet, sondern in das Ganze
einer Charakterentwicklung aufnimmt. Wir werden noch sehen,
wie auch Platon die tiberlieferte Religion nicht verwirft, sondern
ihr einen untergeordneten Platz gibt, wobei er die olympischen
Gotter als niedere Erscheinungsformen der Ideenwelt deutet.
Heraklit tut dasselbe, indem er in dem Namen des Zeus (Znvog
gvopar) einen Hinweis auf das Urprinzip des Lebens (C%v) sicht.
So kann er den obersten Gott des Volksglaubens als eine zwar
unzulingliche, aber doch positive Darstellung des hdchsten Gottes
in sein eigenes System aufnehmen.

M. Gigon: In der Tat haben die Vorsokratiker in betrichtlichem
Umfange Gotternamen aus dem Kulte teils aufgenommen, teils
sie berticksichtigt. Aber sie deuten sie riicksichtslos um. Darin
haben sie schon einen Vorginger an Hesiod, dessen Theogonie
ganze Massen von Namensdeutungen enthilt und voraussetzt (so
hat er etwa, um nur ein weniger bekanntes Beispiel zu nennen,
Moo zweifellos als 6uovooboar etymologisiert. Das erklirt
die Verse Th. 39 und 60; vgl. Servius ad Aen. 1,8 und Plur.
mor. 480E). Das wirkt weiter, bei Heraklit, Empedokles u.a.

Generell bleibt das Verhiltnis zum Kulte ein undurchsichtiges,
nicht nur bei den Vorsokratikern, sondern in der ganzen antiken
Philosophie. Zenon und Epikur machen den Staatskult mit,
obschon ihre Theologie mit dem urspriinglichen Gehalt der Kult-
handlungen nichts mehr gemein hat. Die Gottheit und ihr Kult
werden respektiert und doch durch die philosophischen Theorien
ihrem Sinne nach ausgehdhlt.

M. Verdenius: Ich mochte hinzufiigen, dass hier eine gewisse
Kontinuitit in der Methode vorliegt. Die etymologische Namens-
deutung als Hilfsmittel fiir die theologische Rechtfertigung der
Volksiiberlieferung ist keine Erfindung Heraklits, sondern fingt
wahrscheinlich schon bei Homer an (Od. 8, 82 Aubg peyddrov
St BovAds, I 21, 6 Hépa & “Heyn mitve) und setzt sich nach
Hesiod u. a. bei Aischylos (z. B. Ag. 1485 St Audg wovartiov)
und Platon (z. B. Phaid. 80od “Awdns-aidvg als Merkmal der Ideen-
welt) fort.



160 DISCUSSION

M. Gigon: Da bin ich vollkommen Ihrer Meinung.

M. Snell: Ich glaube es ist dasselbe Prinzip, das sich vollzicht
im Verhiltnis zur Gottheit. Xenophanes sagt in fr. 34 Diels:
«Das Genaue hat kein Mensch gesehen und es wird auch keinen
geben, der es weiss tiber die Gotter und tiber alles, wovon ich
spreche. Denn wer es auch am meisten trife, indem er Vollen-
detes sagte, so weiss er es doch nicht. Denn Schein ist allem
beigefiigt.» Das ist ja zweifellos, wie Hermann Frinkel gezeigt
hat, ein direktes Zitat von dem Musenanruf an dem Anfang
des Schiffskatalogs im 2. Buch der Ilias. Bei Homer ist es so, dass
die Musen iiberall dabei gewesen sind und deswegen ein Wissen
haben. Die Menschen héren aber nur dunkle Kunde, erst mit
Hilfe der Musen konnen sie etwas wissen. Von den Musen sagt
Xenophanes nichts, und das wird er auch nicht vor oder nach
diesem herausgerissenen Fragment getan haben. Dann wird man
aber vielleicht ein anderes Fragment heranziechen diirfen, um sich
klarzumachen, wie Xenophanes es sich gedacht hat, dass die
Menschen zu einem gesicherteren Wissen kommen, nimlich das
Fragment 18: « Nicht von Anfang an haben die Gotter den Sterb-
lichen alles aufgewiesen, sondern suchend finden sie mit der
Zeit das Bessere».

Es ist eine vollkommen andere Vorstellung vom Verhiltnis
des Menschen zum Wissen und zum Gottlichen. Der Gedanke
ist, dass der Mensch durch eigene Titigkeit und eigenes Suchen
allmihlich an das Goéttliche herankommen kann, dass dieses
Gottliche nicht mehrals etwas Gegebenes genommen wird. Daraus
erschen wir, wie alles Wissen problematisch wird und sich nur
auf dem Wege zur Wahrheit finden lisst; und da wird denn
auch das Gottliche fragwiirdig und gerade darum enstehen solche
Deutungen der iibernommenen Religiositit, wie man es in dem
Fragment sicht, das Sie zitierten. Urspriinglich standen hinter
den Namen die klaren einfachen Gestalten der Gétter, ohne dass
man das Wesen der verschiedenen Gotter dahinter suchen musste.

M. Gigon: In der Tat hebt Xenophanes hervor, dass der Mensch
nicht wissen kann, sondern auf ein Meinen angewiesen ist. Das



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 161

liegt ja auch in der platonischen Vorstellung vom Philo-sophos,
und es ist nicht so verwunderlich, dass Xenophanes in der Tradi-
tion der griechischen Skepsis eine hervorragende Rolle spielt.

Dagegen scheint mir der Sinn von Fragment 18 nicht ganz
derjenige zu sein, den Sie in ihm héren. Nicht vom Wissen iiber
das Gottliche spricht es, wie mir scheint, sondern viel niichterner,
wenn man so will, von dem allmihlichen Werden der mensch-
lichen Kultur durch die Heuremata. Beinahe kénnte man schon
den hesiodischen Prometheusmythos heranzichen: Prometheus
ist ja der Vertreter des Menschen und stiehlt das himmlische Feuer,
das die Gottheit dem Menschen vorenthilt. Der Mensch muss
sich im Dasein selbst weiterhelfen und kann es auch. Insofern ist
der Gegensatz zur Tradition von Hesiod an in Frg. 18 bedeutend
weniger stark als in Frg. 34, wo Sie es mit Recht herausheben.

M. Snell: Das ist hier zum ersten Mal ausgesprochen; das ist
doch etwas fundamental Neues fiir dic Vorstellungen der Welt
und des Gottlichen.

M. Gigon: Glauben Sie, dass sich das Fragment direkt auf das
Wissen von der Gottheit bezieht:?

M. Verdenius: Es scheint mir durchaus méglich, dass das ‘Su-
chen’ und ‘Finden’ im Fr. 18 sich nicht nur auf die Kulturgiiter,
sondern auch auf den Gottesbegriff bezieht. In diesem Fall ergibt
sich eine schone Zusammenfassung der theologischen Position
der Vorsokratiker. Wenn die Menschen das Géttliche ‘allmihlich’
finden, so kann die Volksiiberlieferung als eine Vorstufe der
philosophischen Gotteserkenntnis gelten.

M. Gigon: Ich kann nur wiederholen, dass ich diese beiden
Fragmente 34 und 18 durchaus von einander trennen mochte.
Frgm. 34 ist von grundlegender Bedeutung fiir das Bild des
Xenophanes von der Stellung des Menschen im Kosmos; Frgm.
18 wiirde ich cher in die Nihe von Frgm. 4 stellen. Die Polemik
richtet sich gegen die Vorstellung von einer vollkommenen
gottgegebenen Urzeit und setzt ein Bild der Kulturentwicklung
voraus, wie es spiter (allgemein gesagt) Lukrez in seinem fiinften
Buch gezeichnet hat.

11



162 DISCUSSION

Dass der Mensch in Bezug auf die Gotter und das All kein
Wissen haben kann (Frgm. 34), hat ausser Xenophanes ja nicht
nur Platon und die Skepsis behauptet, sondern, recht verstanden,
auch Demokrit und in bestimmtem Sinne auch die Stoa.

M. Snell: Ich glaube, dass dadurch die prinzipielle Kluft nicht
iberbriickt wird.

M. Chapouthier: J'ai une question a poser toujours dans le
méme sens; cest la suivante. Comment les philosophes ont-ils
laisser subsister cote 2 cote d une part le nom de dieu pour désigner
les principes de la nature et quelquefois un principe unique et de
'autre ce méme nom pour désigner les dieux de la religion tradi-
tionnelle: C’est une antinomie qui se trouve un peu partout dans
la philosophie grecque. Il y a une tendance vers un monothéisme
spéculatif, — grice aux nombreuses identifications auxquelles ont
procédé les philologues, puis les philosophes, — d’autre part il y a
la pluralité des dieux. Cela nous semble, — comme il apparaissait
déja aux premiers apologistes et polémistes chrétiens, — une anti-
nomie insoluble. Pourtant d’aprés ce que disait M. Verdenius, il
semble qu'un essai d’union ait été tenté; je me demande jusqu’otr
il a été poussé; on aurait dfi, du moins les philosophes, arriver 2
concilier monothéisme et polythéisme. Zeus aurait di devenir
le seul dieu; il devait étre seul & porter le nom de Oeée.

M. Gigon: In diesen ganzen Fragen bleibt das griechische
Denken von Grund auf undezidiert. Die Versuche, einen reinen
Monotheismus zu formulieren haben zwar niemals gefehlt. Ich
nenne etwa Heraklits Frgm. 67, ein Satz,'den sich auch die Stoa bis
hinab zu Poseidonios (Aet. 1, 7, 19 und 33) ausdriicklich ange-
eignet hat; Gott ist einer unter wechselnden Formen und Namen.
Aber dergleichen bleibt rein theoretisch und wird nie konsequent
durchgedacht. Eine Gottheit wie Athena kann wohl als Phronesis
zu einem Aspekt des Einen Gottlichen umgedeutet werden, aber
am Kulte der Athena Parthenos wird dennoch nicht gertittelt,
und auch die Philosophen machen an ihren Festen mit. Die in
Varros Antiquitates abschliessend ausgesprochene, aber zweifellos
viel iltere Dreiteilung der Theologie in eine solche der Dichter,



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 163

der Philosophen und des Staates, und die Gedanken, die er sich
tiber das Verhiltnis dieser drei Theologien zu einander macht
(bei Augustin C. D. 6, 5 und 4, 31-32), fassen die Haltung der
gesamten Antike zu diesem Problem zusammen.

M. Reverdin: Permettez-moi d’intervenir dans votre discussion,
ct de faire une remarque au sujet de 'antinomie que signale M.
Chapouthier. Ce qui, par essence, était sacré pour le Grec, c’était,
je crois, le culte de la Cité; et ce culte présuppose ce polythéisme,
cette diversification des dieux qui nous semble un corps étranger
dans le systéme de plus d’un philosophe. Nous sommes fort mal
renseignés sur la vie des Présocratiques; mais nous savons qu’ils
étaient citoyens, et qu'a ce titre, ils étaient attachés par une tradi-
tion, par des besoins trés profonds au culte de leur cité. Or,
rejeter le polythéisme, c’était en un sens rejeter ce culte. Cela non
sculement les Présocratiques, mais des philosophes plus tardifs —
un Platon, en particulier -, ne 'ont ni o0sé, ni méme probable-
ment désiré. Il y a Ia un probléme sociologique. Nous devons en
étre conscients.

N’est—il pas significatif de voir que la critique des Présocratiques,
comme celle de la plupart des philosophes postérieurs est diri-
gée non pas contre le culte, qui laissait une trés grande liberté 2
l’imagination et aux croyances, mais contre Homeére, contre la
mythologie, contre les traditions poétiques, ou populaires; ce
n’est pas la religion que les philosophes ont détruite, mais le prestige
de la mythologie homérique. Ils ont ainsi préparé la voie 2 la
synthése platonicienne, dans laquelle nous trouvons unis le culte
traditionnel et des idées philosophiques nouvelles sur le divin.
Dans les Lois, olt cette synthése se présente 4 nous sous sa forme
achevée, Platon conserve le culte traditionnel. Il en fait la base de
la vie religieuse de 'individu et de la cité; mais aux formes an-
ciennes, il donne un contenu moral et spirituel nouveau.

M. Gigon: Man kann umgekehrt darauf hinweisen, dass die
wenigen notorischen Atheisten, von denen die Antike berichtet,
als Verichter des Kults und seiner Manifestationen gezeichnet
sind, so Diagoras von Melos, so Theodoros von Kyrene. Das



164 DISCUSSION

ist ein Verhalten, das die Antike als unbedingt verwerflich
empfunden hat. Was dem Sokrates vorgeworfen wurde, war
denn auch Missachtung des anerkannten Staatskultes, und beson-
ders Xenophon hat sich alle erdenkliche Miihe gegeben, nachzu-
weisen, dass Sokrates in Sachen des Kults vollig korrekt gehandelt
habe.

M. Snell: Nach der Apologic Platons hat Sokrates immer dem
Kult gedient.

Ich hitte noch eine sehr spezielle Frage. Sie hatten gemeint,
dass im Xenophanesfragment 25 von dem Gott gesagt wird,
dass er nur mit dem Geist alles erschiittert. Das kann doch kaum
auf den Helios gehen; da steckt doch dahinter die Vorstellung
des Zeus, der bei Homer durch sein Nicken den Olymp er-
schiittert.

M. Gigon: In der Tat ist die vorherrschende Vorstellung die
von Zeus, der den Olymp erschiittert. Dass aber auch die Helios-
vorstellung bei Xenophanes wesentlich hereinspielt, zeigt Frg. 24
und dic doxographische Notiz iiber dic Kugelihnlichkeit der
Gottheit.

M. Verdenius: Sie haben den Ausspruch des Thales, alles sei
voll von Géttern, richtig als eine Berichtigung der volkstiimlichen
Vorstellung, nach der es nur hier und dort Gotter gibt, gedeutet.
Ich mdchte aber noch etwas weiter gehen und eine Bezichung
zwischen diesem ‘Alles ist voll von Gottern’ und dem Ausspruch
‘Alles ist Wasser’ vermuten, wobei die ‘Gotter’ die verschiedenen
Lebens- und Naturkrifte sind, die in dem Wasser ihren Urqueﬂ
haben. Die Naturlehre des Thales hat also auch einen theologi-
‘schen Aspekt.

M. Snell: Ich bin damit nicht ganz einverstanden. Nach dem
Zusammenhang bei Aristoteles, ist es nicht sehr sicher, was
Thales gesagt hat.

M. Gigon: Die Stelle ist Thales A 22 bei Diels. Offenbar geht
sie zunichst auf apophthegmatische Uberlieferung zuriick und
ist insofern sehr schwierig richtig zu deuten. Ich wiirde es nicht
wagen, zu weitgehende Folgerungen aus ihr zu ziehen.



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 165

M. Snell: Es gibt aber zwei verschiedene Stellen.

M. Gigon: Dassclbe gilt auch von dieser zweiten Stelle, die bei
Diels gleich beigedruckt ist. Dass sic zunichst auf eine anekdotisch
verkiirzende Sekundiriiberlieferung zuriickgeht, ist ausdriicklich
vermerkt. Mehr als die Erklirung eines noch in spiterer Zeit
viel beachteten physikalischen Thaumasion gibt der Text nicht
her.

M. Verdenius: Die Bezichung auf die Seele ist natlirlich eine
Interpretation des Aristoteles, aber der Satz ‘Alles ist voll von
Gottern’ wird doch als eine iiberlieferte Meinung von Thales
angefiihrt.

M. Gigon: Zudem ist die Stelle nicht ohne Bezichung zu dem
bekannten Apophthegma aus der Heraklitiiberlieferung 22Ao9,
auch wenn man da wie immer den Gebrauch, den Aristoteles
von dem vorgefundenen Text macht, von dem méglichen
urspriinglichen Sinne des Texts sorgfiltig trennen muss.

M. Verdenius: Es scheint mir kaum denkbar, dass Anaxagoras
den Nus, der doch alles in Bewegung setzt, nicht als Gott aufge-
fasst hat. Kann das Fehlen dieser Bezeichnung in der Uberlie-
ferung nicht auf Zufall beruhen:

M. Gigon: Ich glaube doch, dass dieses Fehlen Absicht ist.
Der Nus-komplex bei Anaxagoras stammt von Parmenides, und
bei diesem heisst weder der Nus noch das Sein, das er erkennt,
Gott. Wesentlich ist bei Anaxagoras das grosse Fragment iiber
den Nus B 12. Es kann kein Zufall scin, dass hier die Begriffe
‘Gott” und ‘gottlich” ganz fehlen und dass sie auch in der ganzen
sonstigen — ziemlich reichen — Uberlieferung iiber Anaxagoras
praktisch nicht auftreten. Allerdings wird man dann folgern,
dass die Erklirung des Diogenes 64 B s, die Luft, dic gleich der
Noesis ist, sei Gott, bewusst Anaxagoras korrigiert.

M. Chapouthier: Si Anaxagore n’appelle pas le volg dieu,
qu'est-ce quil appelle dieu:

M. Gigon: Ich weiss es nicht, denn in der praktisch einhelligen
Uberlieferung iiber Anaxagoras fehlt jede Mitteilung iiber den
Ort der Gottheit.

¥



166 DISCUSSION

M. Chapouthier: Mais alors je serais tenté d’adhérer 4 la position
de M. Verdenius. Si nous insistons trop sur le fait que le vobg n’est
pas appellé dieu, on ne voit plus olt Anaxagore met le dieu.

M. Verdenius: Wenn Anaxagoras den Nus als Gott aufgefasst
hitte, so hitte Platon im Phaidon kaum dariiber geschwiegen.
Auf der anderen Seite bleibt es doch sehr befremdlich, dass ein
Grieche das héchste Bewegungsprinzip nicht als etwas Géttliches
erlebt hitte.

M. Gigon: Die cinzigen Stellen, in denen fiir Anaxagoras vom
Gottlichen die Rede ist, sind diirftig, spit und zweifelhaft. Wir
miissen annehmen, dass Anaxagoras einen physikalischen Kosmos
unter volligem Absehen von der Gottheit konstruiert hat, als
legitimer Vorliufer der Atomisten, bei denen die Gottheit in
der Kosmologic ja auch keinerlei notwendige Funktion hat.
Soweit Demokrit von den Gottern spricht, geschicht es, um
psychische Erfahrungen zu erkliren und den religionsgeschicht-
lichen Data Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Das ist Alles.

So sehr der Nus bei Anaxagoras in Kategorien beschrieben
wird, die theologisch-hymnisch wirken, Gott heisst er nicht.



	Die Theologie der Vorsokratiker

