
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 1 (1954)

Artikel: Die Theologie der Vorsokratiker

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

OLOF GIGON

Die Theologie der Vorsokratiker





DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER

Wo das philosophische Denken der Griechen sich auf das

Wesen und den Ursprung des Ganzen richtet, das den
Menschen umgibt, da stösst es unvermeidlich auf das Problem
der Gottheit. Es kann versuchen, der Gottheit einen
angemessenen Platz im Ganzen zuzuweisen oder sie mehr oder

weniger entschieden und ausdrücklich aus dem Ganzen zu
eliminieren. Das Problem ist aber unter allen Umständen

von vorn herein vorhanden.
Für die Geschichte der antiken Philosophie gibt es indessen

kaum ein schwierigeres Unternehmen als die Entwicklung
eben dieses Problems zu verfolgen. Der Grund ist leicht
einzusehen. Der Philosoph, der von der Gottheit spricht, ist
stärker als in irgendeinem andern Bereich gebunden durch
überlieferte Vorstellungen und durch die Sitte des täglichen
Lebens. Der Gottheit bedarf jedermann immer wieder, auf
sie ist der Kultbrauch hingeordnet und von ihr redet die

Dichtung. All dies ist dem Philosophen gewollt oder ungewollt

gegenwärtig, wenn er in seinem Werk von der Gottheit

spricht.
Die Lage ist also eine vollkommen andere als etwa bei

der vielverhandelten Frage der Nilüberschwemmungen. Das

war ein fernes sonderbares Phänomen, von dem die Griechen
durch Reisende, die in Ägypten gewesen waren, Kenntnis
bekamen. Das Leben des Einzelnen ging das weiter nichts

an; mochten jene, die es interessierte, versuchen, das

Phänomen so elegant und scharfsinnig als möglich zu erklären.
Die Spekulation war frei.

Ganz anders beim Problem der Gottheit. Da fand sich
eine ungeheure Masse gegebener Anschauungen. Der
Philosoph konnte sich an sie gebunden fühlen oder sie bekämpfen;

auf alle Fälle war sie da, und nicht nur der Philosoph,



128 O. GIGON

sondern auch seine Hörer und Leser kannten sie. Die
Aussagen des Philosophen hatten unweigerlich eine bestimmte

Wirkung auf die Religiosität der Hörer, und es ist schwer
denkbar, dass sich die frühgriechischen Philosophen nicht
selbst darüber im Klaren gewesen wären und eine solche

Wirkung so oder anders (Rücksicht nehmend oder destruktiv

aufklärerisch) einberechnet hätten.
Die Spekulation im theologischen Bereich kann also

weniger als irgendeine andere frei ihren eigenen Gesetzen folgen.
Ihr Weg ist aufs stärkste durch die gegebenen Gottesvorstellungen

bestimmt. Wenn wir aber nun unter diesen

Voraussetzungen an die sogenannten Vorsokratiker herantreten, so
sehen wir bald, dass uns auch die historische Uberlieferung
über den theologischen Problemkreis ungewöhnliche
Schwierigkeiten bereitet. Was wissen wir von den Gottesvorstellungen,

die den Vorsokratikern konkret gegeben waren;
Und was wissen wir von der Theologie der Vorsokratiker
selbst; Zum ersten: von den Kultbräuchen und religiösen
Anschauungen von Milet zur Zeit Anaximanders, von Akra-
gas zur Zeit des Empedokles oder von Abdera zur Zeit De-
mokrits wissen wir so gut wie nichts. Was wir einigermassen
kennen, sind nur die Gottesvorstellungen der Dichter, die
damals panhellenische Geltung besessen haben.

Grundsätzlich ist diese Lage nicht eben günstig. Man
wird gut tun bei der Erforschung der Theologie der
Vorsokratiker nie zu vergessen, dass uns eine Komponente (Kult
und faktische Religiosität der Zeit) unbekannt bleibt, also

immer einen Faktor der Unsicherheit darstellen wird.
Immerhin ist die andere Komponente allem Anscheine nach
die wichtigere. Eine Auseinandersetzung mit dem Kult
scheinen die Vorsokratiker durchaus vermieden zu haben,

wenn man davon absieht, dass sie gelegentlich Götternamen
heranziehen und (gewiss erst im 5. Jhd.) die Angemessenheit
von Kultbildern, Kultgebäuden, Gebet und Opfer diskutieren.

Das bleibt aber ganz allgemein und hebt die Regel



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I2Ç

nicht auf, dass zwar die Aussagen der Dichter über die
Gottheit beliebig in Frage gestellt werden können, dass

dagegen der Staatskult, die Nomizomena, unantastbar sind.
Einen Angriff auf die Nomizomena duldet die Polis nicht.
Ein solcher ist auch streng genommen nie gewagt worden
(diese Überlegung muss übrigens schon zur Annahme führen,

dass die aus Augustin-Varro bekannte Dreiteilung der

Theologie in naturalis, mythica, civilis sicherlich älter ist
als die Stoa des i. Jhd. v. Chr.). Es sind die repräsentativen
Dichter, mit denen sich die Vorsokratiker vor allem
auseinandergesetzt haben. Der Kampf gegen die Dichter und deren
Einfluss ist ja überhaupt ein Grundzug der griechischen
Philosophie von ihren Anfängen bis zu Piaton.

Aber welche Dichter meinen die Vorsokratiker; Wir
dürfen Homer und Hesiod nennen, wenn wir uns bewusst
bleiben, dass die Vorsokratiker unter Homer den gesamten
epischen Kyklos verstanden und dass sie neben der uns
erhaltenen Theogonie Hesiods eine ganze Reihe anderer

Theogonien besassen, die in griechischer Weise einander

gegenseitig in der Richtung auf das Haupaoiov wie auf das

ocÀTi&éç zu überbieten suchten. Ihre Reste stecken (bisher
noch niemals ernstlich durchforscht) in den Versen, die

uns unter dem Namen des Orpheus, Musaios, Linos, Epi-
menides überliefert sind. Was wir wirklich und zuverlässig
besitzen, ist von alledem nur ein Bruchteil. Und nicht bloss

dies: wir haben den Eindruck, dass gerade die theologisch
ergiebigeren Texte verloren gegangen sind. Es ist ja ein
Streben des griechischen Geistes gewesen, schon von früher
Zeit an aus der hohen Literatur alles Phantastische und
Zauberhafte, alle zu massive und krude Intervention der Gottheit
zu eliminieren. Gerade die theologische Phantastik der auf
Orpheus und Musaios gestellten Theogonien hat bewirkt,
dass diese Gedichtmasse in der Zeit Piatons nur mehr als

primitive Kuriosität galt und beiseite geschoben wurde. Aber
die Vorsokratiker haben mit diesen Dingen noch gerechnet.

9

/



130 O. GIGON

Unser Bild der Dichtung, von der die Vorsokratiker sich
abheben und gegen die sie sich wenden, ist also ein recht
fragmentarisches. Zum zweiten: Was wissen wir von der

Theologie der Vorsokratiker selbst; Wie weit ist uns die

Auseinandersetzung der Vorsokratiker mit den in der Dichtung

gegebenen und durch die Dichtung verbreiteten
Gottesvorstellungen überhaupt fassbar;

Es ist längst bekannt, dass unser Wissen von den Vorsokra-
tikern zur Hauptsache zurückgeht auf die achtzehn Bücher
Theophrasts cpucnxüv So^ou. In diesem Werke wird über
eine bestimmte Anzahl von Philosophen historisch und
kritisch berichtet. Es ist in der Forschung bisher nur selten

ausgesprochen worden, dass es sich dabei um eine Auswahl
handelt, eine Auswahl nach Prinzipien, die wir noch nicht
recht durchschauen. Immerhin liegt ein Prinzip im Titel: es

ist von cpucnxol die Rede. Wir sehen hier davon ab, dass

mit diesem Prinzip allein die Auswahl wohl noch nicht
genügend verständlich wird. Wesentlich ist für uns, dass

der Begriff cpuaixoç aus der Philosophie des Peripatos
interpretiert werden muss: Gegenstand des Philosophierens ist
die Physis, also die Seinswelt, soweit ihr ursprünglich Bewegung

eigen ist. Damit ist eine Abgrenzung getroffen einmal

gegen die Erzeugnisse menschlicher Technik, die nur von
aussen in Bewegung versetzt werden können, sodann gegen
die Welt des Unbewegten, die Gottheit. In einem Buch

cputnxwv So^ai hat also das Problem der Gottheit thematisch
keinen Platz. Theophrast wird also nur Philosophen
aufgenommen haben, in denen dieses Problem (mindestens explicite)

nicht vorkam; oder aber (und dies könnte leicht die

Regel gewesen sein) er hat die Philosophen, die er aufnahm,
nur soweit behandelt, als sie die bewegte Physis untersuchten,
und den Rest eben beiseite gelassen. Damit befinden wir
uns in einer denkbar fatalen Situation. Die massgebende
antike Darstellung der Vorsokratiker hat die Theologie nicht
berücksichtigt.



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 131

Die Frage erhebt sich, ob diese Lücke (die Theophrast
zweifellos selbst gesehen hat) etwa anderswo ausgefüllt
wurde. Das lässt sich heute noch nicht sagen. Festgehalten
sei nur Folgendes: (a) Abzuweisen ist nach meiner

Überzeugung die vielverbreitete Hypothese, es habe der Aristo-
teles-schüler Eudemos von Rhodos eine Geschichte der

Theologie geschrieben. Die zwei Texte, auf die sich diese

Hypothese stützt, zeigen nur, dass Eudemos irgendwo eine
Übersicht über altgriechische und orientalische Theogonien
gegeben hat, also über Texte, die als primitive volkstümliche

Vorstufen philosophischer Kosmologien gelten konnten.

Eine systematisch-kritische Untersuchung im Stil der

cpucnxöv So^ai war das keineswegs, eher eine Skizze der Art,
wie sie Aristoteles vielleicht selbst im ersten Buch des Dialogs

Tcspl cpiXocroçlaç gegeben hat. (b) Anderseits besitzen

wir einige doxographische Zusammenstellungen nspi, S-scov,

vor allem Cicero ND I, 25-41 und Aet. I, 7. Ohne einer

genauen Analyse dieser Texte (die sehr notwendig wäre)
vorzugreifen, ist zu konstatieren, dass zwar viele Mitteilungen
gerade über die Theologie der Vorsokratiker höchst sonderbar

anmuten, dass man sich aber die Sache nicht damit
einfach machen darf, dass man das Ganze für wertlose
späthcllenistische, stoische Interpretamente erklärt. Vor allem
bei Cicero ist das völlig ausgeschlossen. Es bleibt die Frage,
ob man nicht doch in den - freilich merkwürdig formulierten

- Titeln Theophrasts Ttspi to dsïov laropix in 6 Büchern oder
Ttspl hswv in 3 Büchern ehre theologische Ergänzungsschrift
Theophrasts zu den «puorxwv SoÇat vermuten darf. Auf sie

würden letzten Endes die Mitteilungen der Doxographen
zurückgehen. Dass die Stoiker später in ihren Referaten
vielfach ihre Terminologie einsetzten, soll nicht bestritten
werden. Sie haben damit nichts anderes getan als Aristoteles
und Theophrast, die von den Vorsokratikern in der peri-
patetischen Terminologie gesprochen haben.

Natürlich kommen zur Ergänzung dieser Tradition man-



132 O. GIGON

che andere Texte dazu. Von den späteren Vorsokratikern
besitzen wir wörtliche Fragmente in ansehnlicher Zahl, und
über die Theologie eines der wichtigsten, Xenophanes, ist

uns ein zusammenhängender Bericht erhalten, der unzweifelhaft

auf einen entsprechenden Bericht Theophrasts zurückgeht.

Es sei nun versucht, auf Grund dieser Quellenverhältnisse
einige Hauptlinien vorsokratischer Theologie, so gut es geht,
herauszuarbeiten. Methodisch wird dabei zweierlei entscheidend

sein : einmal die Kontinuität der Probleme zu beachten
ohne sich zu voreiligen Synthesen und Schematismen hin—

reissen zu lassen; es ist ausserordentlich einfach, die Vorsok-
ratiker als eine Bildergalerie geschlossener Systeme
vorzuführen; ob es geschichtlich richtig ist, ist eine andere Frage.
Zweitens wird man gut tun, das Problem möglichst scharf
zu fassen. Die Frage nach der Gottheit ist die Frage nach
dem personalen Element im Aufbau des Alls. Wir wollen
wissen, wo es seinen Ort hat und wie es sich manifestiert -
oder gerade nicht manifestiert.

Zu beginnen ist mit einem kurzen Rückblick auf die

Theogonien, vor allem auf Hesiod. Dass er vom Ganzen der
Welt reden will, so weit sie über den Menschen hinaus ist,
und dass er es als eine Einheit fasst, die aus Einem Ursprung
sich entfaltet, das hegt auf der Hand und braucht nicht weiter
dargelegt zu werden.

Dieses Ganze ist durch und durch personal verstanden.
Es ist ein Ganzes von Göttern und seine Entfaltung vollzieht
sich als Zeugung und Geburt, in Genealogien. Eros als das

Prinzip des «genealogischen Werdens» steht mit am Anfang,
und es hat einen guten Sinn, wenn die Mächte der Zerstörung,

die doch nicht fehlen dürfen, eine geschlossene Gruppe
bilden, in der Eros nicht wirkt (Th. 211-232). Ausserdem
bedeutet das Fortschreiten der Genealogien einen immer
entschiedeneren Sieg der Ordnung und des Rechtes über
die wüste Unordnung der Urzeit. Die Gegenwart ist das



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 133

Reich des Zeus, der jedem der Götter seinen Platz zugewiesen

hat.
Der Ursprung freilich steht auf der Grenze zwischen

göttlicher Personalität und neutralem Dasein. Denn das

Chaos meint den leeren Raum, der als Letztes übrig bleibt,
wenn man alles Andere, auch Himmel und Erde, den Schauplatz

des Lebens der Götter hinweggedacht hat. Wenn eine

sogenannt «Orphische» Konkurrenztheogonie an der Stelle
des Chaos die Nacht nennt, so liegt dieselbe Absicht vor.
Nacht und Tag sind die Wesenheiten, die im Chaos-raume
zwischen Himmel und Erde abwechselnd herrschen; die
Nacht aber als das Gestaltlosere, Leerere ist noch früher als

der Tag. Wiederum dasselbe, in einer nur ganz leichten
Modernisierung ist es, wenn anderswo die Zeit am Anfang
gestanden zu haben scheint. Denn die Zeit ist das, was wie
das Chaos, noch hinter Tag und Nacht zugleich, beides

umgreifend, eben noch genannt werden kann.
Bedeutsam ist bei Hesiod endlich, dass er die Wahrheit

verkünden will. Seine Geschichte der Götter ist kein beliebiger

erfundener Mythos. Wenn bei Homer die Muse den
Dichter über die Dinge belehrt, die dieser menschlicherweise
nicht wissen kann, so ist das nur noch eine blasse Formel.
Bei Hesiod dagegen ist diese Formel in einen persönlichen
Glauben zurückverwandelt. Hesiod bedarf ganz anders als

der homerische Dichter der Legitimation durch göttliche
Autorität. Ein Wissen von der Herkunft der Götter können
wirklich nur Götter selbst besitzen.

Die andern Theogonien haben dies grob übersteigert. Wenn
sie sich als Werke der Göttersöhne Orpheus und Musaios
geben, so wollen sie damit augenscheinlich die Legitimierung,
auf die sich Hesiod beruft, noch übertrumpfen. Aber gerade
darüber hat sich später Piaton lustig gemacht.

Über Thaies von Milet ist nur wenig zu sagen. Sein
Buch dürfte schon im 5. Jhd. untergegangen sein. Nur
einzelne Lehren haben sich, zu Anekdoten zurückgebildet, in

9*



134 O. GIGON

Spuren erhalten. Welches der Sinn des Apophthegmas «Alles
ist voll von Göttern» gewesen ist, hat Aristoteles, der es uns
überliefert (11A22), selbst nicht mehr gewusst. Dass Thaies

von einer Kosmos-Seele gesprochen haben kann, darf wohl
nicht kategorisch geleugnet werden; aber die Bezeugung
ist so schlecht tmd dürftig, dass wir da nicht weiter kommen
(11 A 23). Sehr wichtig ist dagegen die eine Nachricht, in
der eine ganze Reihe erstaunlich alter Zeugen übereinstimmen:

die Voraussage der Sonnenfinsternis des Jahres 585

v. Chr. Davon redet nicht nur Herodot I, 74, sondern haben
allem Anschein nach auch Xenophanes (21B19), Heraklit
(22B38), Demokrit (68Bii5a) und vielleicht sogar der Dichter

Alkaios (11 Ana) gesprochen. Diese Leistung muss als

repräsentativ für die aocpta des Thaies gegolten haben.
Betrachten wir nun den Bericht Herodots genauer, so erscheint
es mir unverkennbar, dass Herodot nicht nur das Faktum
erzählen, sondern gleichzeitig die aufgeklärte Weisheit des

Ioniers und seiner Landsleute der abergläubischen Ängstlichkeit

der Asiaten gegenüberstellen will. Die Ionier wissen
Bescheid darüber, dass die Finsternis eintreffen wird. Für die
Barbaren kommt sie offenbar als eine Überraschung und
als ein Wink der Götter, schleunigst Frieden zu schliessen.

Wenn wir so die Andeutungen Herodots richtig verstanden
haben, so fassen wir ein Gedankenelement, das wie mir
scheint, für die ganze ionische Philosophie bis hinab zu
Demokrit und dessen Erben Epikur konstitutiv ist. Es ist die

Philosophie als Überwinderin der Angst vor den
Himmelserscheinungen. Bei Anaximander und Anaximenes zeichnet

sich klar das Bemühen ab, vor allem für Finsternisse,
Blitz tmd Donner «natürliche» Ursachen zu finden;
Ursachen, die mindestens stillschweigend jeden Gedanken an
göttliche Interventionen ausschlössen. Bei Anaxagoras führt
dieses selbe Bestreben dazu, dass er einen Asebieprozess über
sich ergehen lassen muss. Wenn Demokrit als Ziel seiner

Philosophie gelegentlich die a0a[xßt7] bezeichnet hat, so



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 135

hat er damit offenkundig jenen Zustand gemeint, in dem
das abergläubische U-aupàÇstv vor den meteorischen Phänomenen

besiegt ist, weil man über deren Ursachen im Bilde
ist. Ich halte es für wahrscheinlich, dass diese aufklärerische
Zielsetzung schon bei den ältesten Milesiern mehr oder

weniger explizit vorhanden war.
Wenn freilich damit ein ganzer grosser Komplex von

Erscheinungsweisen der Gottheit bestritten wird, so bedeutet
das keineswegs, dass nun etwa der Gottheit und dem Göttlichen

überhaupt kein Platz im Weltganzen eingeräumt würde.
Vielmehr glauben wir schon bei Anaximander die eigentümlichste

Dialektik des Verhältnisses zur Gottheit erkennen zu
können. Auf der einen Seite wird der Glaube an die
konkreten Offenbarungen göttlichen Willens in den
Himmelserscheinungen systematisch zerstört. Auf der andern Seite
aber erkennen wir das Bestreben, im Weltganzen ein

sozusagen «spekulativ gereinigtes» Ikiov um so stärker wieder
zur Geltung zu bringen. Der Kampf gegen partikulare,
traditionell geglaubte Manifestationen der Gottheit geht Hand
in Hand mit einer immer stärkern abstrakten Radikalisierung
der Gottesvorstellung.

Dass Anaximander die Himmelserscheinungen genau so

entgöttlicht hat wie Thaies, bedarf keines Nachweises. Schon
ein flüchtiger Blick auf seine Lehren über Blitz, Donner
usw. zeigt dies. Daneben aber gibt es das Andere.

Fürs erste haben wir das Apeiron. to arueipov gehört zu
den ganz wenigen Begriffen, die zuverlässig für Anaximander
bezeugt sind. Es ist das substantivierte Neutrum eines Adjektivs.

Es kann nicht bezweifelt werden, dass Anaximander
den Begriff gewählt hat, weil er eindeutig unpersönlich
war. Wenn wir bedenken, dass das Apeiron problemgeschichtlich

der unmittelbare Erbe des hesiodischen Chaos ist,
so sehen wir, dass Anaximander in der Aufhebung aller
differenzierten Gestaltetheit im Begriff des Ursprungs noch
ein erhebliches Stück über Hesiod hinausgekommen ist.



136 O. GIGON

Das Apeiron steht dem letzten möglichen Begriff dieser

Reihe, dem ov oder dem gv] ov, schon ganz nahe.

Bei Hesiod gebiert das Chaos aus sich die Nacht und diese

wieder den Tag. Bei Anaximander vollzieht sich das Werden

von Tag und Nacht (Licht und Dunkel) aus dem Apeiron

durch ein à7roxpîvs(j8-ai. Es ist nicht zu beweisen, dass

auch dieses Wort bei Anaximander vorkam, aber es ist
doch wahrscheinlich. Ein genealogisch personales yl-fveff-ö-ai.

Hesiods wird ersetzt durch ein dingliches aTroxpivea&ai, das,

wie immer man es auffasst, einem mechanischen Zerteilen
nahe kommt.

Doch auf der andern Seite haben wir ein Zeugnis des

Aristoteles, aus dem mit fast völliger Sicherheit hervorgeht,
dass Anaximander für das Verhältnis des Apeiron zu den
kosmischen Gebilden, die sich aus ihm «abteilen», das Wort
xoßspväv gebraucht hat. Diesem Wort muss, zumal in
einem so alten Text wie es das Buch Anaximanders war,
seine ganze ursprüngliche Anschaulichkeit gelassen werden.
Dann aber kann es nur von einer handelnden Person gesagt
werden, die wie ein Steuermann am Steuerruder des Kosmosschiffes

sitzt (nur flüchtig sei daran erinnert, dass Thaies den
Kosmos wie ein Schiff auf dem Ur-wasser schwimmen
liess). Die Vorstellung to cotsipov xoßspvqc ist für uns
unvollziehbar, weil hier ein betont dinglicher Begriff einem betont
personalen Handeln zugeordnet wird. Vielleicht, dass es im
Buch Anaximanders Äusserungen gab, die diese Spannung
weniger krass erscheinen liessen. Bestehen bleibt, dass das

Apeiron zwei ganz verschiedene Aspekte aufweist. Es ist
hier die Negierung aller mythischen Personalität, und dort
ein handelndes Wesen, das dem Sinne nach einer Gottheit
nahekommt, auch wenn wir keinerlei Anhaltspunkt dafür
haben, dass Anaximander das Apeiron tatsächlich Gott
genannt hätte.

Die personalen Kategorien erscheinen noch an einer zweiten

Stelle, nämlich in den berühmten 7toi7]Ti.xc!>Tspoc ovogaxa,



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 137

die Theophrast aus Anaximanders Buch ausgezogen hat. Da
ist von Dingen die Rede, die «einander gerechte Strafe und
Busse zahlen für ihre Ungerechtigkeit nach der Anordnung
der Zeit». (12B1). Man hat merkwürdigerweise noch nie
näher gefragt, was für Dinge denn mit dem unverbindlichen
Wort ovta, das der resümierende Theophrast eingesetzt hat,
konkret gemeint sein können. Sicher ist nur, dass die

Interpretation, die W. Kranz in den VS dem Fragment beigibt,
falsch ist: «das Untergehende dem Uberlebenden» usw.
Denn dies ergibt kein àXky]\olç, und wir sind gehalten, auch
dieses Wort genau zu nehmen. Dann kann es sich aber

(wenn wir nicht gar zu weit suchen wollen) im Umkreis
Anaximanders nur um zwei mögliche Erscheinungen
handehr: entweder um den Wechsel von Tag und Nacht, wo
immer das eine das andere im Jahreslauf überwiegt und
insofern «Unrecht» tun kann, oder um ein wechselweises

Uberwiegen des Wassers und des Feuers im einzelnen

Kosmos, also die komplementären Katastrophen, auf die
noch in später Zeit die Mythen von Phaethon und Deuka-
lion bezogen worden sind. Ich würde meinen, dass Anaxi-
rnander eher an das erste Phänomen gedacht hat. Denn da

darf man daran denken, dass auch bei Heraklit (22B94)
und bei Parmenides (28B1, uff.) gerade Dike in einer festen

Beziehung zum Wechsel von Tag und Nacht steht: sie

wacht darüber, dass der Wechsel sich gleichmässig vollzieht.
Ausserdem darf man sich an die Sonnenfinsternis erinnern,
die bei Thaies eine solche Rolle spielt. Eine Verfinsterung
der Sonne ist par excellence ein Unrecht, das die Nacht am
Tage begeht. Dies Unrecht muss gesühnt werden, denn nur
allein die Isonomia von Tag und Nacht ist gerecht. So allein
erhält das Fragment jene volle Anschaulichkeit zurück, die
es bei Anaximander zweifellos hatte, und nur so passt es

wirklich in den Zusammenhang ionischen Denkens. Nicht
sogennante orphische Theologumena sind hier einzumengen;

sondern das Fragment spricht von der Regelmässigkeit



138 O. GIGON

in den Himmelserscheinungen und den möglichen
Verletzungen der Rcgelmässigkeit, also Dingen, die alle Vorso-
kratiker augenscheinlich aufs stärkste beschäftigt haben.

Dann aber stossen wir auf etwas Eigentümliches. Die
gewaltsame Verknüpfung dinglicher und personaler
Kategorien, die wir in dem to ooreipov xußepvS. gefunden haben,
kehrt hier wieder. Denn es ist ganz klar: die «mit Feuer

gefüllten Schläuche», die nach Anaximander Sonne und
Mond darstellen, sind niemals personale Wesen wie Helios
und Selene, sondern physikalische Konstruktionen. Wir
berührten das schon. Dennoch aber lässt Anaximander diese

konstruierten Gebilde Unrecht tun und Strafe zahlen. Weder
beim xußspva noch hier (die Stellen stützen sich gegenseitig)
darf man die Antinomie, die wir empfinden, weginterpretieren.

Mit dem Glauben der Dichter, des Volks und der
Barbaren, dass die Finsternisse den Zorn der Götter anzeigten,
hat das SIxtjv StSovoci der Feuerschläuche nichts zu tun.
In einer höchst eigenartigen und subtilen Weise werden die

meteorologischen Vorgänge, die als solche durchaus begreifbar

und insofern «natürlich» sind und keinen Schrecken mehr
einjagen, in personalen Kategorien beschrieben.

Mehr sei an dieser Stelle nicht gesagt. Es genügt zu sehen,

wie seltsam bei Anaximander Dingliches und Personales,
also «physikalische» und «theologische» Kategorien sich
verbinden.

Viele solche Stellen wird es nicht gegeben haben. Man
hat den Eindruck, dass Theophrast doch wohl eine bestimmte
ungewöhnliche Ausdrucksweise Anaximanders festhalten und
nicht etwa ihn im Ganzen damit charakterisieren wollte.

Nach einer letzten Tradition endlich scheint Anaximander
ausdrücklich von den Göttern gesprochen zu haben. Die
Tradition ist freilich dürftig und anfechtbar; was aber für
sie spricht, ist, dass sie nicht das enthält, was wir erwarten
würden. Sie bezeichnet gerade nicht das Apeiron, sondern
die aus ihm sich abteilenden unbegrenzt vielen Welten als



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 139

göttlich (12 A 17). Zugunsten dieses Berichts dürften wir also

gewissermassen das Prinzip der lectio difficilior anrufen. Es

bliebe dann ein Rudiment hesiodischer Genealogie. Das
Oberste ist das steuernde Apeiron, das Anaximander vielleicht
mit Absicht «noch jenseits» des Göttlichen angesetzt hat,
darunter als zweite Stufe die unendliche Vielheit der Kosmosgötter,

die dann freilich werdende und vergehende sind.

Dergleichen kennt ja noch der platonische Timaios 41 AB.
Mehr können wir nicht sagen. Entscheidend ist die nicht

wegzudeutende theologische Dialektik, die das Ganze
beherrscht : liier die Aufklärung, in welcher Phänomene, die bisher

als Zeichen göttlichen Willens mit Furcht entgegengenommen

worden waren, sich zu natürlichen Vorgängen
verflüchtigen, dort das Bestreben, in der spekulativen Weltkonstruktion

dem Göttlichen seinen festen Platz zuzuweisen.
Bei Anaximenes liegen die Dinge ähnlich, aber einfacher.

Wenn er die «Luft» als Ursprung des Alls bezeichnet, so

korrigiert er offensichtlich den Begriff des Apeiron. Wenn
er ferner das anaximandrische Prinzip der mechanischen «

Abteilung» ersetzt durch dasjenige der qualitativen Verdichtung

und Verdünnung, so wird (wohl nicht ganz zufällig)
das Verhältnis antizipiert, das später zwischen Anaxagoras,
dem radikalsten Vertreter quantitierender Mechanik, und
Diogenes von Apollonia, dem Lehrer qualitativer « Umwandlung»

besteht. Das ist nicht auszuführen. Von Anaximenes
berichtet eine Notiz (13 A 10, aus derselben Uberlieferung
wie 12 A 17), dass die Luft Gott sei oder vielmehr, dass die
Götter aus der Luft geworden seien; wir kämen damit zu
derselben Zweistufigkeit, die sich bei Anaximander andeutete.

Es wäre weiter daran zu erinnern, dass bei Anaximenes zum
ersten Male ausdrücklich der menschliche Organismus und
der Kosmos-organismus mit einander geglichen werden: in
beiden herrscht dieselbe Lebensluft. Die Seele des Menschen
erhält damit eine überraschende Dignität tmd umgekehrt



140 O. GIGON

wird damit das Kosmos-Ganze als ein Lebewesen, also als

ein Gebilde von personalem Range gefasst. Zu der Konsequenz,

die Gottheit einfach mit der Weltseele zu
identifizieren, führte nur noch ein kleiner Schritt. Es darf hier
gleich bemerkt werden, dass wir damit auf einen Aspekt
der antiken Theologie stossen, der uns immer besonders
schwer verständlich sein wird. Die antike Theologie hat nie

O
sauber zu unterscheiden vermocht zwischen der Gottheit,
die als ein steuerndes, ordnendes und wissendes Wesen der
Welt gegenübersteht, und der für unsern Begriff ganz andersartigen

Gottheit, die die Welt «von innen» belebt und sich

zu ihr verhält wie die Seele zum Körper.
Endlich ist zu erwähnen, dass Anaximenes den göttlichen

Charakter von Blitz, Donner usw. in derselben Weise bestritten

hat wie Anaximander. Dabei kann es wohl sein, dass er
wie schon Anaximander in der Polemik gegen bestimmte
Formen archaischer Religiosität sehr weit gegangen ist.
Auszugehen ist davon, dass rund hundert Jahre nach den beiden
Milesiern Anaxagoras in Athen der Gottlosigkeit angeklagt
wurde, weil er die Sonne einen Feuerklumpen und den

Mond eine Erde nannte. Er hat also mindestens implicite
(aber der Fïeftigkeit der Reaktion nach vermutlich nicht
bloss implicite) geleugnet, dass Helios und Selene Götter
seien. Eine Generation später hat Demokrit von Abdera
(ihn sowohl wie die altgläubigen Athener verspottend) diese

Tatsache damit glossiert, dass er bemerkte, diese Ansichten
seien gar nicht neu, sondern uralt und Anaxagoras habe sie

bloss gestohlen (Diog. Laert. 9, 34h, vgl. 1,4 und 2,6).
In der Tat: wenn des Anaxagoras Lehre die Göttlichkeit

von Sonne und Mond ausschliesst, dann tut dies die Lehre
der Milesier in genau demselben Umfang; nichts beweist

uns, dass die Milesier diesem ihrem Unglauben nicht ebenso

schonungslos Ausdruck verliehen hätten wie vermutlich
Anaxagoras. Nur war eben Ionien im 6. Jhd. schon im
Ganzen viel aufgeklärter als Athen um 440. Das schien uns



DIE THEOLOGIE DER VORS OERATIKER 141

schon die Stellung des Thaies zum Problem der Finsternisse

zu zeigen.
Zu nennen wäre sodann Pythagoras. So gross sein Ein-

fluss auf die Gestaltung der vorsokratischen und antiken
Theologie überhaupt gewesen ist, so schwierig ist es, von
ihm zu reden. Die erste Ursache dieser Schwierigkeit ist,
dass bis heute die verschiedenen Schichten der Überlieferung

über sein Leben und Wirken (Voraristotelisches,
Aristoteles, Frühhellenistisches, Späthellenistisches) noch nicht
hinlänglich getrennt und analysiert worden sind; solange das

nicht geschehen ist, bleibt jede Arbeit über Pythagoras eine

Improvisation von zweifelhaftem Werte. Die zweite Ursache
ist, dass es offenbar schon sehr früh verschiedene und einander

zum Teil geradezu widersprechende Observanzen
pythagoreischer Lehre gegeben hat. Es scheint, dass es pythagoreisch

war, die Seele (gleich den Gestirnen) göttlich zu nennen
und vom Menschen die Beobachtung bestimmter ethischer,
kultischer und sonstiger Regeln zu fordern, damit seine
Seele zu den Göttern, denen sie zugehört, zurückkehren
könne. Aber das Alles bleibt höchst ungewiss: sicher ist

nur, dass etwa Empedokles eine bestimmte Observanz
pythagoreischer Doktrin aufgenommen und verarbeitet hat, ebenso,

dass eine etwas andere Observanz im platonischen Phai-
don berührt wird. Auf all das näher einzugehen ist hier
ausgeschlossen.

Umso wichtiger ist Xenophanes, der ja seit alters als der

eigentliche Theologe unter den Vorsokratikern gilt. Über
ihn ist denn auch in den letzten Jahren eine ansehnliche
Literatur erschienen, vor allem die Analyse Werner Jaegers in
The theology of the early Greek philosophers (Oxford 1947)
S. 38 ff. Ich bemerke indessen sofort, dass ich keinen Anlass

gesehen habe, meine eigene frühere Darstellung in irgendeinem

wesentlichen Punkte zu modifizieren. Nach wie vor
erscheint mir die Hypothese, die ich in meinem «Ursprung
der griechischen Philosophie» (Basel 1945) S. 154 ff. skizziert



142 O. GIGON

habe, als diejenige, die den verschiedenen Faktoren der

Überlieferung am wenigsten Gewalt antut. Die
Überlieferung ist nun allerdings eine reichlich undurchsichtige.
Wir besitzen eine winzige Reihe von Zitaten, die nur
gerade Stichworte liefern und darauf schliessen lassen, dass

der Einfluss des Xenophanes letzten Endes nicht sehr gross

gewesen sein kann; doch wohl, weil, wie Aristoteles
summarisch feststellt, sein Denken noch recht primitiv war.
Gehen wir die Zitate rasch durch: sie betonen die radikale
Verschiedenheit aller Gottheit vom Menschen nach Gestalt,
Planen und Handeln. Man darf sich die Gottheit nicht
menschengestaltig vorstellen, noch sich anstrengend nach
Menschenart, noch menschlicher Vergehen fähig.

Aber wie hat Xenophanes diese. Thesen begründet; Wie
kommt er überhaupt dazu, sich derart autoritativ zu äussern ;

Fühlte er sich durch eine Gottheit belehrt wie Hesiod und
Parmenides oder sah er sich im Besitz von Beweisen, die
ihm sein eigener Logos lieferte; Nun haben wir einen Text,
der Beweise gibt, die im Corpus Aristotelicum erhaltene

Monographie über Melissos, Xenophanes, Gorgias. Dass sie

in vielen Dingen nachlässig und ungenau ist, vermag die

doppelte Tatsache nicht zu beseitigen, dass sie erstens über
Melissos und Gorgias anerkanntermassen gut Bescheid weiss
und dass sie zweitens mit dem Bericht Theophrasts in seinen

cpucuxöv So^ai übereinstimmt. Der Versuch, den entscheidenden

Text 2i A 31 wegzuinterpretieren, ist unzulässig, mag
er noch so oft wiederholt werden. Es ist reine Willkür,
aus allgemeinen Erwägungen einen Text zu eliminieren, der

so solid bezeugt ist, wie man es in dieser Sphäre nur verlangen

kann. Natürlich erhebt sich die Frage, wie man denn die
abstrakten dichotomischen Beweisführungen unseres Traktats

in Versform denken soll. Aber dergleichen Fragen finden
wir auch bei anderen peripatetischen Referaten über vorso-
kratische Werke.; dass der Peripatetiker in seinen Referaten
die Gedanken zusammenzieht und strafft und die Termino-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 143

logie modernisiert, werden wir am allerwenigsten leugnen
wollen. Die Substanz der Gedanken ist aber anzuerkennen,
es sei denn, man wolle annehmen, dass Theophrast sich durch
ein Pseudepigraphon habe täuschen lassen. Dies ist aber aus
verschiedenen Gründen ziemlich unwahrscheinlich. Die im
Traktat vorgetragenen Thesen (die Gottheit ist eine-allein
mächtig - ewig - homogen - kugelartig - weder unbegrenzt
noch begrenzt - weder bewegt noch unbewegt) und die

dazugehörigen Beweise sind in der ersten Hälfte des 5. Jhd.
durchaus möglich. Die «Theologia negativa» der beiden
letzten Thesen ist natürlich sehr seltsam und wie ein Vorspiel
zu Spekulationen, die erst Jahrhunderte später sich wirklich
entfalten. Aber wir müssen uns damit abfinden; diese Thesen
als Einschiebsel (durch wen und wozu?) zu erklären geht
nicht an. Ein anderes Problem sei hier kurz angeschlossen.

In den wenigen erhaltenen «Stichwortversen» des Xeno-
phanes fallen zwei Thesen besonders auf: 1. die Gottheit hat
eine vom Menschen völlig verschiedene Gestalt, 2. die Gottheit

ist frei von menschlichen Lastern. Nun geht die ausführlichste

Beweisreihe zugunsten des Atheismus, die wir aus
der Antike haben (Sextus Emp. adv. phys. 1, 137-190)
eigentümlicherweise gerade von diesen Dingen aus. Ihre beiden

Hauptbeweise gegen die Existenz der Gottheit lauten: 1.

Die Gestalt Gottes ist entweder körperlich oder unkörperlich.
Ist sie körperlich, so ist die Gottheit offenbar vergänglich,
ist sie unkörperlich, dann ist Gott handlungsunfähig, da wir
uns ein Wahrnehmen und Handeln ohne Sinnesorgane, also

ohne Körperlichkeit nicht vorstellen können. Also ist Gott
weder das eine noch das andere, d. h. inexistent. 2. Man
schreibt den Göttern den Besitz der Tugenden zu. Besitzen
sie aber Tugenden, dann besitzen sie auch die entsprechenden

Laster, die durch eben jene Tugenden überwunden
werden. Da aber die Gottheit keine Laster hat, so hat sie

auch keine Tugend, ist also ethisch eigenschaftslos und
inexistent.



144 O. GIGON

Bemerkt sei sofort, dass die erste Beweislinie vermutlich
in Beziehung steht zu der epikureischen Theorie, die der
Gottheit einen « Quasi-leib » und « Quasi-blut » usw.
zuschreibt, offenbar um der fatalen Alternative zu entgehen. Die
zweite Beweislinie ist in jedem Falle älter als Aristoteles,
der in seiner Begründung der vita contemplativa im Pro-
treptikos ausdrücklich auf sie geantwortet hat: die reine
Erkenntnis ist die einzige Tugend, die durch den bei Sextus
berichteten Einwand nicht getroffen wird, darum auch die

einzige Tugend, die die Gottheit besitzt.
Die Ausführungen des Sextus stammen ihrem Kerne nach,

wie mir scheint, aus der späten Vorsokratik; vielleicht aus
der Sophistik, aus der sich ja (begreiflicherweise) bei Sextus
viele Spuren erhalten haben. Dass sie unmittelbar auf Xeno-
phanes gemünzt waren, will ich nicht behaupten. Es zu
vermuten, hegt aber nahe. Denn eins ist klar: der Radikalismus

der xenophanischen Theologie rnusste (so gut wie
der Radikalismus der parmenideischen Ontologie) zu einem
Gegenschlag führen. Wird die Gottheit derart zu einem
unfassbaren abstrakten « Ganz Anderen » gesteigert, so kann
es nicht ausbleiben, dass die konkrete religiöse Erfahrung
gegen eine solche Spekulation ausgespielt wird.

Dass führt dann entweder zu einem völligen Atheismus
oder Agnostizismus (Protagoras!) oder zu einem bewussten

Rückzug auf die traditionellen Anschauungen, die immerhin
den Consensus gentium für sich haben. Einem derartigen
Rückzug werden wir bei Demokrit begegnen.

Dass auf der andern Seite Xenophanes die Göttlichkeit der
Gestirne und meteorischen Erscheinungen noch entschiedener

bestritten hat als die Milesier, geht aus den Fragmenten
deutlich hervor. Wenn bei ihm die Sonne «jeden Tag» neu
entsteht und wieder vergeht, so ist das beinahe ein offener
Hohn auf den unwandelbaren Helios, wie ihn Homer und
Hesiod geschildert hatten.

Schwierigkeiten der sonderbarsten Art bereitet uns Hera-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 145

klit, dessen Werk (im starken Gegensatz zu demjenigen des

Xenophanes) noch bis in die Spätantike als Erbauungsbuch
weit verbreitet gewesen zu sein scheint. Als Erbauungsbuch
ist es auch von seinem Verfasser selbst gemeint, als eine

Sammlung von Weisheitssprüchen, die schon ihrer Form
nach ein Protest gegen die gelehrten Traktate der Kosmologen

sein wollte, - gar nicht anders als später der sokratische

Dialog seiner Form nach einen Protest gegen die gelehrten
Bücher der Eleaten und Sophisten darstellt. Bewusst
unsystematisch, bewusst paradox und «dunkel» formulierend will
Heraklit seine Leser von der kosmologischen Betriebsamkeit

weg zur Fürsorge für die eigene Seele aulfordern. Die Theologie

spielt dabei eine ausserordentlich grosse Rolle, aber ein
einheitliches geschlossenes System darf man von vornherein
nicht fordern. Nur einzelne Gedankenkomplexe sind erkennbar

(und dies wäre vermutlich auch nicht anders, wenn wir
das Buch Heraklits noch vollständig besässen). Da haben

wir die Bezeichnung der Gottheit als des «allein Weisen»,
bedeutungsvoll anklingend an platonische und « pythagoreische»

Stellen, die auch den Begriff aoçov für die Gottheit
vorbehalten und den Menschen auf die Philo-sophia beschränken.

Ein anderer, berühmter und von Poseidonios nahezu
wörtlich übernommener Spruch redet von der Gottheit, die
durch alle kosmischen Zustände hindurchgeht und abwechselnd

deren Namen annimmt. Endlich haben wir das

kosmische Feuer, in dessen Einheit der vielfältige Kosmos untergeht

und aus dem er wieder entsteht, so wie die Nacht in
den Tag untergeht und aus ihm entsteht (und man tut gut,
sich daran zu erinnern, dass von Fiesiod an der feste Rhythmus

von Tag und Nacht das kosmische Grundphänomen
überhaupt ist). Wie die sichtbare Sonne verlischt auch das

kosmische Feuer und entzündet sich wieder, und doch geht
es paradoxerweise und im Gegensatz zum homerischen
Helios nie unter, ist also immer gegenwärtig und sieht

immer Alles und richtet über Alles. Denn es heisst auch

IO



146 O. GIGON

cppovipiov, ist also Träger des später bei Platon und der Stoa

so bedeutungsreichen Begriffs, und richtet die Bösewichter,
indem es sie verschlingt.

Endlich wird wie bei Xenophanes erklärt, dass die Gottheit
an schöner Gestalt wie an Einsicht mit dem Menschen

unvergleichbar sei.

Dass Eleraklit auf die Sokratik wie auf die Stoa sehr stark

eingewirkt hat (und zwar längst nicht nur durch die berüchtigte

« Flusslehre» und die Verkündigung der Ekpyrosis), kann
nicht bezweifelt werden. Aber er wirkt vorzugsweise als ein
ethischer und theologischer Impuls. Seine Doktrin bleibt in
gewissem Sinne unfassbar und voll von Widersprüchen,
deren Auflösung zu erzwingen gegen die Absicht Heraklits
selbst wäre.

Ganz anders Parmenides, in dessen ontologischem System
die Einordnung der Gottheit klar zutage hegt. Nur mit
einem Wort, aber nachdrücklich sei hervorgehoben, dass

Parmenides seinen Zentralbegriff, das « Seiende » nirgendwo
als Gott oder göttlich bezeichnet hat. Er meidet diese Prädi-
zierung genau so, wie Anaximander das Apeiron und Anaxi-
menes die Elementarluft nicht « Gott » nennen und so wie
auch später Anaxagoras den Nus zwar wie eine Gottheit
beschreibt, aber niemals den Begriff 9-eoç verwendet. Letzten
Endes wird dies am Bedeutungsbereich des griechischen
Wortes Ikoç und D-sloç liegen, der eben ein viel weiterer
und unbestimmterer ist als derjenige unseres Wortes « Gott»,
das durch die Theologie der Psalmen und Propheten eine
sehr entschiedene Prägung erhalten hat. Das Wort Ikoç hat
nicht genügend Rang, um das zu bezeichnen, was mit
araapov oder ov gemeint wird.

Faktisch finden wir die Gottheit an zwei verschiedenen
Stellen. Eine Göttin ist zunächst die Dike, die am Tore
von Tag und Nacht sitzt (28 B 1, 14 ff); sie ist also im Prinzip

dieselbe « Gerechtigkeit », die bei Heraklit (22 B 94)
und schon bei Anaximander (12 B 1) im Ablauf der meteori-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 147

sehen Perioden Ordnung hält. Gleichzeitig ist sie es, die dem
Parmenides die Wahrheit über Sein und Nichtsein verkündet,

also eben dies tut, was auf primitiverer Stufe bei Hesiod
die Musen tun. Die Verbindung ist sinnvoll: denn Licht
und Tag sind für Parmenides die Repräsentanten des Seins

wie das Dunkel der Repräsentant des Nichtseins. Über
beides Bescheid geben kann aber nur die Gottheit, die beides

kennt, weil sie an beider Grenze wohnt.
Eine zweite Gottheit finden wir in der Mitte der Ringe,

die den Kreis des Mondes ausmachen (28 B 12, 3 ff vg.
A 37). Sie regiert das Werden in der sublunaren Welt, der
Welt des unbegrenzten Entstehens und Vergehens. Sie heisst

denn auch Aphrodite und ist die Hervorbringerin der Götter,
allen voran des Eros, eine wohlverständliche Umsystemati-
sierung Hesiods. Nächst Eros bringt sie eine Schar anderer
Gottheiten hervor, die in Gegensatzpaaren gegliedert ist;
endlich führt sie die Seelen der Menschen durch die
gegensätzlichen Zustände von Licht und Dunkel, wie denn Parmenides

den Aufbau der Doxa-welt aus dem Urgegensatz von
Sein und Nichtsein konsequent bis zum Letzten durchgeführt

hat.
Immerhin ist für die Entwicklung der vorsokratischen

Theologie Parmenides von nicht allzu grosser Bedeutung.
Entscheidend dagegen sind, wenn wir die Probleme so weit
als irgend möglich vereinfachen, zwei Komplexe etwas
späterer Zeit. Das eine ist die Abfolge Anaxagoras-Leukippos-
Diogenes, das zweite eine Gruppe von Theologumena, die
ich die sophistischen nennen möchte und deren Wirkung
bei Demokrit und in der Sokratik Piatons und Xenophons
zu fassen ist. Erst in diesen beiden Komplexen werden
diejenigen Fragen radikal gestellt, die wir wohl als theologische
Grundfragen bezeichnen möchten: war es bisher das Bemühen

der Vorsokratiker gewesen, dem Göttlichen einen Ort
im Kosmos so anzuweisen, dass sein Begriff sich spekulativ
reinigte und steigerte, so wird nun nach der Existenz der



148 O. GIGON

Gottheit überhaupt und der Begründung dieser Existenz
gefragt. Und hatten die Vorsokratiker bisher versucht, den
Menschen von abergläubischer Angst zu befreien dadurch,
dass sie ihn über die wahre Natur der angeblichen
Manifestationen göttlichen Willens aufklärten, so wird nun gefragt,
ob überhaupt eine Verbindung zwischen der Gottheit und
der Welt der Menschen und Dinge bestünde, und wenn ja,
wie diese Verbindung zu verstehen sei: wie und wieweit
die Götter über unsere Welt walteten und wie und wieweit
der Mensch dieses ihr Walten zu beeinflussen vermöchte.

Beginnen wir mit Anaxagoras. Seine Lehre vom Nus
bedeutet insofern einen entscheidenden Fortschritt, als zum
ersten Mal ein handelndes Prinzip in eine ursprüngliche und
notwendige Beziehung zum kosmologischen Prozess gesetzt
wird: der Nus gibt den Anstoss zur Bewegung der Masse,

aus der der Kosmos wird. Das Entstehen des Kosmos ist
damit keine mechanische Abteilung aus dem Ursprungswesen

wie bei Anaximander oder eine qualitative Modifikation,

sondern das Ergebnis eines Tuns. Der Weg zu einer

ganz neuen Art von Veranschaulichung ist damit eröffnet,
ein Weg, an dessen Ende das Bild des göttlichen
Handwerkers steht, das aus dem platonischen Timaios berühmt ist.

Nicht ganz einfach ist es indessen, die problemgeschichtliche

Herkunft des Nus-Prinzips zu bestimmen. Allem
Anscheine nach sind drei Hauptkomponenten zu unterscheiden.

In erster Linie ist es ein Versuch, den parmenideischcn
Gegensatz zwischen dem Sein und der Doxa-welt zu
überwinden. Bei Parmenides stehen einander gegenüber : das reine
Sein, dem der Nus korrekt ist, weil es nur durch ihn erkannt
werden kann, und das eines, und unbewegt ist - und die
Welt des Scheines, die aus der Zweiheit von Sein und Nichtsein
aufgebaut und darum ein Vielfältiges und (so scheint es doch)
unaufhörlich Bewegtes ist. Was sich nun bei Parmenides
als Wirklichkeit und Schein entgegentritt, das gestaltet
Anaxagoras um zu einer Abfolge: am Anfang ist das (min-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 149

destens der Intention nach) einheitliche und unbewegte Sein
und der Nus, der es erkennt. Dieser Nus aber erkennt nicht
nur, sondern bringt auch in das Unbewegte die Bewegung
hinein und ist so im prägnantesten Sinne der Vermittler
zwischen der Unbewegtheit des ursprünglichen Seins und
der Bewegtheit der Welt, in der wir uns befinden.

Diese eigentümliche Rolle des Nus ist zweitens wohl
nicht ohne den Einfluss der Theologie des Xenophanes zu
verstehen. Bei Xenophanes fand Anaxagoras eine Gottheit,
die mühelos das All in Bewegung versetzt (21 B 25; der Vers
ist ebenso bestimmt durch das Bild des Olymposerschüttern-
den Zeus, II. A 530, wie durch den Gegensatz zu Helios,
der ttovov eXXa^e YjpaTa tovta, wie es bei Mimnermos Frg.
10 D. und anderswo ähnlich heisst) und die ohne äusseres

Handeln, allein schon durch ihr blosses Wollen und Planen
Alles bewirkt (dies der Sinn von 21 B 24 und 26). Dass in
der grossen Beschreibung des Nus bei Anaxagoras (59 B 12)
starke theologische Elemente, Nachwirkungen hymnischer
Rede vorliegen, ist nicht zu bestreiten. Ebenso wenig ist

allerdings zu bestreiten, dass Anaxagoras niemals den Nus
als S-soç bezeichnet hat. Auch wenn uns das Buch des Anaxagoras

nur bruchstückhaft erhalten ist, in diesem Falle erscheint
mir das Argumentum ex silentio praktisch zwingend. Anaxagoras

hat den Begriff in der Darstellung des Nus offenbar
absichtlich gemieden.

Wenn endlich drittens Anaxagoras zwar erklärt, der Nus
stünde ganz für sich, dann aber auch feststellt, dass in einigen
Wesen auch Nus enthalten sei (59 B 12 und 11), so ist er
sicherlich bestimmt durch jene Gleichung zwischen dem
Menschen und dem kosmischen Organismus, die zuerst bei
Anaximenes fassbar wird: dem Nus im All entspricht ein

gleichartiger Nus im Menschen. Dass dann, ausgehend von
dieser (gegenüber Anaximenes viel präziseren) Gleichung,
das Wirken des Nus im All anthropomorphisch geschildert
werden konnte und dass umgekehrt der menschliche Nus

IO*



15° O. GIGON

theologischen Rang erhielt, liegt auf der Hand. Anaxagoras
selbst scheint nur zögernd die Konsequenzen aus seiner
Doktrin gezogen zu haben. Von vornherein darf aber
vermutet werden, dass dies sehr bald nachgeholt wurde.

Bemerkenswert ist jedoch zunächst, dass gegen Anaxagoras

sich Leukippos von Abdera, der Schöpfer des

Atomismus gewandt hat. Es ist hier nicht darzulegen, wie die

gesamte Theorie der «unteilbaren Seinspartikel» aus der
Polemik gegen Anaxagoras entstanden ist und im Bestreben,
die parmenideische Antithese von Sein und Schein auf einem
besseren Wege zu überwinden. Dass aber dann der Buchtitel
7tspi Noü (67 B 2) auf ein Werk hinweist, in dem Leukippos
die Nuslehre des Anaxagoras widerlegt hat, ist höchst
wahrscheinlich. Erhalten ist nur ein Satz, der im Wortlaut angeführt

sei: oùSsv ypî]fi.a grfcT7)v yiveTou, otXkà raxvra èx Xoyou ts
xai Û7t' <xvàyx7]ç. Dieser Satz kann (wir fassen uns so kurz
als möglich) nur Folgendes bedeuten: Das Wirken eines Nus
wird abgelehnt. Dennoch aber darf man nicht meinen, dass

nun die Dinge sinnlos ablaufen; sie werden alle aus notwendigen

Gründen. Die Leugnung des Nus bedeutet also nicht
die Leugnung jeder Sinnhaftigkeit. Nur wird der Sinn nicht
durch einen Nus gegeben, sondern durch die Ananke, die

man am besten als «zwingende Gründe» versteht. Von
Sinnhaftigkeit ist die Rede, nicht von Zweckmässigkeit. Denn
die Kosmologie der Atomisten weist nicht Zwecke nach,
sondern Gründe ; durch die Atomistik wird ja das « Finden
der Ursachen» zur zentralen Aufgabe der Philosophie. So

ist auch unsere Stelle gemeint: der personale Grund für
das Dasein und Sosein des Kosmos wird ersetzt durch eine
sachliche, rationale Ananke.

Warum aber hat Leukippos den Nus abgelehnt? Da direkte
Zeugnisse darüber fehlen, müssen seine Motive indirekt
erschlossen werden. Es ist durchaus denkbar, dass in den
epikureischen Polemiken gegen platonische und stoische

Gottesvorstellungen atomistische Einwände gegen Anaxagoras



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 151

übernommen sind; sie herauszupräparieren wäre freilich eine
ansehnliche Aufgabe. Wir versuchen hier einen kürzern Weg,
der, wenn auch nicht völlig sicher, so doch im Prinzip
gangbar ist. Schon Theophrast hat bemerkt, dass die
Philosophie des Diogenes von Apollonia einen Kompromiss
zwischen Anaxagoras und Leukipp darstellt. Er hat die Nus-
lehre des Anaxagoras übernommen, doch mit einigen
bezeichnenden Modifikationen, von denen man annehmen darf,
dass sie durch die Polemik Leukipps veranlasst sind. Es sind,
summarisch gesagt, die drei folgenden: i. der Nus erhält
in der Luft einen körperlichen Träger. Leukippos wird also

wohl die Körperlosigkeit des anaxagoreischen Nus beanstandet

haben; dazu darf der früher aus Sextus Emp. angeführte
Text in Erinnerung gerufen werden. 2. Die kosmische

Bewegung ist ewig und ohne Anfang. Die These des Anaxagoras,

dass der Nus das zuvor ruhende Sein einmal in
Bewegung gesetzt habe, wird also von Leukipp widerlegt
worden sein, und Diogenes hat diese Widerlegung anerkannt
(vgl. dazu Epikur bei Lucr. 5, 168 ff. und Cicero N. D. 1,

22). 3. Wenn Leukipp erklärte, die Ursache des Werdens
der Dinge könne auch ohne Nus gefunden werden, so
scheint Diogenes als erster den Blick auf die aesthetische

Vollkommenheit und praktische Zweckhaftigkeit der Dinge
im Kosmos gerichtet zu haben. Nicht dass er der Schöpfer
des teleologischen Denkens überhaupt gewesen wäre; das

lässt sich mindestens nicht erweisen. Aber den Eindruck
erhält man, dass er gegen Leukipp ausgeführt hat, die
Vollkommenheit des Kosmos sei von solcher Art, dass sie eben
doch nur durch ein personales voslv erklärt werden könne.

Auf diesen dritten Punkt haben später Epikur und wohl
schon Demokrit mit aller Kraft repliziert. Durch die

Schilderungen der Mangelhaftigkeit des Kosmos (Epikur auch
durch die radikale Ablehnung der mathematischen
Astronomie) versuchen sie dem teleologischen Argumentieren
den Boden zu entziehen.



152 O. GIGON

Endlich ein Wort über die sophistischen Theologumena.
Es hegt in der Natur unserer Überlieferung, dass eine
beträchtliche Anzahl philosophischer Gedanken bis in die

Zeit der Sophistik zurückverfolgt werden können, dass es

aber nicht gelingt, einen bestimmten Autor zu nennen.
Die durch Piaton (willkürlich genug) als Scheinphilosophie
abgestempelten Werke eines Protagoras, Hippias, Prodikos,
Gorgias u. a. sind bis auf geringe Reste untergegangen.
Protagoras hat ein Buch Ttspi Ikcöv geschrieben; es besteht
aber kaum eine Aussicht, den Inhalt, der unter Umständen
für uns sehr wichtig wäre, auch nur einigermassen
rekonstruieren zu können. Was wir erkennen, ist nur, dass eine
Reihe theologischer Gedanken, die wir bei Piaton, Xeno-
phon und Demokrit finden, offenbar in der Zeit der grossen
Sophisten konzipiert worden sind. Zuweisungen im Einzelnen

unterbleiben besser.

Wir heben in Kürze hervor:
1. Wir sahen, wie schon Anaximander bestimmte Formen

der Religiosität (Furcht vor Erdbeben, Blitz usw. als

göttlichen Winken) bekämpft hat. Darin hegt, dass er auch
bestimmte Vorstellungen vom Wesen der Gottheit bekämpft.
Es kann nun die Frage auftauchen, wie denn diese falschen

Vorstellungen beim Menschen geschichtlich entstehen. Wir
kommen also zur Frage nach dem Ursprung der Gottesvorstellung.

2. Zu derselben Frage führt eine ganz andere Gedanken-
linie. Uralt und in volkstümlichen Erzählungen weit verbreitet
ist der Vergleich zwischen Mensch und Tier. In der Regel
läuft er zunächst zu Ungunsten des Menschen aus. Die Tiere
besitzen Krallen, Hufe, Pelze usw., der Mensch scheint
hilflos allen Gefahren ausgeliefert. Dem wird zunächst

entgegnet, dass der Mensch eine Reihe von Vorzügen habe,
die ihn an Rang weit über die Tiere höben. Genannt werden:
Sprache, Gemeinschaftsbildung und Gotteserkenntnis. Kern
Tier weiss von der Existenz der Götter, wohl aber der



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 153

Mensch. Von da her wird gefragt, was den Menschen zu
einer solchen überragenden Erkenntnis befähigt und
hinführt.

3. Dieselbe Gedankenlinie wird unter einem andern
Gesichtspunkt noch sehr viel wichtiger. Alte Lebensweisheit

fragte im Hinblick auf das Unglück in der Welt, ob die
Götter sich überhaupt für das Ergehen des Menschen
interessierten. Wenn die Atomistik die Unvollkommenheiten
des Kosmos schilderte, um die Vorstellung von einem
Wirken des Nus und der Gottheit (Diogenes von Apollonia
hat ja im Gegensatz zu Anaxagoras seinen Luft-Nus der
Gottheit ausdrücklich gleichgesetzt, 64 B 5) abzuweisen, so
hat sie zweifellos auch dargelegt, dass die Götter den Menschen

ganz besonders zu vernachlässigen schienen.

Dagegen wendet sich nun das teleologische Denken im
eigentlichen Sinne. In berühmten Kapiteln seiner Mernora-
bilien hat Xenophon den Nachweis übernommen, dass im
Gegenteil der Mensch körperlich und geistig aufs beste

eingerichtet sei und dass offenbar der sichtbare Kosmos
im Ganzen keinen andern Zweck habe, als dem Nutzen des

Menschen zu dienen.

Systematisch gesehen kulminiert also das theologische
Denken der Sophistik in zwei umfassenden Theoremen, die
sich aus dem eben Gesagten entwickeln.

Das eine ist die historische Betrachtung der Gottesvorstellung,

einmal in der Richtimg auf das Problem, wie die

Gottesvorstellung überhaupt entstanden sei und ob sie in
der Urzeit des Menschengeschlechts primitiver, d. h.
fehlerhafter oder vielmehr reiner und vollkommener gewesen
sei als heute; Demokrit hält die Furcht vor den Gestirnen
für einen primitiven Irrglauben (68 B 30). Andere haben
bei den Völkern der Urzeit (und bei den urtümlichen
Barbaren am Rande der Oikumene) die reinste Religion
gesucht. Sodann führt die historische Betrachtung zum Erweis
der Existenz der Gottheit ex consensu gentium. Wo es sich



154 O. GIGON

zeigt, class spekulative Thesen und rationale Beweisgänge
wie die des Xenophanes nicht hinreichen, um den Glauben

an die Gottheit zu befestigen, da tritt das Denken den

Rückzug in die historische Tatsächlichkeit an. Eine

Überzeugung, die sich bei allen Völkern der Erde findet, kann
nicht falsch sein. Es ist Demokrit, der wie es scheint, dieses

Argument zuerst formuliert und auf ihm seine überraschend
traditionalistische Theologie (vgl. 68 A 78, B 166) aufgebaut

hat; es ist ausserordentlich bezeichnend, dass es später
von Aristoteles aufgenommen worden ist.

Das andere Theorem ist die teleologische Deutung des

Kosmos. Der Kosmos wird zu einem Kunstwerk, das von
einem göttlichen Künstler planmässig geschaffen worden ist.

Der Mensch und die Elimmelserscheinungen dienen vorzugsweise

als Belege, und in dem Augenblick, da sich die
mathematische Astronomie entfaltet, wird sie die stärkste Stütze
allen teleologischen Denkens. Denn ein mathematische geordneter

Kosmos ist ohne einen •9-eoç yeogsTpwv nicht vorstellbar.
Die vorsokratische Philosophie mündet in die Philosophie

der griechischen Klassik. Die Theologie der Vorsokratiker
reinigt den Gottesbegriff von den Unzulänglichkeiten der
traditionellen Religiosität, zieht ihn damit aber auch immer
tiefer in die Diskussion. Am Endpunkt tauchen gleichzeitig
das Phänomen des spekulativen Atheismus und die Reihe
der rationalen und historischen Gottesbeweise auf. Beides

gehört zusammen, im Ganzen wie im Einzelnen. Die mit
den Milesiern anhebende Aufklärung sucht alle paradoxen
Erscheinungen aus begreifbaren Ursachen zu erklären, bis
schliesslich die totale Rationalität keines intervenierenden
Gottes mehr zu bedürfen scheint. Aber von der totalen
rationalen Verursachtheit zu einer ebenso totalen rationalen
« handwerklichen » Zweckmässigkeit ist der Schritt nur noch
klein. Und dann wird eben die Rationalität im Kosmosablauf

der wirkungsvollste aller Gottesbeweise. Auf der
andern Seite verfehlt die historische Universalität des Gottesglau-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I55

bens nicht ihren Eindruck; aber sie lässt sich auch umdeuten
in ein blosses psychologisches Faktum. In der Urzeit haben

kluge Gesetzgeber den Gottesglauben «erfunden», um die
Völker in Schach zu halten, oder die Völker selbst haben
in begreiflichem primitiven Schluss die Spender der
wichtigsten Lebensgüter zu Göttern emporgesteigert.

Dieser Problemkreis ist im wesentlichen auch derjenige
der klassischen Philosophie geblieben, wie denn generell die

Abhängigkeit der sokratischen und nachsokratischen
Philosophie von den kühnen und mannigfaltigen Entwürfen
ihrer Vorgänger nicht leicht überschätzt werden kann.

DISCUSSION

M. Chantraine: Je voudrais vous remercier d'avoir présenté

votre exposé d'une manière très claire, et ensuite d'avoir été très

philologue, puisque la question de la tradition a été envisagée d'une
manière détaillée et critique. Maintenant, la question que je voudrais

poser est une question générale et qui n'est pas philosophique,

mais qui se présente à ma pensée; c'est celle-ci: Nous avons
constaté qu'Homère, d'une façon ou d'une autre, reflétait les

pratiques religieuses des Grecs. Or, dans notre étude du développement

de l'idée de dieu, nous avons eu affaire à des écrivains et

nous aurons probablement affaire à d'autres écrivains, comme
Euripide, qui nous donnent des témoignages de la pensée de leur

temps. Au contraire, avec les philosophes qu'a étudiés Monsieur

Gigon, il me semble qu'il se produit un divorce, une opposition;
et alors la question que je voudrais poser est une question historique

et sociale: Comment se situent les philosophes dont il parle,
dans la société, quelle influence y exercent-ils Sont-ils des opposants

ou sont-ils des hommes qui exercent une influence non



156 DISCUSSION

seulement sur quelques initiés, mais sur l'ensemble de leurs

concitoyens ;

M. Gigon: Dies ist in der Tat eine kapitale Frage, die nicht
leicht zu beantworten ist, vor allem, weil man sie für die verschiedenen

Zeiten verschieden beantworten muss. Grundsätzlich stehen

alle Philosophen von den Milesiern bis zu den Atomisten in
einem gewollten und betonten Gegensatz zu den Anschauungen,

die von ihrer Umwelt und vor allem von dem geistigen
Beherrscher dieser Umwelt, dem homerischen Epos vertreten
werden. Wenn Anaximander, Xenophanes, Parmenides und Hc-
raklit schreiben, so ist überall die pathetische Behauptung zu

spüren: ich allein weiss die Wahrheit, die Leute dagegen bewegen
sich in törichten Meinungen.

Mit den Atomisten scheint sich ein Umschlag anzubahnen,
der dann bei Aristoteles sich vollendet. Nun wird das, was die

Philosophen schreiben, zu der gereinigten Form dessen, was
die Menschheit im Grunde schon seit jeher gedacht hat. Das

Ziel der Philosophen wird nun nicht mehr so sehr die

Uberwindung des menschlichen Irrens als vielmehr die Interpretation
des Consensus gentium. So lassen sie sich denn alle möglichen
Theoreme durch alte Kultgebräuche (s. etwa Aristot. Eudemos
F. 3 Walzer und Coel. 268a 10-20), Sprichwörter und
Sprachtatsachen bestätigen.

Aber dies beantwortet nur einen Teil der Frage. Das Problem,
wie die Philosophen in ihrer Gesellschaft standen, ist ein anderes.

Da wissen wir nur ausserordentlich wenig. Einiges können wir
indirekt aus Legenden erschliessen. Ein Bild von der Wirkung
der Milesier haben wir praktisch nicht. Anaximander wie Anaxi-
menes sind in der biographischen Überlieferung bis auf
verschwindende unsichere Spuren untergegangen. Bei Heraklit ist es

anders. Zwar haben wir auch da keine Berichte, die verlässlich

auf Zeitgenossen zurückgeführt werden könnten, aber in
platonischer Zeit ist ein ansehnlicher Kreis von Erzählungen vorhanden,
der den sokratischen Logoi unverkennbar nahe steht und der
das Interesse spiegelt, das der eigentümliche Mann gefunden



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I57

hat. Ahnlich steht es mit Empedokles, ebenso mit Demokrit.
Man kann sich fragen, wie die Beziehungen dieser Philosophen

zur hohen attischen Literatur, der Tragödie, gewesen sind. Drei
Linien dürfen unterschieden werden. Einmal kommt es vor,
dass (vor allem bei Euripides) philosophische Theoreme im Drama
angedeutet werden. Freilich sind diese Stellen viel seltener als

gelegentlich gemeint wurde. Eigentlich interessanter ist der Fall,
dass die Tragödie zuweilen den Philosophen in der Gestalt eines

der grossen Gottesfeinde des Mythos 'porträtiert'. Die Figur des

euripideischen Ixion etwa muss so stilisiert gewesen sein, dass die

Leute Anspielungen auf Protagoras entdecken konnten,
desgleichen die des Bellerophon. Die Naturphilosophen, die die
Geheimnisse des himmlischen Raumes ausplaudern, werden etwa
mit Tantalos verglichen, und bekannt sind die Verse des Kritias,
in denen Sisyphos eine atheistische Religionstheorie vorträgt (ob
das die Meinung des Kritias persönlich war, ist eine ganz andere

Frage!).
Dass die Komödie die Naturphilosophen hernahm, ist bekannt,

und das ist jedenfalls die greifbarste Wirkung der Naturphilosophie

auf das 'Volk von Athen'. Jedenfalls muss man sich denken,
dass die Philosophie bei ihrem Eintritt in die attische Welt sofort

genau so viel Bewunderung wie Entrüstung erregte, wie es

dreihundert Jahre später in Rom der Fall war.
Endlich darf immerhin daran erinnert werden, dass zumal die

philosophische Psychologie und Ethik aus den Problemstellungen
von Tragödie und Komödie offenkundig eine Menge von
Anregungen schöpfte. Viele verzwickte ethische Fragen, die von der

Sophistik an bis auf Cicero diskutiert werden, entstammen
bestimmten dramatischen Situationen.

Wir haben dann die bekannten Philosophenprozesse (Anaxa-

goras, Protagoras, Sokrates); ob es dergleichen auch in Ionien
und in Sizilien gegeben hat, wissen wir überhaupt nicht. Möglich
ist es an sich. Aber auch die Uberlieferung über die athenischen

Prozesse ist ausserordentlich unübersichtlich; ich darf dazu auf
die Andeutungen in meinem Sokrates (Bern 1947) verweisen.



158 DISCUSSION

Es kommt endlich dazu, dass offenbar schon im 5. Jhd. wie später
in römischer Zeit, diese Philosophen gerne als politische Berater
und Gesandte verwendet wurden; man denke an Damon, Anaxa-

goras, Gorgias, Hippias.
Ob schliesslich, um nur dies noch zu sagen, die Eleaten in Elea

und die Atomisten in Abdera eine 'Schule' gehabt haben, wie
diese aussah und welche Rolle sie in der Gesellschaft spielte, das

alles ist uns im Grunde durchaus unbekannt.

M. Chantraine: Je me félicite de vous avoir fait préciser ces

quelques points, et je constate que dans votre réponse vous avez
été naturellement amené à citer des écrivains, mais qu'on ne peut
pas se rendre compte de ce que les gens du peuple pensaient, ce

qu'ils connaissaient de ces philosophes, sinon de leurs théories.

M. Gigon: Am interessantesten bleibt zweifellos die Komödie.
Wenn sie von Hippon, Protagoras und andern redet, so setzt dies

voraus, dass die grosse Masse des Volkes von Athen, für die die

Komödie aufgeführt wurde, darüber Bescheid wusste, um was für
Leute es sich da handelte und was diese ungefähr zu bieten hatten.

M. Chantraine : Ma question visait à montrer que nous sommes
dans un tout autre monde que lorsque nous étudions Homère.

M. Verdenius: Die Tatsache, dass die Vorsokratiker sich so

weit über den Unverstand der Menge erhaben fühlten, schliesst

doch nicht aus, dass sie sich vielfach bemüht haben, ihre Gedanken

an die Volksreligion anzuknüpfen. Wenn Heraklit sagt: 'Das

allein Weise lässt sich nicht und lässt sich doch mit dem Namen
des Zeus benennen' (Fr. 32), so versucht er eine Verbindung
zwischen dem höchsten Prinzip seiner Philosophie und dem
höchsten Prinzip der Volksreligion herzustellen. Die Art und

Weise, wie er das tut, scheint mir für das Verhältnis der griechischen

Theologie zur Volksüberlieferung charakteristisch zu sein.

Herr Snell hat uns gezeigt, wie Hesiod die primitiven und rohen

Züge der alten Göttergeschichten nicht aus seiner Theologie
eliminiert, sondern in sein System einordnet und ihnen so ihren

richtigen und bedingten Platz zu geben versucht. Etwas Ahnliches
lässt sich bei Aischylos beobachten, der den wilden und tyran-



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER I59

nenhaften Aspekt des Zeus nicht leugnet, sondern in das Ganze

einer Charakterentwicklung aufnimmt. Wir werden noch sehen,

wie auch Piaton die überlieferte Religion nicht verwirft, sondern

ihr einen untergeordneten Platz gibt, wobei er die olympischen
Götter als niedere Erscheinungsformen der Ideenwelt deutet.

Heraklit tut dasselbe, indem er in dem Namen des Zeus (Zyjvoç

Övopa) einen Hinweis auf das Urprinzip des Lebens (Ç9jv) sieht.

So kann er den obersten Gott des Volksglaubens als eine zwar
unzulängliche, aber doch positive Darstellung des höchsten Gottes

in sein eigenes System aufnehmen.

M. Gigon: In der Tat haben die Vorsokratiker in beträchtlichem

Umfange Götternamen aus dem Kulte teils aufgenommen, teils
sie berücksichtigt. Aber sie deuten sie rücksichtslos um. Darin
haben sie schon einen Vorgänger an Hesiod, dessen Theogonie

ganze Massen von Namensdeutungen enthält und voraussetzt (so

hat er etwa, um nur ein weniger bekanntes Beispiel zu nennen,
Moücyai zweifellos als opovooucrai. etymologisiert. Das erklärt
die Verse Th. 39 und 60; vgl. Servius ad Aen. 1,8 und Plur.

mor. 480E). Das wirkt weiter, bei Heraklit, Empedokles u.a.
Generell bleibt das Verhältnis zum Kulte ein undurchsichtiges,

nicht nur bei den Vorsokratikern, sondern in der ganzen antiken

Philosophie. Zenon und Epikur machen den Staatskult mit,
obschon ihre Theologie mit dem ursprünglichen Gehalt der

Kulthandlungen nichts mehr gemein hat. Die Gottheit und ihr Kult
werden respektiert und doch durch die philosophischen Theorien
ihrem Sinne nach ausgehöhlt.

M. Verdenius: Ich möchte hinzufügen, dass hier eine gewisse

Kontinuität in der Methode vorliegt. Die etymologische Namensdeutung

als Hilfsmittel für die theologische Rechtfertigung der

Volksüberlieferung ist keine Erfindung Heraklits, sondern fängt
wahrscheinlich schon bei Homer an (Od. 8, 82 Atoç psyaXou
8ià ßouXa?, Ii. 21, 6 vjspa 8' "Hpvj 7UTva) und setzt sich nach

Hesiod u. a. bei Aischylos (z. B. Ag. 1485 Siai. Aloç TCavamou)

und Platon (z. B. Phaid. 8od "AiS^ç-aiSyjç als Merkmal der Ideenwelt)

fort.



i6o DISCUSSION

M. Gigon : Da bin ich vollkommen Ihrer Meinung.
M. Snell: Ich glaube es ist dasselbe Prinzip, das sich vollzieht

im Verhältnis zur Gottheit. Xenophanes sagt in fr. 34 Diels:
«Das Genaue hat kein Mensch gesehen und es wird auch keinen

geben, der es weiss über die Götter und über alles, wovon ich

spreche. Demi wer es auch am meisten träfe, indem er Vollendetes

sagte, so weiss er es doch nicht. Denn Schein ist allem

beigefügt.» Das ist ja zweifellos, wie Hermann Frankel gezeigt
hat, ein direktes Zitat von dem Musenanruf an dem Anfang
des Schiffskatalogs im 2. Buch der Ilias. Bei Homer ist es so, dass

die Musen überall dabei gewesen sind und deswegen ein Wissen
haben. Die Menschen hören aber nur dunkle Kunde, erst mit
Hilfe der Musen können sie etwas wissen. Von den Musen sagt
Xenophanes nichts, und das wird er auch nicht vor oder nach

diesem herausgerissenen Fragment getan haben. Dann wird man
aber vielleicht ein anderes Fragment heranziehen dürfen, um sich

klarzumachen, wie Xenophanes es sich gedacht hat, dass die

Menschen zu einem gesicherteren Wissen kommen, nämlich das

Fragment 18 : «Nicht von Anfang an haben die Götter den Sterblichen

alles aufgewiesen, sondern suchend finden sie mit der

Zeit das Bessere».

Es ist eine vollkommen andere Vorstellung vom Verhältnis
des Menschen zum Wissen und zum Göttlichen. Der Gedanke

ist, dass der Mensch durch eigene Tätigkeit und eigenes Suchen

allmählich an das Göttliche herankommen kann, dass dieses

Göttliche nicht mehr als etwas Gegebenes genommen wird. Daraus
ersehen wir, wie alles Wissen problematisch wird und sich nur
auf dem Wege zur Wahrheit finden lässt; und da wird denn
auch das Göttliche fragwürdig und gerade darum enstehen solche

Deutungen der übernommenen Religiosität, wie man es in dem

Fragment sieht, das Sie zitierten. Ursprünglich standen hinter
den Namen die klaren einfachen Gestalten der Götter, ohne dass

man das Wesen der verschiedenen Götter dahinter suchen musste.

M. Gigon : In der Tat hebt Xenophanes hervor, dass der Mensch

nicht wissen kann, sondern auf ein Meinen angewiesen ist. Das



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER l6l
liegt ja auch in der platonischen Vorstellung vom Philo-sophos,
und es ist nicht so verwunderlich, dass Xenophanes in der Tradition

der griechischen Skepsis eine hervorragende Rolle spielt.
Dagegen scheint mir der Sinn von Fragment 18 nicht ganz

derjenige zu sein, den Sie in ihm hören. Nicht vom Wissen über
das Göttliche spricht es, wie mir scheint, sondern viel nüchterner,

wenn man so will, von dem allmählichen Werden der menschlichen

Kultur durch die Heuremata. Beinahe könnte man schon

den hesiodischen Prometheusmythos heranziehen: Prometheus

ist ja der Vertreter des Menschen und stiehlt das himmlische Feuer,
das die Gottheit dem Menschen vorenthält. Der Mensch muss
sich im Dasein selbst weiterhelfen und kann es auch. Insofern ist
der Gegensatz zur Tradition von Hcsiod an in Frg. 18 bedeutend

weniger stark als in Frg. 34, wo Sie es mit Recht herausheben.

M. Snell: Das ist hier zum ersten Mal ausgesprochen; das ist
doch etwas fundamental Neues für die Vorstellungen der Welt
und des Göttlichen.

M. Gigon: Glauben Sie, dass sich das Fragment direkt auf das

Wissen von der Gottheit bezieht?

M. Verdenius: Es scheint mir durchaus möglich, dass das

'Suchen' und 'Finden' im Fr. 18 sich nicht nur auf die Kulturgüter,
sondern auch auf den Gottesbegriff bezieht. In diesem Fall ergibt
sich eine schöne Zusammenfassung der theologischen Position
der Vorsokratiker. Werna die Menschen das Göttliche 'allmählich'
finden, so kann die Volksüberlieferung als eine Vorstufe der

philosophischen Gotteserkenntnis gelten.
M. Gigon: Ich kann nur wiederholen, dass ich diese beiden

Fragmente 34 und 18 durchaus von einander trennen möchte.

Frgm. 34 ist von grundlegender Bedeutung für das Bild des

Xenophanes von der Stellung des Menschen im Kosmos; Frgm.
18 würde ich eher in die Nähe von Frgm. 4 stellen. Die Polemik
richtet sich gegen die Vorstellung von einer vollkommenen
gottgegebenen Urzeit und setzt ein Bild der Kulturentwicklung
voraus, wie es später (allgemein gesagt) Lukrez in seinem fünften
Buch gezeichnet hat.

II



162 DISCUSSION

Dass der Mensch in Bezug auf die Götter und das All kein
Wissen haben kann (Frgm. 34), hat ausser Xenophanes ja nicht
nur Piaton und die Skepsis behauptet, sondern, recht verstanden,
auch Demokrit und in bestimmtem Sinne auch die Stoa.

M. Snell: Ich glaube, dass dadurch die prinzipielle Kluft nicht
überbrückt wird.

M. Chapouthier: J'ai une question à poser toujours dans le

même sens; c'est la suivante. Comment les philosophes ont-ils
laisser subsister côte à côte d'une part le nom de dieu pour désigner
les principes de la nature et quelquefois un principe unique et de

l'autre ce même nom pour désigner les dieux de la religion
traditionnelle C'est une antinomie qui se trouve un peu partout dans

la philosophie grecque. Il y a une tendance vers un monothéisme

spéculatif, - grâce aux nombreuses identifications auxquelles ont
procédé les philologues, puis les philosophes, - d'autre part il y a

la pluralité des dieux. Cela nous semble, - comme il apparaissait

déjà aux premiers apologistes et polémistes chrétiens, - une
antinomie insoluble. Pourtant d'après ce que disait M. Verdenius, il
semble qu'un essai d'union ait été tenté; je me demande jusqu'où
il a été poussé; on aurait dû, du moins les philosophes, arriver à

concilier monothéisme et polythéisme. Zeus aurait dû devenir
le seul dieu; il devait être seul à porter le nom de 0eoç.

M. Gigon: In diesen ganzen Fragen bleibt das griechische
Denken von Grund auf undezidiert. Die Versuche, einen reinen
Monotheismus zu formulieren haben zwar niemals gefehlt. Ich

nenne etwa Heraklits Frgm. 67, ein Satz, den sich auch die Stoa bis

hinab zu Poseidonios (Aet. 1, 7, 19 und 33) ausdrücklich

angeeignet hat; Gott ist einer unter wechselnden Formen und Namen.
Aber dergleichen bleibt rein theoretisch und wird nie konsequent
durchgedacht. Eine Gottheit wie Athena kann wohl als Phronesis

zu einem Aspekt des Einen Göttlichen umgedeutet werden, aber

am Kulte der Athena Parthenos wird dennoch nicht gerüttelt,
und auch die Philosophen machen an ihren Festen mit. Die in
Varros Antiquitates abschliessend ausgesprochene, aber zweifellos
viel ältere Dreiteilung der Theologie in eine solche der Dichter,



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 163

der Philosophen und des Staates, und die Gedanken, die er sich

über das Verhältnis dieser drei Theologien zu einander macht

(bei Augustin C. D. 6, 5 und 4, 31-32), fassen die Haltung der

gesamten Antike zu diesem Problem zusammen.
M. Reverdin : Permettez-moi d'intervenir dans votre discussion,

et de faire une remarque au sujet de l'antinomie que signale M.
Chapouthier. Ce qui, par essence, était sacré pour le Grec, c'était,

je crois, le culte de la Cité; et ce culte présuppose ce polythéisme,
cette diversification des dieux qui nous semble un corps étranger
dans le système de plus d'un philosophe. Nous sommes fort mal

renseignés sur la vie des Présocratiques; mais nous savons qu'ils
étaient citoyens, et qu'à ce titre, ils étaient attachés par une tradition,

par des besoins très profonds au culte de leur cité. Or,
rejeter le polythéisme, c'était en un sens rejeter ce culte. Cela non
seulement les Présocratiques, mais des philosophes plus tardifs -
un Platon, en particulier -, ne l'ont ni osé, ni même probablement

désiré. Il y a là un problème sociologique. Nous devons en
être conscients.

N'est-il pas significatif de voir que la critique des Présocratiques,

comme celle de la plupart des philosophes postérieurs est dirigée

non pas contre le culte, qui laissait une très grande liberté à

l'imagination et aux croyances, mais contre Homère, contre la

mythologie, contre les traditions poétiques, ou populaires; ce

n'est pas la religion que les philosophes ont détruite, mais le prestige
de la mythologie homérique. Ils ont ainsi préparé la voie à la

synthèse platonicienne, dans laquelle nous trouvons unis le culte
traditionnel et des idées philosophiques nouvelles sur le divin.
Dans les Lois, où cette synthèse se présente à nous sous sa forme
achevée, Platon conserve le culte traditionnel. Il en fait la base de

la vie religieuse de l'individu et de la cité; mais aux formes
anciennes, il donne un contenu moral et spirituel nouveau.

M. Gigon: Man kann umgekehrt darauf hinweisen, dass die

wenigen notorischen Atheisten, von denen die Antike berichtet,
als Verächter des Kults und seiner Manifestationen gezeichnet
sind, so Diagoras von Melos, so Theodoros von Kyrene. Das



DISCUSSION

ist ein Verhalten, das die Antike als unbedingt verwerflich
empfunden hat. Was dem Sokrates vorgeworfen wurde, war
demi auch Missachtung des anerkannten Staatskultes, und besonders

Xenophon hat sich alle erdenkliche Mühe gegeben, nachzuweisen,

dass Sokrates in Sachen des Kults völlig korrekt gehandelt
habe.

M. Snell: Nach der Apologie Piatons hat Sokrates immer dem

Kult gedient.
Ich hätte noch eine sehr spezielle Frage. Sie hatten gemeint,

dass im Xenophanesfragment 25 von dem Gott gesagt wird,
dass er nur mit dem Geist alles erschüttert. Das kann doch kaum
auf den Helios gehen; da steckt doch dahinter die Vorstellung
des Zeus, der bei Homer durch sein Nicken den Olymp
erschüttert.

M. Gigon: In der Tat ist die vorherrschende Vorstellung die

von Zeus, der den Olymp erschüttert. Dass aber auch die

Heliosvorstellung bei Xenophanes wesentlich hereinspielt, zeigt Frg. 24
und die doxographische Notiz liber die Kugelähnlichkeit der

Gottheit.
M. Verdenius: Sie haben den Ausspruch des Thaies, alles sei

voll von Göttern, richtig als eine Berichtigung der volkstümlichen

Vorstellung, nach der es nur hier und dort Götter gibt, gedeutet.
Ich möchte aber noch etwas weiter gehen und eine Beziehung
zwischen diesem 'Alles ist voll von Göttern' und dem Ausspruch
'Alles ist Wasser' vermuten, wobei die 'Götter' die verschiedenen
Lebens- und Naturkräfte sind, die in dem Wasser ihren Urquell
haben. Die Naturlehre des Thaies hat also auch einen theologischen

Aspekt.
M. Snell: Ich bin damit nicht ganz einverstanden. Nach dem

Zusammenhang bei Aristoteles, ist es nicht sehr sicher, was
Thaies gesagt hat.

M. Gigon: Die Stelle ist Thaies A 22 bei Diels. Offenbar geht
sie zunächst auf apophthegmatische Überlieferung zurück und
ist insofern sehr schwierig richtig zu deuten. Ich würde es nicht

wagen, zu weitgehende Folgerungen aus ihr zu ziehen.



DIE THEOLOGIE DER VORSOKRATIKER 165

M. Snell: Es gibt aber zwei verschiedene Stellen.

M. Gigon : Dasselbe gilt auch von dieser zweiten Stelle, die bei
Diels gleich beigedruckt ist. Dass sie zunächst auf eine anekdotisch
verkürzende Sekundärüberlieferung zurückgeht, ist ausdrücklich
vermerkt. Mehr als die Erklärung eines noch in späterer Zeit
viel beachteten physikalischen Thaumasion gibt der Text nicht
her.

M. Verdenius: Die Beziehung auf die Seele ist natürlich eine

Interpretation des Aristoteles, aber der Satz 'Alles ist voll von
Göttern' wird doch als eine überlieferte Meinung von Thaies

angeführt.
M. Gigon: Zudem ist die Stelle nicht ohne Beziehung zu dem

bekannten Apophthegma aus der Heraklitüberlieferung 22A9,
auch wenn man da wie immer den Gebrauch, den Aristoteles

von dem vorgefundenen Text macht, von dem möghchen
ursprünglichen Sinne des Texts sorgfältig trennen muss.

M. Verdenius: Es scheint mir kaum denkbar, dass Anaxagoras
den Nus, der doch alles in Bewegung setzt, nicht als Gott aufge-
fasst hat. Kann das Fehlen dieser Bezeichnung in der Überlieferung

nicht auf Zufall beruhen

M. Gigon: Ich glaube doch, dass dieses Fehlen Absicht ist.

Der Nus-komplex bei Anaxagoras stammt von Parmenides, und
bei diesem heisst weder der Nus noch das Sein, das er erkennt,
Gott. Wesentlich ist bei Anaxagoras das grosse Fragment über
den Nus B 12. Es kann kein Zufall sein, dass hier die Begriffe
'Gott' und 'göttlich' ganz fehlen und dass sie auch in der ganzen
sonstigen - ziemlich reichen - Überlieferung über Anaxagoras
praktisch nicht auftreten. Allerdings wird man dann folgern,
dass die Erklärung des Diogenes 64 B 5, die Luft, die gleich der

Noesis ist, sei Gott, bewusst Anaxagoras korrigiert.
M. Chapouthier: Si Anaxagore n'appelle pas le vouç dieu,

qu'est-ce qu'il appelle dieu?

M. Gigon: Ich weiss es nicht, denn in der praktisch einhelligen
Überlieferung über Anaxagoras fehlt jede Mitteilung über den

Ort der Gottheit.

II#



DISCUSSION

M. Chapouthier : Mais alors je serais tenté d'adhérer à la position
de M. Verdenius. Si nous insistons trop sur le fait que le voîiç n'est

pas appellé dieu, on ne voit plus où Anaxagore met le dieu.

M. Verdenius: Wenn Anaxagoras den Nus als Gott aufgefasst
hätte, so hätte Piaton im Phaidon kaum darüber geschwiegen.
Auf der anderen Seite bleibt es doch sehr befremdlich, dass ein
Grieche das höchste Bewegungsprinzip nicht als etwas Göttliches
erlebt hätte.

M. Gigon : Die einzigen Stellen, in denen für Anaxagoras vom
Göttlichen die Rede ist, sind dürftig, spät und zweifelhaft. Wir
müssen annehmen, dass Anaxagoras einen physikalischen Kosmos

unter völligem Absehen von der Gottheit konstruiert hat, als

legitimer Vorläufer der Atomisten, bei denen die Gottheit in
der Kosmologie ja auch keinerlei notwendige Funktion hat.

Soweit Demokrit von den Göttern spricht, geschieht es, um
psychische Erfahrungen zu erklären und den religionsgeschicht-
lichen Data Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Das ist Alles.

So sehr der Nus bei Anaxagoras in Kategorien beschrieben

wird, die theologisch-hymnisch wirken, Gott heisst er nicht.


	Die Theologie der Vorsokratiker

