Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 1 (1954)

Artikel: Die Welt der Gotter bei Hesiod
Autor: Snell, Bruno
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111

BRUNO SNELL
Die Welt der Gotter bei Hesiod






DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD

« Arrss ist voll von Géttern». Niemand macht diesen alten
eriechischen Spruch deutlicher als Hesiod, der in seiner
Theogonie an die 300 Gotter auftithrt, ohne aber damit
den Anspruch zu erheben, auch nur annihernd alle Namen
zu nennen. Nach Schillers Klage {iber die verlorenen « Gotter
Griechenlands» konnte man sich vorstellen, dass Hesiod,
wenn er die Abstammung der Gotter besingt, dic vielen
schonen Gestalten priese, die ringsum die lebendige Natur
bevolkern, die Nymphen, Dryaden und Tritonen, aber sein
Epos ist, so scheint es zunichst, ein recht niichternes Stiick
Literatur; es gibt die Stammbiume der Gotter und auf
weite Strecken zihlt es nur Namen auf: der und der Gott
verband sich mit der und der Gottin, und sie hatten die
folgenden Kinder . .. Was sagen uns diese Namen schon

Das Leben dieser religiosen Vorstellungen Hesiods kann
sich nur erschliessen, wenn man jeden einzelnen Namen,
den er nennt, darauf priift, was er bedeutet und in welchem
Zusammenhang er steht, wenngleich es in den langen Namen-
reihen und Geschlechterfolgen schwer sein wird, iberall
herauszufinden, wie Hesiod sich jeweils die einzelnen Gott-
heiten vorstellte, nachzuempfinden, was sie thm waren, und
vollends auseinanderzuhalten, was an ihnen iiberkommen und
was hesiodisch ist.

Versuchsweise und als Beispiel dafiir, wie Hesiods theo-
logische Spekulation einen bestimmten Bereich in seinen
mannigfachen Erscheinungs- und Wirkungsweisen zu be-
greifen sucht, wollen wir die Musen und die Nereiden, die
er auffiihrt, etwas niher untersuchen. In zwei Katalogen
reiht er die Namen der Musen und dann die der Nereiden
aneinander, wie er auch sonst solche Namenkataloge hat.
Scheint dies auch recht trockene unergiebige Poesie, gelingt
es mit einiger Geduld und philologischer Pedanterie vielleicht

7



08 B. SNELL

doch, den religitsen Vorstellungen Hesiods etwas auf die
Spur zu kommen.

Hesiod sagt von den Musen, dass sie die Tochter des Zeus
und der Mnemosyne, der Erinnerung, sind; das heisst, in
profane Sprache iibersetzt, etwa, dass der Poesie, wenn sie
von dem hochsten Gott abstammt, besondere Wiirde und
Bedeutung zukommt, und dass thre Hauptfunktion ist, das
in ihr Dargestellte dem Gedichtnis der Menschen zu erhalten;
tatsichlich beruht ja in der Frithzeit alle Uberlieferung auf
der Dichtung. Der Katalog der neun Musen lautet dann
(Theog. 77): «Klio und Euterpe und Thalia und Melpo-
mene und Terpsichore und Erato und Polymnia und Urania
und Kalliope». Diese Namen, von Hesiod ohne weiteren
Schmuck in Hexameter gebracht, weisen, wenn man sie
genauer betrachtet, das auf, was der fritheren Zeit an der
Poesie wesentlich ist, und geben, kénnte man sagen, in
theologischer Form eine Poetik: Klio bewirkt, dass der
Gesang und zumal das Heldenlied den Ruhm, das xXéec,
kiindet; Euterpe, dass das Lied den Hérer erfreut, wie denn
Homer schon das Siisse, Herzerquickende des Gesangs immer
wieder hervorhebt; Thalia kniipft die Poesic an das Fest;
Melpomene und Terpsichore verbinden sie mit Musik und
Tanz; Erato weckt das Verlangen nach Dichtung unter den
Menschen; Polymnia schafft dic reiche Abwechslung; Urania
hebt den Gesang tiber das Menschliche hinaus; Kalliope aber,
die zuletzt Genannte, sorgt fur die schéne Stimme beim
Vortrag des Gedichtes.

In der Beschreibung, die Hesiod von den Musen gibt,
lassen sich Zug um Zug die Charakteristika wiederfinden,
die sich in den Namen aussprechen: 4 bpyelvrar, 7 yopode
(Terpsichore); 10 mepixaiiéa Booav ieloon (Kalliope); 11
duveloor Afe ... xol ... "Henyv usw. (Polymnia); 22 doudy
(Melpomene); 25 *Olvpmiadeg (Urania); 32 xAclotyt (K]jo);
32 1 7’ docbueva mpd T éévta (Mnemosyne); 37 tépmouct
(Euterpe) usw.



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD 09

Besonders auffillig hiufen sich die Anspiclungen auf die
Namen in den wohl interpolierten Versen 62-67, ja, es
scheint als ob nacheinander alle Namen anklingen sollten.

Hesiod fiigt, zunichst tiberraschend, dem Namen der Kal-
liope bei: «diese ist natiirlich die vorziiglichste von Allen».
Wieso soll die schone Stimme wichtiger sein als etwa das
Kiinden des Ruhmes oder als die Freude, die die Dichtung
weckt: Hesiod erldutert das so: Kalliope steht ja auch den
Koénigen zur Seite, wenn sie Recht sprechen, — und er fiihrt
aus, wie die «siisse» Rede des guten Richters Frieden stiftet.
Bei der «schonen Stimme» der Kalliope denkt Hesiod also
nicht nur an den lieblichen Klang, sondern auch an die
schonen Worte, und sie ist thm deswegen die wichtigste
der Musen, weil er sie, —und sie allein von allen neun
Schwestern, —auf den Inhalt der Dichtung und iiberhaupt
auf den Sinn menschlicher Rede beziehen kann. Auch fiir
die Prosa-Rede ist sie thm zustindig. Hier, wo die Musen
zum ersten Mal als greifbare Gestalten, als benannte Personen
erscheinen, tritt ithr Bezug zur Dichtung schon zuriick. Noch
wichtiger ist etwas anderes: wenn Hesiod sagt, die Musen
hitten zu thm gesagt, als sie thn am Helikon zum Dichter
weihten, sie wiissten auch die Wahrheit zu sagen (v. 28),
so spricht sich dieser fiir Hesiod so wesentliche Zug in den
Musennamen nicht aus, — es sei denn, dass er in der Umdeu-
tung anklingt, die Hesiod dem Namen Kalliope gibt.

Das scheint mir nicht dafiir zu sprechen, dass Hesiod die
Namen der Musen selbst erfunden hitte. Da vielmehr nur
das schon bei Homer iibliche Bild von der Poesie in ihnen
erscheint, und nicht einmal das in ihnen steckt, was Homer
am Anfang des Schiffskatalogs (B 484 ff.) von den Musen
sagt, dass sie, als Augenzeugen, Genaues und Zuverlissiges
berichten und dem Singer vergegenwirtigen koénnen, wird
man damit rechnen miissen, dass die Musennamen in dieser
oder ihnlicher Form iiberkommen sind. Es empfichlt sich
daher z.B. auch nicht, die Namen der Francois-Vase fiir die



I00 B. SNELL

Textkritik Hesiods heranzuziehen, als ob Klitias die Musen
nur aus Hesiod hiitte bezichen kénnen. Eine andere Frage
ist, ob jemand schon vor Hesiod die Musen zu solcher
Neuner-Gruppe vereinigt hat, oder ob wir dies dem Sam-
melfleiss und Systematisicrungsdrang Hesiods zu danken
haben. Das wird sich kaum entscheiden lassen. Dadurch,
wic er den Namen Kalliope ausdeutet, zeigt Hesiod jeden-
falls, dass die Krifte des Gemiits und Empfindens scine
Religiositit weniger speisen als das niichterne Denken.
Aber getreu iiberliefert er die Namen, dic aussagen, was
jltere Generationen von den Musen und von der Poesie
dachten. Anders liegt es bei dem Katalog der Nereiden
(Theog. 240 fI.), denn hier hat Hesiod offenbar Eigenes mit
Uberkommenem vermischt. Es ist sehr wahrscheinlich, dass
diese Liste von dem Katalog der Nerciden in der Ilias X 39
fI. abhingt. Allerdings ist der Katalog der Ilias dann wieder
aus Hesiod interpoliert und die Verse 43 bis 49 sind von
dort aus eingeschwirzt. Diese verwickelten Verhiltnisse
scheinen mir geniigend geklirt,” um darauf bauen zu konnen,
zumal da sich ein klarer Unterschied der Bedeutung zwischen
den alten Ilias-Namen und den von Hesiod neu eingefiihr-
ten ergibt. Freilich hat Hesiod ausser den Nereiden der Ilias
auch allerlei Meerjungfrauen in seinen Katalog aufgenom-
men, die thm {iberkommen waren und deren Namen ithm
wohl kaum in irgendeiner Weise das Meer charakterisierten,
auch hat er andere mythische Namen hierher gezogen, die
urspriinglich nichts mit Nereiden zu tun hatten, die er aber
auf das Meer bezichen konnte. Daneben aber stehen deutlich
«redende» Namen, die auf etwas ganz anderes zielen als
die «redenden» Namen, die er aus der Ilias iibernimmt.
Selbst wenn die Deutungen im Einzelnen zweifelhaft sein
konnen, ist die beiden verschiedene Gesamttendenz der ho-
merischen wie der hesiodischen Nereiden-Benennungen doch

1. Vgl. Inez Sellschopp, Stilistische Untersuchungen zu Hesiod, Diss, Ham-
burg 1934, 59-64.



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD I0I

durchsichtig. (Unsicheres habe ich licber beiseite gelassen.)

Die Nereciden-Namen Homers ergeben eine Beschreibung
des Meeres: da st die Dunkelblaue, die Glauke, das Inselmid-
chen Nesaie, die Grottennymphe Speio und die Klippenjung-
frau Aktaie, da ist die Wellenhiipferin Kymothoe, die
Wellenfingerin Kyomodoke und die Prichtige, Agaue. Das
gibt ein anmutiges, lebendiges Bild vom Acgeischen Meer,
wie es sich, heiter bewegt, ausdehnt zwischen Inseln, Grotten
und Klippen. Dabei st nur das Sichtbare, Aussere erfasst.
Ganz anderes meinen die Namen, mit denen Hesiod diese
Liste erginzt, damit es im Ganzen fiinfzig werden. Es sind
cbenfalls freundliche Meermidchen, die er hinzufiigt, aber
seine Nereiden erweisen sich auf niichternere Art als niitzlich.

Da ist zunichst die, die fiir das Erste sorgt, Proto, und die,
dic das Vollenden bringt, Eukrante, die Retterin Sao, die
Schenkende Eudore, die Windstille Galene. Das alles geht
offenbar auf erfolgreiche Schiffahrt, und darauf zielen auch
die meisten der weiterhin Genannten: die Sehnsucht-Wek-
kende, Erato, diec uns auch unter den Musen begegnet ist,
die hier aber auf das Meer hinauslockt, dann Euneike, das
Midchen der schonen Konkurrenz (wobei schon der Gedanke
von Erga 20-26 anklingt, dass es cinen guten Streit gibt).
Eulimene, die Jungfrau des guten Hafens, Doto, die Geberin,
Ploto, die Schifferin, Pherusa, die Tragende, zum Ziel Brin-
gende, Dynamene, die Kriftige, Panope, dic alles sicht,
Hippothoe, die Pferdeschnelle, und Hipponoe, diec wie ein
Pferd Verstindige, Kymolege, die die Wogen glittet. Auch
wo nur das Aussere des Meeres charakterisiert wird, tritt
jetzt das fiir die Schiffahrt Giinstige hervor: das Gestade
(Eione) und der Sandstrand (Psamathe). Noch deutlicher
sind: Pontoporeia, die die Reise tiber das Meer befordert,
Leiagore, die die Menschen zusammenfiihrt, und Euagore,
die einen guten Markt schafft, Laomedeia, die fiir das Volk
sorgt, Eupompe, die gutes Geleit gibt, Themisto, die fiir
das Recht sorgt, Pronoe, die vorausschaut, und Nemertes,

7*



102 B. SNELL

die (wie ihr Vater Nereus) ohne Falsch ist. Das alles gibt
uns ein Idealbild des Seehandels im frithen 7. Jahrhundert.
Hier treten die freundlichen Seiten hervor, denn Nereus, der
Vater der Nereiden und der Sohn des Pontos, reprisentiert
nur das Giinstige des Meeres, wihrend z. B. die Winde von
seiner Schwester Eurybie, der Gewaltigen, abstammen und
manches Unheimliche sich von seinem Bruder Thaumas,
dem Wunderbaren, herleitet.

Dies fromme Bild eines von Meerjungfrauen geschiitzten
Schiffsverkehrs scheint nicht dem zu entsprechen, was
Hesiod in spiteren Jahren in seinen « Werken und Tagen»
gesagt hat, denn dort dussert er sich recht anders tiber Handel
und Seefahrt. Schon sein Vater, heisst es da, «pflegte zu
Schiff zu fahren, da er sich ein ordentliches Leben verdienen
musste» (635). Er selbst ist nur ein Mal zur Sce gefahren,
nur auf einen Katzensprung, von Aulis hiniiber nach Eub6a
(651). Fiir ihn ist Ackerbau und Viehzucht das Gewerbe
eines ehrlichen Mannes, und die Gerechten «werden nicht
auf Schiffen fahren, sondern ihnen trigt die Erde ihre Frucht»
(236 f.). Zwar gibt er seinem Bruder Perses auch einige
Anweisungen, wie man gewinnreich Schiffahrt treiben soll
(618-632, 641-645, 663-682, 687-694), aber dazwischen sagt
er: «Ich empfehle die Seefahrt nicht, habe auch keine
Freude daran. Sie bringt Gefahren, auf die die Menschen
sich nur in threm Unverstand einlassen. Geld ist den erbirm-
lichen Menschen ihr Leben. Schrecklich aber ist es, in den
Wellen zu sterben» (682 ff). Der Widerspruch zwischen dem
freundlichen Bild der Theogonie und der Ablehnung in
den « Werken und Tagen» lisst sich kaum ausreichend damit
erkliren, dass Hesiod erst im Alter gegen den Sechandel
skeptisch geworden sei, vielmehr ist der Gesichtspunkt jeweils
ein anderer: In dem spiteren Gedicht spricht er seine person-
liche Meinung aus, in der Theogonie dagegen beschreibt
er das Vorhandene, und er konnte mit dem Wort, das
Heraklit zugeschrieben wird, sagen: « Auch hier sind Gotter ».



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD 103

Gerade durch diesen Gegensatz wird der Nereidenkatalog
der Theogonie besonders aufschlussreich fur das religicse
Denken Hesiods. Selbst das Profane, ja das Bedenkliche hat
‘Teil an dem Gottlichen. Wir sahen schon, dass die Nereiden,
die freundlichen Jungfrauen, nur die eine Art gottlicher
Michte sind, die einem bei der Seefahrt begegnen. Aus
einem anderen Geschlecht stammen die Winde, die den
Schiffer bedrohen. Das Meer als solches erscheint, wie Solon
(fr. 11 D) es spiter formuliert, als das gerechteste, aber es
kann wiist und ungerecht werden, wenn die Stiirme hinein-
fahren. Ebenso scheint fiir Hesiod auch der Handel iibers
Meer nicht des Grossen und Bedeutsamen, und das heisst
nach der fritheren Auffassung: des Gottlichen zu entbehren,
aber menschliche Torheit, die die Gefahr nicht sicht und
menschliche Gewinnsucht machen etwas Schlimmes daraus.
Jedenfalls wird man kaum darum herumkommen, die neuen
sprechenden Namen von Nereiden, die Hesiod dem Home-
rischen Katalog hinzufiigt, fir seine eigene Erfindung zu
halten. Die Probleme, die sich daraus ergeben, dass er etwas
ablehnt und es doch als géttlich darstellen kann, werden uns
weiterhin noch zu beschiftigen haben.

Zunichst konnen die Kataloge der Musen und der Nereiden
noch anderes lehren. Zweifellos steckt ein echter Glaube an
dic gottlichen Michte hinter den Versen des Hesiod, denn die
ganze Theogonie wiirde barer Unsinn, wenn er nicht an
die Existenz der von ihm aufgezihlten Gottheiten glaubte.
Offenbar will er mit diesen Gotternamen das Existierende,
das Bedeutsame, das Lebendige in der Welt beschreiben.
Wenn einem nicht recht wohl wird bei dieser etwas diirren
Herzihlung, so liegt das nicht nur daran, dass wir als aufge-
klirte Menschen dem frithen Glauben fremd gegeniiberstehen.
Wie viel williger nehmen wir die homerischen Gotter an.
Und doch sind zahlreiche Gotter Hesiods viel plausibler und
handgreiflicher als die Homers; wenn etwa eine Nereide
Galene, Windstille, heisst, wenn die Fliisse, die Quellen als



104 B. SNELL

Gottheiten erscheinen, so ist das in gewissem Sinne viel
weniger wunderbar, als dass ein Apoll oder eine Athena auf
dem Olymp leben sollen. Und zweifellos steckt etwas sehr
Urspriingliches darin, dass die Menschen in allem, was ihnen
als lebendig in der Natur begegnet, eine gottliche Macht
schen, und man konnte vieles, was bei Hesiod erscheint,
mit Usener als Sondergotter oder auch als Augenblicksgotter
erkliren. Aber bei Hesiod ist es doch selten, dass diese
Gottheiten in ihrem urspriinglichen Bereich erscheinen, nim-
lich in der konkreten Situation, in der sie sich den Menschen
offenbaren und in der der Mensch sich des Géttlichen
bewusst wird. Eigentlich nur in der Schilderung, die Hesiod
von seiner Dichterwethe gibt, da er die Begegnung mit den
Musen beschreibt, wird uns das Erscheinen der Gottheit
- wirklich lebendig. Bei Homer dagegen, der die Gotter in
das von ithm erzihlte Geschehen eingreifen lasst, schen wir
sic gleichsam in natiirlicher Titigkeit, und was geschicht,
wird uns aus dem Handeln der Gotter verstindlich. Auch
das eigentlich Mythische tritt bei Hesiod zuriick, die Ge-
schichten von den Gottern, in denen sie sich als spezifisch
wirkende Personen darstellen. Wenn Hesiod versucht, einen
Uberblick zu geben iiber alles Géttliche, das in der Welt
existiert, so nimmt er die Gotter gewissermassen heraus aus
den konkreten, einzelnen Situationen, in denen der Mensch
sie als Gotter erfihrt, und behandelt sie so, als ob sie wie die
Pflanzen oder die Tiere zu der uns primir gegenstindlich
gegebenen Natur gehorten, und so kann er sie in eine Art
von Linnéschem System und in einen gencalogischen Stamm-
baum pressen.

Es ist nicht bare Willkiir, dass Hesiod so das Aktuell-
Gegebene in etwas Dauernd-Seiendes umsetzt. Im Gegenteil,
er folgt damit einem wesentlichen Zug des menschlichen
Denkens und Sprechens. Aber dies fithrt notwendig heraus
aus den primitiven religidsen Vorstellungen. Das lisst sich
besonders gut an der sprachlichen Formulierung zeigen, die



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD 10§

Hesiod fiir manche seiner Gottheiten findet. Galene etwa,
die Windstille, ist eine seiner Nereiden. Galene ist aber auch
in der griechischen Sprache das gewohnliche Wort fiir
Windstille, ist, wie wir sagen wiirden, ein Abstraktum.
Sicherlich lisst sich in der frithen Sprache nicht zwischen
Abstraktum und Goéttername unterscheiden, denn wenn man
einen bestimmten Zustand als Windstille bezeichnete, so sah
man darin den Eingriff einer Gottheit. Wenn Galene herrscht,
so heisst das eben, dass diese Gottheit das Meer glittet. Aber
wenn die Galene herausgelost wird aus dieser besonderen
Situation und wenn sie dabei nicht zu einer vollen mythi-
schen Gestalt wird, von der man sich etwa Geschichten
erzihlen kann, so ist sic schon auf dem Wege, zu einem
Abstraktum zu werden. Dass zahlreiche Gotter Hesiods, und
zumal die, die er selbst zu Erklirung der Welt einfiihrt,
so cigentlimlich zwischen den unmittelbar erfahrenen, in
der momentanen Erschiitterung erlebten Gottheiten und
den zu Abstrakta gewordenen Bezeichnungen fiir Wirkendes
und Existierendes stchen, ist der tiefere Grund dafiir, dass er
in seinen Epen keine reine und giiltige Form hat finden
konnen: Er schildert nicht mehr wie Homer emmalige
grosse, von den Gottern durchwirkte Begebenheiten, noch
ist er soweit, eine angemessene Form fiir eine theoretische
Darstellung des in der Welt Vorhandenen zu finden. Das
Lebendigste und uns am unmittelbarsten Ansprechende
seiner Verse sind deshalb auch nicht seine theogonischen
Spekulationen, sondern die aus seiner personlichen Erfahrung
erwachsenden Ermahnungen an seinen Bruder in den Erga.
Aber es 1st nicht zu verkennen, dass Hesiod in seiner Theo-
gonie einen iiberaus folgenreichen und wichtigen Schritt auf
dem Weg von der epischen Dichtung zur Philosophie getan
hat.

So ist es denn auch nicht das letzte Anliegen Hesiods, das
Gottliche tiberall nur einfach aufzuspiiren und in seiner Exi-
stenz nachzuweisen. Gegen Anfang der Theogonie schildert



106 B. SNELL

er, wie die Musen Zeus preisen und ihm das Herz erfreuen.
Dabei spricht er klar aus, worin ihm das Wesen des Zeus
liegt und wodurch seine Vorstellung von der hochsten
Gottheit sich unterscheidet von der Homers. Die Musen
singen von Zeus Folgendes (v. 71 ff):

Er ist Konig im Himmel,
Hilt in der eigenen Hand den funkelnden Blitz und den Donner,
Seit er den Vater Kronos besiegt, und gut hat er alles
Unter die Gotter verteilt, hat die Ehren im Gleichmass vergeben.

Kraft und Herrschaft besitzt Zeus auch in Ilias und Odyssee,
aber fiir Hesiod 1st Zeus der, der «alles Einzelne unter die
Unsterblichen verteilt» und ihnen «die Ehren gleichmissig
zugesprochen hat». Die gdttliche Ordnung in der Welt ist
also ein Werk des Zeus. Gewiss zeichnet sich die Gottervor-
stellung Homers schon dadurch aus, dass die Gotter eine
sinnvolle Ordnung der Welt reprisentieren, dass Zeus gele-
gentlich gewaltig eingreifen kann, um die bedrohte Ordnung
auf dem Olymp wiederherzustellen, aber bei Homer ist
diese Ordnung nicht bewusst hergestellt, ist nicht in ihrer
Gesamtheit das Resultat planvollen Handelns. Sie funktio-
niert nur gewissermassen selbstverstindlich, ohne dass jemand
sic ausdriicklich eingefiihrt hat. Gewiss ist auch bei Homer
die Macht auf die verschiedenen Gotter verteilt, und zumal
den drei Briidern Zeus, Poscidon und Hades ist jeweils ein
Drittel der Welt zugefallen, und die einzelnen Gottheiten
haben ihre cigenen Ehren und Amter, aber erst fiir Hesiod
ist Zeus im vollen Sinn «ein Konig, der im Himmel herrscht»
(v. 71). Diese giiltige, festgelegte, vom hochsten Gott einge-
richtete Ordnung der Welt tritt tiberall in den Gedichten
Hesiods hervor, sie ist das Fundament, auf dem seine reli-
oidsen Uberzeugungen ruhen. Daher heisst fiir ihn, das
Gottliche darstellen, es in dem grossen System der Stamm-
biume vorzulegen.



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD i (@)

Diese genealogischen Tafeln, die es ermdglichen, auch der
kleinsten Gottheit einen festen Platz zuzuweisen, leisten aber
noch mehr, als dass sie eine uniiberschaubare Fiille von
Erscheinungen in ein iibersichtliches System bringen, sondern
dadurch, dass sie die Herkunft eines jeden Gottes festlegen,
sagen sic auch {iber sein Wesen etwas aus. Zweifellos sind
theogonische Spekulationen schon uralt, zweifellos ist es
auch eine uralte Uberzeugung, dass man iiber das Wesen
cines Dinges oder eciner Pflanze oder eines Tieres etwas
weiss, wenn man tber den Ursprung etwas aussagen kann,
zweifellos finden sich solche theogonischen Spekulationen
auch schon frith mit den Fragen nach Ursprung und Wesen
zusammen, aber auch hier zeigen sich bei Hesiod bestimmte
rationale Ziige, die ihn von primitiven Vorstellungen tren-
nen: auch hier liegt ihm nicht so sehr an dem Einzelfall,
sondern an dem Prinzip und an dem System, und damit
wird er nicht nur ein Vorliufer und Wegbereiter der Philo-
sophie, sondern auch, so paradox das klingen mag, des
Monotheismus, denn so sehr bei ihm alles « voll von Gottern »
ist, so schliessen sich diese doch zu einer Einheit des Gott-
lichen zusammen. Doch dariiber ist nachher noch mehr zu
sagen.

Fiir Hesiod sind die Gotter nicht die «leichthin Lebenden »,
die geia Ldvreg, wie fiir Homer, und sehr viel mehr als im
Epos treten fir ihn auch solche Gottheiten in den Vorder-
grund, die das Ungestalte und Feindliche verkrpern. Homer
hatte diese Michte zum Teil bewusst eliminiert, und so
kommt es, dass bei Hesiod manches Altertiimliche genannt
wird, das bei Homer nicht vorkommt. Hesiod hat uns sogar
manches Uralte bewahrt, das z. t. mit frithorientalischen
Mythen zusammenhingt, wie gerade neuere Funde zu zeigen
scheinen, so etwa die grausigen und wenig erbaulichen
Geschichten von Uranos und Kronos. Man hat vermutet,
dass solche alten Schauergeschichten in Bootien besonders
lange lebendig geblieben sind, und es kdnnte scheinen, dass



108 B. SNELL

dieser alte Spuk, den die Griechen, die Entdecker des klaren
Denkens, oder wenigstens ihre besten Kopfe frith abgetan
haben, als etwas Fremdes und Peinliches in der Welt des
Hesiod, der in vielem so wviel rationaler ist als Homer,
stchen geblieben sei. Aber diese urspriinglich-grauenvollen
Dinge haben bei Hesiod doch ihre besondere Bedeutung,
so gern wir sie auch nach den jiingsten Forschungen als
orientalisch preisgeben. Sie stechen in der Theogonie nicht
um ihrer selbst willen, sondern in einem grésseren Zusam-
menhang: All das Grausige ist geschehen, ehe Zeus in der
Welt Ordnung und Recht zur Herrschaft gebracht hat.
Diese Dinge werden also in eine Welt verwiesen, die nicht
zu dem jetzigen Kosmos gehort. Aber auch abgesehen von
diesen primitiven Mythen nimmt das Unheimliche bei
Hesiod viel grosseren Raum ein als bei Homer, — und dabei
etwas ausfithrlicher zu verweilen, lohnt sich. Homer konnte,
wenn er die grossen Helden und ihre gewaltigen Taten
besang, eine Welt des hellen Lichtes schildern, in der die
Nachtseiten des Dascins fast verschwanden. Da Hesiod aber
cin Bild des Existicrenden geben will, wie es wirklich ist,
kann er tiber die Schatten nicht einfach hinwegschen; in
seiner Theogonie spielt das, was die Menschen bedroht, das
Schaurige und Ungestalte, deswegen cine viel grossere Rolle
als bei Homer, weil seine Poesiec Wahrheit und nicht schone
Liige geben will. Darin steht er zu Homer ihnlich wie
Thukydides zu Herodot.

Wie diese Nachtseiten des Daseins auch unter der Herrschaft
des Zeus, auch in der Ordnung der Welt, méoglich sind, ist
tir Hesiod ein schweres religioses Problem gewesen, ja er
ist der erste in der europiischen Literatur, der dies Problem,
das die frommen Geister immer wieder aufs tiefste beunruhigt
hat, zum ersten Mal in allem Ernst gestellt hat. Seinen Weg,
es zu 16sen, hat man in der Folgezeit immer wieder be-
schritten.

Er unterscheidet streng in seiner Genealogie zwei verschie-



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD I09

dene Geschlechterfolgen, die sich nicht miteinander ver-
binden: das sind die Nachkommen der Nyx, der Nacht,
die diese rein aus sich heraus, ohne einen Vater, hervorge-
bracht hat, und die iibrigen Géotter. Paula Philippson und
Hans Diller, die das geschen haben, erkannten schon die
Bedeutung dieser Scheidung: die Nachkommen der Nyx
sind z. B. Neid, Tiuschung, Alter, Streit, Miihe, Hunger
Schmerz, Mord u.s.w., —lauter Gestalten, die dem Leben
bose und feindlich gegentiberstechen. Dadurch kommt ein
Dualismus in das griechische Denken hinein, das dann in
der Philosophie der Jonier zu der Lehre von den Gegensitzen
tithrt, aus denen Anaximander, Heraklit, Empedokles usw.
jeweils in verschiedener Form die Welt zu erkliren versucht
haben.

In der Genealogie erscheint das Schaurige und Negative
in der Welt nicht wie in den Mythen von Uranos, Kronos
und Zeus als etwas, das in der Zeit iiberwunden ist, sondern
diese dimonischen Abkommen der Nacht existieren und
wirken in dieser unserer Welt, sie sind nicht etwa daraus
verschwunden, seitdem Zeus herrscht.

Spiter in der Erga fiihrt Hesiod dann noch in einer ganz
anderen Form das Unzulingliche und Schlechte ein, das ist
in der Erzihlung von den fiinf Zeitaltern, dem Goldenen,
dem Silbernen, dem Ehernen usw. Die Tendenz dieses
Mythos ist gewissermassen entgegengesetzt zu dem, was in
der Theogonie iiber die Gottergeschlechter steht, denn wih-
rend dort im gottlichen Bereich aus dem Urspriinglich-
Rohen sich allmihlich das Geordnete und Rechtliche heraus-
hebt, ist hier unter den Menschen der Anfangszustand der
gliickliche und gerechte, und erst allmihlich dringt das
Gewaltsame und Bése ein, bis in dem fiinften, jetzt lebenden
Geschlecht das Unrecht herrscht. Auch in diesem Mythos
nimmt Hesiod eine alte Uberlieferung auf, wie sich schon
daran zeigt, dass die Tendenz des Verfalls in den Generationen
unterbrochen wird durch das vierte Geschlecht der Heroen,



I10 B. SNELL

das «gerechter und besser» ist (v. 155) als das vorhergehende.
Dies Geschlecht ist das, das die grossen Epen Homers und
der anderen epischen Dichter besungen haben, und man
sicht, wie Hesiod diese durch die Dichtung verklirten Gestal-
ten einer als geschichtlich aufgefassten Sagenzeit eingebaut
hat in eine alte Sage, die die Tendenz hatte, den Verfall
der Menschheit zu schildemn.

Hesiod trigt also in drei verschiedenen Teilen seiner Dich-
tungen drei verschiedene Meinungen iiber die Rolle des
Bosen in der Welt vor. Neben dem auch bei anderen
Volkern weitverbreiteten Glauben, dass am Anfang eine
paradiesische Zeit stinde, in der es kein Unrecht gab, steht
der andere, der bei Hesiod allerdings auf die Gotter beschrinkt
ist, dass es einen Fortschritt vom Ungesitteten zum Gesitteten
gibt, dass also das Bose gerade umgekehrt am Anfang steht
und im Lauf der Entwicklung iiberwunden wird. Daneben
vertritt er dann aber in den theogonischen Spekulationen
dic dritte Auffassung, — und damit erschopfen sich offenbar
die Moglichkeiten, — dass die bosen Michte ebenso wie die
guten vorhanden sind und beide nebeneinander durch alle
Zeiten hindurch existieren. Diese drei Schemata, in denen
bis auf den heutigen Tag die Menschen zu spekulieren
pflegen, stehen nun bei Hesiod, wenn man genau zusicht,
durchaus nicht beziehungslos oder gar widerspruchsvoll ne-
beneinander, sondern sie erhalten ihren lebendigen Sinn und
ihre Einheit von dem Punkt aus, wo die echten religiGsen
Uberzeugungen des Hesiod bei seinen Reflexionen {iiber
Recht und Unrecht in der Welt liegen, und die scheinbaren
Widerspriiche zwischen diesen verschiedenen Denkschemata
konnen, wenn man genau zusicht, die geistesgeschichtliche
Situation Hesiods aufhellen.

Uranos und Kronos sind nach der Meinung des Hesiod
gestlirzt zur Strafe fiir ihre Gewaltsamkeit und fir ihr
Unrecht. Zeus hat sich von vornherein als der Gerechte
gezeigt, und deswegen dauert seine Herrschaft. Dieser Ge-



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD IT11

danke, dass Zeus der gerechte Ordner der Welt ist, tritt in
den Erga Hesiods noch mehr hervor als in der Theogonie,
denn in dem Unrecht, das Hesiod von seinem Bruder und
von den ungerechten Richtern erfahren hat, ist ihm die
Vorstellung vom Recht, und das heisst bei ithm von der
Gerechtigkeit des Zeus, nur gewachsen. Das Recht, an das
Hesiod glaubt, ist die unerschiitterliche Ordnung, die unbe-
dingt gilt und dic daftir sorgt, dass schliesslich der Gute
seinen Lohn und der Ungerechte seine Strafe findet. Gewiss
kennt auch schon Homer den Glauben, dass der Mensch
fiir seine Verblendung bestraft wird, aber erst Hesiod misst
das menschliche Tun streng am Masstab des Rechts. Das
Recht bei Hesiod ist aber nicht etwas, das dem Menschen
zu finden aufgegeben wire, sondern es steht fest und ist
klar umschrieben, - es gibt kein Zweifeln und Griibeln um
das Recht bei ihm, sondern klar und einfach formuliert er
die Ermahnungen an seinen Bruder. So wie es in der Theo-
gonie von den ilteren Gottergeschlechtern heisst, dass neben
ihnen Gewalt herrschte und nicht Recht, so heisst es in den
Erga (276 f.), dass Zeus die Welt so geordnet hat, dass die
Fische und die Tiere und die Vogel einander fressen, weil
keine Dike, kein Recht unter ihnen ist, den Menschen aber
gab er Dike.

Wie alles, was in unserer Welt ist, geworden ist, so ist
auch diese Ordnung erst geworden, und so gehort der Mythos
von den Gottergeschlechtern in die Spekulationen iiber die
Ursachen des Existierenden, die die ganze Theogonie Hesiods
erfiillen. Dass Zeus dann seinerseits die Ursache fiir die
Ordnung der Welt ist, sagt er immer wieder, er sagt es z. B.
am Anfang der Erga in einer besonders prignanten Form,
die nicht immer erkannt zu sein scheint. Er beginnt da:
«Ihr Musen kommt und nennt mir Zeus, Ata év ve i Bpotol
&vdpeg ouddg &oatol Te ¢Qdtol Te, pnTol T &penrol Te Audg
peydroto &xmr, durch den die Menschen berithmt und un-
berithmt sind, genannt und ungenannt durch den Willen des



I12 B. SNELL

Zeus». Dass hier in den beiden Versen zweimal dasselbe
gesagt wird, beruht offenbar darauf, dass Hesiod mit dem
Akkusativ von Zeus Alx ein Wortspiel macht, und dass er
seine Horer darauf stossen will, dass es mit diesem Wort
cine besondere Bewandtnis hat. Dies Wortspiel wird in
den Ausgaben allerdings dadurch undeutlich gemacht, dass
man statt dte akzentuiert 3, denn die spiteren Grammatiker
lehren, dass bei einer nachgestellten Priposition die Ana-
strophe eintritt mit Ausnahme von &ut und dva, um eine
- Verwechslung mit dem Vokativ gve von &vaf und mit dem
Akkusativ Ale von Zeus zu vermeiden. Aber echte Uberlie-
ferung fur diese Regel kann es kaum gegeben haben, denn
Hesiod schrieb keine Akzente, und bei solcher poetischen
Redeweise war auch auf die miindliche Tradition kein Ver-
lass. Offenbar ist es fiir Hesiod gerade verkehrt, 3 zu
betonen, denn in den beiden angefithrten Versen soll der
zweite den ersten erkliren und Audg peydroro €xnrt um-
schreibt das &v Sta, das das Ala 2vvérere des vorhergehenden
Verses etymologisch ausdeutet.

Solche etymologischen Spekulationen finden sich auch
in anderen theologischen Betrachtungen bei den Griechen.
Hier fiigt sich das Ausdeuten der Gotternamen in die Grund-
tendenz des Hesiod, sich auf dic Anfinge, dic dpyel, zu
besinnen, auch darin zeigt er sich als Vorliufer der Philo-
sophen. Zugleich spricht sich hier, was sich ebenfalls spiter
in der Philosophic vollenden sollte, ein Zug zum Mono-
theismus aus, da Hesiod Zeus als Ordner der Welt weit
iiber die anderen Gotter hinaushebt.

Wihrend Hesiod in dem Gottermythos die Aufeinander-
folge der Generationen motiviert, gibt er, wo er die Men-
schengeschlechter beschreibt, keine genaue Begriindung,
warum sie so aufeinanderfolgen. Vom Goldenen Geschlecht
sagt er (Erga 121) nur, dass es verschwand, ohne einen
Grund anzugeben. Das Silberne Geschlecht haben die Gotter,
heisst es dann weiter (127), viel minderwertiger gemacht, —



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD II13

wir horen aber nicht warum; sie vernichten es wegen seiner
Hybris (134 ff.). Das dann folgende Eherne Geschlecht
vernichtete sich selbst (152).

Dann macht Zeus das Heroen-Geschlecht, das «gerechter
und besser» ist (158); es kommt um in den Kriegen vor
Theben und Troia und wird auf die Inseln der Seligen
versetzt. Schliesslich kommt das jetzt lebende Eiserne Ge-
schlecht, wir erfahren aber nicht, warum oder woher es ent-
steht: Es ist das Geschlecht, wo Gewalt und Unrecht vol-
lends herrschen, wo Aidos und Nemesis die Erde verlassen.

Es ist verstindlich, warum Hesiod in den Erga in so
diisteren Farben die Entwicklung der Menschheit malt: er
selbst hat schweres Unrecht erfahren und so hat sich seine
Welt verdunkelt. Und das Pathos seiner Ermahnungen lebt,
wie bei allen Tugendlehrern, von der Schlechtigkeit dieser
Welt. Merkwiirdig ist nur, dass er, wenn er den Verfall der
Menschheit schildert, nicht, wie er es sonst so cifrig tut,
nach den Griinden forscht. Tatsichlich ist es schwer, sich
vorzustellen, wie Hesiod das Herabsinken vom Goldenen
zum Eisernen Zeitalter hitte motivieren sollen: Strafe fiir
menschliches Unrecht kann es nicht sein, da die Menschen
des Goldenen Zeitalters fromm waren, und die Gotter kon-
nen doch nicht die Menschen, ohne dass sie bdse gewesen
wiren, immer schlechter haben werden lassen. Hesiod ist
also nicht darauf aus, seine Mythen grundsitzlich aufeinander
abzustimmen und trotz all seines Systematisierens ist er kein
systematischer Denker. Er greift die alten Geschichten auf,
wie sic ihm in bestimmten Zusammenhingen wichtig sind,
und warum sie ihm wichtig sind, auch in ihrer Widerspriich-
lichkeit, das ldsst sich verstehen. Thm liegt daran, Ordnung
und Recht im Bereich der Gotter hervorzukehren, und
dabei geht er weit tiber das hinaus, was er bei Homer fand.
Andrerseits erschien ihm das Leben der Menschen elend
und verdorben; die Sterblichen sind ihm nicht nur hinfillig
und schwach vor den Gottern, wie sie es bei Homer sind,

8



114 B. SNELL

sondern ungerecht und schamlos. Damit vertieft sich die
Kluft zwischen der Welt unserer alltiglichen Erfahrung
und dem Eigentlichen und Wesentlichen, wie die Welt
sein sollte, und es kiindigen sich Unterschiede an, die dann
von den Dichtern und Philosophen immer deutlicher ge-
sechen werden, wie die zwischen Sein und Schein, zwischen
Idee und Wirklichkeit.

Es war schon die Rede davon, wie der Grundgedanke der
Theogonie, dass es Krifte von verschiedener, ja entgegen-
gesetzter Wirkung gibt, in der frithgriechischen Philosophie
nachgewirkt hat. Den Gedanken von der Rechtsordnung
des Zeus haben zumal die Attiker, Solon und die Tragiker,
weiter vertieft. Im Bereich der Lyrik ist ein ganz anderer
Gedanke Hesiods weitergefiihrt. Gleich am Anfang der Theo-
gonie berichtet Hesiod von ecinem Lied der Musen und
zihlt die Gotter auf, die diec Musen besingen (v. 11 ff.).
Diese Aufzihlung hat mancherlei Anstosse erregt, so dass
man mehr oder weniger von den Versen hat streichen wollen.
Ausserdem folgt abermals der Bericht iiber ein Musenlied
(43 fI.), das wieder die Gotter besingt und das zwei der
Gotter aus dem ersten Lied noch einmal erwihnt. Da hat
man entweder das erste oder das zweite Stiick ganz und
gar gestrichen.

Das zweite Stiick zu streichen ist unmoglich, weil es fest
mit dem Folgenden zusammenhingt: die Musen singen vor
Zeus und ihm zur Freude, so dass der ganze Olymp wider-
hallt, eine Theogonie: von Gaia und Uranos fangen sie an,
dann besingen sie Zeus, von dem es in diesem genealo-
gischen Zusammenhang bezeichnenderweise heisst, dass er
der Vater der Gotter und Menschen ist, und so geht es fort.
Das ist natiirlich das olympische Gegenbild zu der Theogonie,
die Hesiod eben selbst vortragen will, und er legitimiert
sein Anliegen gewissermassen damit, dass er es als eines der
Musen und Unsterblichen hinstellt. Damit beweist er Grosse
und Erhabenheit seines Vorhabens.



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD IT15§

Das erste Musenlied dagegen will auf ganz anderes hinaus.
Die Musen singen es nicht auf dem Olymp, sondern auf
dem Helikon, und so fithrt Hesiod diese Gottinnen ein,
von denen er dann gleich erzihlt, wie sie ihn auf dem
Helikon zum Dichter weihen. Es heisst, dass die Musen
tanzen und dabei die Gotter besingen, und nun folgt die
lange Reihe der Gotternamen, an der man so viel herum-
korrigiert hat. Diesmal beginnt es mit Zeus (v. 11), aber
nicht mit dem « Vater der Gotter und Menschen », sondern
dem «Aigisschiitteler», der also das Zeichen seiner Macht
trigt, und es schliesst sich an die «Herrin» Hera. Schon
diese Beiworter verraten, wie die folgende Reihe aufzu-
fassen ist, die eine wohliiberlegte Ordnung einhilt, allerdings
eine ganze andere als die der Genealogie. Es folgen zunichst
dic anderen grossen, cigentlich «klassischen » Gotter: Athena,
Apoll und Artemis, dann erst Poseidon, der zwar ein Bruder
des Zeus ist, aber in einem wiisteren Element herrscht.
Dann kommen die Gottinnen Themis, Aphrodite und Hebe,
—die Gottin des Rechts geht hier denen der Liebe und der
Jugendschonheit voraus, —und die Zeus-Gattinnen Dione
und Leto. (Die Verse missen so stehen, dass diese beiden
Namen nicht getrennt werden.) Dann folgen die Briider
TIapetos und Kronos, weiterhin die «Naturerscheinungen»
Morgenrdte, Sonne, Mond, Erde, Okeanos, Nacht und
schliesslich «das heilige Geschlecht der anderen Gotter».
Diese Ordnung ist nicht die der Geschlechterfolge, sondern
die der Wiirde und Heiligkeit. Hesiod hat es also fiir notig
befunden, bevor er die Gotter gleichsam in geschichtlicher
Abfolge darstellt, klarzumachen, dass damit nichts {iber ihren
Rang ausgesagt ist, und fithrt deshalb vorab einige der
wichtigsten Gotter in der Reihe ihrer Bedeutung vor. Damit
kommt das Gottliche in den Gottern ganz anders zu seinem
Recht als in der Genealogie. Gewiss ist auch bei Homer
Zeus der oberste Gott und es gibt Gotter von grosserer und
minderer Macht und von verschiedenem Ansehen. Aber



116 B. SNELL

erst Hesiod sucht nach einer Rangordnung der Gétter, das
heisst aber dass er nach der Bedeutung des Bedeutenden
und nach dem Wert des Wertvollen fragt. Dies Problem
hat dann die Lyriker eingehend beschiftigt und auch ihre
Religiositit beeinflusst. Die alten Elegiker behandeln die
Frage nach dem Wert vor allem in der Form, dass sie nach
der eigentlichen Tugend forschen, nach der wahren édper).
Tyrtaios findet sie in der Tapferkeit, Solon in der Gerech-
tigkeit, Xenophanes in der Weisheit. Ahnlich haben verschie-
dene Lyriker in verschiedenen Gottern das Wesentliche ge-
schen; so treten etwa fiir Sappho Aphrodite und Eros, fiir Pin-
dar Apoll in den Vordergrund, und der ilteste Lyriker, Archi-
lochos, fiihlt sich gar von zwei Gottheiten bestimmt, von
Ares und den Musen. Dass jemand sich einer bestimmten
Gottheit besonders nahe verbunden weiss, ist an sich nichts
Neues, — man denke nur daran, wie in der Odyssee Odysscus
und Telemach zu Athena stehen, —aber wenn ein Dichter
der archaischen Zeit sich vor allem an eine Gottheit wendet,
so tut er es in dem Bewusstsein, dass thm diese Gottheit
heiliger, wichtiger, wesentlicher ist als die anderen Gotter,
und er nimmt sie damit als die Macht, die fiir ihn gewisser-
massen das ganze Leben durchleuchtet und ihm die Einheit
der sinnvollen Welt darstellt. Sappho spricht das aus in
dem Gedicht (fr. 27 D.), in dem sie sagt, dic cinen mdogen
dies Grossartige fiir das Schonste halten, die anderen jenes, —
ich sage, das Schonste ist, was jeweils einer liebt. Oder
Pindar versucht seinen Apoll von allen Flecken zu siubern,
diec ihm nach den Mythen etwa anhaften kénnten, um so
ein fiir seine Bediirfnisse reines Bild des Gottlichen zu gewin-
nen, dem er sich ganz zuwenden kann. Der Glanz, der von
diesen Gottern ausgeht, leuchtet nicht nur aufin den bestimm-
ten Augenblicken, da der Gott zu dem Menschen tritt und
eingreift in sein Leben, sondern die Gottheit ist eine bestin-
dige und durchgreifende Macht. Darin wirkt fort, dass
Hesiod als erster die Gottheit nicht nur als das Momentan-



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD 117

Titige, sondern auch als das Stindig-Wirkende zu begreifen
gesucht hat. Und das Stindig-Seiende stellt er nicht nur dar
in dem umfassenden System der genecalogisch geordneten
Gestalten, sondern auch in Graden ihrer Wiirde und Hei-

ligkeit.

DISCUSSION

M. Gigon: Zur Eréffnung der Diskussion darf ich nur zwei
Dinge kurz hervorheben: einmal, dass mir die von Herrn Snell
gegebene Deutung des Musenkatalogs vollkommen iiberzeugend
erscheint, sodann, dass auch mit besonderm Recht auf die eigen-
tiimliche Funktion des Katalogs der Nachtgeburten, des Katalogs
der zerstdrenden Krifte, die ohne Eros zustandekommen, hin-
gewiesen wurde. Vielleicht erforderte auch noch der Katalog
der Nachkommen von Phorkys und Keto (Theogonie 270-336)
eine besondere Aufmerksamkeit. Denn hier stellt sich mit beson-
derer Dringlichkeit die Grundfrage, nach welchem Gesichtspunkt
Hesiod die Gestalten ausgewihlt hat, die er in sein Géttersystem
einordnet. Von den Geburten der Gotter will Hesiod reden. Was
sind fiir ihn ‘Gotter’?

M. Chantraine: Je ne peux pas revenir sur tout ce que nous
a exposé M. Snell. Je dirai seulement que jai admiré sa maitrise
et la maniére dont il nous a montré qu'Hésiode fournissait un
panthéon organisé, que la suprématic de Zeus s’y développait
et enfin que la justice y apparaissait. En méme temps il a marqué
la différence entre la Théogonie et les Travaux.

Ce sont deux questions particulicres que je voudrais poser.
M. Snell a parlé des ‘Abstrakta’ A propos de ‘Galéné’ et il a montré
comment ce que hous appelons un abstrait est  la fois une notion
et une force. C'est une idée qu’il a developpée dans certains de ses
livres, c’est une idée que des linguistes comme Antoine Meil-
let, ainsi que d’autres ont exprimée et que je rencontre aussi

S*



118 DISCUSSION

lorsque j'analyse le monde des dieux homériques. Jaimerais citer
un exemple; il y a un vers que Monsieur Snell connait bien, o1,
chez Homeére il y a Acipog, ®66og, et "Epic. Je voudrais lui
poser cette question: chez Hésiode ce type de divinité est infini-
ment plus important que chez Homere et il y a par exemple tout
un développement ot I'on apprend que Styx a mis au monde
Zele et Victoire et Pouvoir et Force. Pour Meillet ces notions,
qu’il retrouvait en sanscrit, étaient des notions hautement archai-
ques qui représentaient 1'état d’esprit des Indo-européens. Pour
moi, en étudiant Homere, j’ai eu I'impression, dans certains cas au
moins, que ce sont des éléments nouveaux, produits de la ré-
flexion. Et je demanderai & M. Snell si la prolifération, la multipli-
cation de ces &tres chez Hésiode est un trait archaique ou un
produit de son effort de réflexion. _

M. Snell: Ich glaube, dass die Mdoglichkeit, ein deverbales
Substantiv oder ein deadjektives Substantiv sowohl nach der
Seite des Abstraktums wie nach der Seite der Personifikation zu
verwenden, urspriinglich in der Sprache angelegt 1st. Die Vor-
stellung, dass Galene so etwas wie eine Herrscherin ist, wird
schon durch die Pridikation in dem Verbum wachgerufen: das
Subjekt erscheint dann als ein Agens, das heisst, es bildet sich eine
Personifikation. In diesem Falle hitte Meillet recht. Auf der
anderen Seite glaube ich, dass Sie recht haben mit der Meinung,
dass die Dimonisierung der Abstrakta, wie sie in der spiteren
Dichtung, vor allem auch bei Hesiod entwickelt worden ist,
zum guten Teil einem Denken entsprungen ist, das diese Personen
in ein System zu bringen sucht. Die Moglichkeit zeigt sich
vollends, wenn Hesiod versucht, ein Allgemeinbild zu geben.

M. Chapouthier: Je m’étais aussi posé la question 3 propos de
Galéné; je me demandais si Galéné était vraiment une notion
abstraite: la mer calme, étale, c’est quelque chose que 'on voit,
qui est sensible; ce n’est pas tout 2 fait comparable 3 @éBog, a
deipog. Clest une notion, mais qui reste sensible. Elle semble
occuper une position intermédiaire entre le concret et I'abstrait.

M. Chantraine: Je ne veux pas m’engager dans une discussion



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD 119

qui nous ménerait vers des problemes linguistiques, mais je
peux dire que Iabstrait n’est pas une catégorie proprement
grammaticale et que la mé&me notion peut étre envisagée comme
réalisée ou comme non réalisée. Exemple le mot ‘couture’ qui
peut désigner le ‘fait de coudre’, mais aussi ‘ce qui est cousu,
réalisé’. Je voudrais poser une autre question 3 Monsieur Snell.
Dans cet édifice généalogique est-il possible, — je crains que non,
— de distinguer diverses couches? Vous dites qu'on y trouve de
trés vieilles choses, mais on observe aussi un effort de réflexion
du potte. Est-il possible de distinguer entre ces deux éléments,
et y a-t-il au moins quelques exemples ot vous pouvez nous
dire: telle notion était probablement traditionnelle, telle autre
est un produit de la réflexion d’Hésiode,

M. Snell: Ich glaube nicht, dass bei den Musen Hesiod selber
neue Namen erfunden hat. Man wird dergleichen nur in der ein-
zelnen Interpretation feststellen kdnnen. Es ist nicht eine Frage
des Prinzips, nur der Interpretation.

M. Chapouthier: Dans un passage, vous avez indiqué qu’a la
différence d’Homere, dont les dieux étaient essentiellement des
dieux de clarté, Hésiode s’intéressait aussi aux forces obscures de
I'ombre, et vous avez expliqué cette différence en disant qu'Hé-
siode peignait toute la réalité, qu’il était plus complet qu'Homére.
Mais cette explication ne rend pas compte de I'aspect repoussant
que prennent le plus souvent chez lui ces évocations. Alors je
ne puis m’empécher de penser qu'a 'époque d’'Hésiode la Greéce
est entourée de peuples qui congoivent leurs dieux sous des
formes monstrueuses et je me demande si la différence entre
Homére et Hésiode ne tient pas au fait qu'a 'époque d’Hésiode
se font sentir des influences religieuses et artistiques de peuples
voisins, qui n’agissaient pas encore a ce point sur Homere et que
Part grec et la religion grecque élimineront petit a petit. Un
exemple en est fourni par le type de la Gorgone. Hésiode ne I'a
point inventée; elle existait dans les religions qui I'entouraient.
Est-ce que lorientalisme, le style orientalisant n’explique pas
toute une part de la vision théologique d’'Hésiode:



120 DISCUSSION

M. Snell: Ich glaube, durch die neueren Funde ist es wohl
erwiesen, dass den Geschichten von Uranos und Kronos altorien-
talische Mythen zugrunde liegen, und wir sehen, wie durch die
epische Uberlieferung dieses Scheussliche und Greuliche beiseite
geschoben ist, und wie die homerische Ordnung hergestellt ist.
Auf der anderen Seite gibt es all die grauenvollen Dinge; die aber
werden an den ihnen zukommenden Platz in dem Schema der
Generationen geriickt, — wie es dann sehr schén die Tafeln zeigen,
dic Jacoby sciner Ausgabe beigegeben hat. Sie erscheinen He-
siod als unheilvolle Wesen, die zwar in der Welt ihren Platz
haben, aber nicht mit den anderen Wesen verbunden sind, die
ausserhalb des Zusammenhangs der anderen Wesen stehen.

M. Chantraine: Je voudrais poser cette question: ce qui est
redoutable, ce qui est monstrucux, est-ce que Homére I'a tu, I'a
caché, ou bien est-ce que c’est intervenu entre Homeére et Hé-
siode?

M. Snell: Ich glaube, Homer hat das verschwiegen, denn es
zeigt sich doch an verschiedenen Stellen, dass Homer absichtlich
manche Sachen nicht erwihnt hat, wihrend Hesiod notwendig
auch davon reden musste.

M. Chantraine: Mais je crois que, comme tout 3 L'heure, il
faudrait chercher 2 distinguer. Il existait des étres redoutables
qu'Homere a cachés, mais il doit y avoir aussi une influence
orientale qui s’est produite entre Homeére et Hésiode et qui a
introduit de nouveaux monstres.

M. Gigon: Zweifellos spielt auch die Verschiedenheit der so-
zialen und geistigen Verhiltnisse eine wesentliche Rolle. Sum-
marisch gesprochen darf die Welt Homers als cine ionische
gelten, wogegen dicjenige Hesiods und gewiss auch der andern
Theogonien eine mutterlandgriechische ist. Wie weit das Mut-
terland gegeniiber dem ‘aufgeklirten’ Ionien noch im s. Jhd.
altertiimlich und ‘zuriickgeblicben” war, zeigt ctwa die Ge-
schichte der Einbiirgerung der Philosophie in Athen auf das deut-
lichste.

M. Snell: Der geographische Unterschied spielt wahrscheinlich



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD I21

auch eine Rolle; denn Hesiod lebt in einem Lande, wo die
unheimlichen Dinge lebendig geblieben sind.

M. Verdenius: Sie haben die Urania aufgefasst als die Muse,
die den Gesang iiber das bloss Menschliche hinaushebt. Ist eine
solche himmlische Poesie nicht eine zu moderne Vorstellung:

M. Snell: Das ist ganz konkret zu fassen: dass sie, wie Homer
sagt, bis zum Himmel geht, tiber Raum, tiber Zeit, nach allen
Seiten hin von den Musen verbreitet wird. Es ist nichts sentimenta-
les darin zu sehen. Homer sagt, dass die Dichtung tiber die ganze
Erde und iiber alle Zeiten hinausgeht.

M. Verdenius: Wire es nicht einfacher, die Urania zu deuten als
die Géttin, die die poetische Darstellung der ‘himmlischen Gotter’
(im Epos, in der Theogonie und in den Gotterhymnen) bewirkt?

M. Snell: Das wire eine Moglichkeit, die gewiss zu denken
gibe.

M. Verdenius: Meine zweite Frage bezieht sich auf die Kalliope.
Gewiss wird Hesiod in diesem Namen die schéne Stimme gehort
haben. Aber der Zusammenklang mit émn8el im nichsten
Vers scheint mir nicht zufillig zu sein. Hesiod hatte eine gewisse
Vorliecbe fiir etymologische Umdeutungen von Namen (vgl.
E. Risch in Eumusia, Festgabe E. Howald, 1947, 72-01). Vielleicht
hat er also hier andeuten wollen, dass die guten Kénige nicht nur
eine schéne Stimme haben, sondern sich im allgemeinen durch
das Schéne und Gute leiten lassen.

M. Snell: Es ist oft der Fall, dass in den ersten Versen die Mo-
tive vorkommen, die dann in den Namen der Musen angefiihrt
werden. Polymnia duvet (v. 11, 33 usw.), Erato hat eine ‘licbens-
werte’ Stimme (65) und dergleichen. Ich glaube jedenfalls nicht,
dass hier eine leicht durchsichtige Spiclerei eintritt.

Mr. Rose: 1 found Mr. Snell’s paper most interesting. I think
we can find in Roman religion something like the phenomena
he discusses, namely the Sondergotter. It has been generally recog-
nised ever since Wissowa’s famous discussion of them (Gesam-
melte Abhandlungen, Munich 1904, pp. 304-326), that these are no
product of popular belief but a theologumenon, perhaps priestly.



I22 DISCUSSION

These little deities result from what Wissowa well styles a Zer-
legung of some human activity (e. g., birth, marriage, farm-
work) and each of them corresponds to some part of that activity,
for instance the first ploughing of the land, the harrowing,
and so on to the reaping and storing of the corn. May not Hesiod
have thought along similar lines in his catalogue of the Nereids:
A trader who undertakes a sea-voyage needs much good luck,
and that must come from the gods. He wants no storms, therefore
Kymodoke and Kymatolege are appropriate helpers; he must come
safe to harbour (Eulimene), and when he reaches the shore
(Aktaic) he hopes to find there a number of friendly people with
whom he can deal (Leagore, Euagore), to dispose of his wares
with profit. It seems to me that the two lines of thought do run
parallel to each other. Perhaps the Latins had their unknown
Hesiod, who unfortunately left no poem, or none that has
survived. As to Kalliope, she attends upon kings. Kings have their
heralds, and a herald must have a good, clear voice to make his
proclamations; as Homer says, he must be AvydeBoyyoc.

M. Gigon: Es bleibt immer noch die Frage, was denn bei
Hesiod ‘gottlich’ heisst. Die Frage stellt sich beim Katalog der
Nachtgeburten wie bei demjenigen der Phorkys-Nachkommen,
wo teilweise die absonderlichsten Mairchenfiguren aufgenom-
men zu sein scheinen; sie stellt sich aber auch etwa bei der kleinen
Gruppe der Thaumas-Nachkommen (265-69), wo es sich offen-
bar um meteorologische Savpdore handelt, wie sie dann die
Aufmerksamkeit der ionischen Naturphilosophen auf sich zichen.
Endlich wire noch die Gruppe der Gestirne zu nennen, der
Nachkommen der Theia (bei Hesiod sicherlich als Ableitung
von deiv gemeint), die gewissermassen um ihrer universalen
Unentbehrlichkeit willen aufgenommen ist. So scheint es bei
Hesiod die verschiedensten Formen des Gottlichen zu geben.

M. Snell: Die Gruppen sind aber deutlich.

Mr. Rose: How does Mr. Snell explain the fact that the most
horrible myth in Hesiod, the story of the rebellion of the children
of Uranos against their father, is found again in New Zealand,



DIE WELT DER GOTTER BEI HESIOD 123

in the Maori myth of the children of Rangi and Papa (Sky and
Earth): It hardly seems possible that stories so similar are quite
independent, but most certainly the Maori had never read Hesiod,
and Hesiod can have known nothing of Polynesian mythology.

M. Snell: Ich glaube, es ist sicher dass es den gleichen Mythos
im Orient gegeben hat, und vom Orient kann er vielleicht den
Weg nach Indonesien gefunden haben.

Mr. Rose: Yes, if once it got to Indonesia, we know that the
Indonesians have been called the Argonauts of the Pacific, and
that they undertook prodigious voyages in their canoes.

M. Chantraine: A propos de cette correspondance que signale
Monsieur Rose, il y a en effet deux explications. Je ne connais pas
le rite des Maoris. Ou bien en effet il y a eu voyage; ou bien on
peut imaginer une explication beaucoup plus simple, que ce soit
un parallélisme; car je ferai appel 2 un enseignement qu’a donné
G. Dumézil: cette histoire d’Ouranos est une histoire correspon-
dant 3 un rite de passage 2 la royauté qu’on peut, peut-Etre,
retrouver ailleurs.

Mr. Rose: But the Maori had no kings.

M. Chapouthier : Personnellement quand je trouve deux légendes
semblables, mais en des points trés éloignés dans 'espace, a priori
je suis d’avis qu’elles sont nées indépendamment; je n’admets
la transmission que sur preuves. Les transmissions sont évidem-
ment possibles, méme fort loin; mais il faut alors en montrer
les indices. La théorie de la polygénése aura toujours 'avantage
de la simplicité: I'imagination humaine tourne dans un cycle
assez court; il est inévitable que des rencontres fortuites se produi-
sent. Quand on constate des ressemblances non plus avec les
Maoris, mais avec I’Amérique précolombienne, la transmission
devient presque inconcevable.

M. Snell: Soviel steht fest, dass Hesiod die Sache nicht erfun-
den hat.

M. Gigon: Das Thema vom Vater, der den Séhnen die Herr-
schaft missgénnt, ist natiirlich weitverbreitet. Hesiod hat das sicher-
lich als ein dramatisches, ‘tragisches’ Motiv empfunden. Dass aber



124 DISCUSSION

dann die S6hne den Vater in so scheusslicher Weise strafen,
soll die recht- und kulturlose Urzeit charakterisieren. Hesiod hat
durchaus gewusst, dass derartigce Formen der Bestrafung bar-
barisch und der olympischen Welt unwiirdig sind. Aber gerade

darum wihlt er sie.
Wenn nichts weiter zu bemerken ist, so sei mit herzlichstem

Dank an Herrn Snell geschlossen.

HAUPTSACHLICH AUSGEWERTETE LITERATUR:

Paur FrRIEDLAENDER, Gottinger Gelehrte Anzeigen, 1931, 253.

Paura PHILIPPSON, Genealogie als mythische Form. Symbolae Osloenses, Fasc.
Suppl. vi1, 1936.

Hans Diiier, Hesiod und die Anfdange der griechischen Philosophie, Antike und
Abendland, 1, 1946, 140.

Kurt LATTE, Hesiods Dichterweihe, Antike und Abendland, 1, 1946, 152.

Franz DiriMEIER, Der Mythos von Konig Oedipus, Mainz, 1048.

FrieDRICH SOLMSEN, Hesiod and Aeschylus, Ithaca, New York, 1949.

Warter F. OtT0, Hesiodea, Varia Variorum. Reinhardt-Festgabe. 1952, 49.



	Die Welt der Götter bei Hesiod

