
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 1 (1954)

Artikel: Die Welt der Götter bei Hesiod

Autor: Snell, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

BRUNO SNELL

Die Welt der Götter bei Hesiod





DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD

«Alles ist voll von Göttern». Niemand macht diesen alten
griechischen Spruch deutlicher als Hesiod, der in seiner

Theogonie an die 300 Götter aufführt, ohne aber damit
den Anspruch zu erheben, auch nur annähernd alle Namen
zit nennen. Nach Schillers Klage über die verlorenen « Götter
Griechenlands» könnte man sich vorstellen, dass Hesiod,
wenn er die Abstammung der Götter besingt, die vielen
schönen Gestalten priese, die ringsum die lebendige Natur
bevölkern, die Nymphen, Dryaden und Tritonen, aber sein

Epos ist, so scheint es zitnächst, ein recht nüchternes Stück
Literatur; es gibt die Stammbäume der Götter und auf
weite Strecken zählt es nur Namen auf: der und der Gott
verband sich mit der und der Göttin, und sie hatten die

folgenden Kinder Was sagen uns diese Namen schon:
Das Leben dieser religiösen Vorstellungen Hesiods kann

sich nur erschliessen, wenn man jeden einzelnen Namen,
den er nennt, darauf prüft, was er bedeutet und in welchem
Zusammenhang er steht, wenngleich es in den langen Namenreihen

und Geschlechterfolgen schwer sein wird, überall
herauszufinden, wie Hesiod sich jeweils die einzelnen
Gottheiten vorstellte, nachzuempfinden, was sie ihm waren, und
vollends auseinanderzuhalten, was an ihnen überkommen und
was hesiodisch ist.

Versuchsweise und als Beispiel dafür, wie Hesiods
theologische Spekulation einen bestimmten Bereich in seinen

mannigfachen Erscheinungs- und Wirkungsweisen zu
begreifen sucht, wollen wir die Musen und die Nereiden, die

er aufführt, etwas näher untersuchen. In zwei Katalogen
reiht er die Namen der Musen und dann die der Nereiden
aneinander, wie er auch sonst solche Namenkataloge hat.
Scheint dies auch recht trockene unergiebige Poesie, gelingt
es mit einiger Geduld und philologischer Pedanterie vielleicht

7



98 B. SNELL

doch, den religiösen Vorstellungen Hesiods etwas auf die

Spur zu kommen.
Hesiod sagt von den Musen, dass sie die Töchter des Zeus

und der Mnemosyne, der Erinnerung, sind; das heisst, in
profane Sprache übersetzt, etwa, dass der Poesie, wenn sie

von dem höchsten Gott abstammt, besondere Würde und
Bedeutung zukommt, und dass ihre Hauptfunktion ist, das

in ihr Dargestellte dem Gedächtnis der Menschen zu erhalten ;

tatsächlich beruht ja in der Frühzeit alle Uberlieferung auf
der Dichtung. Der Katalog der neun Musen lautet dann

(Theog. 77): «Klio und Euterpe und Thalia und Melpomene

und Terpsichore und Erato und Polymnia und Urania
und Kalliope». Diese Namen, von Hesiod ohne weiteren
Schmuck in Hexameter gebracht, weisen, wenn man sie

genauer betrachtet, das auf, was der früheren Zeit an der
Poesie wesentlich ist, und geben, könnte man sagen, in
theologischer Form eine Poetik: Klio bewirkt, dass der

Gesang und zumal das Heldenlied den Ruhm, das xXéoç,

kündet; Euterpe, dass das Lied den Hörer erfreut, wie denn
Homer schon das Süsse, Herzerquickende des Gesangs immer
wieder hervorhebt; Thalia knüpft die Poesie an das Fest;

Melpomene und Terpsichore verbinden sie mit Musik und
Tanz; Erato weckt das Verlangen nach Dichtung unter den

Menschen; Polymnia schafft die reiche Abwechslung; Urania
hebt den Gesang über das Menschliche hinaus; Kalliope aber,
die zuletzt Genannte, sorgt für die schöne Stimme beim

Vortrag des Gedichtes.

In der Beschreibung, die Hesiod von den Musen gibt,
lassen sich Zug um Zug die Charakteristika wiederfinden,
die sich in den Namen aussprechen: 4 op^suvrou, 7 x°P°ûç
(Terpsichore); IO TCpixocXXsa otruav ieïcrai (Kalliope); 11

ûjxveuaai Aia xal. "Hpï]v usw. (Polymnia); 22 (xoiSyjv

(Melpomene); 25 'OXufrmàSeç (Urania); 32 xXsioipu (Kho);
32 toc t'sCTcopieva 7Tpo t'èôvTa (Mnemosyne); 37 TÉp-rroucri

(Euterpe) usw.



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD 99

Besonders auffällig häufen sich die Anspielungen auf die
Namen in den wohl interpolierten Versen 62-67, ja; es

scheint als ob nacheinander alle Namen anklingen sollten.
Hesiod fügt, zunächst überraschend, dem Namen der Kal-

liope bei: «diese ist natürlich die vorzüglichste von Allen».
Wieso soll die schöne Stimme wichtiger sein als etwa das

Künden des Ruhmes oder als die Freude, die die Dichtung
weckte Hesiod erläutert das so: Kalliope steht ja auch den

Königen zur Seite, wenn sie Recht sprechen, - und er führt
aus, wie die «süsse» Rede des guten Richters Frieden stiftet.
Bei der «schönen Stimme» der Kalliope denkt Hesiod also

nicht nur an den lieblichen Klang, sondern auch an die
schönen Worte, und sie ist ihm deswegen die wichtigste
der Musen, weil er sie, - und sie allein von allen neun
Schwestern, - auf den Inhalt der Dichtung und überhaupt
auf den Sinn menschlicher Rede beziehen kann. Auch für
die Prosa-Rede ist sie ihm zuständig. Hier, wo die Musen
zum ersten Mal als greifbare Gestalten, als benannte Personen
erscheinen, tritt ihr Bezug zur Dichtung schon zurück. Noch
wichtiger ist etwas anderes: wenn Hesiod sagt, die Musen
hätten zu ihm gesagt, als sie ihn am Helikon zum Dichter
weihten, sie wüssten auch die Wahrheit zu sagen (v. 28),
so spricht sich dieser für Hesiod so wesentliche Zug in den
Musennamen nicht aus, - es sei denn, dass er in der Umdeu-

tung anklingt, die Hesiod dem Namen Kalliope gibt.
Das scheint mir nicht dafür zu sprechen, dass Hesiod die

Namen der Musen selbst erfunden hätte. Da vielmehr nur
das schon bei Homer übliche Bild von der Poesie in ihnen
erscheint, und nicht einmal das in ihnen steckt, was Homer
am Anfang des Schiffskatalogs (B 484 ff.) von den Musen

sagt, dass sie, als Augenzeugen, Genaues und Zuverlässiges
berichten und dem Sänger vergegenwärtigen können, wird
man damit rechnen müssen, dass die Musennamen in dieser

oder ähnlicher Form überkommen sind. Es empfiehlt sich
daher z.B. auch nicht, die Namen der François-Vase für die



100 B. SNELL

Textkritik Hesiods heranzuziehen, als ob Klitias die Musen

nur aus Hesiod hätte beziehen können. Eine andere Frage
ist, ob jemand schon vor Hesiod die Musen zu solcher

Neuner-Gruppe vereinigt hat, oder ob wir dies dem Sam-
melfleiss und Systematisierungsdrang Hesiods zu danken
haben. Das wird sich kaum entscheiden lassen. Dadurch,
wie er den Namen Kalliope ausdeutet, zeigt Hesiod jedenfalls,

dass die Kräfte des Gemüts und Empfindens seine

Religiosität weniger speisen als das nüchterne Denken.
Aber getreu überliefert er die Namen, die aussagen, was

ältere Generationen von den Musen und von der Poesie
dachten. Anders liegt es bei dem Katalog der Nereiden
(Theog. 240 ff), denn hier hat Hesiod offenbar Eigenes mit
Überkommenem vermischt. Es ist sehr wahrscheinlich, dass

diese Liste von dem Katalog der Nereiden in der Ibas S 39
ff. abhängt. Allerdings ist der Katalog der Ibas dann wieder
aus Hesiod interpohert und die Verse 43 bis 49 sind von
dort aus eingeschwärzt. Diese verwickelten Verhältnisse
scheinen mir genügend geklärt,1 um daraufbauen zu können,
zumal da sich ein klarer Unterschied der Bedeutung zwischen
den alten Ilias-Namen und den von Hesiod neu eingeführten

ergibt. Freilich hat Hesiod ausser den Nereiden der Ibas

auch allerlei Meerjungfrauen in seinen Katalog aufgenommen,

die ihm überkommen waren und deren Namen ihm
wohl kaum in irgendeiner Weise das Meer charakterisierten,
auch hat er andere mythische Namen hierher gezogen, die

ursprünglich nichts mit Nereiden zu tun hatten, die er aber
auf das Meer beziehen konnte. Daneben aber stehen deutlich
«redende» Namen, die auf etwas ganz anderes zielen als

die «redenden» Namen, die er aus der Ibas übernimmt.
Selbst wenn die Deutungen im Einzelnen zweifelhaft sein

können, ist die beiden verschiedene Gesamttendenz der
homerischen wie der hesiodischen Nereiden-Benennungen doch

1. Vgl. Inez Sellschopp, Stilistische Untersuchungen zu Hesiod, Diss, Hamburg

1934, 59-64.



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD IOI

durchsichtig. (Unsicheres habe ich heber beiseite gelassen.)
Die Nereïden-Namen Homers ergeben eine Beschreibung

des Meeres : da ist die Dunkelblaue, die Glauke, das Inselmädchen

Nesaie, die Grottennymphe Speio und die Klippenjung-
frau Aktaie, da ist die Wellenhüpferin Kymothoe, die

Wellenfängerin Kyomodoke und die Prächtige, Agaue. Das

gibt ein anmutiges, lebendiges Bild vom Aegeischen Meer,
wie es sich, heiter bewegt, ausdehnt zwischen Inseln, Grotten
und Klippen. Dabei ist nur das Sichtbare, Äussere erfasst.

Ganz anderes meinen die Namen, mit denen Hesiod diese

Liste ergänzt, damit es im Ganzen fünfzig werden. Es sind
ebenfalls freundliche Meermädchen, die er hinzufügt, aber
seine Nereiden erweisen sich aufnüchternere Art als nützlich.

Da ist zunächst die, die für das Erste sorgt, Proto, und die,
die das Vollenden bringt, Eukrante, die Retterin Sao, die
Schenkende Eudore, die Windstille Galene. Das alles geht
offenbar auf erfolgreiche Schiffahrt, und darauf zielen auch
die meisten der weiterhin Genannten: die Sehnsucht-Wek-
kende, Erato, die uns auch unter den Musen begegnet ist,
die hier aber auf das Meer hinauslockt, dann Euneike, das

Mädchen der schönen Konkurrenz (wobei schon der Gedanke

von Erga 20-26 anklingt, dass es einen guten Streit gibt).
Eulimene, die Jungfrau des guten Hafens, Doto, die Geberin,
Ploto, die Schifferin, Pherusa, die Tragende, zum Ziel
Bringende, Dynamene, die Kräftige, Panope, die alles sieht,

Hippothoe, die Pferdeschnelle, und Hipponoe, die wie ein
Pferd Verständige, Kymolege, die die Wogen glättet. Auch
wo nur das Äussere des Meeres charakterisiert wird, tritt
jetzt das für die Schiffahrt Günstige hervor: das Gestade

(Eïone) und der Sandstrand (Psamathe). Noch deutlicher
sind: Pontoporeia, die die Reise über das Meer befördert,
Leiagore, die die Menschen zusammenführt, und Euagore,
die einen guten Markt schafft, Laomedeia, die für das Volk
sorgt, Eupompe, die gutes Geleit gibt, Themisto, die für
das Recht sorgt, Pronoe, die vorausschaut, und Nemertes,

7*



102 B. SNELL

die (wie ihr Vater Nereus) ohne Falsch ist. Das alles gibt
uns ein Idealbild des Seehandels im frühen 7. Jahrhundert.
Hier treten die freundlichen Seiten hervor, denn Nereus, der
Vater der Nereiden und der Sohn des Pontos, repräsentiert
nur das Günstige des Meeres, während z. B. die Winde von
seiner Schwester Eurybie, der Gewaltigen, abstammen und
manches Unheimliche sich von seinem Bruder Thaumas,
dem Wunderbaren, herleitet.

Dies fromme Bild eines von Meerjungfrauen geschützten
Schiffsverkehrs scheint nicht dem zu entsprechen, was
Hesiod in späteren Jahren in seinen «Werken und Tagen»
gesagt hat, denn dort äussert er sich recht anders über Handel
und Seefahrt. Schon sein Vater, heisst es da, «pflegte zu
Schiff zu fahren, da er sich ein ordentliches Leben verdienen
musste» (635). Er selbst ist nur ein Mal zur See gefahren,
nur auf einen Katzensprung, von Aulis hinüber nach Euböa
(651). Für ihn ist Ackerbau und Viehzucht das Gewerbe
eines ehrlichen Mannes, und die Gerechten «werden nicht
auf Schiffen fahren, sondern ihnen trägt die Erde ihre Frucht»
(236 f.). Zwar gibt er seinem Bruder Perses auch einige
Anweisungen, wie man gewinnreich Schiffahrt treiben soll
(618-632, 641-645, 663-682, 687-694), aber dazwischen sagt
er: «Ich empfehle die Seefahrt nicht, habe auch keine
Freude daran. Sie bringt Gefahren, auf die die Menschen
sich nur in ihrem Unverstand einlassen. Geld ist den erbärmlichen

Menschen ihr Leben. Schrecklich aber ist es, in den
Wellen zu sterben» (682 ff). Der Widerspruch zwischen dem
freundlichen Bild der Theogonie und der Ablehnung in
den «Werken und Tagen» lässt sich kaum ausreichend damit
erklären, dass Hesiod erst im Alter gegen den Seehandel

skeptisch geworden sei, vielmehr ist der Gesichtspunkt jeweils
ein anderer : In dem späteren Gedicht spricht er seine persönliche

Meinung aus, in der Theogonie dagegen beschreibt

er das Vorhandene, und er könnte mit dem Wort, das

Heraklit zugeschrieben wird, sagen : « Auch hier sind Götter ».



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD 103

Gerade durch diesen Gegensatz wird der Nereïdenkatalog
der Theogonie besonders aufschlussreich für das religiöse
Denken Hesiods. Selbst das Profane, ja das Bedenkliche hat
Teil an dem Göttlichen. Wir sahen schon, dass die Nereiden,
die freundlichen Jungfrauen, nur die eine Art göttlicher
Mächte sind, die einem bei der Seefahrt begegnen. Aus
einem anderen Geschlecht stammen die Winde, die den
Schiffer bedrohen. Das Meer als solches erscheint, wie Solon

(fr. 11 D) es später formuliert, als das gerechteste, aber es

kann wüst und ungerecht werden, wenn die Stürme hineinfahren.

Ebenso scheint für Hesiod auch der Handel übers

Meer nicht des Grossen und Bedeutsamen, und das heisst

nach der früheren Auffassung : des Göttlichen zu entbehren,
aber menschliche Torheit, die die Gefahr nicht sieht und
menschliche Gewinnsucht machen etwas Schlimmes daraus.

Jedenfalls wird man kaum darum herumkommen, die neuen
sprechenden Namen von Nereiden, die Hesiod dem Homerischen

Katalog hinzufügt, für seine eigene Erfindung zu
halten. Die Probleme, die sich daraus ergeben, dass er etwas
ablehnt und es doch als göttlich darstellen kann, werden uns
weiterhin noch zu beschäftigen haben.

Zunächst können die Kataloge der Musen und der Nereiden
noch anderes lehren. Zweifellos steckt ein echter Glaube an
die göttlichen Mächte hinter den Versen des Hesiod, denn die

ganze Theogonie würde barer Unsinn, wenn er nicht an
die Existenz der von ihm aufgezählten Gottheiten glaubte.
Offenbar will er mit diesen Götternamen das Existierende,
das Bedeutsame, das Lebendige in der Welt beschreiben.

Wenn einem nicht recht wohl wird bei dieser etwas dürren
Herzählung, so liegt das nicht nur daran, dass wir als aufgeklärte

Menschen dem frühen Glauben fremd gegenüberstehen.
Wie viel williger nehmen wir die homerischen Götter an.
Und doch sind zahlreiche Götter Hesiods viel plausibler und

handgreiflicher als die Homers; wenn etwa eine Nereide
Galene, Windstille, heisst, wenn die Flüsse, die Quellen als



104 B. SNELL

Gottheiten erscheinen, so ist das in gewissem Sinne viel
weniger wunderbar, als dass ein Apoll oder eine Athena auf
dem Olymp leben sollen. Und zweifellos steckt etwas sehr

Ursprüngliches darin, dass die Menschen in allem, was ihnen
als lebendig in der Natur begegnet, eine göttliche Macht
sehen, und man könnte vieles, was bei Hesiod erscheint,
mit Usener als Sondergötter oder auch als Augenblicksgötter
erklären. Aber bei Hesiod ist es doch selten, dass diese

Gottheiten in ihrem ursprünglichen Bereich erscheinen, nämlich

in der konkreten Situation, in der sie sich den Menschen
offenbaren und in der der Mensch sich des Göttlichen
bewusst wird. Eigentlich nur in der Schilderung, die Hesiod

von seiner Dichterweihe gibt, da er die Begegnung mit den

Musen beschreibt, wird uns das Erscheinen der Gottheit
wirklich lebendig. Bei Homer dagegen, der die Götter in
das von ihm erzählte Geschehen eingreifen lässt, sehen wir
sie gleichsam in natürlicher Tätigkeit, und was geschieht,
wird uns aus dem Handeln der Götter verständlich. Auch
das eigentlich Mythische tritt bei Hesiod zurück, die
Geschichten von den Göttern, in denen sie sich als spezifisch
wirkende Personen darstellen. Wenn Hesiod versucht, einen
Uberblick zu geben über alles Göttliche, das in der Welt
existiert, so nimmt er die Götter gewissermassen heraus aus
den konkreten, einzelnen Situationen, in denen der Mensch
sie als Götter erfährt, und behandelt sie so, als ob sie wie die
Pflanzen oder die Tiere zu der uns primär gegenständlich
gegebenen Natur gehörten, und so kann er sie in eine Art
von Linnéschem System und in einen genealogischen Stammbaum

pressen.
Es ist nicht bare Willkür, dass Hesiod so das Aktuell-

Gegebene in etwas Dauernd-Seiendes umsetzt. Im Gegenteil,
er folgt damit einem wesentlichen Zug des menschlichen
Denkens und Sprechens. Aber dies führt notwendig heraus

aus den primitiven religiösen Vorstellungen. Das lässt sich
besonders gut an der sprachlichen Formulierung zeigen, die



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD IO5

Hesiod für manche seiner Gottheiten findet. Galene etwa,
die Windstille, ist eine seiner Nereiden. Galene ist aber auch
in der griechischen Sprache das gewöhnliche Wort für
Windstille, ist, wie wir sagen würden, ein Abstraktum.
Sicherlich lässt sich in der frühen Sprache nicht zwischen
Abstraktum und Göttername unterscheiden, denn wenn man
einen bestimmten Zustand als Windstille bezeichnete, so sah

man darin den Eingriffeiner Gottheit. Wenn Galene herrscht,
so heisst das eben, dass diese Gottheit das Meer glättet. Aber
wenn die Galene herausgelöst wird aus dieser besonderen
Situation und wenn sie dabei nicht zu einer vollen mythischen

Gestalt wird, von der man sich etwa Geschichten
erzählen kann, so ist sie schon auf dem Wege, zu einem
Abstraktum zu werden. Dass zahlreiche Götter Hesiods, und
zumal die, die er selbst zu Erklärung der Welt einführt,
so eigentümlich zwischen den unmittelbar erfahrenen, in
der momentanen Erschütterung erlebten Gottheiten und
den zu Abstrakta gewordenen Bezeichnungen für Wirkendes
und Existierendes stehen, ist der tiefere Grund dafür, dass er
in seinen Epen kerne reine und gültige Form hat finden
können: Er schildert nicht mehr wie Homer einmalige
grosse, von den Göttern durchwirkte Begebenheiten, noch
ist er soweit, eine angemessene Form für eine theoretische

Darstellung des in der Welt Vorhandenen zu finden. Das

Lebendigste und uns am unmittelbarsten Ansprechende
seiner Verse sind deshalb auch nicht seine theogonischen
Spekulationen, sondern die aus seiner persönlichen Erfahrung
erwachsenden Ermahnungen an seinen Bruder in den Erga.
Aber es ist nicht zu verkennen, dass Hesiod in seiner Théogonie

einen überaus folgenreichen und wichtigen Schritt auf
dem Weg von der epischen Dichtung zur Philosophie getan
hat.

So ist es denn auch nicht das letzte Anliegen Hesiods, das

Göttliche überall nur einfach aufzuspüren und in seiner
Existenz nachzuweisen. Gegen Anfang der Theogonie schildert



io6 B. SNELL

er, wie die Musen Zeus preisen und ihm das Herz erfreuen.
Dabei spricht er klar aus, worin ihm das Wesen des Zeus

liegt und wodurch seine Vorstellung von der höchsten
Gottheit sich unterscheidet von der Homers. Die Musen

singen von Zeus Folgendes (v. 71 ff.):

Er ist König im Himmel,
Hält in der eigenen Hand den funkelnden Blitz und den Donner,
Seit er den Vater Kronos besiegt, und gut hat er alles

Unter die Götter verteilt, hat die Ehren im Gleichmass vergeben.

Kraft und Herrschaft besitzt Zeus auch in Ibas tmd Odyssee,
aber für Hesiod ist Zeus der, der «alles Einzelne unter die
Unsterblichen verteilt» und ihnen «die Ehren gleichmässig
zugesprochen hat». Die göttliche Ordnung in der Welt ist
also ein Werk des Zeus. Gewiss zeichnet sich die Göttervorstellung

Homers schon dadurch aus, dass die Götter eine
sinnvolle Ordnung der Welt repräsentieren, dass Zeus

gelegentlich gewaltig eingreifen kann, um die bedrohte Ordnung
auf dem Olymp wiederherzustellen, aber bei Homer ist
diese Ordnung nicht bewusst hergestellt, ist nicht in ihrer
Gesamtheit das Resultat planvollen Handelns. Sie funktioniert

nur gewissermassen selbstverständlich, ohne dass jemand
sie ausdrücklich eingeführt hat. Gewiss ist auch bei Homer
die Macht auf die verschiedenen Götter verteilt, und zumal
den drei Brüdern Zeus, Poseidon und Hades ist jeweils ein
Drittel der Welt zugefallen, und die einzelnen Gottheiten
haben ihre eigenen Ehren und Ämter, aber erst für Hesiod
ist Zeus im vollen Sinn « ein König, der im Himmel herrscht »

(v. 71). Diese gültige, festgelegte, vom höchsten Gott
eingerichtete Ordnung der Welt tritt überall in den Gedichten
Hesiods hervor, sie ist das Fundament, auf dem seine

religiösen Uberzeugungen ruhen. Daher heisst für ihn, das

Göttliche darstellen, es in dem grossen System der Stammbäume

vorzulegen.



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD IO7

Diese genealogischen Tafeln, die es ermöglichen, auch der
kleinsten Gottheit einen festen Platz zuzuweisen, leisten aber
noch mehr, als dass sie eine unüberschaubare Fülle von
Erscheinungen in ein übersichtliches System bringen, sondern
dadurch, dass sie die Herkunft eines jeden Gottes festlegen,

sagen sie auch über sein Wesen etwas aus. Zweifellos sind

theogonische Spekulationen schon uralt, zweifellos ist es

auch eine uralte Uberzeugung, dass man über das Wesen
eines Dinges oder einer Pflanze oder eines Tieres etwas
weiss, wenn man über den Ursprung etwas aussagen kann,
zweifellos finden sich solche theogonischen Spekulationen
auch schon früh mit den Fragen nach Ursprung und Wesen

zusammen, aber auch hier zeigen sich bei Hesiod bestimmte
rationale Züge, die ihn von primitiven Vorstellungen trennen:

auch hier liegt ihm nicht so sehr an dem Einzelfall,
sondern an dem Prinzip und an dem System, und damit
wird er nicht nur ein Vorläufer und Wegbereiter der
Philosophie, sondern auch, so paradox das klingen mag, des

Monotheismus, denn so sehr bei ihm alles « voll von Göttern »

ist, so schliessen sich diese doch zu einer Einheit des

Göttlichen zusammen. Doch darüber ist nachher noch mehr zu

sagen.
Für Hesiod sind die Götter nicht die « leichthin Lebenden »,

die peäoc Çwvtsç, wie für Homer, und sehr viel mehr als im
Epos treten für ihn auch solche Gottheiten in den Vordergrund,

die das Ungestalte und Feindliche verkörpern. Homer
hatte diese Mächte zum Teil bewusst eliminiert, und so
kommt es, dass bei Hesiod manches Altertümliche genannt
wird, das bei Homer nicht vorkommt. Hesiod hat uns sogar
manches Uralte bewahrt, das z. t. mit frühorientalischen

Mythen zusammenhängt, wie gerade neuere Funde zu zeigen
scheinen, so etwa die grausigen und wenig erbaulichen
Geschichten von Uranos und Kronos. Man hat vermutet,
dass solche alten Schauergeschichten in Böotien besonders

lange lebendig geblieben sind, und es könnte scheinen, dass



io8 B. SNELL

dieser alte Spuk, den die Griechen, die Entdecker des klaren
Denkens, oder wenigstens ihre besten Köpfe früh abgetan
haben, als etwas Fremdes und Peinliches in der Welt des

Hesiod, der in vielem so viel rationaler ist als Homer,
stehen geblieben sei. Aber diese ursprünglich-grauenvollen
Dinge haben bei Hesiod doch ihre besondere Bedeutung,
so gem wir sie auch nach den jüngsten Forschungen als

orientalisch preisgeben. Sie stehen in der Theogonie nicht
um ihrer selbst willen, sondern in einem grösseren
Zusammenhang: All das Grausige ist geschehen, ehe Zeus in der
Welt Ordnung und Recht zur Herrschaft gebracht hat.

Diese Dinge werden also in eine Welt verwiesen, die nicht
zu dem jetzigen Kosmos gehört. Aber auch abgesehen von
diesen primitiven Mythen nimmt das Unheimliche bei
Hesiod viel grösseren Raum ein als bei Homer, - und dabei

etwas ausführlicher zu verweilen, lohnt sich. Homer konnte,
wenn er die grossen Helden und ihre gewaltigen Taten
besang, eine Welt des hellen Lichtes schildern, in der die
Nachtseiten des Daseins fast verschwanden. Da Hesiod aber

ein Bild des Existierenden geben will, wie es wirklich ist,
kann er über die Schatten nicht einfach hinwegsehen; in
seiner Theogonie spielt das, was die Menschen bedroht, das

Schaurige und Ungestalte, deswegen eine viel grössere Rolle
als bei Homer, weil seine Poesie Wahrheit und nicht schöne

Lüge geben will. Darin steht er zu Homer ähnlich wie
Thukydides zu Herodot.

Wie diese Nachtseiten des Daseins auch unter der Herrschaft
des Zeus, auch in der Ordnung der Welt, möglich sind, ist
für Hesiod ein schweres religiöses Problem gewesen, ja er
ist der erste in der europäischen Literatur, der dies Problem,
das die frommen Geister immer wieder aufs tiefste beunruhigt
hat, zum ersten Mal in allem Emst gestellt hat. Seinen Weg,
es zu lösen, hat man in der Folgezeit immer wieder
beschritten.

Er unterscheidet streng in seiner Genealogie zwei verschie-



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD 109

dene Geschlechterfolgen, die sich nicht miteinander
verbinden: das sind die Nachkommen der Nyx, der Nacht,
die diese rein aus sich heraus, ohne einen Vater, hervorgebracht

hat, und die übrigen Götter. Paula Philippson und
Hans Diller, die das gesehen haben, erkannten schon die

Bedeutung dieser Scheidung: die Nachkommen der Nyx
sind z. B. Neid, Täuschung, Alter, Streit, Mühe, Hunger
Schmerz, Mord u. s. w., - lauter Gestalten, die dem Leben
böse und feindlich gegenüberstehen. Dadurch kommt ein
Dualismus in das griechische Denken hinein, das dann in
der Philosophie der Jonier zu der Lehre von den Gegensätzen
führt, aus denen Anaximander, Heraklit, Empedokles usw.
jeweils in verschiedener Form die Welt zu erklären versucht
haben.

In der Genealogie erscheint das Schaurige und Negative
in der Welt nicht wie in den Mythen von Uranos, Kronos
und Zeus als etwas, das in der Zeit überwunden ist, sondern
diese dämonischen Abkommen der Nacht existieren und
wirken in dieser unserer Welt, sie sind nicht etwa daraus

verschwunden, seitdem Zeus herrscht.

Später in der Erga führt Hesiod dann noch in einer ganz
anderen Form das Unzulängliche und Schlechte ein, das ist
in der Erzählung von den fünf Zeitaltem, dem Goldenen,
dem Silbernen, dem Ehernen usw. Die Tendenz dieses

Mythos ist gewissermassen entgegengesetzt zu dem, was in
der Theogonie über die Göttergeschlechter steht, denn während

dort im göttlichen Bereich aus dem Ursprünglich-
Rohen sich allmählich das Geordnete und Rechtliche heraushebt,

ist hier unter den Menschen der Anfangszustand der

glückliche und gerechte, und erst allmählich dringt das

Gewaltsame und Böse ein, bis in dem fünften, jetzt lebenden
Geschlecht das Unrecht herrscht. Auch in diesem Mythos
nimmt Hesiod eine alte Überlieferung auf, wie sich schon
daran zeigt, dass die Tendenz des Verfalls in den Generationen
unterbrochen wird durch das vierte Geschlecht der Heroen,



no B. SNELL

das «gerechter und besser» ist (v. 155) als das vorhergehende.
Dies Geschlecht ist das, das die grossen Epen Homers und
der anderen epischen Dichter besungen haben, und man
sieht, wie Hesiod diese durch die Dichtung verklärten Gestalten

einer als geschichtlich aufgefassten Sagenzeit eingebaut
hat in eine alte Sage, die die Tendenz hatte, den Verfall
der Menschheit zu schildern.

Hesiod trägt also in drei verschiedenen Teilen seiner

Dichtungen drei verschiedene Meinungen über die Rolle des

Bösen in der Welt vor. Neben dem auch bei anderen
Völkern weitverbreiteten Glauben, dass am Anfang eine

paradiesische Zeit stände, in der es kein Unrecht gab, steht
der andere, der bei Hesiod allerdings aufdie Götter beschränkt

ist, dass es einen Fortschritt vom Ungesitteten zum Gesitteten

gibt, dass also das Böse gerade umgekehrt am Anfang steht
und im Lauf der Entwicklung überwunden wird. Daneben
vertritt er dann aber in den theogonischcn Spekulationen
die dritte Auffassung, - und damit erschöpfen sich offenbar
die Möglichkeiten, - dass die bösen Mächte ebenso wie die

guten vorhanden sind und beide nebeneinander durch alle

Zeiten hindurch existieren. Diese drei Schemata, in denen
bis auf den heutigen Tag die Menschen zu spekulieren
pflegen, stehen nun bei Hesiod, wenn man genau zusieht,
durchaus nicht beziehungslos oder gar widerspruchsvoll
nebeneinander, sondern sie erhalten ihren lebendigen Sinn und
ihre Einheit von dem Punkt aus, wo die echten religiösen
Überzeugungen des Hesiod bei seinen Reflexionen über
Recht und Unrecht in der Welt liegen, und die scheinbaren

Widersprüche zwischen diesen verschiedenen Denkschemata
können, wenn man genau zusieht, die geistesgeschichtliche
Situation Hesiods aufhellen.

Uranos und Kronos sind nach der Meinung des Hesiod

gestürzt zur Strafe für ihre Gewaltsamkeit und für ihr
Unrecht. Zeus hat sich von vornherein als der Gerechte

gezeigt, und deswegen dauert seine Herrschaft. Dieser Ge-



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD III
danke, dass Zeus der gerechte Ordner der Welt ist, tritt in
den Erga Hesiods noch mehr hervor als in der Theogonie,
denn in dem Unrecht, das Hesiod von seinem Bruder und

von den ungerechten Richtern erfahren hat, ist ihm die

Vorstellung vom Recht, und das heisst bei ihm von der

Gerechtigkeit des Zeus, nur gewachsen. Das Recht, an das

Hesiod glaubt, ist die unerschütterliche Ordnung, die unbedingt

gilt und die dafür sorgt, dass schliesslich der Gute
seinen Lohn und der Ungerechte seine Strafe findet. Gewiss
kennt auch schon Homer den Glauben, dass der Mensch
für seine Verblendung bestraft wird, aber erst Hesiod misst
das menschliche Tun streng am Masstab des Rechts. Das
Recht bei Hesiod ist aber nicht etwas, das dem Menschen

zu finden aufgegeben wäre, sondern es steht fest und ist
klar umschrieben, - es gibt kein Zweifeln und Grübeln um
das Recht bei ihm, sondern klar und einfach formuliert er
die Ermahnungen an seinen Bruder. So wie es in der Theogonie

von den älteren Göttergeschlechtern heisst, dass neben
ihnen Gewalt herrschte und nicht Recht, so heisst es in den

Erga (276 ff.), dass Zeus die Welt so geordnet hat, dass die
Fische und die Tiere und die Vögel einander fressen, weil
keine Dike, kein Recht unter ihnen ist, den Menschen aber

gab er Dike.
Wie alles, was in unserer Welt ist, geworden ist, so ist

auch diese Ordnung erst geworden, und so gehört der Mythos
von den Göttergeschlechtern in die Spekulationen über die
Ursachen des Existierenden, die die ganze Theogonie Hesiods
erfüllen. Dass Zeus dann seinerseits die Ursache für die

Ordnung der Welt ist, sagt er immer wieder, er sagt es z. B.

am Anfang der Erga in einer besonders prägnanten Form,
die nicht immer erkannt zu sein scheint. Er beginnt da:
«Ihr Musen kommt und nennt mir Zeus, Ata öv ts Sfa ßpo-roi

avSpsç ègcùç acpaxoi ts çgctoi ts, p7)T0i t' appTjTOi ts Aïoç

geyàXoLo sxyjti, durch den die Menschen berühmt und
unberühmt sind, genannt und ungenannt durch den Willen des



112 B. SNELL

Zeus». Dass hier in den beiden Versen zweimal dasselbe

gesagt wird, beruht offenbar darauf, dass Hesiod mit dem
Akkusativ von Zeus Ala ein Wortspiel macht, und dass er
seine Hörer darauf stossen will, dass es mit diesem Wort
eine besondere Bewandtnis hat. Dies Wortspiel wird in
den Ausgaben allerdings dadurch undeutlich gemacht, dass

man statt 81a akzentuiert 8ià, denn die späteren Grammatiker
lehren, dass bei einer nachgestellten Präposition die

Anastrophe eintritt mit Ausnahme von 8ià und àvà, um eine

Verwechslung mit dem Vokativ ava von aval; und mit dem
Akkusativ Ata von Zeus zu vermeiden. Aber echte Überlieferung

für diese Regel kann es kaum gegeben haben, denn
Hesiod schrieb keine Akzente, und bei solcher poetischen
Redeweise war auch auf die mündliche Tradition kein Ver-
lass. Offenbar ist es für Hesiod gerade verkehrt, 8ià zu
betonen, denn in den beiden angeführten Versen soll der
zweite den ersten erklären und Atoç geyaXoto sxtjti
umschreibt das ôv 81a, das das Ata evvstcts des vorhergehenden
Verses etymologisch ausdeutet.

Solche etymologischen Spekulationen finden sich auch
in anderen theologischen Betrachtungen bei den Griechen.
Hier fügt sich das Ausdeuten der Götternamen in die
Grundtendenz des Hesiod, sich auf die Anfänge, die àpyai, zu
besinnen, auch darin zeigt er sich als Vorläufer der
Philosophen. Zugleich spricht sich hier, was sich ebenfalls später
in der Philosophie vollenden sollte, ein Zug zum
Monotheismus aus, da Hesiod Zeus als Ordner der Welt weit
über die anderen Götter hinaushebt.

Während Hesiod in dem Göttermythos die Aufeinanderfolge

der Generationen motiviert, gibt er, wo er die
Menschengeschlechter beschreibt, keine genaue Begründung,
warum sie so aufeinanderfolgen. Vom Goldenen Geschlecht

sagt er (Erga 121) nur, dass es verschwand, ohne einen
Grund anzugeben. Das Silberne Geschlecht haben die Götter,
heisst es dann weiter (127), viel minderwertiger gemacht, -



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD 113

wir hören aber nicht warum; sie vernichten es wegen seiner

Hybris (134 ff.). Das dann folgende Eherne Geschlecht
vernichtete sich selbst (152).

Dann macht Zeus das Heroen-Geschlecht, das «gerechter
und besser» ist (158); es kommt um in den Kriegen vor
Theben und Troia und wird auf die Inseln der Seligen
versetzt. Schliesslich kommt das jetzt lebende Eiserne
Geschlecht, wir erfahren aber nicht, warum oder woher es

entsteht: Es ist das Geschlecht, wo Gewalt und Unrecht
vollends herrschen, wo Aidos und Nemesis die Erde verlassen.

Es ist verständlich, warum Hesiod in den Erga in so
düsteren Farben die Entwicklung der Menschheit malt: er
selbst hat schweres Unrecht erfahren und so hat sich seine

Welt verdunkelt. Und das Pathos seiner Ermahnungen lebt,
wie bei allen Tugendlehrern, von der Schlechtigkeit dieser

Welt. Merkwürdig ist nur, dass er, wenn er den Verfall der
Menschheit schildert, nicht, wie er es sonst so eifrig tut,
nach den Gründen forscht. Tatsächlich ist es schwer, sich

vorzustellen, wie Hesiod das Herabsinken vom Goldenen

zum Eisernen Zeitalter hätte motivieren sollen: Strafe für
menschliches Unrecht kann es nicht sein, da die Menschen
des Goldenen Zeitalters fromm waren, und die Götter können

doch nicht die Menschen, ohne dass sie böse gewesen
wären, immer schlechter haben werden lassen. Hesiod ist
also nicht darauf aus, seine Mythen grundsätzlich aufeinander
abzustimmen und trotz all seines Systematisierens ist er kein
systematischer Denker. Er greift die alten Geschichten auf,
wie sie ihm in bestimmten Zusammenhängen wichtig sind,
und warum sie ihm wichtig sind, auch in ihrer Widersprüchlichkeit,

das lässt sich verstehen. Ihm hegt daran, Ordnung
und Recht im Bereich der Götter hervorzukehren, und
dabei geht er weit über das hinaus, was er bei Homer fand.
Andrerseits erschien ihm das Leben der Menschen elend
und verdorben; die Sterbhchen sind ihm nicht nur hinfällig
und schwach vor den Göttern, wie sie es bei Homer sind,

8



114 B. SNELL

sondern ungerecht und schamlos. Damit vertieft sich die

Kluft zwischen der Welt unserer alltäglichen Erfahrung
und dem Eigentlichen und Wesentlichen, wie die Welt
sein sollte, und es kündigen sich Unterschiede an, die dann

von den Dichtern und Philosophen immer deutlicher
gesehen werden, wie die zwischen Sein und Schein, zwischen
Idee und Wirklichkeit.

Es war schon die Rede davon, wie der Grundgedanke der

Theogonie, dass es Kräfte von verschiedener, ja entgegengesetzter

Wirkung gibt, in der frühgriechischen Philosophie
nachgewirkt hat. Den Gedanken von der Rechtsordnung
des Zeus haben zumal die Attiker, Solon und die Tragiker,
weiter vertieft. Im Bereich der Lyrik ist ein ganz anderer
Gedanke Hesiods weitergeführt. Gleich am Anfang der Theogonie

berichtet Hesiod von einem Lied der Musen und
zählt die Götter auf, die die Musen besingen (v. xi ff.).
Diese Aufzählung hat mancherlei Anstösse erregt, so dass

man mehr oder weniger von den Versen hat streichen wollen.
Ausserdem folgt abermals der Bericht über ein Musenlied
(43 ff), das wieder die Götter besingt und das zwei der

Götter aus dem ersten Lied noch einmal erwähnt. Da hat

man entweder das erste oder das zweite Stück ganz und

gar gestrichen.
Das zweite Stück zu streichen ist unmöglich, weil es fest

mit dem Folgenden zusammenhängt: die Musen singen vor
Zeus und ihm zur Freude, so dass der ganze Olymp widerhallt,

eine Theogonie : von Gaia und Uranos fangen sie an,
dann besingen sie Zeus, von dem es in diesem genealogischen

Zusammenhang bezeichnenderweise heisst, dass er
der Vater der Götter und Menschen ist, und so geht es fort.
Das ist natürlich das olympische Gegenbild zu der Theogonie,
die Hesiod eben selbst vortragen will, und er legitimiert
sein Anliegen gewissermassen damit, dass er es als eines der
Musen und Unsterblichen hinstellt. Damit beweist er Grösse

und Erhabenheit seines Vorhabens.



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD 115

Das erste Musenlied dagegen will auf ganz anderes hinaus.

Die Musen singen es nicht auf dem Olymp, sondern auf
dem Helikon, und so führt Hesiod diese Göttinnen ein,
von denen er dann gleich erzählt, wie sie ihn auf dem
Helikon zum Dichter weihen. Es heisst, dass die Musen
tanzen und dabei die Götter besingen, und nun folgt die

lange Reihe der Götternamen, an der man so viel
herumkorrigiert hat. Diesmal beginnt es mit Zeus (v. n), aber
nicht mit dem «Vater der Götter und Menschen», sondern
dem «Aigisschütteier», der also das Zeichen seiner Macht
trägt, und es schliesst sich an die «Herrin» Hera. Schon
diese Beiwörter verraten, wie die folgende Reihe aufzufassen

ist, die eine wohlüberlegte Ordnung einhält, allerdings
eine ganze andere als die der Genealogie. Es folgen zunächst
die anderen grossen, eigentlich « klassischen » Götter : Athena,
Apoll und Artemis, dann erst Poseidon, der zwar ein Bruder
des Zeus ist, aber in einem wüsteren Element herrscht.
Dann kommen die Göttinnen Themis, Aphrodite und Hebe,

- die Göttin des Rechts geht hier denen der Liebe und der

Jugendschönheit voraus, - und die Zeus-Gattinnen Dione
und Leto. (Die Verse müssen so stehen, dass diese beiden
Namen nicht getrennt werden.) Dann folgen die Brüder
Iapetos und Kronos, weiterhin die «Naturerscheinungen»
Morgenröte, Sonne, Mond, Erde, Okeanos, Nacht und
schliesslich «das heilige Geschlecht der anderen Götter».
Diese Ordnung ist nicht die der Geschlechterfolge, sondern
die der Würde und Heiligkeit. Hesiod hat es also für nötig
befunden, bevor er die Götter gleichsam in geschichtlicher
Abfolge darstellt, klarzumachen, dass damit nichts über ihren

Rang ausgesagt ist, und führt deshalb vorab einige der

wichtigsten Götter in der Reihe ihrer Bedeutung vor. Damit
kommt das Göttliche in den Göttern ganz anders zu seinem
Recht als in der Genealogie. Gewiss ist auch bei Homer
Zeus der oberste Gott und es gibt Götter von grösserer und
minderer Macht und von verschiedenem Ansehen. Aber



ii6 B. SNELL

erst Hesiod sucht nach einer Rangordnung der Götter, das

heisst aber dass er nach der Bedeutung des Bedeutenden
und nach dem Wert des Wertvollen fragt. Dies Problem
hat dann die Lyriker eingehend beschäftigt und auch ihre
Religiosität beeinflusst. Die alten Elegiker behandeln die

Frage nach dem Wert vor allem in der Form, dass sie nach
der eigentlichen Tugend forschen, nach der wahren apsvr).

Tyrtaios findet sie in der Tapferkeit, Solon in der Gerechtigkeit,

Xenophanes in der Weisheit. Ahnlich haben verschiedene

Lyriker in verschiedenen Göttern das Wesentliche
gesehen ; so treten etwa für Sappho Aphrodite und Eros, für Pindar

Apoll in den Vordergrund, und der älteste Lyriker, Archi-
lochos, fühlt sich gar von zwei Gottheiten bestimmt, von
Ares und den Musen. Dass jemand sich einer bestimmten
Gottheit besonders nahe verbunden weiss, ist an sich nichts
Neues, - man denke nur daran, wie in der Odyssee Odysseus
und Telemach zu Athena stehen,-aber wenn ein Dichter
der archaischen Zeit sich vor allem an eine Gottheit wendet,
so tut er es in dem Bewusstsein, dass ihm diese Gottheit
heiliger, wichtiger, wesentlicher ist als die anderen Götter,
und er nimmt sie damit als die Macht, die für ihn gewisser-
massen das ganze Leben durchleuchtet und ihm die Einheit
der sinnvollen Welt darstellt. Sappho spricht das aus in
dem Gedicht (fr. 27 D.), in dem sie sagt, die einen mögen
dies Grossartige für das Schönste halten, die anderen jenes, -
ich sage, das Schönste ist, was jeweils einer liebt. Oder
Pindar versucht seinen Apoll von allen Flecken zu säubern,
die ihm nach den Mythen etwa anhaften könnten, um so

ein für seine Bedürfnisse reines Bild des Göttlichen zu gewinnen,

dem er sich ganz zuwenden kann. Der Glanz, der von
diesen Göttern ausgeht, leuchtet nicht nur auf in den bestimmten

Augenblicken, da der Gott zu dem Menschen tritt und
eingreift in sein Leben, sondern die Gottheit ist eine beständige

und durchgreifende Macht. Darin wirkt fort, dass

FFesiod als erster die Gottheit nicht nur als das Momentan-



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD 117

Tätige, sondern auch als das Ständig-Wirkende zu begreifen
gesucht hat. Und das Ständig-Seiende stellt er nicht nur dar
in dem umfassenden System der genealogisch geordneten
Gestalten, sondern auch in Graden ihrer Würde und
Heiligkeit.

Ar

DISCUSSION

M. Gigon: Zur Eröffnung der Diskussion darf ich nur zwei

Dinge kurz hervorheben: einmal, dass mir die von Herrn Snell

gegebene Deutung des Musenkatalogs vollkommen überzeugend
erscheint, sodann, dass auch mit besonderm Recht auf die
eigentümliche Funktion des Katalogs der Nachtgeburten, des Katalogs
der zerstörenden Kräfte, die ohne Eros Zustandekommen,

hingewiesen wurde. Vielleicht erforderte auch noch der Katalog
der Nachkommen von Phorkys und Keto (Theogonie 270-336)
eine besondere Aufmerksamkeit. Denn hier stellt sich mit besonderer

Dringlichkeit die Grundfrage, nach welchem Gesichtspunkt
Hesiod die Gestalten ausgewählt hat, die er in sein Göttersystem
einordnet. Von den Geburten der Götter will Hesiod reden. Was
sind für ihn 'Götter'?

M. Chantraine: Je ne peux pas revenir sur tout ce que nous

a exposé M. Snell. Je dirai seulement que j'ai admiré sa maîtrise

et la manière dont il nous a montré qu'Hésiode fournissait un
panthéon organisé, que la suprématie de Zeus s'y développait
et enfin que la justice y apparaissait. En même temps il a marqué
la différence entre la Théogonie et les Travaux.

Ce sont deux questions particulières que je voudrais poser.
M. Snell a parlé des 'Abstrakta' à propos de 'Galéné' et il a montré

comment ce que nous appelons un abstrait est à la fois une notion
et une force. C'est une idée qu'il a développée dans certains de ses

livres, c'est une idée que des linguistes comme Antoine Meil-
let, ainsi que d'autres ont exprimée et que je rencontre aussi

8*



118 DISCUSSION

lorsque j'analyse le monde des dieux homériques. J'aimerais citer

un exemple; il y a un vers que Monsieur Snell connaît bien, où,
chez Homère il y a Acîpoç, <D6êoç, et "Epiç. Je voudrais lui
poser cette question: chez Hésiode ce type de divinité est infiniment

plus important que chez Homère et il y a par exemple tout
un développement où l'on apprend que Styx a mis au monde
Zèle et Victoire et Pouvoir et Force. Pour Meillet ces notions,
qu'il retrouvait en sanscrit, étaient des notions hautement archaïques

qui représentaient l'état d'esprit des Indo-européens. Pour
moi, en étudiant Homère, j'ai eu l'impression, dans certains cas au

moins, que ce sont des éléments nouveaux, produits de la
réflexion. Et je demanderai à M. Snell si la prolifération, la multiplication

de ces êtres chez Hésiode est un trait archaïque ou un
produit de son effort de réflexion.

M. Snell: Ich glaube, dass die Möglichkeit, ein deverbales

Substantiv oder ein deadjektives Substantiv sowohl nach der

Seite des Abstraktums wie nach der Seite der Personifikation zu
verwenden, ursprünglich in der Sprache angelegt ist. Die
Vorstellung, dass Galene so etwas wie eine Herrscherin ist, wird
schon durch die Prädikation in dem Verbum wachgerufen: das

Subjekt erscheint dann als ein Agens, das heisst, es bildet sich eine

Personifikation. In diesem Falle hätte Meillet recht. Auf der
anderen Seite glaube ich, dass Sie recht haben mit der Meinung,
dass die Dämonisierung der Abstrakta, wie sie in der späteren

Dichtung, vor allem auch bei Hesiod entwickelt worden ist,

zum guten Teil einem Denken entsprungen ist, das diese Personen

in ein System zu bringen sucht. Die Möglichkeit zeigt sich

vollends, wenn Hesiod versucht, ein Allgemeinbild zu geben.

M. Chapouthier : Je m'étais aussi posé la question à propos de

Galéné; je me demandais si Galéné était vraiment une notion
abstraite: la mer calme, étale, c'est quelque chose que l'on voit,
qui est sensible; ce n'est pas tout à fait comparable à cpoßot;, à

Ssïpoç. C'est une notion, mais qui reste sensible. Elle semble

occuper une position intermédiaire entre le concret et l'abstrait.
M. Chantraine : Je ne veux pas m'engager dans une discussion



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD 119

qui nous mènerait vers des problèmes linguistiques, mais je
peux dire que l'abstrait n'est pas une catégorie proprement
grammaticale et que la même notion peut être envisagée comme
réalisée ou comme non réalisée. Exemple le mot 'couture' qui
peut désigner le 'fait de coudre', mais aussi 'ce qui est cousu,
réalisé'. Je voudrais poser une autre question à Monsieur Snell.

Dans cet édifice généalogique est-il possible, - je crains que non,
-de distinguer diverses couches? Vous dites qu'on y trouve de

très vieilles choses, mais on observe aussi un effort de réflexion
du poète. Est-il possible de distinguer entre ces deux éléments,

et y a-t-il au moins quelques exemples où vous pouvez nous
dire: telle notion était probablement traditionnelle, telle autre
est un produit de la réflexion d'Hésiode,

M. Snell: Ich glaube nicht, dass bei den Musen Hesiod selber

neue Namen erfunden hat. Man wird dergleichen nur in der
einzelnen Interpretation feststellen können. Es ist nicht eine Frage
des Prinzips, nur der Interpretation.

M. Chapouthier : Dans un passage, vous avez indiqué qu'à la

différence d'Homère, dont les dieux étaient essentiellement des

dieux de clarté, Hésiode s'intéressait aussi aux forces obscures de

l'ombre, et vous avez expliqué cette différence en disant qu'Hésiode

peignait toute la réalité, qu'il était plus complet qu'Homère.
Mais cette explication ne rend pas compte de l'aspect repoussant

que prennent le plus souvent chez lui ces évocations. Alors je
ne puis m'empêcher de penser qu'à l'époque d'Hésiode la Grèce

est entourée de peuples qui conçoivent leurs dieux sous des

formes monstrueuses et je me demande si la différence entre
Homère et Hésiode ne tient pas au fait qu'à l'époque d'Hésiode

se font sentir des influences religieuses et artistiques de peuples

voisins, qui n'agissaient pas encore à ce point sur Homère et que
l'art grec et la religion grecque éhmineront petit à petit. Un
exemple en est fourni par le type de la Gorgone. Hésiode ne l'a

point inventée; elle existait dans les religions qui l'entouraient.
Est-ce que l'orientalisme, le style orientalisant n'explique pas

toute une part de la vision théologique d'Hésiode ;



120 DISCUSSION

M. Snell: Ich glaube, durch die neueren Funde ist es wohl
erwiesen, dass den Geschichten von Uranos und Kronos altorientalische

Mythen zugrunde hegen, und wir sehen, wie durch die

epische Überlieferung dieses Scheussliche und Greuliche beiseite

geschoben ist, und wie die homerische Ordnung hergestellt ist.

Auf der anderen Seite gibt es all die grauenvollen Dinge ; die aber

werden an den ihnen zukommenden Platz in dem Schema der
Generationen gerückt, - wie es dann sehr schön die Tafeln zeigen,
die Jacoby seiner Ausgabe beigegeben hat. Sie erscheinen He-
siod als unheilvolle Wesen, die zwar in der Welt ihren Platz

haben, aber nicht mit den anderen Wesen verbunden sind, die

ausserhalb des Zusammenhangs der anderen Wesen stehen.

M. Chantraine: Je voudrais poser cette question: ce qui est

redoutable, ce qui est monstrueux, est-ce que Homère l'a tu, l'a
caché, ou bien est-ce que c'est intervenu entre Homère et
Hésiode

M. Snell: Ich glaube, Homer hat das verschwiegen, denn es

zeigt sich doch an verschiedenen Stellen, dass Homer absichtlich
manche Sachen nicht erwähnt hat, während Hcsiod notwendig
auch davon reden musste.

M. Chantraine: Mais je crois que, comme tout à l'heure, il
faudrait chercher à distinguer. Il existait des êtres redoutables

qu'Homère a cachés, mais il doit y avoir aussi une influence
orientale qui s'est produite entre Homère et Hésiode et qui a

introduit de nouveaux monstres.
M. Gigon: Zweifellos spielt auch die Verschiedenheit der

sozialen und geistigen Verhältnisse eine wesentliche Rolle.
Summarisch gesprochen darf die Welt Homers als eine ionische

gelten, wogegen diejenige Hesiods und gewiss auch der andern

Theogonien eine mutterlandgriechische ist. Wie weit das

Mutterland gegenüber dem 'aufgeklärten' Ionien noch im 5. Jhd.
altertümlich und 'zurückgebheben' war, zeigt etwa die
Geschichte der Einbürgerung der Philosophie in Athen auf das

deutlichste.

M. Snell: Der geographische Unterschied spielt wahrscheinlich



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD 121

auch eine Rolle; denn Hesiod lebt in einem Lande, wo die

unheimlichen Dinge lebendig geblieben sind.

M. Verdenius: Sie haben die Urania aufgefasst als die Muse,
die den Gesang liber das bloss Menschliche hinaushebt. Ist eine

solche himmlische Poesie nicht eine zu moderne Vorstellung?
M. Snell: Das ist ganz konkret zu fassen: dass sie, wie Homer

sagt, bis zum Himmel geht, über Raum, über Zeit, nach allen

Seiten hin von den Musen verbreitet wird. Es ist nichts sentimentales

darin zu sehen. Homer sagt, dass die Dichtung liber die ganze
Erde und über alle Zeiten hinausgeht.

M. Verdenius: Wäre es nicht einfacher, die Urania zu deuten als

die Göttin, die die poetische Darstellung der 'himmlischen Götter'

(im Epos, in der Theogonie und in den Götterhymnen) bewirkt?
M. Snell: Das wäre eine Möglichkeit, die gewiss zu denken

gäbe.

M. Verdenius: Meine zweite Frage bezieht sich auf die Kalliope.
Gewiss wird Hesiod in diesem Namen die schöne Stimme gehört
haben. Aber der Zusammenklang mit ÖTr/jSst im nächsten

Vers scheint mir nicht zufällig zu sein. Hesiod hatte eine gewisse
Vorliebe für etymologische Umdeutungen von Namen (vgl.
E. Risch in Eumusia, Festgabe E. Howald, 1947, 72-91). Vielleicht
hat er also hier andeuten wollen, dass die guten Könige nicht nur
eine schöne Stimme haben, sondern sich im allgemeinen durch
das Schöne und Gute leiten lassen.

M. Snell: Es ist oft der Fall, dass in den ersten Versen die Motive

vorkommen, die dann in den Namen der Musen angeführt
werden. Polymnia ujrvst (v. 11, 33 usw.), Erato hat eine 'liebenswerte'

Stimme (65) und dergleichen. Ich glaube jedenfalls nicht,
dass hier eine leicht durchsichtige Spielerei eintritt.

Mr. Rose: I found Mr. Snell's paper most interesting. I think
we can find in Roman religion something like the phenomena
he discusses, namely the Sondergötter. It has been generally recognised

ever since Wissowa's famous discussion of them (Gesammelte

Abhandlungen, Munich 1904, pp. 304-326), that these are no
product of popular belief but a theologumenon, perhaps priestly.



122 DISCUSSION

These little deities result from what Wissowa well styles a

Zerlegung of some human activity (e. g., birth, marriage, farm-
work) and each of them corresponds to some part of that activity,
for instance the first ploughing of the land, the harrowing,
and so on to the reaping and storing of the corn. May not Hesiod
have thought along similar lines in his catalogue of the Nereids?

A trader who undertakes a sea-voyage needs much good luck,
and that must come from the gods. He wants no storms, therefore

Kymodoke and Kymatolege are appropriate helpers ; he must come
safe to harbour (Eulimene), and when he reaches the shore

(Aktaie) he hopes to find there a number of friendly people with
whom he can deal (Leagore, Euagore), to dispose of his wares
with profit. It seems to me that the two lines of thought do run
parallel to each other. Perhaps the Latins had their unknown
Hesiod, who unfortunately left no poem, or none that has

survived. As to Kalliope, she attends upon kings. Kings have their
heralds, and a herald must have a good, clear voice to make his

proclamations; as Homer says, he must be XiYr)cp0oyYoç.

M. Gigon: Es bleibt immer noch die Frage, was denn bei

Hesiod 'göttlich' heisst. Die Frage stellt sich beim Katalog der

Nachtgeburten wie bei demjenigen der Phorkys-Nachkommen,
wo teilweise die absonderlichsten Märchenfiguren aufgenommen

zu sein scheinen ; sie stellt sich aber auch etwa bei der kleinen

Gruppe der Thaumas-Nachkommen (265-69), wo es sich offenbar

um meteorologische D-aupdccna handelt, wie sie dann die

Aufmerksamkeit der ionischen Naturphilosophen auf sich ziehen.

Endlich wäre noch die Gruppe der Gestirne zu nennen, der

Nachkommen der Theia (bei Hesiod sicherhch als Ableitung
von •9-SÏV gemeint), die gewissermassen um ihrer universalen

Unentbehrhchkeit willen aufgenommen ist. So scheint es bei
Hesiod die verschiedensten Formen des Göttlichen zu geben.

M. Snell: Die Gruppen sind aber deutlich.

Mr. Rose: How does Mr. Snell explain the fact that the most
horrible myth in Hesiod, the story of the rebellion of the children
of Uranos against their father, is found again in New Zealand,



DIE WELT DER GÖTTER BEI HESIOD 123

in the Maori myth of the children of Rangi and Papa (Sky and

Earth) > It hardly seems possible that stories so similar are quite
independent, but most certainly the Maori had never read Hesiod,
and Hesiod can have known nothing of Polynesian mythology.

M. Snell: Ich glaube, es ist sicher dass es den gleichen Mythos
im Orient gegeben hat, und vom Orient kann er vielleicht den

Weg nach Indonesien gefunden haben.

Mr. Rose: Yes, if once it got to Indonesia, we know that the

Indonesians have been called the Argonauts of the Pacific, and

that they undertook prodigious voyages in their canoes.

M. Chantraine: A propos de cette correspondance que signale
Monsieur Rose, il y a en effet deux explications. Je ne connais pas
le rite des Maoris. Ou bien en effet il y a eu voyage; ou bien on
peut imaginer une explication beaucoup plus simple, que ce soit

un parallélisme; car je ferai appel à un enseignement qu'a donné
G. Dumézil: cette histoire d'Ouranos est une histoire correspondant

à un rite de passage à la royauté qu'on peut, peut-être,
retrouver ailleurs.

Mr. Rose : But the Maori had no kings.
M. Chapouthier: Personnellement quand je trouve deux légendes

semblables, mais en des points très éloignés dans l'espace, a priori
je suis d'avis qu'elles sont nées indépendamment; je n'admets
la transmission que sur preuves. Les transmissions sont évidemment

possibles, même fort loin; mais il faut alors en montrer
les indices. La théorie de la polygénèse aura toujours l'avantage
de la simplicité: l'imagination humaine tourne dans un cycle
assez court; il est inévitable que des rencontres fortuites se produisent.

Quand on constate des ressemblances non plus avec les

Maoris, mais avec l'Amérique précolombienne, la transmission
devient presque inconcevable.

M. Snelï: Soviel steht fest, dass Hesiod die Sache nicht erfunden

hat.

M. Gigon: Das Thema vom Vater, der den Söhnen die
Herrschaft missgönnt, ist natürlich weitverbreitet. Hesiod hat das sicherlich

als ein dramatisches, 'tragisches' Motiv empfunden. Dass aber



124 DISCUSSION

dann die Söhne den Vater in so scheusslicher Weise strafen,
soll die recht- und kulturlose Urzeit charakterisieren. Hesiod hat
durchaus gewusst, dass derartige Formen der Bestrafung
barbarisch und der olympischen Welt unwürdig sind. Aber gerade
darum wählt er sie.

Wenn nichts weiter zu bemerken ist, so sei mit herzlichstem
Dank an Herrn Snell geschlossen.

*

Hauptsächlich ausgewertete Literatur:

Paul Friedlaender, Göttinger Gelehrte Anzeigen, 1931, 253.
Paula Peiilippson, Genealogie als mythische Form. Symbolae Osloenses, Fase.

Suppl. vu, 1936.
Hans Diller, Hesiod und die Anfänge der griechischen Philosophie, Antike und

Abendland, n, 1946, 140.
Kurt Latte, Hesiods Dichterweihe, Antike und Abendland, n, 1946, 152.
Franz Dirlmeier, Der Mythos von König Oedipus, Mainz, 1948.
Friedrich Solmsen, Hesiod and Aeschylus, Ithaca, New York, 1949.
Walter F. Otto, Hesiodea, Varia Variorum. Reinhardt-Festgabe. 1952,49.


	Die Welt der Götter bei Hesiod

