Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 1 (1954)

Artikel: Le divin et les dieux chez Homere
Autor: Chantraine, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660624

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660624
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I1

PIERRE CHANTRAINE

Le divin et les dieux chez Homére






LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE

Les poémes homériques sont les textes les plus archaiques
que nous ait livrés 'antiquité grecque. Que nous apprennent-
ils sur la vie religicuse des plus anciens Grecs et sur leurs
conceptions de la divinité: Bien des analyses ont tenté de
scruter ces po¢mes chargés de sens. On a cherché, par exemple,
avec une érudition ingénieuse a distinguer dans le panthéon
homérique des éléments indo-européens et des éléments mé-
diterranéens. Toutefois, ce qui importe d’abord, c’est d’ima-
giner U'expérience religicuse des contemporains d’Homcére,
puisque nous ne saurions la revivre. La recherche religicuse
est tantdt historique, pour montrer le développement de la
religion, et tantdt structurale, pour en définir la phénomé-
nologie. Le point de vue historique et le point de vue struc-
tural doivent, en effet, &tre envisagés. Mais il faudrait les
dépasser, partir des textes pour appréhender la réalité et
participer a l'expérience religieuse des hommes dont on
entend étudier le comportement.”

On a pu écrire* que I'Iliade est un poéme aussi peu religicux
que possible, et ce jugement est valable dans la mesure ot
la vie religieuse prend la forme d’une effusion, d’un élan
spirituel. Nous ne pouvons pas affirmer qu'un tel élan n’ait
pas existé chez les contemporains d'Homere ou du temps des
héros quil a voulu peindre. Entre les croyances chthoniennes
ct mystiques que nous attribuons au monde égéen, et le
mouvement que nous appelons I'orphisme, et que nous ne
connaissons guére mieux, le monde ou vivent les héros
d’Homere, tel que le pocte a voulu le représenter, se refuse a
toute attitude mystique comme il répugne 4 des pratiques

1, CEHL €. Puech, L. 20 P.NMazon, L, p. 204:



48 P. CHANTRAINE

magiques qui n’apparaissent qu’occasionnellement, et comme
a contre jour.

Il n’en reste pas moins que le monde homérique est peuplé
de divinités dont les relations avec ’humanité sont constantes,
confiantes ou méfiantes selon les circonstances, les personnes
divines ou humaines, mais, pour ainsi dire, naturelles. Un
dieu peut étre favorable ou détavorable, hostile ou bienveil-
lant; ce qu'il y a de siir, c’est que son intervention est toujours
admise. Aucune victoire ne s obtient sans 'aide des dieux.
Aucune réussite n’est la récompense nécessaire d’un mérite ou
d’une vertu.? Lorsqu Achille va immoler Hector, il écarte
toute assistance humaine qui amoindrirait le prix de sa
victoire. Mais il ne s’étonne pas qu'Athéné combatte 2 ses
cOtés. Le plus humble succes suppose une assistance divine.
Au concours du tir A larc, lors des funérailles de Patrocle,
Mérion triomphe de Teucer: cest qulil a obtenu laide
d’Apollon en lui promettant une hécatombe d’agneaux nou-
veaux-nés.

Cette intervention des dieux est au cceur de la psychologie
des héros d’'Homeére et en commande tous les mouvements.
Au début de I'Iliade (A 190 sqq.), Achille dégainera-t-il ou
maitrisera-t-il sa colére: Clest Athéné, dépéchée par Héra
qui lui inspirera sa décision. En II 712 sqq. Hector se demande
s’il va ramener son armée sous les murs de Troie, ou la rameu-
ter contre I'ennemi. Il suivra I'avis que lui donne Apollon,
déguisé sous les traits du vieil Asios.

Tout écart du comportement d’un personnage, que ce
personnage s'en rende compte ou non, peut ou doit Etre
imputé A une intervention divine.* L’até, I"égarement inspiré
par les dieux, joue dans la psychologie homérique un réle
déterminant. Agamemnon a commis des erreurs, obéis-
sant a des pensers funestes (I 119). Mais ces erreurs, il n’en est
pas coupable: «J’ai commis une erreur, Zeus m’a enlevé

3. b B Raoberts & ¢, p. T3qg. 4. cf Dodds, Lt p- 2599



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 49

la raison» (T 137); et de fagon plus explicite: «Je ne suis
pas coupable, c’est Zeus, c’est le destin, c’est Erinys . . . qui
3 I'assemblée soudain m’ont mis dans ’Ame une folle erreur »
(T 86-88). Ce type d’'interprétation revient a chaque instant,
quil s'agisse d’Automédon 3 qui un camarade demande:
«Qui des dieux t'a mis ce vain dessein dans la poitrine et
t'a dérobé la raisonz» (P 469); — ou de Glaucos 3 qui Zeus a
ravi la raison puisqu’il a troqué avec Diomede des armes
d’or contre des armes de bronze (Z 234 sqq). Deux vers de
I'Odyssée peuvent définir cette psychologie: «les dieux peu-
vent rendre fou 'homme le plus sage, tout comme ils savent
inspirer la sagesse au moins raisonnable» ($ 11-13).

Car l'action des dieux peut aussi se montrer bénéfique. Ce
sont les dicux qui conférent au guerrier le xU8og, «la gloire»,
ct qui lul mettent au coeur I'ardeur guerriére, le pévoc. En
E 1215qq., Athéné exauce la priere de Diomede. Elle assou-
plit ses jambes et ses bras: «maintenant combats sans crainte
les Troyens, je mets en ta poitrine la fougue (uévog) intré-
pide de ton pere». Toutes les qualités qui distinguent un
héros lui sont conférées par les dieux. Agamemnon le rap-
pelle & Achille: «Si tu es fort, c’est un dieu qui t’a donné
cette force» (A 178).

C’est surtout dans la bataille que se fait sentir I'mterven-
tion des dieux. Au chant B de I'Iliade, 446 sqq. Athéné
parcourt les rangs des Achéens, 'égide en main: «et au coeur
de chacun elle fait lever la force nécessaire pour batailler et
guerroyer sans tréve; et A tous aussitdt la bataille devient
plus douce que le retour sur les nefs creuses vers les rives de
la patrie». Le double aspect, psychologique et merveilleux,
de I'événement, est bien marqué. De méme Poséidon rend
courage et vigueur 3 la fois aux deux Ajax: «les touchant
alors de son baton, il les emplit tous deux d’une fougue
puissante» (N 59-60). Ailleurs l'aide d’un dieu confeére a
un héros une vigueur qui dépasse les limites humaines.
En M 437-450, Zeus accorde la force triomphante (xU80g) a

4



50 P. CHANTRAINE

Hector, et le héros enleéve une pierre que deux hommes
vigoureux ne pourraient soulever pour la mettre sur un
chariot: «le fils de Cronos pour lui I'a rendue légere». En
P 98 sqq., Ménélas proclame I'importance décisive de I'appui
divin: «Quand un homme prétend en dépit du Ciel (mpoc
Safpover) lutter contre un guerrier que favorise un dicu
(0=éc) il ne faut pas longtemps pour qu'un grand malheur
dévale sur lui». Or, ajoute-t-il, Hector combat par la volonté
des dieux (2% Oebev morepiler).

L’intervention de forces divines est une explication a la-
quelle on recourt souvent. En E 183 sqq. Pandore n’a pu
de ses fleches atteindre Diomede: «je ne suis pas str qu’il
ne sagisse pas d'un dicu. En tout cas...ce n'est pas sans
l'aide d’un dieu qu'il montre ici une telle fureur (ody 8
Y &vevbe Ocob 7ade patveror). Un Immortel doit étre 2
ses cOtés les épaules enveloppées d'un nuage et c’est lui qui
aura détourné mon trait rapide a linstant qu'il touchait
le but. Mon trait ¢tait parti, je l'avais atteint a [épaule
droite . . . et je ne l'ai pas abattu. Il faut qu'un dieu m’en
veuille». Ailleurs, Ajax constate que Zeus favorise les Troyens:
« Tous voient leurs traits porter, que le tireur soit un liche ou
un brave. Zeus est toujours 13 pour les mettre au but. Pour
nous tous au contraire ils tombent a terre, inefficaces ou
vains» (P 629 sqq.).

Des événements qui semblent naturels peuvent étre imputés
a l'intervention divine. En II 114 sqq. Hector brise d'un
coup d’épée la lance d’Ajax a la hauteur de la douille et
Ajax voit 1d un signe de l'intervention de Zeus. Mais en
N 159 sqq. lorsque Mérion atteint le bouclier de Deiphobe
et que sa pique s’y brise, le potte ne croit pas devoir expliquer
cet échec par une action surnaturelle.

Des puissances surnaturelles, des divinités exercent sur le
cours des événements un role déterminant. Quelles sont ces
puissances? L’homme ne les reconnait pas toujours aisément.



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE SI

Cette expérience qu'il fait de forces mystéricuses reste souvent
incertaine et il les désigne par mots vagues comme 0eb,
Océc Tic, Zede, dont nous verrons que la valeur peut étre
fort générale. Toutefols le terme propre pour désigner une
puissance dont la personnalité¢ est mal définie est Soipev
qui a fourni le mot frangais démon. Il ne s’agit pas d’un &étre
fermement déterminé, et Wilamowitzs a observé que le
mot n’était pour ainsi dire pas employé dans le culte. Clest
exceptionnellement que chez Homeére une divinité bien iden-
tifiée est appellée Satpwv. En I' 420 Aphrodite raméne Hélene
au palais d’Alexandre et marche en téte: foye 3¢ Saipewv. On
a pensé que le choix du mot souligne la puissance mysté-
rieuse de la divinité. Au pluriel le terme est rarement attesté.
En A 222 il désigne I'ensemble des dicux et le sens est plus
général encore dans des tours comme Satpoow apfoucho
«supplier les dieux» (Z 115), ou dulpoowy elvar dhtpds «Etre
coupable aux yeux des dieux» (¥ 595). Le mot, au singulier,
indique le plus souvent, de fagon indéterminée, une puis-
sance supéricure que l'on ne désigne pas par son nom, soit
parce qu'on lignore, soit parce qu'on ne désire pas I'em-
ployer. Ainsi dans la formule de I'Iliade Satpove Toog «sem-
blable & un dieu» (E 438 — 884 — I 705, etc....). Ou
encore, pour désigner une puissance supérieure nomn déter-
mindée: &net ¢ Eméhaccé ye Sutpwyv «puisque le Ciel 'a dé-
chainé» (O 418 — @ 93).

Un trait apparait capital. A peu d’exceptions prés duipwmv
n’est pas employé dans le récit du pocte, mais dans les propos
que tiennent ses personnages. Ainsi dans I Iliade : el¢ 8 xe Satpev
&upe Swxptvy «jusqu'au jour ot le Ciel nous départagera
(H 291 — 377 — 396). Ou encore: pdyne nt phdex xetoer /
datpewv (O 468). Les savants scandinaves O. Jorgensen et E.
Hedén® ont pensé que 'appareil mythologique n’apparait
que dans le récit du pocte, ou dans les récits insérés dans les

5. lc, 1 p.363sqq. 6. voir la bibliographie.



& P. CHANTRAINE

discours, mais que les personnages de I'épopée 'ignorent en
général. Ce trait explique que dans I'Odyssée notamment le
mot dalpwy soit souvent employé par les hommes pour
désigner de fagon vague la divinité, ou plus généralement une
puissance qui intervient dans les affaires humaines. Il suffit
de citer quelques exemples: tic Sulpwy t6de whHux Tpoohyaye
«Quel daimon nous a amené le fléau que voila» (o 446); -
Tboo Yo pot Eméaaevey xoxd dalpwy «un daimon m’accable de
tant de tourments» (¢ 256); — mopd 1’ Arape Selpwy «un dai-
mon m’a trompé» (£ 488); voir encore = 129, 512, v 87, w 306
etc. — L'intervention du daimon peut également se montrer
bénéfique: g 8¢ xod Satpwv Smobijceron «un daimon te
souffleras le reste...» (y 27); — adrep Odpoog Evémveusey
wéye ety «un daimon les anima d’une audace nouvelle»
(v 381} cf. £ 386 etc. . ...

Le terme a pu s employer vaguement et équivaloir & peu
prés 2 la notion de destin: mpdg Satpova gwtli payeshou
«lutter contre un guerrier en dépit du destin» (P 98, cf.
104); — et méme wapoc Tot Salpova Sdow «je t'aurai d’abord
donné ton destin», c’est & dire la mort (© 166).

Cette puissance peut étre favorable ou hostile. Lorsqu’elle
est hostile des adjectifs signifiant méchant ou haissable sont
parfois employés, ainsi en x 64 ct en @ I49, ol un xoxds
Satpwv améne un visiteur indésirable, ou en € 396 ol un
cTuyepds datuwy apporte la maladie.

Que sont ces dutpoveg? Ce sont des puissances mal identi-
fides qui interviennent dans les affaires humaines. Le terme
désigne souvent un dieu que le personnage ne reconnait
pas. En O 461 sqq. Zeus brise la corde de I'arc de Teucros
au moment ou 1l tire contre Hector mais le guerrier achéen
attribue 1'accident & un daimon. En v 411 on lit voBooc Aube
«maladie envoyée par Zeus», mais en ¢ 396 il est question
d’un daimon haissable qui est cause d’une maladie.

L’emploi fréquent du mot dans I'Odyssée n’implique pas
une dégradation de la notion de dieu; il suppose encore moins



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 53

que les personnages envisagent avec quelque scepticisme I'in-
tervention divine. L'usage de ce terme s’explique seulement
par le fait que les héros du po¢me ne peuvent pénétrer le
jeu des puissances divines. Invoquer a toute occasion 'inter-
vention vague du daimon, c’est bien se comporter comme les
contemporains du pocte. Faut-il se demander si cette puis-
sance est personnelle ou non? Elle peut et, pourrait-on dire,
clle doit I'étre, mais cette personnalité ne pouvant étre iden-
tifie, tout se passe souvent comme si elle n’était pas person-
nelle. Cette conception imprécise est-elle postérieure ou an-
téricure a celle d'un panthéon organisé: On a pensé que le
daimon s’est substitué¢ au dicu anthropomorphique dont
I'image s’est usée. E. R. Dodds est d’une opinion exactement
inverse,” et qui peut sembler plus plausible. Il est vain, A
la vérité, de poser le probleme sous une forme historique.
Les deux conceptions ne s excluent pas, mais elles se situent
sur des plans différents et peut-étre A des niveaux sociaux
différents. Expliquer la marche du monde, lois naturelles
ou miracles, par laction de divinités bien défmies, cest
procéder a une analyse que I'on pourrait appeler rationnelle
et qui ne concerne que les gens bien informés des affaires
divines et humaines. Mais le peuple se contente de constater
'intervention favorable ou redoutable des Saipovec. Ces
puissances peuvent étre des dieux olympiens que I'on n’iden-
tifie pas mais elles ne le sont pas nécessairement. Le sens du
mot est confirmé par 'adjectif dérivé Sewpéviog. Il est employé
plaisamment par Zeus s’adressant 2 Héra (A 31) et avec un
autre ton par Hélene parlant & Aphrodite (I" 399) qui vient
de lui apparaitre sous les traits d’une servante. Il sapplique
généralement 3 un homme, souvent sur un ton de reproche
ct indique que le personnage auquel on sadresse est égaré
par un daimon: Aowubvie, ¢Oicel e t6 cdv uévog «pauvre
fou, ta fougue te perdra.» (Z 407).

o bty Ps 12050

4%



54 P. CHANTRAINE

Il serait donc possible que le daimon fit 'étre qui attribue
A 'homme sa part. Wilamowitz traduit le mot par Zuteiler.
Cette interprétation serait confirmée par des termes comme
e0duipwy, dusduipwy (qui ne sont pas attestés chez Homcére)
ou par un tour comme dulpovos alow xaxy «le mauvais sort
donné par le daimon» (A 61). Le rapprochement avec la
famille de laoriste #Sawoo etc. reste, il est vrai, douteux
et ce verbe veut dire partager, découper, non attribuer. Si ce
rapprochement n’était qu'une étymologie populaire, il appa-
raitrait, quand méme, chargé de sens.

En tous cas, duilpwv a pu équivaloir & polpa « part, destin»
(ct. P 98 et ® 166 cités p. 52). Les deux termes dont les valeurs
originelles différent et méme s’opposent, se sont rejoints et
croisés. Moira qui est la «part» revenant & chaque homme a
pu devenir une divinité, tandis que daimon, par un chemin
inverse, a pu passer du sens de « Zuteiler, celui qui attribue,
3 celui de «destin ».

S’il importait de définir la notion de Saipwv, nous pou-
vons enfm passer 2 celle de dieu, de 0eéc. Le dieu, c’est la puis-
sance dont mille événements surprenants ou mystérieux dé-
noncent la présence dans le monde. Le terme, avouons le,
ne se distingue pas toujours franchement de Safpwv. Il s'em-
ploie de fagon vague. Cela d’abord pour la raison que nous
avons défmie 4 propos de 'emploi de Satpwv: 'homme
ignore a quelle divinité il a affaire. En « 384 Antinoos con-
state que ce sont les dieux qui inspirent les paroles de Télé-
maque, mais le pocte et ses auditeurs savent qu’il s’agit
d’Athéné. D’une maniére générale des expressions comme
Oebe, Oebe Tig, Beol (sur quoi nous reviendrons) semblent par-
fois équivaloir A Satpwv. En 7 485 on lit Bebg EuBode Bupd
«un dieu te I'a mis dans Tesprit» qui répond exactement 2 ©
10 763e peilov évi gpeoily Eubahe Satipwv. En de nombreux
exemples le terme 0eée est employé de fagon indéfinie
«une divinité» ou peut-€tre «la divinité, le Ciel» (cf. sur ce



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 55

point p. 67sq.). Cet usage apparait souvent dans les formules
ou figure I'idée de «donner»: el pdra xaprepds oo, Hebg Tou
col 6 v’ Ewxev «si tu es fort cest 2 un dieu (ou 2 la divinité)
que tu le dois» (A 178); cf. encore Z 228, X 285, etc. . ..
Le sens est si vague que e devient I'équivalent de of 0zot
ou de Zebe, notamment dans des formules générales: 0eée
Su mavra terevtd «la divinité acheve tout» (T 90); ou dans
I'Odyssée: pn tobro Oeég teréociev «le Ciel m’en garde» (p
309), ou &¢ aiel Tov bpolov dyer Ozbg dg Tov Suolov «la
divinité assemble toujours qui se ressemble» (p 218).

Toutefois, les dieux homériques sont bien définis et on
peut tenter d’en donner une description. Ces puissances qui-
habitent le monde, la théologie et la poésie tendent a les
cerner de contours précis. Meillet® a tenté de préciser la
structure de la religion indo-européenne, mais ce que nous
savons reste vague. Le dieu grec (quelle que soit dans cha-
que cas I'origine des divinités) est dans une large mesure un
dieu indo-européen. Il n'y a rien A tirer du mot bebg dont
I'étymologie est ignorée, mais les autres langues indo-curo-
péennes emploient un terme, qui est en latin le mot deus,
qui exprime I'idée que le dieu est céleste. Cette idée apparait
chez Homere dans I'adjectif dérivé 8tog qui ne signifie pas
originellement «de Zeus» (cf. pourtant I 538), mais s’appli-
que aux dieux en tant qu’ils sont célestes et lumineux, comme
I'indique la formule Stx Bedwv (X 388 etc....). Les dieux
sont également désignés par U'expression Ozol Odpaviwveg, ou
Odpaviwves «dicux du Ciel » ou «issus du Ciel» (A s70etc. . . ).
Cest le syncrétisme avec des cultes locaux qui a introduit dans
la religion des divinités chthoniennes. Hadés est appelé Zeus
souterrain en I 457.

Clest par opposition aux humains que se défmissent les
dieux. Ils sont en principe célestes, tandis que I'homme est
terrestre. De méme, 'homme étant condamné i la vieillesse

8. l.c., p.323sqq.



56 P. CHANTRAINE

ct 2 la mort, la divinité échappe a la vieillesse et a la mort.
Elle échappe a la mort, mais elle n’est pas éternelle. Elle n’est
pas hors du temps. Nous savons en principe de qui c:haque
personne divine est le fils ou la fille. Mais I'immortalité
est indissolublement lide A la divinité et les dieux sont con-
stamment nommés les immortels (&u8potor), comme les
hommes sont dénommés les mortels (Bpovot). L'idée que les
dicux ne sont pas soumis aux miseres de la vieillesse est
également essentielle. Elle apparait dans la formule qu'Ulysse
emploie en s'adressant & Calypso et en l'opposant & Péné-
lope: «elle est mortelle, et tu ne connais toi ni vieillesse ni
mort» (e 218). L'expression se retrouve ailleurs, sans s’appli-
quer proprement aux dieux (parce que cette précision est
inutile). On la trouve 3 propos d’un objet divin comme
I'égide (B 447) et elle figure comme un veeu irréalisable pour
les hommes: «si nous pouvions vivre toujours sans que nous
touchent I'Age ni la mort» (M 323, cf. € 136, % 257, { 336).
Ces dicux, immortels et toujours jeunecs, sont en principe
bienheureux (uaxapec). Ils boivent le nectar et se nourrissent
de 'ambroisie, nourriture d’'immortalité.

Un autre trait notable qui caractérise la religion indo-euro-
péenne est que les noms de personnages divins qui soient
communs 2 plusicurs langues indo-européennes sont surtout
des noms d’astres ou de phénomenes naturels. Le plus bel
exemple est constitué par le rapprochement de skr. Dyaus
pita, lat. Juppiter, grec Zebdg mathe: on a ici un nom divin
commun 2 plusieurs langues parce que 'adoration du ciel
lumineux se retrouve sur tout le domaine indo-européen.

Les Ocot sont, comme les 3atpoveg des forces qui dominent
le monde. Ont-ils toujours possédé une personnalité: Ce
point est douteux. Il semble en tout cas probable que les
tours du type e «1l pleut», 6pévrnoe «il a tonné», derpdnrer
«il y a un éclair», ont d’abord été des tours impersonnels
ot 'expression d’un sujet-agent était superflue, et qui expri-
maient un phénomene naturel. Le fait que chez Homeére le



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 57

sujet Zeus est toujours exprimé résulte d'un effort de Tesprit
pour « mythologiser», c’est a dire pour rationaliser un phéno-
méne obscur et inquiétant. Tout en voulant ici nous garder
d’une explication génétique de la naissance des dieux, qui
de toute fagon étaient antéricurs a I'époque homérique et de
discuter des théories comme I'animisme, le préanimisme ou
la théorie du mana, nous devons observer que les dicux
d’Homeére animent la nature. Les croyances que I'on pourrait
attribuer aux formes inférieures de la religion ne tiennent 4
peu pres aucune place dans la théologie homérique. Ni
fétichisme, ni culte des animaux, méme s’ils existaient, ne
se laissent saisir véritablement; le culte des arbres ou des
sources donne naissance a des divinités humanisées, les nym-
phes habitent les grottes ou les foréts, on nous parle de leurs
amours et clles donnent naissance a des enfants. Les dicux
d’'Homeére sont des dieux personnels et anthropomorphi-
ques; cette conception profondément rationaliste donne une
explication qui ne différe pas tellement de I'explication par
des causes que propose plus tard la physique.

I faudrait examiner la maniére dont s’est opéré ce que I'on
pourrait appeler 1" «anthropomorphisation» des dieux. Soit
Hélios le soleil. Il ne joue pas un rdle important, ni dans le
culte ni dans la mythologie. C’est surtout dans 1'Odyssée
qu’il apparait comme une personne. Il possede des qualités
humaines, a des enfants, peut se ficher pour des offenses
qu'on lui fait. Toutefois il est généralement présenté dans
son role d’astre lumineux (cf. vy 1 etc. . . .), est invoqué dans
I'Iliade comme garant des serments (I' 104, T 197), découvre
les amours d’Ares et d’Aphrodite (0 271 sqq.), fonctions qui
lui conviennent 4 merveille; mais lorsque les compagnons
d'Ulysse lui tuent ses vaches, il n’a pas d’autre recours que
de demander aux autres dieux de chitier les coupables, en
les menagant, s’ils ne lui donnent pas satistaction, de dispa-
raitre sous la terre et d’éclairer le royaume d’Hades (n 377



58 P. CHANTRAINE

5qq.)- C'est a dire que le Soleil n’est pas une divinité¢ dont le
comportement soit libre ct la puissance ¢étendue. Son rdle
est toujours ¢troitement déterminé par sa nature d’astre lumi-
neux. Un cas asscz comparable est fourni par le fleuve
Scamandre qui au chant ® livre combat 4 Achille. C’est bien
un fleuve et, dans la bataille, c’est par le déchainement de
ses caux qu’il entend triompher (cf. ® 240 3 303). Mais c’est
aussi un dieu, considéré comme tel par les autres dieux, et
qui appelle a la rescousse son frere le Simois (@ 308 sqq.).
Il apparait méme a Achille sous forme humaine pour le
menacer. Le double caractére du personnage apparait en
® 212-213: «(Achille aurait tué bien d’autres Péoniens) si,
courroucé, le fleuve aux tourbillons profonds ne lui et parlé
sous les traits d’'un homme et n’efit fait entendre sa voix du
fond de son tourbillon». La scene, plastiquement, pose un
probleme et je ne sais comment la représenterait un can-
didat au Prix de Rome. Il s’agit d’un dieu qui peut prendre
forme humaine, mais dont toute la puissance réside dans les
caux du fleuve qu’il incarne. Lorsqu'Héra veut arréter son
¢lan au moment qu’il va triompher d’Achille, c’est au dieu
du feu Héphaistos qu'elle fait appel (® 331 sqq.), et la lutte
entre les deux divinités s’exprime dans un duel ot s’affron-
tent les eaux débordantes et I'incendie. Ce tableau littéraire
illustre 3 merveille le caractére naturaliste de certaines divi-
nités homériques.

Ce personnage d’Héphaistos que nous venons d’évoquer
met en lumiere le double caractére de quelques étres divins.
C’est d’abord le dieu du feu, comme le montre la scéne
du combat avec le Scamandre, et comme le prouve égale-
ment I'emploi fréquent de son nom par métonymic pour
désigner le feu: «On met la fressure A la broche, on la tient
au-dessus d’Héphaistos» (B 426 etc....). Voild donc une
divinité dont I'identification avec un des éléments du monde
est fermement marquée. Mais c’est en méme temps un des
dieux dont la personnalité physique nous est le plus soigneu-



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 59

sement décrite: «monstre essoufflé (2) et boiteux dont les
jambes gréles s’agitent sous lui» (X 410-411). Cette descrip-
tion, qui nous montre au passage que la beauté n’est pas un
attribut nécessaire de I'étre divin, établit en méme temps des
liens étroits entre I'élément du feu et le personnage divin.
C’est un forgeron. Thétis le surprend a l'atelier, tout suant,
roulant autour de ses soufflets, affairé, en train de fabriquer
des trépieds .. : puis il sort en boitant, soutenu par deux
servantes: «elles sont en or, mais ont I'aspect de jeunes filles
vivantes; dans leur cocur est une raison; elles ont aussi voix
et force; par la grice des Immortels elles savent travailler».
On saisit sur le vif' le double aspect d’Héphaistos, élément
naturel et dieu de forme humaine dépeint de facon réaliste.
Un élément mystérieux prend l'aspect de 'homme.

Le caractere a la fois anthropomorphique et rationnel des
divinités homériques explique que l'on ait personnifié des
abstractions, des forces qui ne s’expriment dans le monde
par aucune réalité matérielle. Apres d’autres, B. Snell a
mis en lumiére la naissance de divinités issues de notions
animées qui expriment des forces.® Clest ainsi que Hypnos,
Sommeil, désigne la force qui endort, mais se trouve person-
nifié, par exemple, au chant & de I'Iliade, que Ossa qui
répond au sanskrit védique vak, désigne la Voix, la Rumeur,
en tant que force personnifiée (B 93), que Deimos, Phobos
et Eris, Crainte, Déroute et Lutte sont des forces divines en
A 440. Le rapprochement de Ossa avec un terme védique
montre que le procédé peut remonter 3 l'indo-européen.
Toutefois c’est avec le développement de l'esprit d’analyse
que de telles personnifications se sont multipliées. Elles jouent
un réle plus important chez Hésiode que chez Homere et
c’est dans un développement récent du chant I (502-512),
que 'on voit prendre corps les Litai, «Pricres». Le pocte
y peint 'image pittoresque des Litai «boiteuses, ridées, lou-

9. Le, p: 220,



60 P. CHANTRAINE

ches des deux yeux qui courent sur les pas d’Até (Erreur)».

Des divinités multiples, d’origines diverses (toutes ne sont
pas des personnifications de forces naturelles ou morales)
habitent le panthéon homérique. Si elles possedent toutes le
privilege de I'immortalité, elles ont toutes forme humaine
ct leur pouvoir est limité en principe a un domaine défini:
on sait par exemple comment les trois freéres Zeus, Poséidon
et Hades se sont répartis I'empire du monde (O 187-193).
Ce polythéisme anthropomorphique confere a la divinité
des caracteres particuliers.

L’aspect humain des dieux est un trait essentiel. L'anthropo-
morphisme des dicux n’est pas sculement plastique, il est
fondamental: les divinités agissent et se conduissent comme
des hommes. Qu’il suffise de rappeler le passage du chant
E (297-430) ot Aphrodite volant au secours de son fils
Enée le prend dans les bras, déploie devant lui un pan de sa
robe pour le préserver des traits. Mais Diomede I'a reconnue;
il sait qu’elle n’est pas une déesse guerri¢re et la blesse au
bras de sa javeline. Le sang divin, I'ichor jaillit; il faudra que
son frére Ares, qui lui-méme sera bient6t blessé, lui donne
son char pour qu'Iris 'emmene toute gémissante sur I'Olym-
pe. Zeus lui-méme qui apparait comme la puissance supréme
n'est pas toujours omniscient ou omniprésent. En N 1-9
Zeus détourne le regard du champ de bataille: il ne peut
croire quaucun Immortel ose intervenir dans le combat;
ce moment d’inattention va permettre 3 Poseidon de rallier
les Achéens. Bient6t au chant & Héra, pour endormir la vigi-
lance de Zeus va se donner a lui et le sommeil le prendra
dans ses bras. Ces histoires toutes humaines peuvent étre
dues pour une part 2 'imagination du pocte. Elles mettent en
lumiere le caractére anthropomorphique des divinités et
marquent les limites de leur pouvoir.

Les dieux interviennent dans les affaires des hommes. Ils
leur apparaissent le plus souvent sous forme humaine. Ils
prennent volontiers I'aspect d’'un ami ou d’un camarade de



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 61

I'étre humain 4 qui ils veulent apparaitre. Au chant I' Aphro-
dite apparait 2 Héleéne sous les traits d’une ancienne servante.
Mais la reine reconnait la gorge merveilleuse de la déesse, sa
poitrine désirable, ses yeux de lumicre. Dans les chants O
et IT Apollon apparait plusieurs fois sous forme humaine:
en O 243 sqq. il apparait & Hector qui reconnait en lui un
dieu sans savoir que c’est Apollon; alors Apollon se nomme
a lui; en II 698-711 il surgit devant Patrocle, le repousse et
lui parle, et le héros rompt en arriére. En II 718 il apparait
sous les traits du vieil Asios 3 Hector qui ne semble pas
reconnaitre en lui un dieu. — Les épiphanies divines présentent
une grande variété. En E 800 Athéné vient au secours de
Diomede qui la reconnait. En B 135 sqq. Poséidon s’approche
des Grecs sous les traits d’un vieil homme en qui personne
ne reconnait un dieu, mais pousse bientdt un cri terrifiant.
Le plus souvent le dieu se dissimule par une nuée aux yeux
de la foule et se fait voir du seul personnage & qui il veut
apparaitre: ainsi en O 247-266, 307, Apollon, marchant de-
vant Hector dont il s'est fait reconnaitre, s'enveloppe d’un
nuage tout en agitant I'égide. Lorsque les dieux se montrent
aux hommes sous les traits d’un parent, d’'un ami ou d’un
camarade, tant6t ils laissent les mortels dans I'illusion, tantdt
ils leur font comprendre par un signe leur nature divine.
Le plus souvent cette nature divine n’est apergue que du
personnage dont ils entendent se faire reconnaitre. Apollon
sous les traits de Périphas se fait reconnaitre comme dieu par
Enée, mais pour tous les autres il reste Périphas (P 323 sqq.).

Si les dieux cherchent par leurs déguisements a s'insérer
dans I'expérience humaine, c’est que I'expérience humaine a
tourni pour une part I'idée de leur apparition. Dans les songes
d’abord, qui ont contribué¢ i développer le sentiment du
surnaturel. Mais aussi dans la vie elle-méme ot l'interven-
tion inattendue d’un ami ou d’un inconnu a pu, plus d’une
fois, dans une circonstance grave, exercer une influence
décisive.



62 P. CHANTRAINE

Cette familiarité avec les dieux (ce qui ne veut pas dire inti-
mité ni confiance) s'exprime par exemple dans ces paroles
d’Alcinoos: «Cent fois dans le passé ne les vimes nous pas
2 nos yeux apparaitrez» (n 201). Les personnages d’Homere
s'attendent a chaque instant 4 rencontrer un dieu sous forme
humaine. Les héros de I'Iliade savent que n’importe quel
adversaire rencontré dans la mélée peut dissimuler un dieu.
Diomede s’écrie face 3 Glaucos: « Si tu étais I'un des Immortels
descendu des cieux je ne saurais combattre les divinités céle-
stes» (Z 128 sqq.). Diomede s’est bien battu contre Aphrodite
(E 310 sqq.), mais c’est quil y a été encouragé par Athéné
quia enlevé de ses yeux le nuage quil’empéchait de distinguer
un dieu d’un homme (E 127-132). L’Odyssée exprime souvent
I'idée qu’un dieu peut étre caché sous 'apparence d'un hom-
me. Un héte ou un mendiant qui se présente risque d’étre
un dicu (cf. p 483-487); et Alcinoos constate en recevant
Wlysse: «Peut-&tre est-ce un dieu qui nous descend du ciel
pour un nouveau dessein que les dicux ont sur nous:»
(n 199-200).

Sous des aspects divers, plus ou moins reconnaissables, les
dieux se mélent aux hommes sous forme humaine. C’est
exceptionnellement et par une métamorphose qu’ils se dissi-
mulent dans le corps d’'un animal, cette métamorphose dé-
nongant leur pouvoir surnaturel.” Athéné et Apollon se per-
chent sur un chéne sous la forme de vautours (H 59). Dans
I'Odyssée Athéné prend volontiers I'aspect d'un oiseau de
mer (337, 353). Ailleurs, apres s'étre entretenue avec Télé-
maque sous la figure de Mentes elle se change en oiseau pour
s’envoler (« 320). Puis & Pylos, aprés avoir introduit Téléma-
que aupres de Nestor, la déesse d’abord dissimulée sous les
traits de Mentor s’envole sous la forme d’une orfraie, laissant
les assistants stupides (v 372). Si ces métamorphoses conser-
vent peut-&tre pour une part le souvenir de vieilles divinités

10. En A 75 Athéné s’abat sur le champ de bataille sous la forme d’'un
aérolithe.



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 63

de forme animale, elles appartiennent chez Homére au mer-
veilleux de I'épopée.

Les dieux sont essenticllement anthropomorphiques, d’a-
bord parce qu’on croit avoir rencontré des dicux sous forme
humaine, ensuite parce que la forme humaine est 'aspect
sous lequel il semble le plus naturel, — et le plus rassurant —
de se représenter les puissances supéricures. L'anthropomor-
phisme homérique est une forme de rationalisme. L’interven-
tion des dieux de forme humaine dans 'Iliade et I'Odyssée
peut étre due pour une part 3 l'imagination des acdes:
elle repose malgré tout sur une conception fondamentale.
Certains chants apparaissent caractéristiques, comme le chant
E ot les dieux se mélent franchement aux combats, le chant
N avec 'intervention de Poséidon, le chant B avec I'épisode
de Zeus berné, les chants Y et @ avec la bataille des dieux.
Dans 1'Odyssée l'action divine prend un autre aspect et
Athéné joue un role dominant jusqu'a dans d’innombrables
details de l'action. Elle proteége Ulysse qui a conscience de
cette protection et la reconnait en toute occasion. Il faudrait
citer toute la scéne du réveil d’Ulysse a Ithaque lorsque
Athéné qui s’était d’abord présentée sous I'aspect d’un pastou-
reau reprend ses traits de femme et que le héros la reconnait
(v 290 sqq.): «Tu n’as pas reconnu cette fille de Zeus, celle
qui a tes cOtés en toutes tes épreuves tu retrouves toujours
veillant 2 ta défense» (v 299-301). Ulysse répond: «Ce que
je sais bien moi, c’est que ton dévouement était & mes ctés
tant quau pays de Troie les fils de I’Achaic ont mené la
bataille» (v 314-315). Et plus loin Athéné fait cette promesse:
«Oui, toujours et partout, quand nous devrons agir je serai
prés de toi sans te manquer jamais» (v 393-394). Dans
I'Odpyssée I'action de la déesse présente un caractére systéma-
tique et contribue efficacement au déroulement de 'action.

L’intervention de dieux de forme humaine est chez Ho-
meére, dans une certaine mesure un procédé poétique tradi-
tionnel. Mais ce procédé se fonde sur une croyance implantée



64 P. CHANTRAINE

au cceur de 'homme. Comme B. Snell I'a remarqué™ le
caractere souvent superflu de l'action divine montre qu’elle
3 . ' . \ ’ . ’ .
n’est pas inventée pour tirer le potte d'une difficulté, mais
qu’elle correspond a une croyance religicuse bien définie.

L’anthropomorphisme de la religion a relégué dans I'om-
bre les craintes irraisonnées, il a réduit l'importance des
pratiques magiques, il a commencé 2 libérer 'homme et
Nilsson a probablement raison d’écrire™ que la religion des
rhapsodes a ouvert la voie a la philosophie naturaliste de
I'Tonie. Toutefois cette religion ne rend pas compte de 'ordre
de la nature. Il est vrai quHélios ou I’Aurore, sont des
personnifications qui traduisent des phénomeénes naturels.
Mais ce cas est relativement exceptionnel. Les dieux grecs
ne traduisent aucune loi naturelle, et en général, aucune loi
morale. Le polythéisme n’introduit aucun principe d’ordre:
ce n’est pas chez Homere que le monde peut porter le nom
de cosmos. Les dieux font parfois échec au cours des phéno-
ménes naturels au lieu de le garantir. Héra oblige le soleil a
se hiter malgré lui pour assurer le salut des Grees (2 239).
Ailleurs Athéné, dans 1'Odyssée, peut prolonger la nuit en
faveur d’Ulysse et de Pénélope (¢ 241-246).

Il suffit de renvoyer aux tableaux de batailles ot les dieux
s'affrontent, répartis dans chacun des deux camps, a certaines
scénes qui se déroulent dans I'Olympe, ou aux rapports
mémes de Zeus et d’'Héra, pour mettre en lumiere le carac-
tere anarchique du panthéon homérique. La conduite des
dicux n’est, d’autre part, jamais détermincée par des principes
moraux. Qu’il sagisse des rapports des dieux entre eux ou de
leurs rapports avec les hommes, seuls commandent la passion
et Uesprit de vengeance. W. Schmid™ qui souligne I'amoralité
des dieux (Aussersittlichkeit) ajoute en parlant de l'auteur
de I'Iliade: «Ses dicux sont moralement trés inférieurs aux

11. L. ¢, p. 45. 12. Geschichte .. .1, p. 349. 13. Lc., p. 112.



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 65

hommes et se laissent mener par des mobiles purement
¢goistes ».

Laissons les dicux a leurs querelles et voyons quels sont leurs
rapports avec les humains. Les dieux, lorsqu’ils agissent cha-
cun pour son compte, entendent d’abord chatier les offenses
personnelles. Ils se vengent tout comme les hommes eux-
mémes, la différence consistant dans le fait qu'ils recourent
a des moyens surnaturels. Les dieux sont rancuniers: c’est
pour venger son prétre qu Apollon au début de I'Iliade
déchaine la peste dans le camp achéen. Au chant Q 25-30
(dans un passage d’ailleurs athétisé par Aristarque) le pocte
explique comment le jugement de Piris est & I'origine des
malheurs d’Ilion: Héra et Athéné, & qui il a infligé 'injure
de leur préférer Aphrodite, se sont vengées. Parler 1égerement
d’un dieu, négliger son culte, maltraiter son prétre ou ses
amis, telles sont les fautes qui dechainent sa colere. Les dieux
veulent défendre leur honneur (wwp#). Lycurgue n’a pas
vécu longtemps du jour ot il a cherché querelle aux divinités
célestes en poursuivant les nourrices de Dionysos (Z 130
sqq.). Poséidon poursuit Ulysse de sa haine et cherche par
tous les moyens a I'empécher d’aborder chez les Phéaciens
(= 288-200). La haine des dieux est terrible; Zeus reproche 2
Héra sa rancune inexpiable: «franchir les portes et les hauts
murs d’Ilion, puis dévorer vivants Priam et les fils de Priam
et tous les Troyens, il ne te faut pas moins pour guérir
ton courroux» (A 34 sqq.).

Les dieux n’hésitent pas a tromper les mortels. La promesse
de Zeus & Agamemnon au chant B de I'Iliade n’est qu'une
ruse. Et & Pégard d’Hector également, Zeus et les autres
dieux usent constamment de tromperie.

L’abord méme des dieux est redoutable. Au combat un
homme ne peut en principe affronter un dieu. En E 432
sqq. Diomede s’élance contre Enée que protege Apollon:
«Il sait bien qu’Apollon étend son bras sur lui, mais il n’a
pas respect méme du dieu puissant . . . Une quatrieme fois,

5



66 P. CHANTRAINE

il bondit, pareil & un dieu; mais Apollon Préservateur d’une
voix terrible le semonce et dit: “Prends garde a toi, fils de
Tydée; arriére! et ne prétends pas égaler tes desseins aux
dieux; ce seront toujours deux races distinctes que celle des
dieux immortels et celle des humains qui marchent sur la
terre”’». S’il est dangereux d’approcher une divinité, il est
méme difficile d’en soutenir la vue: «on soutient mial la vue
des dieux qui se montrent en pleine lumiére» (Y 131). Cette
philosophie pessimiste se trouve résumée en Q $525-526:
«Tel est le sort que les dieux ont filé aux pauvres mortels,
vivre dans le chagrin, tandis qu'ils demeurent, eux, exempts
de tout souci».

On voit apparaitre confusément chez Homeére une notion
qui jouera a I'époque archaique un réle considérable, celle
de la jalousie des dieux. Les dicux sont jaloux: Thamyris
qui prétendait chanter micux que les Muses est chitié et
elles le rendent muet (B 594 sqq.). En 8 78-81 Ménélas ne
consent pas quon compare ses richesses a celles de Zeus.
Le verbe dydooustau exprime parfois I'idée de la jalousie des

dieux: «L’Atride elit emporté les armes. ..si Apollon de
lui n’elit pas pris ombrage» (P 70-71). De méme dans
I'Odyssée « ... Poséidon nous en voudrait un jour de

notre renommée d’infaillibles passeurs» (0 565 — v 173).
A propos du bonheur refusé par les dieux: «Ce bonheur,
un dieu I'a refusé, qui I'a voué au malheur et ne lui a pas
permis, a lui seul de revenir» (§ 181-182); — ou encore:
«les dieux nous ont refusé, prés I'un de lautre, de jouir de
notre jeunesse et d’atteindre ainsi le grand Age» ( 211-212).

Si nous faisons le point de notre analyse, un fait apparait
frappant. Les dieux anthropomorphiques, qui semblent se
substituer 4 des Saipoveg mal définis, introduisent dans le
monde plus de désordre que d’ordre. Ils se chamaillent entre
eux, interviennent dans les affaires humaines au gré de leurs
amitiés ou de leurs inimitiés, ils exercent sur les hommes une



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 67

tutelle jalouse et rancuni¢re. Mais dés I'époque homérique les
Grees ont senti le besoin d'imposer 4 cette vue du monde
des principes d’ordre. On en observe de plusieurs sortes.
Dans la multiplicité des dieux helléniques existe une hié-
rarchie. Cest peut-&tre & 'image de la société mycénienne que
le monde des dieux possede depuis longtemps une organisa-
tion familiale et féodale a la fois. Le pere et le suzerain est
Zeus. Comme Agamemnon, malgré bien des résistances,
Zeus réussit a imposer sa loi. Il est le plus fort: « Ma fougue
et mon bras redoutables sont tels que tous les dieux qui
habitent I'Olympe ne me feraient pas, moi, tourner le dos»
(® 450sqq.). Cette force est le fondement de sa prééminence
(0 165), qui est reconnue d’Héra elle-méme (A 56). Lorsqu’il
entre dans l'assemblée des dicux, tous se 1event pour lui
témoigner leur respect (A 534). Si Pempire du monde a
été réparti entre les trois fréres, Hades, Poséidon, et Zeus
O 189 sqq.), c’est bien & Zeus que revient la suzeraineté.
Cest lui, en somme, qui mene les événements qui se dérou-
lent sur la terre. Toute la partie médiane de I'Iliade repose sur
la conception que c’est lui qui régle le cours des choses. Zeus
dirige la bataille de loin, bien qu’il n’intervienne presque
jamais directement et finalement son dessein s’accomplit:
Audg & éredetero Pourh) (A 5). Ce principe d’ordre qu'intro-
duit la prééminence de Zeus au milieu de la famille divine
nous oblige 4 nous poser le probléme des rapports de Zeus
et des dieux, d'une part, avec le destin, de 'autre avec la
morale. Mais avant d’envisager ce probléme il convient de
donner une premicre indication. Nous avons observé que
les héros d’Homere avaient le sentiment de puissances supé-
rieures, de daipovec. Nous avons également analysé le role des
dicux anthropomorphiques qui introduisent dans le monde
leurs luttes et leurs discordes. Il existe une troisiéme facon
d'interpréter les forces surnaturelles qui ménent le monde,
c’est d’y voir action des dicux considérés dans leur ensemble,
ou ce qui revient a peu pres au méme, celle de Zeus. Nous



68 P. CHANTRAINE

avons d¢ja constaté (p. 54 sq.) que dans un grand nombre de
formules le mot 0Oeéc est employé sans qu’il soit toujours
possible de déterminer si le terme signifie «la divinité», en
général, ou ce qui semble plus fréquent, «un dieu» que 'on
ne peut ou ne veut nommer. En tout cas, I'idée de la puissance
et de l'action des dicux est clairement exprimée par le pluriel
Ocol. Ainsi, Priam dit & Héléne: o8 i por alrin éoot, Oeol
v0 pou altiob elow «tu n’es pour moi cause de rien, les dieux
seuls sont cause de tout...» (I' 164). De méme Ulysse
déclare a Achille: 3ei3owxa... pi) of dreihdc / Enreréswot Beot. ..
«j’ail peur que les dieux n’achévent ses menaces» (I 244
sqq.)- Autres exemples ot Oeot désigne les dieux dans leur
ensemble: «Si les dicux toujours vivants ont fait de lui un
guerrier . .. » (A 290); — «les dieux aux hommes n’octroient
pas tout a la fois» (A 320); «fassent les dieux que tout cela
s'en aille au vent» (A 363), etc. — Plus souvent encore dans
I'Odyssée: «les dieux lui filaient le retour au logis» (« 17); -
«mais voild que les dieux lui barrent le chemin» (« 195); -
«les dieux m’ont préparé d’autres soucis funestes» (o 244); —
«Ah si les dieux m’avaient armé de tels moyens!» (y 205);
— «pareil bonheur passerait mes espoirs, quand les dicux le
voudraient» (y 228); —«Les dieux refusaient 3 Héléne toute
autre descendance» (8 12); — «je voulais rentrer, et les dicux
me retenaient» (8 351); — «les dieux changérent le vent» (3
520); etc. — En € 397 Osot se trouve employé en bonne part
apres Saipwwv pris en mauvaise part: otuyepds 8¢ ol Eypas
dalpey, / domdoioy 8dpa tév ye Ocol xaxdryrog Elvcav «un
cruel daimon Uavait frappé; pour la joie de tous, les dieux
I'ont libéré de son mal».

La formule se trouve pour certaines pricres adressées 3
tous les dieux. Ainsi: «les mains tendues, chacun 2 tous les
dieux adresse une ardente pricre» (@ 346); —«invoque tol
aussi les dieux toujours vivants» (Y 104-105); — «il aurait dfi
invoquer les Immortels» (¥ 546); etc.

A coté des dieux Zeus peut également étre invoqué



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 69

puisquil est le pere et le roi des dieux. Les deux expressions
les dieux et Zeus, peuvent a 'occasion s’équivaloir. Si nous
avons cité (p. 68) la formule de T' 164, 0eol aitiol, on
trouve aussi Zebg altiog, ainsi en « 347 ob vd 7° dodol /
altior, GAAG mobr Zede oaitioc «les addes n'y peuvent rien,
cest Zeus qui peut». Zeus et les autres dieux se trouvent
volontiers associés: «Zeus trés glorieux, trés grand, et vous
tous dieux immortels» (I' 298); - «Que Zeus et tous les
dieux immortels m’épargnent cet affront!» (y 346); etc. . . .
En H 177, les hommes prient et tendent les mains vers les
dieux, mais lorsque la pri¢re est rapportée au style direct
(H 179), c’est 3 Zeus qu'elle est adressée (cf. un exemple
comparable I' 318 sqq.). Ailleurs une pricre est adressée a
Zeus pour obtenir 'appui d'un dieu ou d'un daimon: «Zeus
puisses-tu réaliser ce souhait, que cet homme vienne et qu'un
daimon 'améne» (¢ 200). Ailleurs encore on sadresse aux
dicux pour gagner laide de Zeus: «jinvoquerai les dicux
immortels pour voir si Zeus m’accordera la vengeance» («
378 sqq.)-

Le polythéisme homérique n’exclut pas, on le voit, I'idée
d’une action ordonnée que l'on attribue presque indiffé-
remment 3 Zeus et aux dieux. Il admet une certaine unité
de action divine.

Nous sommes conduits alors & poser le probléme souvent
débattu des rapports de Zeus et des dieux avec le destin.
Pour le poser correctement il faut défmir la notion de destin,
de la poipe, qui est «la part» allouée a chaque homme.
Cette notion se trouve sur un autre plan que celle de I'action
divine. Les mots polpa, uépos, alow, se trouvent a peu pres
indifféremment employés pour désigner le destin, c'est 2
dire la part qui revient a chacun. D’un point de vue passionnel
ou sentimental, '’homme peut imputer tel événement, im-
prévu ou non, favorable ou non, & un Saipwy, 3 un dieu ou

aux dieux. Mais s’il envisage sa destinée objectivement, il y

5"‘



.70 P. CHANTRAINE

voit sa part de vie, de bonheur ou de malheur, tout comme
apres le combat il recoit sa part de butin. Le destin est donc
d’abord un partage, un ordre. Un des traits essentiels du
destin de 'homme, est qu’il est fini, qu'il a un terme, la mort.
Ainsi s'explique que les mots polpa (par exemple dans le
tour polpa Oavdrolo), ou surtout wépog, servent souvent a
désigner la mort. La poipa c’est donc le cours des choses
réservées A chaque homme, son lot, et notamment sa mort.
Ainsien H §2: 00 ydp 7 Tot wotpa Oavelv xal mwétwov émiomely
«ton lot n’est point encore de mourir ni d’accomplir ton
destin»; — Z 488 «il n’est pas d’homme qui échappe a son
lot, son destin»; — w 29 «le lot de la mort que personne
n’évite, une fois qu’il est né». L'emploi du mot n’est guére
plus significatit d’'un mode de pensée que celui de destin
aujourd hui dans la bouche d’un chrétien. La polpa n’est pas
une puissance qui agit mais un ordre d’événements que I'on
constate. Toutefois le terme est accompagné d’adjectifs com-
me xpotory] «impéricuse» (E 83 etc....), diof) «funeste»
(w 29), que I'on pourrait employer pour les dieux. Il peut
servir de sujet 3 un verbe qui exprime une action: ainsi,
wotpa médnoe «le destin 'enchaine» (A 517 etc. .. .); — poip’
dspacoe «le destin le dompte» (X 119 etc. .. .); — tov dye
wolpa xoxd Bavdtolo téhog 3¢ «le destin cruel lemmenait au
terme de la mort» (N 602); etc. ... La personnification du
destin qui commanderait le cours des choses n’est pas réa-
lisée dans ces formules.

On ne peut éviter, toutefois, de poser la question des
rapports du destin et de la divinité. Il s'agit bien de deux
interprétations diverses du monde, mais ces deux interpré-
tations se croisent nécessairement. On ne peut demander aux
acdes homériques de réduire cette antinomie, mais il faut
en poser les termes avec le plus de précision possible. D’une
part il est dit plus d’une fois que ce sont les dieux qui fixent
le destin des hommes: «les dieux ont fixé son lot & chaque
mortel» (v 592-593); — ou encore que c’est Zeus: «Zeus a



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 71

fixé ton lot» c’est 4 dire a causé ta mort (A 560). On reléve
d’autre part quelques exemples du tour 0Ozob ou Oedv poipa:
yoherh) 8¢ Ocol xatd polpa médnoe «le lourd destin d’un dieu
I'enchatna» (A 292); — tobode 3¢ woip’ &dduacoe Bedv «le
destin des dieux les dompta» (3 413); —avec le mot alow:
Satpovos aloo xen? «le mauvais sort d'un daimon» (A 61); -
o) Audg aloa «un mauvais sort de Zeus» (v 52).

Ces textes n'indiquent aucun conflit entre la divinité et la de-
stinée, mais les dieux semblent régler le destin, ou, du moins,
ils en sont les exécutants. Ailleurs le pocte exprime I'idée
qu'un événement est dii au destin et A telle ou telle divinité:
«Le destin 'a dompté et le cruel courroux d’Héra» (X 119); -
«nous n’en sommes point cause, mais bien plutdt le dieu
terrible et I'impérieux destin» (T 410). En T 87 sqq. I'a¢de
use d'une formule qui éclaire bien sa pensée. Agamemnon
déclare qu’il n’est pas responsable de sa faute: « C'est Zeus,
c’est le destin, c’est Erinys qui marche dans la brume, qui a
I’assemblée, soudain m’ont mis dans 'Ame une folle erreur ».
La formule d’Agamemnon est un premier pas vers la person-
nification de la Moira, mais il constate seulement que tel est
son destin, sans en faire une véritable divinité. L’expression
apparait également remarquable en IT 849: «Clest le sort
funeste, c’est le fils de Létd, qui m’ont abattu, et parmi les
hommes Euphorbe». La mort de Patrocle admet une triple
explication dont les termes, loin de s’exclure, s’associent:
c’est son lot, c’est I'intervention d’un dieu, c’est le geste d’un
homme (cf. encore ® 82-83, X 297-303). La polpx ne se
trouve jamais nettement promue au rang de divinité. Cette
conception peut toutefois se dégager confusément de passa-
ges comme ceux que nous venons de citer ou encore Q 209:
«tel est le sort que 'impéricux destin lui a filé».™3

Le probléeme du rapport des dieux et du destin n’est pas
résolu lorsque 'on a constaté que le destin n’est pas véritable-

14. Sur les Moirai de & 49, voir Dodds, [. c., p. 20.



72 P. CHANTRAINE

ment con¢u comme une divinité. Nous observons en effet
que les dieux ne peuvent pas agir arbitrairement contre le
destin. L’homme ne peut échapper 3 sa destinée: «Il est
vrai que la mort est notre lot commun et que méme les
dieux ne peuvent l'écarter de I'homme qu’ils chérissent,
quand le destin funeste le prend pour le coucher dans la
mort» (y 236 sqq.). En X 464 sqq. Hephaistos répond a
Thétis: « Aussi vrai que j'aimerais le dérober au trépas dou-
loureux quand 'affreux destin I'atteindra». Thétis et Achille
savent bien (Z 70 sqq.) que la déesse ne peut rien faire pour
arracher son fils 4 la mort. Poséidon sait que le destin d"Ulysse
est d’étre sauvé et qulil peut seulement retarder son salut
(¢ 288 sqq). Zeus lui-méme ne peut ou ne veut triompher
du destin. En IT 431 sqq. le destin de Sarpédon est de tomber
sous le bras de Patrocle. «Mais, dit Zeus, mon coeur est
anxieux et, au fond de moi, agite un double dessein. Vais—je
le ravir vivant au combat, ... ou vais-je dés maintenant
I'abattre sous les coups du fils de Ménoetiosz» A quoi Héra
répond: «Un simple mortel, depuis longtemps voué a son
destin, tu voudrais le soustraire & la mort cruelle: A ta guise,
mais nous les autres dieux nous ne sommes pas tous d’accord
pour tapprouver .. .» Deux détails semblent notables dans
ces vers. D'une part Zeus se demande s'il abandonnera ou
non Sarpédon 2 son destin. Il semble donc qu'un effort du
dieu supréme pourrait modifier le cours des choses, ou du
moins le retarder, car la mort est inévitable. On ne peut
pas dire que Zeus soit strictement soumis au destin. D’autre
part, quelle que soit sa décision, c’est lui Zeus, qui, d’accord
avec les autres dieux ou non, commande aux ¢événements
ou les exécute: « Vais-je le ravir ou l'abattrez» — Un passage
comparable et qui se développe presque dans les mémes
termes se retrouve a propos de la mort d’Hector; X 168
sqq- Zeus consulte les dieux: « Allons-nous le sauver de la
mort, ou allons-nous 2 cette heure (%3y), . . . le faire tomber
sous Achille, le fils de Péléez» A quoi Athéné répond:



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 73

«Quoi! un simple mortel, depuis longtemps voué i son
destin, tu voudrais maintenant le soustraire a4 la mort cruel-
le...». Bientot, en X 208 sqq. Zeus pese dans sa balance
d’or les Keres d’Achille et d’Hector et c’est «le jour fatal
d’Hector» (atoipov Huap), qui par son poids 'emporte. Le
roi des dieux mesure et détermine ainsi le destin de chacun.
Alors il Texécute: Apollon abandonne Hector, Athéné va
rejoindre le fils de Pélée.

Si nous voulons tirer une conclusion de cette analyse, il
apparait d’abord que woipa désigne la part qui revient a
chaque homme et que la notion quil s’agit d’une puissance
supréme n’est jamais clairement formulée. Le destin est la
part de Thomme, Iordre des choses apparemment inéluctable,
ct la mort ne peut étre évitée. Cette conception est, pour ainsi
dire une conception intellectuelle. Mais sur le plan religieux
I’homme croit a I'action de la divinité. Cette double vue des
choses conduit & une antinomie dont il ne faut pas exagérer
la gravité. Elle existe toutefois. Elle est masquée par le fait
que la divinité est 'agent de la moira et qu'on a méme des
formules comme «Zeus a fixé ton lot» (A $560); ajoutons
(cf. les passages IT 431 sqq. et X 168 sqq. qui viennent d’étre
cités), que les dieux délibérent avant de trancher si oui ou
non ils laisseront s"accomplir le destin d’un homme qui leur
est cher; il semble enfin que parfois, les dieux pensent pou-
voir retarder les événements prévus dans le destin d'un

homme (cf. II 431 sqq., X 168 sqq., € 288 sqq.).

Zeus prend ainsi, malgré tout, une place dominante dans
I'ensemble de la religion homérique. Cette prééminence de
Zeus s'exprime dans la formule mathp dvdpdv te Oedv e
«pere supréme des dieux et des hommes», ce qui signifie
non quiil les a engendrés, mais qu’il exerce sur eux, tel un
pere de famille, une autorité patriarcale. Cette conception
souligne les rapports de Zeus (et, nous le verrons, des autres
dieux) avec la morale. Nous avons observé que la morale ne



74 P. CHANTRAINE

réglait pas la conduite des dieux entre cux ni leur attitude
a I'égard des hommes. Toutefois, Zeus agissant comme pére
de famille, et la famille étant le fondement de la société, il
est amené, déja chez Homere, a faire respecter certains prin-
cipes de conduite treés généraux. Zeus et les dieux sont
d’abord les garants du serment qui constitue un rite reli-
gicux. L'Iliade donne deux images classiques d’une prestation
de serment. En I' 103 $qq- les victimes sont sacrifiées a la
Terre, au Soleil et 4 Zeus. Retenons la formule de T' 276
sqq- «Zeus pere, maitre de I'Ida, trés glorieux, trés grand,
ct toi Soleil, toi qui vois tout et entends tout, et vous Fleuves,
et toi Terre, et vous qui sous ce sol chitiez les morts parjures 2
un pacte, servez-nous de témoins et veillez au pacte loyal».
Une formule comparable se retrouve en T 257 sqq. Clest
comme témoins qui voient tout que Zeus et le Soleil sont
ici invoqués. — Zeus chitie la félonie; ainsi A 160 sqq. lorsque
le pacte a ¢été rompu par Pandare, Agamemnon s’écrie:
«L’Olympien peut ne pas agir sur I'heure. .. il agit tou-
jours...ct les coupables paient leurs dettes...Un jour
viendra ou elle périra la sainte Ilion et Priam et le peuple de
Priam 2 la bonne pique, ol Zeus . . . saura se charger d’agiter
sur cux son égide noire dans sa colére de telle félonie».
Zeus sanctionne une autre loi morale de grande portée en
protégeant les hotes et les suppliants. Ménelas s’écrie lorsqu’il
met 3 mort Pisandre: « Voild comment vous quitterez les
nefs des Danaens . . . Troyens insolents . . . vous qui excellez
dans l'affront et I'infamie — témoin l'affront que vous m’avez
fait . . . vous dont le cceur n’a pas tremblé devant le lourd
courroux de Zeus retentissant, Zeus protecteur des hotes,
par qui un jour sera anéantie votre haute cité» (N 620 sqq.,
et cf. " 351-354). C’est donc parce que Piris a violé les lois de
I'hospitalité que Troie sera chitiée. — Dans I'Odyssée le re-
spect dfi aux hétes et aux suppliants est un théme qui est
souvent traité. Nausicaa proclame que les étrangers et les
mendiants sont envoyés par Zeus (£ 207). Ulysse rappelle au



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE i

Cyclope que Zeus protege les suppliants et les étrangers (v
269-271). Dans le chant £ de nombreux passages se rapportent
a ce theme. Eumée affirme qu’il accueille Ulysse par crainte
de Zeus Xenios, protecteur des hotes (£ 388-389); dans le
récit inventé par Ulysse, lorsque les Egyptiens veulent mettre
A mal les pillards, le roi (£ 283-284) les en empéche par respect
pour Zeus Xenios, protecteur des étrangers.

Les dieux et Zeus, méme dans I’ Iliade, ne se désintéressent pas
complétement de la justice humaine. Il n’y a pas lieu d’ana-
lyser la notion de 0Oéuic qui désigne un ordre des choses
conforme a ce que les dicux permettent. Mais il apparait
aussi que la justice des hommes doit s'inspirer de Zeus. Le
sceptre qui est le signe de lautorité royale, et qui confere
aux rois le privilege de dire le droit, leur est remis par Zeus:
«Zeus t'a mis en main le sceptre et les lois afin que tu décides
pour eux» (I 98 sqq.). On attachera encore plus de sens aux
paroles prononcées par Achille en A 237-239: vOv adré pw
vieg *Ayoudv [ &v mohdpang popéovst SuxacTdhor, of te OéuioTas
| mpde Audg elpbaran «ce sceptre le voici maintenant entre les
mains des fils des Achéens qui rendent la justice et, au nom
de Zeus maintiennent le droit». La formule la plus chargée
de signification se lit en II 384 sqq.: «Parfois sous la tour-
mente la terre apparait sombre et toute écrasée, dans un de
ces jours d’arri¢re-saison ol Zeus déverse 'eau du ciel avec
le plus de violence, pour manifester sa colére aux mortels
a qui il en veut, a ceux qui, sur la grande place, brutalement
prononcent des sentences torses, ct bannissent la justice sans
souci du respect dii aux dieux». Le passage, dont le ton fait
penser a Hésiode, figure dans une comparaison: peut-Etre
refléte-t-il un état d’esprit contemporain de l'acde et ne
répond-il pas exactement 2 la peinture qu’il fait du monde
d’autrefois.

On voit maintenant dans quelle mesure il est possible
d’accepter la formule de Dodds: «I find no indication in
the narrative of the Iliad that Zeus is concerned with justice



76 P. CHANTRAINE

as such».”s Si 'on met 4 part la comparaison de II 384 sqq.,
qui est homérique, mais qui illustre en méme temps le pro-
ores de la pensée religieuse entre la naissance des thémes
traditionnels et leur mise en ccuvre, il reste qu'avec les
dicux, leur suzerain Zeus, comme garant du serment (I" 103
etc. . . .), comme protecteur des hétes (I' 351, N 620), comme
patron des rois qui rendent la justice (A 237-239), entend
faire régner dans la socié¢té humaine un certain ordre. Nous
ne voyons toutefois pas Zeus agir vraiment en justicier pour
faire respecter une loi morale.

L’évolution de la pensée morale se fait nettement sentir
dans I'Odyssée. Nous avons déja constaté que lidée de la
protection des suppliants y tient une grande place. « Etran-
gers, mendiants, tous viennent de Zeus» (£ 207); Dodds croit
voir poindre ici le Zeus protecteur du pauvre et de 'op-
primé qu'invoquera Hésiode. L'idée d’une justice divine de-
vient famili¢re aux personnages de I'Odyssée. Le terme G8pg
«démesure» qui tiendra une si grande place dans la pensée
des tragiques, ne se trouve attesté que deux fois dans 'Iliade
(A 203 et 214), dans la bouche d’Achille, pour désigner I'af-
front que lui inflige Agamemnon. Dans I'Odyssée le mot
sapplique aux prétendants (cf. = 86 etc....) et se colore
d’une valeur morale. Qui plus est, cette «démesure» est
chitiée par les dicux. Les dieux prennent les traits de loin-
tains étrangers et sous toutes les formes s’en vont de ville en
ville, inspecter la sagesse des humains et leur «démesure»
(o 485 sqq-)- Les vers, qui appartiennent a un développement
«récent», n’en apparaissent que plus significatifs. Le chati-
ment divin de cette démesure est clairement exprimé en ¢
64-65: «Si quelqu’un vint tuer les nobles prétendants, c’est
un dicu qu'indignait leur démesure et leurs crimes». Méme
idée, sous 'emploi du mot 6ot «démesure» en B 66-67:
«Des dieux indignés craignez que le courroux ne fasse retom-

15. l.c, p. 32.



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE i

ber sur vos tétes ces crimes». L'intention moralisatrice de
I'Odyssée est soulignée dans deux passages qui figurent au
début et a la fm du poeme: «Les mortels mettent en cause
les dieux. Cest de nous disent-ils que leur viennent leurs
maux, quand cux, en vérité par leur propre folie aggravent
les malheurs assignés par le sort» (« 32-34). Zeus évoque
alors le sort d’Egisthe qu’il avait pourtant dfiment averti
en lui dépéchant Hermés. Et Athéné conclut: « Celui-la n’est
tombé que d’une mort trop juste, et meure comme lui qui
voudrait I'imiter». Le passage (qui appartient aux dévelop-
pements dus au «Bearbeiter») n’exprime pas franchement
I'idée du chitiment divin. Cette idée se trouve clairement
énoncée en o 351-352 dans la conclusion du potme (que
les Alexandrins, on le sait, considéraient déja comme «ré-
cente»): «Zeus Pére, au sommet de 'Olympe, dicux, vous
régnez encore, s'il est vrai que les prétendants ont payé leur
folle démesure (drdcOurov 68pwv Eticav)». Mais déja en £ 81
5qq- le souci qu’ont les dieux de chitier les coupables est vi-
gourcusement marqué: «Les dieux bienheurcux détestent
I'injustice: c’est toujours I'équité que le ciel récompense. »
Nous avons déja observé que la divinité, et notamment
Athéné, joue dans I'Odyssée un role tutélaire et meéne l'action
a une fin heureuse. Ce trait peut s’expliquer par le caractére
littéraire de cette sorte de roman d’aventures merveilleux
qui accueille de multiples themes populaires. Il peut aussi nous
révéler une conception nouvelle et plus optimiste de I'action
divine. Les bons, aprés avoir surmonté bien des épreuves, se
volent recompensés: Ulysse, Pénélope, Télémaque et leurs
partisans I'emportent. Les méchants, c’est 4 dire les préten-
dants et ceux qui les ont aidés, sont chitiés. C'est Athéné
qui protége Ulysse et les siens. Elle ne cesse de faire des
miracles sans lesquels ses amis ne pourraient se tirer d’affaire.
Cette protection détermine la trame méme du récit et Athéné
joue, on I'a dit, le réle de deus ex machina. Mais elle se refléte
dans la psychologie et les croyances des personnages. Ils se



78 P. CHANTRAINE

sentent soutenus par la divinité. Athéné apparalt 3 Ulysse
un grand nombre de fois et le héros se sent tout réconforté
(cf. v 200 sqq., etc. . . .). Ailleurs Ménelas constate la faveur
manifeste que la déesse témoigne au héros: od ydp mww 1ov
&3 Ozodg dvapovdd guiebvrag «je n’al jamais vu des dieux
témoigner aussi ouvertement leur amitié» (y 221). Enfin la
déesse envoie un fantéme a Pénélope pour lui faire savoir
quelle a pris Ulysse en sa garde (3 825 sqq.). Ces multiples
interventions concourent au triomphe d’ Ulysse, au triomphe
du bien. Elles apparaissent proprement comme providen-
ticlles.

Que conclure de cette longue enquéte: La présence de
puissances supérieures, de puissances divines est constamment
sentic et décrite dans I'Iliade comme dans I'Odyssée. Favora-
bles ou défavorables, les dieux sont 1a. Ils interviennent dans
la bataille pour donner le succes ou infliger la défaite. Ils
interviennent méme pour inspirer 3 'homme ses décisions
et, trop souvent, pour I'égarer. Ces puissances supérieures
sont souvent désignées, surtout lorsque 'homme en parle,
par le terme vague de Saipwv, force mystéricuse dont on
sent la présence sans la reconnaitre. Cette conception popu-
laire est élaborée par les poctes et les Beoréyor qui aident a
constituer I'idée précise du 0Océe, du dieu. Si 'on cherche a
en cerner les contours on apercoit que le dieu est parfois une
force de la nature et quil possede toujours une forme hu-
maine. Cet aspect anthropomorphique de la divinité a con-
tribué 3 bannir les terreurs irraisonnées. Homeére ignore
délibérément les monstres comme il néglige les pratiques
magiques et cette attitude convient peut-&tre au public aristo-
cratique qui est le sien. Sa religion anthropomorphique
ouvre dans une certaine mesure la voie 2 la pensée rationnelle.

Mais le polythéisme anthropomorphique qui caractérise la
religion homérique a pour conséquence que les dieux sont
animés par toutes les passions de 'homme. Ils se chamaillent



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 79

entre eux ct se montrent 3 'égard des humains des maitres
rancuniers, fantasques et redoutables. Toutefois la suzerai-
neté de Zeus introduit dans la famille divine un principe
d’ordre. Ce principe d’ordre se reflete dans la société des
hommes. Les héros d’Homere parlent de la volonté des dieux,
de la volonté de Zeus, et si 'antinomie des rapports de Zeus
avec le destin, la moira, reste difficile a résoudre, il apparait
que, déja dans I'Iliade, Zeus et I'assemblée des dicux sont en
train de conquérir la maitrise du monde. C’est ainsi que dans
I'Tliade et dans I'Odyssée nous voyons coexister plusieurs
images de la divinité qui répondent a des degrés différents
de la réflexion philosophique: le Satpwv populaire, le dieu
anthropomorphique, la suzeraineté de Zeus, ot 'on peut
déja entrevoir I'esquisse de sa toute puissance. L'absence des
monstres, la négligence des pratiques magiques ne semblent
pas moins significatives. Les dieux homériques sont des dieux
de lumiére.

Il importe enfin de marquer une différence entre I'Iliade
et I'Odyssée. Dans I'lliade le divin est supérieur & 'homme,
malis il reste, au mauvais sens du mot, profondément humain,
passionné, trompeur et rancunier. L’homme ne peut lui
demander ni espérance ni consolation.™ Dans I'Odyssée I'id¢e
divine se relie 3 la morale. Les dieux ne trompent plus guére
les hommes. Ils s’efforcent déja & leur imposer certaines
régles de conduite. L'Odyssée, roman d’aventures, donne la
victoire aux bons, chitie les méchants et fait régner une
morale sur laquelle veille la divinité. Comment le bien
peut-il triompher: Le théme optimiste de I’Odyssée et sa
fin heurcuse dissimulent les graves probléemes avec lesquels
devront se mesurer la pensée d’'Hésiode, puis celle d’Eschyle.

16. cf. K. Reinhardt, 1. c.



80 P. CHANTRAINE

DISCUSSTON

Mr. Rose: 1 have no general criticism to make of M. Chan-
traine’s paper, which seems to me almost entirely right in its
ideas, excellently expressed and supported by sufhicient facts. If
I may make one or two remarks concerning details, I do not
think that Océg is ever quite equivalent to Saipwv; Oedg Tig may
be. As to the difference between the divine machinery of the Iliad
and Odyssey, is this not due to the difference in tone: The Iliad
is founded on a saga, on real or supposed historical facts, however
much embroidered by the poet’s imagination; the Odyssey, on
a well-known Marchen, the tale of the wanderer who returns
home just in time to prevent his wife, who supposes him dead,
marrying someone else. With the attitude of Zeus towards potpx
we may perhaps compare that of a Homeric ‘king’ to the Oép.iores.
A good king will observe them, but a bad one might violate
them. So Zeus, for instance, could set potpe or alow aside and save
Sarpedon, but it would not be a laudable action nor one which
the other gods could approve:

bl \ -4 ! / 3
&vdpo Ovntov Ebvra, TdAar mempwpévov aloy,
ay ebéreig Bavatoro Suanycos eavahboar;

2 3., 3 \ 2/ / 3 / X bl

£00’r atap ob ol TavTeg emawveopey feol &AAot.

M. Chantraine: Pour ce qui est de Saluwv et Ozbc, vous avez
raison. Les deux mots ne sont pas absolument équivalents. Nous
pouvons dire en frangais: dieu, ou la divinité presque indiffé-
remment, ce n'est pourtant pas exactement la méme notion.
Et je crois que daipwv désignait originairement une puissance,
je n'ose pas dire vague, mais non identifiée, et 0edc peut aussi
étre employé ainsi. Cela n’empéche pas que le sens propre des
deux mots n’est pas identique. Voild ma réponse 2 la premiére
question. Je ne veux pas avoir l'air d’opérer des distinctions syno-
nymiques rigides, mais il n’empéche qu’il faut essayer, si on a les
moyens de le faire, de distinguer entre les deux mots.



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 81

Pour ce qui est de la seconde question, de 'atmosphére différente
de U'Iliade et de I'Odyssée, —'lliade étant guerritre, et I'Odyssée
étant un conte, — c’est tout 3 fait exact, —et je me permettrai
peut-étre de poser une question 3 Monsieur Rose: il est certain,
cela m’a beaucoup frappé en faisant cette recherche, que I'idée
d’une justice, mon Dieu, je dirais d'une justice distributive, qui
est exclue de I'Iliade, apparait dans I'Odyssée. Est-ce di A ce que
1'Odyssée est une féérie, ou est-ce dii 2 ce que 'Odyssée est posté-
rieure 4 I'Iliade: Enfin, je voudrais répondre 4 votre idée qui est si
ingénicuse, et qui consiste A dire que Zeus se trouve A I'égard
de la polpa dans la méme situation que le Pasircdc A I'égard des
Oépiotec. Cela me parait extrémement ingénieux; je regrette que
la mythologie ne nous fournisse pas un exemple ot Zeus a violé
la wolpa comme nous voyons si souvent le Pastheds qui a violé
les Oépiores.

M. Chapouthier: Dans l'exposé de M. Chantraine, on voit
apparaitre une différence entre daipwv et Oedg. On se demande si
cette notion plus vague de datpewv ne correspondrait pas A ce qui
a été appelé numen, si le mot et I'idée ne seraient pas nés avant
que la notion de 0Océg flit précisée et serait antérieur dans I'évo-
lution logique de l'idée de dieu.

Mr. Rose: We must not forget that numen is a neuter and ap-
parently of passive meaning, whereas the termination -p.ewv shows
Satpewv to be a noun of agent, whatever Sai- may mean. A
daimon therefore is not qﬁite an impersonal power, though he
may be an unknown or undefined one. A poet like Homer may
by virtue of a poet’s inspiration say who that power is, e. g.,
Aphrodite; but when an ordinary mortal uses the word he means
‘someone superior to us whom I cannot name.’

M. Chantraine: Si vous me permettez d’ajouter un mot, nous
n’avons pas assez situé Salpwv par rapport A Oeéc. Jai dit que Cest
un point de vue plus vague, plus populaire mais je n’ai pas voulu
insister. D’autre part, je suis tout A fait d’accord avec l'indication
de Monsieur Rose qui fait remarquer que le Saipwy est animé;
et enfin je voudrais reconnaitre que je suis trés embarrassé par le

6



82 DISCUSSION

probléme de I'étymologie de Saipwv. 11 faut bien avouer que le
rapport avec datopor qui est difficile & prouver et, techniquement
peu défendable, qui est peut-étre une étymologie populaire, est
pourtant satisfaisant pour Uesprit et Wilamowitz I'a adopté: il
a traduit Salpwy par “Zuteiler'. Je voudrais étre sir que cest
Iétymologic: elle ne parait pas vraisemblable, mais elle serait
satisfaisante.

M. Snell: Wenn von Aphrodite gesagt wird, Hoye 3¢ Salpwv
(I" 420) merkt man doch sofort, dass theos da nicht richtig sitzen
wiirde, das Uberraschende kommt doch durch das Wort ‘daimon’
gross heraus, das Gefiihl, dass dem Menschen etwas gegeniiber-
steht, das unheimlich ist.

M. Verdenius: Vous avez remarqué qu'il y a une certaine anti-
nomie dans la relation entre les Dicux et la Moira. D’une part la
Moira est un ordre inéluctable auquel les Dieux ne songent pas
a s’opposer. D’autre part elle n’exerce aucun pouvoir de contrainte
sur les Dieux et ceux-ci se conforment librement au Destin. On
a cherché de résoudre cette antinomie en supposant que les Dieux
ont une intelligence si claire des principes du monde qu’ils ne
puissent pas agir autrement (cp. W. F. Otto, Die Gotter Grie-
chenlands?, 1934, 356, Chr. Voigt, Uberlegung und Entschei-
dung, 1934, 83, E. Ehnmark, The Idea of God in Homer, 1935,
78). Si cette solution est juste, on pourrait se demander s'il n’y
a pas une certaine continuité de pensée entre cette idée et la
doctrine socratique qu’un savoir parfaitement clair entraine auto-
matiquement I'action correspondante.

M. Chantraine: On a en effet I'impression que la potpa est
«discutable» pour I'ensemble des dieux. On se demande dans deux
ou trois passages si on va exécuter la polpe d’'un homme, ce qui
veut dire le faire périr. Cette demie liberté, Monsieur Rose 2
I'instant I'expliquait ingénieusement comme la situation du roi
2 I'égard de la justice. Vous voulez l'expliquer maintenant,
—je m’excuse de comparer Zeus 2 Socrate ou Socrate 3 Zeus, —
comme la situation de Socrate a 'égard de principes qui sont
autant intellectuels que moraux, étant donné I'intellectualisme de



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 83

la pensée de Socrate. Eh bien, c’est aussi une solution. Je vous
dirais que contre votre solution, on objecterait ceci: ¢’est que les
dieux d’Homeére ne sont pas des intellectucls, ils ne cherchent pas
a comprendre.

M. Chapouthier: J'ai lu quelque part une solution du probléme
théologique que pose la mort de Sarpédon au chant xvr et celle
d’Hector au chant xx11. Zeus, ni les dicux, ne peuvent rien contre
les arréts de la Moira, mais ils auraient la faculté de décider
du moment ol ces arréts se réaliseront. Soumis dans I'absolu
au destin, ils reprennent de la liberté dans la relativité des temps.

M. Snell: Beim Tod des Sarpedon spiclt Zeus mit dem Ge-
danken, ihn linger leben zu lassen, aber Hera ermahnt ihn, dass
ihn die Gétter nicht loben werden, wenn er einen 7w wempo -
pévov aloy linger leben liesse. Der Gedanke wird erwogen,
aber es wird nicht Ernst gemacht damit.

M. Chantraine: C’est une solution que j'ai lue aussi, mais que
je trouve un peu casuistique.

M. Snell: Ich glaube, dass es sich nicht um eine allgemeine
Weltordnung handelt, nur in Bezug auf den Tod der Menschen,
das ist der Anteil, der dem Menschen zufillt, die ‘Moira’.

Das Schicksal, das dem Menschen als wempwpévoy zufillt wird
offenbar gedacht als Tod an einem zugewiesenen Tag. Die ‘Moira’
ist der Erbanteil am Land, ‘Aisa’ ist der Beuteanteil. Und diese
Vorstellung vom dem Anteil spielt eine ausserordentlich grosse
Rolle, sodass man den ‘Daimon’ als Zuteiler anschen darf. In
der Vorstellung von den ‘Ehren’ hat man ja auch fast dasselbe;
- das ‘mega’ spielt hier eine grosse Rolle. Aber man soll sich
hiiten, das ‘Schicksal’ zu allgemein zu nehmen, denn es ist immer
nur der Tod des Menschen, worum es dabei geht.

M. Chantraine: La potpa est la part de 'homme, et par consé-
quent, sa mort. C'est pourquoi je suis persuadé qu’au cours de
nos exposés nous allons voir la naissance de la Motpa, puissance
divine; mais elle n’existe pas proprement chez Homere.

M. Verdenius: Gegen Herrn Snells Auffassung der Moira als
Anteil des individuellen Menschen scheint die Zusammenstellung



84 DISCUSSION

‘Zeus und die Moira’” (Il. 19,87) und ‘die Moira und Apollon’
(I. 16, 849, vgl. 19, 400) zu sprechen. In diesen Fillen muss
Moira doch eine mehr allgemeine Bedeutung haben.

M. Gigon: Es ist herauszuheben, wie unendlich bezeichnend es
gerade ist, dass der Tod fiir den Menschen eine undiskutable
Grenze seines Anteils darstellt. Die doch so verbreitete Anschau-
ung, dass die Gotter unsterblich machen kénnen, ist nur ganz
am Rande vorhanden. In diesem einen Punkt wiirde ich IThnen
vollkommen beistimmen: die ‘moira’ ist nur auf den Tod hin
so gemeint.

M. Chapouthier: La question que je vais poser n'intéresse pas
tant Homeére que I'époque qui le suit. Cette question est la sui-
vante: A quoi s'apergoit-on dans les poémes homériques qu'un
dieu qui apparait sous la forme humaine est réellement un dieu:
par quels caracteres se fait-il reconnaitre 2 quel est le signe distinctif
de la divinité: Cette notion me parait trés floue dans I'Iliade et
dans I'Odyssée; parfois le dieu se nomme, comme fait Hermes
aupres de Priam au chant xx1v de I'Iliade; parfois le héros qu’il
vient protéger devine sa présence par une sorte d’intuition in-
stinctive; c’est le cas d’Athéné auprés d’Achille au chant I de
I'Tliade: adrive 8&yver Iladhdsd > Adnvainy. Mais en aucun cas il y
a A proprement parler de transfiguration. Cette imprécision du
pocte est d’autant plus significative que lorsqu’il s’agit des hommes
et non plus des dieux, il a noté et analysé la transformation des
apparences; Ulysse, déguisé en mendiant, se fait reconnaitre de
Télémaque sous I'action d’Athéné, et le poéte décrit son nouveau
visage (Od. chant xv1); de méme, regénéré par le bain que lui fait
prendre Nausicaa au chant vi, il ne semble plus le méme homme.
Au contraire, quand les dieux veulent se faire reconnaitre des
mortels, aucune transformation des apparences n’est sensible. Mais
ce que I'Iliade ou I'Odyssée ne savent pas révéler, des ceuvres
postérieures sauront le faire voir. Qu'on parcoure les hymnes
homériques et notamment les hymnes 3 Déméter, 3 Apollon,
a Aphrodite, 3 Dionysos, tous attribuables 2 divers moments
de I'époque archaique, les caracteres sensibles de I'étre divin se



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 85

dégagent nettement (voir Déméter, 275; Aphrodite, 172). La taille
de la divinité brusquement grandit; elle touche le plafond;
son éclat devient resplendissant; ses vétements exhalent une odeur
délicieuse; son poids s’alourdit. Dans 'hymne 3 Dionysos, les
pirates qui l'ont enlevé, soupgonnent le dieu au fardeau qu’il
impose 2 la barque (v. 18: 008¢ pépery Shvartat pv vie edepyg)
dans Homére déja, Athéné montant dans le char de Diomede
faisait craquer sous elle I'essieu de fréne; mais ce n’est pas ce trait
qui la fait reconnaitre; Diomede sait déja qui elle est A la maniére
homérique, d’aprés une intuition immédiate que le poete n’ana-
lyse pas. La ol les auteurs des hymnes archaiques font du poids,
de I'odeur, de la taille et de la clarté, des signes sensibles du divin.

A quoi est dii ce progres: peut-étre simplement au développe-
ment de la réflexion dans le sens méme de la conception homéri-
que. Je me demande pourtant, étant donnée la place que tiennent
dans I'art archaique les images des dieux, si cette précision concréte
donnée 2 la divinité n’est pas due 2 une influence des arts plastiques;
les hymnes en question out vu le jour dans I'ambiance des sanctu-
aires. L’habitude de modeler les effigies des dieux en pierre ou en
métal a pu contribuer 3 associer des idées de grandeur, d’éclat,
de parfums 2 la notion jadis plus confuse de toute-puissance divine.

Les hymnes nous découvrent une autre transformation: il ne
devient plus nécessaire d’étre immortel pour &étre dieu. Dans
Homere, le titre Beb¢ implique qu’on est &¥dvarog. Dans I'hymne
a Aphrodite, apparaissent des nymphes qui ne sont pas immortelles.
Un passage d’'Hésiode, qui a été commenté par Plutarque, définit
entre la catégorie des immortels et celle des mortels humains,
une catégorie, celle des poaxpdbior qui connaissent une durée
de vie considérable sans atteindre pourtant 3 I'immortalité. Cest
13 une précision qui date de I'époque archaique; elle est née du
souci de résoudre le probléme que posait dans la mythologie
Iexistence des dieux mineurs.

M. Chantraine: Je voudrais répondre que les maniéres dont les
dieux apparaissent aux mortels sont variées. J'en ai donné un
apergu, incomplet d’ailleurs. Ce probléme de I'épiphanie est

6*



86 DISCUSSION

étudié par Fernand Robert dans son livre sur Homére. Tantbt
les dieux ont seulement figure humaine, tantdt ils prennent la
figure d’'un humain déterminé, mais ils se font quand méme
reconnaitre. Comment? Par les personnages auxquels ils veulent
s’adresser, les autres ne voient qu’un humain banal. Il y a quelques
traits indiqués: il y a le poids d’Athéné, il y a aussi ce vers dont
nous avons parlé, ce vers 131 du chant xx de I'lliade: ‘La vue des
dieux est si brillante qu’elle est difficile & soutenir’. Les indications
que vous donnez sont importantes. A 1'époque archaique, la
divinité prend un caractére extrémement concret, concret et
matériel.

M. Chapouthier: Clest dire qu’a I'époque archaique, on a fait
des progres dans la notion de la forme extérieure du dieu.

M. Gigon: Nur zwei Kleinigkeiten seien hier angekniipft.
Erstens: Wichtig und erstaunlich ist, dass in der Epiphanie der
Gotter das Gottliche sich ohne Zauber und Wunderwerk offen-
bart. Gott ist bei Homer gewissermassen der Superlativ des
Menschen, die hdchste Steigerung alles dessen, was am Menschen
wiinschenswert ist. Zweitens: Es verdient Beachtung, dass die
philosophische Theologie der Atomistik Zug um Zug nichts
anderes ist als eine Explikation der homerischen Religiositit.
Ohne Zweifel bedeutet diese Haltung so etwas wie Skepsis;
zugespitzt gesagt: Demokrits auf Homer gegriindete Theologie
ist ein Riickzug aus der unhaltbaren Position des Xenophanes,
so wie seine Ontologie ein Riickzug aus der Position des Parme-
nides ist.

Generell ist immer wieder zu bedenken, dass das Fortschreiten
zum Begriff' des reinen kérperlosen Geistes in der Antike schr
viel mithsamer und fragmentarischer vor sich gegangen ist als
es heute noch vielfach angenommen wird.

Mr. Kitto: 1 wonder if I should be going too far from the
subject of our discussion if I suggested that there may be a direct
connexion between the thought of the Odyssey and its literary
form: As M. Chantraine has said, the conception that underlies
the poem is the Justice of the gods. Now, the structure of the



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 87

Odyssey raises a question which interests me very much. In the
first hundred verses or so we are told, virtually, how the poem
will end. We are told how Odysseus is being kept a prisoner far
from his home, and how wicked suitors are wasting his property.
Athena asks Zeus to protect the just King, who is being ruined,
and Zeus agrees to do it. Therefore the end of the story is already
established: the hero will get home safely, and he will drive out
the suitors.

Now, we are often told that the Odyssey is a ‘romantic’ poem,
or a poem with a distinctly romantic colouring, in contrast with
the tragic Iliad — and I have no quarrel with that. But if we ask
ourselves how a romantic poet would have constructed an
Odyssey I think the answer must be that it would be a poem
very different in shape from Homer’s. A romantic story needs
suspense and surprise. Isn’t this the way in which a really romantic
Odyssey would go: — Odysseus leaves Troy with all his ships
and men, intending to sail straight home to Ithaca — doing perhaps
a bit of piracy on the way. But one thing after another happens
to him, until at last he is the only man left alive, shipwrecked,
a prisoner on Calypso’s island. Will he ever get home: It seems
impossible. But the hero does not despair, and at last, against all
the odds, he does get home, and after a terrific fight he kills all
the suitors.

That surely would be the romantic structure. It would lead to
the unexpected conclusion: triumph, in spite of everything. Of
course we always suspect that a romantic story will end happily,
but my point is that it would ruin such a story if we were told at
the beginning what the end was going to be. My question is:
why does Homer tell his story differently: It isn’t enough to
say that it was literary judgment, his sense of form. The romantic
Odyssey could be given a form just as good as Homer’s. The
true answer, I think, is not his literary judgment but the way
in which he thought about life—I won’t say his philosophy,
because he was a poet and not a philosopher; but even a poet
has ideas, and one of Homer’s ideas was that, in the long run,



88 DISCUSSION

the gods see to it that justice is done. The literary form which cor-
responds to this idea is not the romantic one. That leads us from
one surprise to another, up to an end which seemed impossible,
in order that we may feel what a great man the hero is. Homer’s
conception of a law that prevails in human affairs demands
an ending which is, not surprising, but inevitable and foreseen.
Therefore he begins the poem by making us feel that the end is
certain.

May I add another point, of the same kind: I have been told,
more than once, by unhellenic readers of Homer in translation,
that Homer spoils a good story by bringing in a god to save the
hero at a critical moment. How much better it would have been
if Odysseus and Telemachus had killed the suitors in a straight
fight, without unfair help from Athena. I needn’t explain here
what Athena’s help means, but the criticism does illustrate the
difference between the modern romantic attitude, with the interest
concentrated in the individual hero, and the philosophical or
religious attitude, which emphasises the working of Law.

M. Chantraine: Je suis embarrassé pour répondre parce que je
ne suis pas slir d’avoir compris dans tout son détail la pensée
de M. Kitto. Par conséquent je me permets de lui demander
de résumer ce qu’il vient de dire.

Mr. Kitto: It was the structure of the whole poem rather than
any one passage that I had in mind. Of single passages perhaps the
most significant is the one early in the first book, where Zeus
says that men blame the gods unjustly. Men must suffer, but it is
their own wickedness that makes them suffer ‘beyond their
lot’. That is, the suitors must not blame the gods, but their
own &dtxix.

M. Chantraine: Cette remarque est importante pour 1'Odyssée;
il y a dans le chant 1 de I’ Odyssée un passage ott Zeus dit: Les
hommes nous reprochent les malheurs qui leur arrivent, mais ces
malheurs, ce sont leurs fautes qui en sont cause. On vy lit le mot
typique bméppopov, au-dessus de leur part. Par conséquent, des
ce début, en effet, et I'exemple d’Egisthe est un exemple qui doit



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 89

étre un avertissement pour le déroulement des événements, on
voit les criminels chitiés. Ce que vous dites souligne I'importance
de la justice. Seulement, je voudrais vous demander (en ce mo-
ment nous dérivons du domaine des idées religicuses vers celui
de la littérature) quels chants de I'Odyssée vous envisagez surtout
parce que je sais trés bien que jai cité du chant xx1v de I'Odyssée
ce passage ot l'on dit: ‘vous dieux, vous existez puisque vous avez
chitié les prétendants injustes’; c’est précisément dans le chant
xx1v, probablement tardif. Tout cela donne A croire que I’Odyssée
est quand méme moins ancienne que 1’ Iliade et que I'idée de la
justice y est essenticlle puisquelle apparait au début et conduit
toute lintrigue. Mais elle est soulignée avec une particuliére
fermeté dans le chant xxiv, récent pour Aristarque et pour beau-
coup de savants modernes.

M. Martin: 1l me parait extrémement difficile, dans la question
que nous étudions, d’écarter complétement le facteur littéraire et
la remarque de M. Kitto I'avait mis en évidence. Aprés tout
I'lliade et 'Odyssée sont des poemes, ce ne sont pas des traités
religicux. Naturellement on peut dégager de ces poémes une
certaine attitude religieuse, mais enfin ce n’était pas le but du
pocte d’exprimer cela: son but était de divertir ses auditeurs au
sens le plus élevé du terme. Et alors on se pose toujours la question
quand on discute de I'Odyssée, qu'est-ce qui, — dans ce poeme
ct dans ce qu’il a de religicux, — exprime véritablement le senti-
ment religieux de l'auteur, qu’est-ce qui est simplement 13
pour satisfaire des nécessités littéraires, c’est-a-dire des nécessités
esthétiques qui sont malgré tout celles qui étaient les plus urgentes
pour le poete: A ce propos je voudrais faire une remarque
qui se rapporte 3 la question qui a été discutée tout i I'heure
des rapports des dicux avec la ‘moira’. J'ai été tres frappé d’un
point de 'exposé de Monsieur Chantraine, il a mis en quelque
sorte en opposition d’une part ces dieux anthropomorphes, aux
contours si bien dessinés, doués d’une vie individuelle, d’une
individualité tellement nette et qui se rapprochent des hommes
par certains caractéres comme ceux que Monsieur Chapouthier



Q0 DISCUSSION

indiquait tout a 'heure, et d’autre part des étres, des puissances,
des présences infiniment plus indéterminées, comme la ‘moira’
et d’autres encore. On se demande alors qu’est-ce qui correspond
véritablement aux sentiments du pocte, dans quelle mesure est-ce
qu’il croit 2 ces dieux anthropomorphes qui sont si indispensables
au point de vue littéraire, dramatique, esthétique, ou plutot a
ces puissances beaucoup plus vagues. Quelle était la nécessité
pour lui de faire cette distinction, est-ce qu’il n’aurait pas pu
recourir A des dieux anthropomorphes dans tous les cas? pourquoi
croyait-il devoir faire appel 4 la ‘moira’, ou a telle autre présence,
puissance indéterminée? Il y a 1 une question qui se pose & moi,
et cela m’intéresserait beaucoup de savoir ce qu’en pense Monsieur
Chantraine car, ces puissances indéterminées, elles me paraissent
plus poétiques que les dicux anthropomorphes qui sont eux drama-
tiques. Mais ces puissances sont plus poétiques parce qu’elles sont
plus indéterminées, clles nous mettent en contact avec quelque
chose de mystéricux qui est plus proche de I'essence de la religion.

M. Chantraine: Nous avons déja rencontré hier ce probléme.
Clest le probleme des rapports de la mythologie et finalement
de la littérature avec la religion et nous constations hier qu’il
y avait divorce, qu’il n’y avait pas en tout cas identité entre le
culte et les ceuvres littéraires en ce qui concerne Homére. Mon-
sieur Martin pense que chez Homere la part de la littérature est
prépondérante. Je croyais qu'il allait exprimer I'idée que les dieux
anthropomorphes étaient, dans une large mesure, une imagination
littéraire, mais il dit aussi que les Saipoveg sont de la littérature,
parce qu’ils sont beaucoup plus mystérieux, beaucoup plus efli-
caces. Alors il ne reste plus rien.

M. Martin: J’ai dit plus poétiques, non pas plus littéraires.

M. Chapouthier: 11 y a beaucoup de vrai dans ces remarques; ce
qui montre que nos recherches péchent un peu par la base:
nous nous adressons & des poctes ou & des dramaturges, au licu
de nous adresser A des théologiens.

M. Chantraine: En ce qui concerne les Saipoveg, ils sont
poétiques dans la mesure ou la peinture de 'inquiétude de 'hu-



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE oI

manité est poétique, ¢ est-a-dire que je crois qu’ils sont au contraire
trés réels. Pour ce qui est des histoires mythologiques et des
interventions des dieux, 13, par contre, je crois qu’elles comportent
beaucoup de développements poétiques. Mais voici le probleme
que je voudrais poser: Homére, est avant tout un pocte, mais son
ceuvre a servi a fonder la théologie aprés lui. Pendant qu'Homeére
amusait ses auditeurs, en méme temps, il expliquait les secrets
de la religion et c’est pourquoi Homeére est, quand méme, un
document religieux important; non pas parce qu’il exprime les
idées religieuses de ses contemporains, mais parce qu’il a aidé
A les constituer.

M. Gigon: Es ist wohl auch gut, sich die Wandlungen im
antiken Homerverstindnis klar zu machen. Auszugehen ist gewiss
davon, dass Homer (generell verstanden) fiir eine Gesellschafts-
schicht geschrieben hat, die seine dichterischen Absichten, seine
Form des eix6¢ und seine Gotterdarstellungen so begriff, wie er
sic begriffen haben wollte. Aber diese Schicht starb aus, es kam
eine andere, die den Dichter nach neuen Masstiben mass, die
nicht die seinigen waren, und die von ihm Belehrung verlangte,
wie er sie nie hatte geben wollen. So entwickelt sich das Missver-
stindnis, das in Platons Verurteilung wie in der spiteren Kanoni-
sierung Homers seinen monumentalen Ausdruck findet.

Dazu noch etwas anderes. In der Regel gilt die Ilias als das
iltere, die Odyssee als das jiingere Gedicht. Es gibt aber einen
Gesichtspunkt, unter dem sich das Verhiltnis umgekehrt pri-
sentieren konnte. Die Odyssee ist ihrer Handlung nach kaum
tragisch zu nennen. Die Art zumal, wie in den letzten Teilen
des Gedichts der vielgepriifte Held einer Schar ausgemachter
Bosewichter gegeniibertritt, wirkt primitiv. Die Ilias ist da
unvergleichlich viel subtiler. Die Frage nach Schuld oder Unschuld
bleibt letzten Endes durchaus in der Schwebe und Gestalten wie
Hektor und Priamos sind tragisch im eminentesten Sinne. So
kdnnte man sagen, dass jedenfalls in dieser Richtung die Ilias
reifer, fortgeschrittener wirkt. Natiirlich komplizieren die Er-
gebnisse der Homeranalyse diesen Tatbestand.



02 DISCUSSION

M. Chantraine: Sur le second point des observations de M. Gi-
gon ¢ est toujours le méme probléme, que je me refuse 2 résoudre.
L’Iliade est une tragédie du destin, sans justice. L'Odyssée est un
roman optimiste qui fait triompher la justice. Qu’est-ce que
cette différence exprime: Est-ce que I'on ne peut imaginer toute
espéce de solution: Un méme écrivain, pensons au Francais
Victor Hugo, peut écrire des ceuvres d inspirations treés diffé-
rentes. Votre explication est que les deux poeémes ne s’adressent
pas au méme public. Autre explication: la différence d’époque.
Et alors pour ce cas il y a deux hypotheses: Celle qui voit dans
I'Iliade un poéme plus ancien, plus primitif, et 'hypothése appa-
remment paradoxale de M. Gigon qui consiste a dire: mais non,
I’Odyssée est ancienne et I'Iliade marque un progres vers la concep-
tion des tragiques.

M. Verdenius: Vous avez souligné I'importance de I'interven-
tion divine dans le monde homérique. Agamemnon rejette la
responsabilité sur Zeus, la Moira et 'Erinys (Il. 19, 87). Mais il
y a un autre passage ot il s’en prend de la méme faute 3 soi-méme
(9, 119: dacauny peeot Aevyarépot Tdoug). Wilamowitz attri-
buait ces deux affirmations 3 des poctes différents (Glaube der
Hellenen 11, 117). Mais dans un troisi¢me passage les deux aspects
sont exprimés dans la méme sentence: &AN émel daoapny (forme
médiale comme dans 9, 119) xal pev @pévag E€gheto Zels (19,
137). De telles phrases semblent indiquer que la responsabilité
humaine et la responsabilité divine ne s’excluent pas mais qu’elles
forment des aspects complémentaires (voir H. Gundert, Charakter
und Schicksal homerischer Helden, Neue Jbb. 3, 1940, 225-237).
Je voudrais vous demander si cette coincidence de I'action hu-
maine et lintervention divine doit &tre acceptée comme un
fait donné ou si elle remonte 2 un principe plus général.

M. Chantraine: En ce qui concerne votre dernicre citation
(Iliade x1x, 137), il me semble que ce vers n’implique pas du
tout une responsabilité d’Agamemnon, ‘Si je me suis égaré, si
Zeus m’a enlevé la raison’; mais il n’y pas contradiction avec
le vers de 1x, 119. Seulement, en XIX, 137, comme il arrive i



LE DIVIN ET LES DIEUX CHEZ HOMERE 03

chaque instant dans I'Iliade, I'événement est doublement expliqué,
sur le plan humain: ‘Gacdpny’ et sur le plan divin ‘peévag 2Eé-
Aeto Zebg. 1l y a la, un parallélisme essentiel.

M. Snell: In der ganzen Religiositit Homers spielt es doch
offenbar eine grosse Rolle, dass durch dic Gotter die Motivierung
gegeben wird fiir das Geschehen auf der Erde; und wir kénnen
das, was auf der Erde passiert, erfassen, wenn wir wissen, was
unter den Gottern verhandelt wird. Es ist eine Eigentiimlichkeit
der Ilias und der Odyssee, dass der Dichter so eingehend und
genau das Handeln unter den Menschen auf seine Ursachen zuriick-
fithrt, und diese liegen letztlich bei den Géttern. Dadurch wird
das, was von den Gottern gesagt wird, auf eine sehr rationale
Weise mit dem iiber die Helden Erzihlten verkniipft. In einer so
primitiven Literatur zeugt es von einer erstaunlichen Klarheit,
dass eine so durchgehende Kausalitit festgehalten wird, und fiir
die weitere Entwicklung ist das von grosser Bedeutung geworden.

M. Chantraine: Oui, cette motivation double a des effets im-
portants. Elle s’observe dans les événements; elle met de 'ordre
dans la psychologie des personnages; par exemple la décision
d’Achille est dictée par Héra qui dépéche Athéné.

Second point: ce parallélisme fournit une explication; je suis
frappé de voir comme cet anthropomorphisme homérique est
souvent rationnel; il explique les choses.

Et troisiéme point, et je me tourne vers Monsieur Victor Martin,
il produit des effets littéraires saisissants.

BIBLIOGRAPHIE SOMMAIRE

E. R. Dopps, The Greeks and the Irrational, Berkeley, 1951.

E. EUNMARK, The idea of god in Homer, Uppsala, 1935.

E. EunNMARK, Anthropomorphismus und Miracle, Uppsala Univ. Arskrift,
1939, I2.

W. K. C. GutHRIE, The Greeks and their Gods, Londres, 1950.

E. HepgN, Homerische Gotterstudien, Diss. Uppsala, 1912.



04 BIBLIOGRAPHIE SOMMAIRE

O. JORGENSEN, Das Auftreten der Gétter in den Biichern w-p der Odyssee,
Hermes, 34 (1904), 357 sqq-

E. Lerrzxe, Moira und Gottheit im alten griech. Epos, Diss. Gottingen 1940.

P. MazoN, Introduction a I’Iliade, Paris, 1942.

A. MEILLET, Linguistique historique et linguistique générale 1, Paris, 1921.

M. P. Nisson, Gotter und Psychologie bei Homer, Arch. f. Religionswissen-
schaft, 22 (1924) 363.

M. P. Nisson, Geschichte der griechischen Religion, 1, Munich, 1941.

H. C. Puecn, Legon inaugurale de la chaire d’Histoire des Religions du Collége
de France, Paris, 1952.

K. REINHARDT, Tradition und Geist im homerischen Epos, Studium Generale, 4
(1951), 334 sqq.

F. RoBErT, Homeére, Paris, 1950.

W. Scamip, Geschichte der griechischen Literatur 1, Munich, 1929.

B. SnELL, Die Entdeckung des Geistes, seconde édition, Hambourg, 1948.

U. voN WiLAMOWITZ-MOLLENDORFF, Der Glaube der Hellenen, 1, Berlin,

1931.
Les traductions sont généralement empruntées a2 P. MazoN et V. BERARD.



	Le divin et les dieux chez Homère

