
Zeitschrift: Neujahrsblatt der Naturforschenden Gesellschaft Schaffhausen

Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Schaffhausen

Band: 57 (2005)

Artikel: Geschichte der abendländischen Kräuterheilkunde

Autor: Capaul, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-584685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-584685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte der abendländischen Kräuterheilkunde

von Urs Capaul

Früheste Hinweise
Die abendländische Medizin wurzelt im Wesentlichen in der antiken
griechischen Wissenschaft und Philosophie — aber auch die Griechen haben ihr
Wissen von älteren Kulturen übernommen. Erste Malereien von Heilpflanzen

finden sich bereits bei den Ägyptern und Babyloniern. Vom babylonischen

König Hammurabi stammt ein Gesetzbuch mit Hinweisen auf die

Verwendung von Heilpflanzen. Die wohl berühmteste schriftliche
Aufzeichnung aus dem 17. vorchristlichen Jahrhundert ist der ägyptische «Papyrus

Ebers». Diese 20 m lange Schriftrolle enthält rund 800 Rezepte mit
zahlreichen Heilpflanzen. Doch schon in prähistorischer Zeit, vor ungefähr
60 000 Jahren, legen die Urmenschen ihren Toten Heilpflanzen mit ins
Grab. Dazu gehören die Schafgarbe, der Eibisch oder das Tausendgüldenkraut.

Gräber der Jungsteinzeit enthalten zudem Holunder, Schlehen oder
Kümmel. Dies zeigt, dass sich unsere Urahnen lange vor jeder Wissenschaft
mit der Heilkraft der Natur auseinander setzten. Die Nutzung von
Heilpflanzen beruht einerseits auf dem Prinzip von «Versuch und Folgern»,
anderseits auch auf dem Instinkt, der Intuition und einer gewissen
Hellsichtigkeit von «weisen» Frauen und Männern. Dass diese Annahme nicht
aus der Luft gegriffen ist, zeigen die jahrelangen Forschungsarbeiten der
Primatenforscherin Jane Goodall. Sie hat in Ostafrika oft beobachten können,
dass kranke Schimpansen spezielle Pflanzen suchen, die nicht auf ihrem
normalen Speisezettel stehen. Die Kenntnisse über die Heilwirkung von
Naturprodukten werden in allen Völkern über Generationen gesammelt, bewahrt
und mündlich weitergegeben.

Kräuterheilkunde in der Antike
Beschränken wir uns im Folgenden auf den indogermanischen Kulturkreis
und wenden uns den Griechen zu. Der griechische Gelehrte Hippokrates
(400 v. Chr.) gilt als Vater der modernen Medizin und der heutigen
Medizinethik. Er vertraut auf die Selbstheilungskräfte des Menschen und
empfiehlt ein gesundes Leben, ausgewogene Ernährung, unterstützt durch die

Verabeichung pflanzlicher Auszüge. Als er seinen Lehrsatz formulierte:
«Eure Nahrung soll eure Medizin und eure Medizin soll eure Nahrung sein»,
hat er ganz klar auch die Phytotherapie gemeint. Theophrast verfasst rund
50 Jahre später eine Naturgeschichte der Pflanzen, wovon rund 450 Heil-

3



HinnOKPATEX
1 Hippokrates

pflanzen sind. Das bedeutendste
Heilpflanzenbuch der Antike (De Materia
Medica) stammt jedoch vom in Rom
ansässigen griechischen Arzt Dioskurides

um 60 n. Chr. Er beschreibt 800 Kräuter
mit Abbildungen und den entsprechenden
Anwendungsbereichen. Es fällt auf, dass

die Kräuter bei Dioskurides medizinisch
sehr vielseitig eingesetzt werden. De Materia

Medica wird im Verlauf der folgenden
1500 Jahre immer wieder zitiert. So wird
etwa ein Dioskurides-Kommentar des

italienischen Arztes Petrus Andreas Matthio-
lus zum erfolgreichsten Heilpflanzenbuch
des 16. Jahrhunderts und in vier Sprachen
übersetzt.

2 Galen beim Kräutersammeln (links, Frankreich 15. Jh.) und seine Vier-Körper-Säfte-
Theorie (rechts). Die vier Säfte werden jeweils in einem bestimmten Organ produziert und
herrschen in bestimmten Jahreszeiten und bestimmten Lebensaltern vor.

Ein weiterer griechischer Arzt, welcher die Medizingeschichte stark
beeinflusst, ist Galenos (Galen) von Pergamon, Leibarzt des Kaisers Marc

4



Aurel im zweiten nachchristlichen Jahrhundert. Er verfasst die Vier-Säfte-
Lehre, wissenschaftlich Humoralpathologie genannt (von lat. «humor»
Saft und «pathologia» Lehre der Krankheiten). Galenos geht davon aus,
dass alles in der Natur - ob Mensch, Tier, Pflanze oder die Erde - aus einem
Gleichgewicht von vier miteinander verbundenen Elementen besteht.
Krankheit sei die Folge einer Störung dieses empfindlichen Gleichgewichts.

Nach dem Zerfall des Römischen Reiches sind es vor allem arabische

Gelehrte, welche die Heilkunde prägen und das antike Wissen weiter pflegen.

Auf sie geht auch die Entdeckung der Alkoholdestillation zurück.

Klosterheilkunde
Benedikt von Nursia (480—547), der Vater
des abendländlichen Mönchtums und
Gründer des Benediktinerordens, erachtet
die Sorge für die Seele und den Körper als

Hauptanliegen der Klöster. Die Versorgung
und Pflege der Kranken, die mit
gesundheitlichen Beschwerden ins Kloster kommen,

steht ganz oben im klösterlichen
Aufgabenbereich. In der Folge werden
Mönche speziell ausgebildet, und es

entsteht die Klosterheilkunde. Die Mönche
und Nonnen erfassen durch jahrelange
Beobachtung und Erfahrung die Heilwirkung

der Kräuter. Daraus entstehen
persönliche Rezepturen. Manche Rezepturen
verwenden bis zu 100 verschiedene Pflanzen.

Zudem kopieren mitteleuropäische
Klöster die alten Schriften und schützen sie so vor dem Verschwinden. Sie

werden dadurch zu Hütern der Wissenschaft.

Die Reformen Karls des Grossen um 800 verändern das Klosterleben. Der
Kaiser erlässt für seine Ländereien eine Verordnung (Capitulare de villis et
curtis imperialibus), in der er seinen Untertanen den Anbau von 70
Heilpflanzen vorschreibt. Dies führt zu einer weiten Verbreitung der Heilpflanzen,

die nun nicht mehr allein in Klöstern, sondern auch in Bauerngärten
und städtischen Nutzgärten gezogen werden. Kräuterkundige ziehen durch
die Ländereien und halten Kräuter samt den dazu gehörenden Geheim-

3 Benedikt (Benedetto) von Nursia

5



rezepten und Beschwörungen feil. Die Klöster bauen Nutzpflanzen und
Heilkräuter getrennt an. Nach der Ernte werden die Kräuter getrocknet und
in speziellen Räumen aufbewahrt. Aus diesen Räumen entwickeln sich später

die Klosterapotheken, wo die einzelnen Kräuter verarbeitet und gemischt
werden.

Um 840 entsteht das Gartenbuch «Hortulus» («De cultura hortorum»). Es

gilt als botanisches Meisterwerk der karolingischen Zeit. Der Abt des Klosters

Reichenau Walahfried Strabo («strabus» der Schielende, 809-849),
gefeierter Dichter seiner Epoche, beschreibt darin 23 Nutz- und Heilpflanzen

in Versform und beklagt sich über etliche Unkräuter. Das Gedicht des

Benediktinermönchs besticht, weil es Praxis und Wissenschaft zusammenführt,

Nutzen und Poesie vereint, Natur und Kultur, Gartenbau und
Heilkunst verbindet.

Volksmedizin im Mittelalter
Die damalige Volksmedizin basiert vor allem auf mündlich überlieferten
Erkenntnissen, teilweise in Verbindung mit Beobachtungen der Gestirne
und des Monds oder mit der überlieferten Symbolik von Bäumen und
Gesteinen. In «heidnischen» Riten und Tänzen werden die Schöpfungskräfte

von Mutter Natur verehrt, die Verwandtschaft aller Lebensformen,
die Fruchtbarkeit der Lebewesen und das Leben selbst gefeiert. Bei Krankheit,

Unbill oder auch bei Geburten werden erfahrene und heilkundige
weise Frauen — auch Saga, Venefica, Bella Donna oder Brauchweiber

genannt — zugezogen. Solche überdurchschnittlich begabten und hoch
angesehenen Frauen kennen sich mit Heilkräutern, Sitten und Bräuchen —

genau nach der Vorschrift - aus und wissen Reime und Sprüche für
Kindtaufen, Hochzeiten und Begräbnisse zusammenzustellen. Da sich ihre
spezielle Begabung meist auf das Gebiet der Volksmedizin, auf magische
Heilungen und Beschwörungen (in der süddeutschen Volkssprache als

«brauchen» bezeichnet) erstreckt, erklärt sich ihre Bezeichnung als Brauchweiber.

Noch werden Körper und Seele ganzheitlich betrachtet: Sehr wichtig

sei, so die archaische Vorstellung, dass bei Menschen, die irgendwie auf
trübe Gedanken gekommen sind, zuerst einmal die Lebensfreude emporsteige.

Dann erst wären Körper und Geist bereit, die guten Kräfte der Natur
aufzunehmen. Eigentlich ist es naheliegend, dass Frauen eine besondere

Beziehung zu Pflanzen haben: Sie sollen es gewesen sein, die bereits vor
17 000 Jahren mit einfachen Methoden Pflanzen anbauten. Leider sind die
Kenntnisse dieser Kräuterfrauen nicht beschrieben, denn die Volksmedizin
wird traditionell nur mündlich weitergegeben.

6



Missionare, die Germanien christianisieren, halten sich nicht lange mit
der mystischen Heilkunde der Germanen auf, sondern betrachteten sie als

Zauberei. Und für Zauberei gibt es eine einzige Sühne: Den Tod. Dieses
drastische Urteil leiten die Missionare aus der Bibel ab (Exodus 22,18: Male-
ficos non patieris vivere Die Zauberer sollst du nicht am Leben lassen).
Dadurch wird die Auseinandersetzung ums Heilen bis ins Mittelalter auch
ein Glaubenskrieg. Mönche gegen Zauberer, Nonnen gegen Hexen,
Katholizismus gegen Reste der germanischen Mythen. Es ist eine Zeit, wo einzelne
Vertreter des Klerus in den Baderchirurgen und Kräuterweiblein eine
unliebsame, heidnische Konkurrenz sehen. Das Wissen um die Heilwirkung
verschiedener Pflanzen wird hinter heiligen Mauern in Klostergärten und
Bibliotheken kultiviert. Was nicht ausgerottet werden kann, wird christianisiert

und umbenannt: Mariendistel, Barbarakraut, Frauenmantel,
Johanniskraut usw.

4 Mariendistel (links) und Frauenmantel (rechts)

7



Im Jahr 906 n. Chr. beklagt sich der Abt Regino von Prüm über die
mangelhafte Durchsetzung christlicher Wertvorstellungen bei der damaligen
Bevölkerung. Er ordnet an, «dem Dämon geweihte Bäume» mit Wurzeln
auszuheben und die heidnischen Opfersteine zu beseitigen. Keine Arbeit soll
mit Zaubersprüchen oder symbolischen Handlungen begonnen werden. So

solle man beim Sammeln von Arzneipflanzen nur das «Vater unser» und
namentlich auch das Glaubensbekenntnis hersagen. Der Abt fragt: «Hast du
irgendeinen aus Kräutern und anderen Stoffen bereiteten Zaubertrunk
getrunken, um kinderlos zu bleiben, oder hast du gekostet de semine viri,
damit er in Liebe zu dir entbrenne?».

Der Kanon der Heilkunde
Um die Jahrtausendwende erlebt die arabische Kultur eine Blütezeit, die sich
in den medizinischen und botanischen Kenntnissen niederschlägt. Sie findet

auch in Europa weite Verbreitung. Es kommt zu Gründungen von
Medizinschulen, Krankenhäusern und Universitäten. Der bedeutendste
Vertreter ist der persische Arzt und Philosoph Ibn Sina, auch Avicenna

genannt. Er fasst das Wissen des Altertums über Heilmethoden und Arzneistoffe

in seinem Buch «Kanon der Heilkunde» zusammen. Mit diesem Werk
übt er über lange Zeit grossen Einfluss auf die Weiterentwicklung der Medizin

des Abendlandes und des Orients aus.

5 Ibn Sina wurde oft als «Fürst der Ärzte» bezeichnet. Er verfasste über 400 grössere und
kleinere Schriften, darunter den Kanon der Medizin (rechts ein Auszug)

8



Die gängigen Therapieformen des Mittelalters, welche auch die Klöster
praktizieren, sind Schröpfen, Aderlass, Einleitungen und Abführmittel.
Damit sollen überschüssige und schädliche Säfte («Vier-Säfte-Lehre», siehe

Galen) abgeleitet werden, um die Harmonie zwischen den Körpersäften
aufrecht zu erhalten oder bei Störungen wieder herzustellen.

1049 stiftet GrafEberhard von Nellenburg das Benediktinerkloster
Allerheiligen in Schaffhausen. Nicht lange nach der Erbauung des Klosters

gründet sein Sohn Burkhard für seine Mutter Ita im Jahr 1080 das

Benediktinerinnenkloster Sankt Agnes. Zwar ist aus dieser frühen Zeit wenig
bekannt, doch ist anzunehmen, dass auch in Schaffhausen die Klostermedizin

gepflegt wurde.

Die Benediktinerin und Äbtissin

Hildegard von Bingen (1098—
1179) schafft im 12. Jahrhundert
eine Erweiterung der Vier-Säfte-
Lehre. Sie baut eine eigene
Heilkunde auf, indem sie antikes
Wissen mit christlichem Glauben
und germanischem Weltbild
vereinigt. Viele der aufgeführten
therapeutischen und medizinischen
Befunde basieren offensichtlich
auf eigenen Beobachtungen und
einer vom Volk überlieferten
Heilmittellehre. Ihre Werke (zum
Beispiel «Physica» und «Causae et
curea») geben ein recht gutes
Zeugnis über die Volksmedizin
des 12. Jahrhunderts, denn Hildegard

verwendet auch heimische
Pflanzen, die gegenüber jenen aus
dem Mittelmeerraum im klösterlichen

Wirken bislang eher
unbeachtet geblieben sind.

6 Hildegard von Bingen ist wohl eine der
interessantesten Frauen des Mittelalters

9



7 Klösterliches Spital im Mittelalter

Die scholastische Heilkunde
Im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit geben die Klöster ihre umfassende

Versorgung allmählich auf. Dem Klerus wird 1130 im Konzil von
Clermont gar verboten, medizinisch tätig zu sein; die Klöster sollen sich
mehr um Kontemplation und Liturgie kümmern. Beim Konzil von Tours
im Jahre 1162/63 wurde dem Klerus mit der Erklärung «Ecclesia abborret a
sanguine» (die Kirche vergiesst kein Blut) die Ausübung der Chirurgie untersagt.

Es folgt die Zeit der scholastischen Medizin, die an den Universitäten
gelehrt wird. Das Verbot setzt sich in den Klöstern jedoch nur schwer durch,
vielmehr nehmen sie die neuen medizinischen Lehren der Universitäten in
ihr Repertoire auf.

Für die Heilpflanzenkunde von entscheidender Bedeutung ist Gutenbergs

Erfindung des Buchdruckes 1450 n. Chr. Dadurch wird die
Heilpflanzenkunde einer breiten Öffentlichkeit zugänglich gemacht, ja es

werden sogar mehr Heilpflanzenbücher verkauft als Bibeln! Das erste gut

10



bebilderte Heilpflanzenbuch stammt von Otto Brunfels, ursprünglich ein
Mönch, später weltlicher Arzt. Besonders bekannt wird aber Hieronymus
Bocks «Neu Kreutterbuch» wegen der Darstellung der einheimischen Kräuter.

In Universitäten und Ratshäusern entstehen Bibliotheken.

Theophrastus Bombastus
von Hohenheim, Paracelsus

(1493-1541)
Einen wichtigen Arzt des
ausgehenden Mittelalters darfman nicht
vergessen. Paracelsus (1493-1541)
betrachtet den Menschen als

Ganzes und als Bestandteil der
Natur. Er greift auf die Signaturenlehre,

die Lehre von der Zeichensprache

der Natur, zurück und
folgt damit einem uralten Erkenntnisweg,

vermutlich sogar der Wurzel

aller Heilkunst. Auf ihr basieren
nicht nur die Heilsysteme der
Naturvölker, sondern auch die
Kräuterheilkunde der Volksmedizin.

Ein Kennzeichen, eine Signatur,

zeigt sich in der Natur durch
eine Verwandtschaft zwischen verschiedenen Dingen: Gleiches kann gemäss
Paracelsus durch Gleiches geheilt werden («Similia similibus curantur»). Die
herzförmigen Blätter der Melisse zeigen etwa an, dass diese Pflanze bei
Herzkrankheiten nützt, der gelbe Saft des Schöllkrauts hilft bei Gelbsucht, die
leberähnlichen Blätter des Leberblümchens bei Leberleiden usw.

«Folgt nicht Galen, nicht Rhazes,

folgt nicht eurer Geldgier, nicht eurem Machthunger,
euer einziger Schulmeister ist die Natur!
Lauscht der Natur, und ihr werdet erkennen,

was die Krankheit und was das Heilmittel sei!» (Paracelsus)

Die Signaturenlehre wird auch heute noch in Rudolf Steiners anthro-
posophischer Medizin angewendet. Paracelsus setzt aber zusätzlich die Chemie

in der Medizin ein, indem er durch Destillieren und Sublimieren den

11



Kern eines Arzneimittels zu finden hofft. Später entwickelt sich daraus

unsere heutige Verfahrensweise, bei der eine Pflanze erst in ihre chemischen
Bestandteile zerlegt wird, die wissenschaftlich auf ihre Wirkungen untersucht

werden.

Heilkundige Frauen und Hexenverfolgungen
Ein wenig ruhmreiches Kapitel der abendländischen Kräuterheilkunde
betrifft die Rolle der Frauen. Zunächst sind insbesondere heilkundige
Frauen, die «weisen Frauen» und Hebammen, für die medizinische Versorgung

des Volkes zuständig. Selbst Paracelsus sagt, sein Wissen stamme von
den «weisen Frauen». Sie erwerben ihr Wissen durch Beobachtungen der
Natur und durch mündliche Überlieferungen, haben Kenntnisse vom
Körperbau, von Drogen und Kräutern. Sie kennen Schmerz- und Abtreibungsmittel

sowie Mittel zur Empfängnisverhütung und können schwierige
Kindslagen erkennen und verbessern. Sie führen auch schon den Dammschnitt

aus. Die höfische und kirchliche Medizin im Mittelalter schliesst
aber die Frauen von den Universitäten aus, und Verordnungen untersagen
ihnen die Ausübung der Heilkunde. Doch das Volk vertraut den heilkundigen

Frauen nach wie vor mehr als den Ärzten, was zu einem unerbittlichen
Machtkampf führt. Die Geburtshilfe und Frauenheilkunde, bisher von den
Hebammen durchgeführt, wird im 15. Jahrhundert unter die Aufsicht der
Stadtärzte gestellt. Die heilkundigen Frauen werden als Pfuscherinnen, als

schmutzig und unrein dargestellt! Die Hebamme wird zur unselbständigen
«Helferin» des Arztes. Unterstützt wird diese Verdrängung der heilkundigen
Frauen durch die offizielle Kirchendoktrin, die das irdische Leben nur als

Übergang ins ewige Leben betrachtet. Die kräuterkundige weibliche
Konkurrenz bildet letztlich die Basis für den Hexenwahn des Mittelalters und
der frühen Neuzeit, welcher in Mont Aime im Jahr 1239 beginnt und Ende
des 17. Jahrhunderts einen traurigen Höhepunkt erlebt. Auch in
Schaffhausen ist schon 1402/03 in einem Rechnungsbuch von einem «begsen

brand», also einer Hexenverbrennung die Rede. Der Hexenwahn ist eher

massenpsychologisch zu deuten und ist Symptom und gleichzeitig Ventil
einer wirtschaftlich-sozialen, religiösen und mentalen Krisensituation.

Hexenverbrennungen sind öffentliche Schauspiele. Selbst Martin Luther
hält an diesem Irrglauben fest: «Die Zauberinnen sollst du nicht leben
lassen.» Nach dem Dreissigjährigen Krieg (1618-1648) zeichnet sich ein tiefer
Wandel im Lebensgefühl und Denken ab. Durch die aufkommenden
Naturwissenschaften wird manche göttliche Wahrheit entlarvt. Dr. Baltball



9 Das «Zwicken rait glühender Zange» und die Hinrichtung in den Flammen, Minitatur aus
einer Handschrift um 1514

sarBekker (1634—1698) geht in seinem Werk «Die bezauberte Welt» hart mit
seinen protestantischen Glaubensbrüdern und Hexengläubigern ins
Gericht. 1782 wird die letzte Hexe Anna Göldi in Glarus mit dem Schwert

geköpft, noch zu Lebzeiten von Kant, Goethe, Schiller, Mozart und
Beethoven; die europäische Öffentlichkeit wird fassungslos Zeuge dieses
Justizmordes. Ihre Schuld: Sie soll mit Hilfe «ausserordentlicher und
unbegreiflicher Kunstkraft» die Tochter ihres Dienstherrn, eines Arztes und
Richters, an Leib und Seele krank gehext haben. In ganz Europa sterben
während der Hexenverfolgung im Mittelalter und in der Frühneuzeit mehr
als 100 000 Personen. Damit gehen auch mündlich überlieferte Rezepturen
der heilkundigen Frauen und Männer verloren.

13



Phytopharmaka in der Neuzeit
Mit der Verweltlichung der Klöster im 19. Jahrhundert kommt die
Klosterheilkunde weitgehend zum Erliegen. Doch nach dem Siegeszug der
Schulmedizin ist wieder eine Trendwende zu beobachten. Allein in Deutschland
werden jährlich etwa 4 Milliarden Euro für Phytopharmaka ausgegeben. Die
Wirksamkeit der Phytopharmaka wird mit wissenschaftlichen Methoden
erforscht und festgelegt. Als Phytopharmaka gehen laut Wehgesundheitsorganisation

(WHO) «Arzneimittel, deren wirksame Bestandteile ausschliesslich

aus pflanzlichem Material bestehen, wie beispielsweise Pflanzenpulver,
Pflanzensekrete, ätherische Öle oder Pflanzenextrakte». Homöopathische
Zubereitungen gehören daher nicht zu den Phytopharmaka. Der
Wirkstoffnachweis moderner Prägung hat dabei vieles bestätigt, was in der
klösterlichen Kräutermedizin und im Erfahrungsschatz der Volksmedizin schon
lange bekannt war, und viele traditionelle Rezepte haben sich kaum geändert.

Johannisbeeren wurden schon vor Jahrhunderten gegen Pusteln eingesetzt.

Die moderne Forschung bestätigt, dass unsere Vorfahren richtig lagen:
Bestimmten Neurodermitikern fehlt genau jene Gamma-Linolensäure, die
im Kern der Johannisbeeren enthalten ist!

14


	Geschichte der abendländischen Kräuterheilkunde

