Zeitschrift: Neujahrsblatt der Naturforschenden Gesellschaft Schaffhausen
Herausgeber: Naturforschende Gesellschaft Schaffhausen

Band: 57 (2005)

Artikel: Geschichte der abendlandischen Krauterheilkunde
Autor: Capaul, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-584685

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-584685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geschichte der abendlindischen Kriauterheilkunde
von Urs Capaul

Friiheste Hinweise

Die abendlindische Medizin wurzelt im Wesentlichen in der antiken grie-
chischen Wissenschaft und Philosophie — aber auch die Griechen haben ihr
Wissen von ilteren Kulturen iibernommen. Erste Malereien von Heilpflan-
zen finden sich bereits bei den Agyptern und Babyloniern. Vom babyloni-
schen Konig Hammurabi stammt ein Gesetzbuch mit Hinweisen auf die
Verwendung von Heilpflanzen. Die wohl beriihmteste schriftliche Auf-
zeichnung aus dem 17. vorchristlichen Jahrhundert ist der 4gyptische «Papy-
rus Ebers». Diese 20 m lange Schriftrolle enthilt rund 800 Rezepte mit
zahlreichen Heilpflanzen. Doch schon in prihistorischer Zeit, vor ungefihr
60000 Jahren, legen die Urmenschen ihren Toten Heilpflanzen mit ins
Grab. Dazu gehoren die Schafgarbe, der Eibisch oder das Tausendgiilden-
kraut. Griber der Jungsteinzeit enthalten zudem Holunder, Schlehen oder
Kiimmel. Dies zeigt, dass sich unsere Urahnen lange vor jeder Wissenschaft
mit der Heilkraft der Natur auseinander setzten. Die Nutzung von Heil-
pflanzen beruht einerseits auf dem Prinzip von «Versuch und Folgerny,
anderseits auch auf dem Instinke, der Intuition und einer gewissen Hell-
sichtigkeit von «weisen» Frauen und Minnern. Dass diese Annahme nicht
aus der Luft gegriffen ist, zeigen die jahrelangen Forschungsarbeiten der Pri-
matenforscherin Jane Goodall. Sie hat in Ostafrika oft beobachten kénnen,
dass kranke Schimpansen spezielle Pflanzen suchen, die nicht auf ihrem nor-
malen Speisezettel stehen. Die Kenntnisse tiber die Heilwirkung von Natur-
produkten werden in allen Vélkern tiber Generationen gesammelt, bewahrt
und miindlich weitergegeben.

Kriuterheilkunde in der Antike

Beschrinken wir uns im Folgenden auf den indogermanischen Kulturkreis
und wenden uns den Griechen zu. Der griechische Gelehrte Hippokrates
(400 v. Chr.) gilt als Vater der modernen Medizin und der heutigen Medi-
zinethik. Er vertraut auf die Selbstheilungskrifte des Menschen und emp-
fiehlt ein gesundes Leben, ausgewogene Ernihrung, unterstiitzt durch die
Verabeichung pflanzlicher Ausziige. Als er seinen Lehrsatz formulierte:
«Eure Nahrung soll eure Medizin und eure Medizin soll eure Nahrung sein»,
hat er ganz klar auch die Phytotherapie gemeint. Theophrast verfasst rund
50 Jahre spiter eine Naturgeschichte der Pflanzen, wovon rund 450 Heil-

3



HITITIOKPATEX

1 Hippokrates

pflanzen sind. Das bedeutendste Heil-
pflanzenbuch der Antike (De Materia
Medica) stammt jedoch vom in Rom
ansissigen griechischen Arzt Dioskurides
um 60 n. Chr. Er beschreibt 800 Kriuter
mit Abbildungen und den entsprechenden
Anwendungsbereichen. Es fillt auf, dass
die Kriuter bei Dioskurides medizinisch
sehr vielseitig eingesetzt werden. De Mate-
ria Medica wird im Verlauf der folgenden
1500 Jahre immer wieder zitiert. So wird
etwa ein Dioskurides-Kommentar des ita-
lienischen Arztes Petrus Andreas Matthio-
lus zum erfolgreichsten Heilpflanzenbuch
des 16. Jahrhunderts und in vier Sprachen

iibersetzt.

2 Galen beim Kriutersammeln (links, Frankreich 15. Jh.) und seine Vier-Kérper-Sifte-
Theorie (rechts). Die vier Sifte werden jeweils in einem bestimmten Organ produziert und
herrschen in bestimmten Jahreszeiten und bestimmten Lebensaltern vor.

Ein weiterer griechischer Arzt, welcher die Medizingeschichte stark
beeinflusst, ist Galenos (Galen) von Pergamon, Leibarzt des Kaisers Marc

4



Aurel im zweiten nachchristlichen Jahrhundert. Er verfasst die Vier-Sifte-
Lehre, wissenschaftlich Humoralpathologie genannt (von lat. <humor» =
Saft und «pathologia» = Lehre der Krankheiten). Galenos geht davon aus,
dass alles in der Natur — ob Mensch, Tier, Pflanze oder die Erde — aus einem
Gleichgewicht von vier miteinander verbundenen Elementen besteht.
Krankheit sei die Folge einer Stérung dieses empfindlichen Gleichgewichts.

Nach dem Zerfall des Romischen Reiches sind es vor allem arabische
Gelehrte, welche die Heilkunde prigen und das antike Wissen weiter pfle-
gen. Auf sie geht auch die Entdeckung der Alkoholdestillation zurtick.

Klosterheilkunde

Benedikt von Nursia (480-547), der Vater
des abendlindlichen Moénchtums und
Griinder des Benediktinerordens, erachtet
die Sorge fiir die Seele und den Korper als
Hauptanliegen der Klgster. Die Versorgung
und Pflege der Kranken, die mit gesund-
heitlichen Beschwerden ins Kloster kom-
men, steht ganz oben im klosterlichen
Aufgabenbereich. In der Folge werden
Monche speziell ausgebildet, und es ent-
steht die Klosterheilkunde. Die Monche
und Nonnen erfassen durch jahrelange
Beobachtung und Erfahrung die Heilwir-
kung der Kriuter. Daraus entstehen per-
sonliche Rezepturen. Manche Rezepturen
verwenden bis zu 100 verschiedene Pflan-
zen. Zudem kopieren mitteleuropdische
Kloster die alten Schriften und schiitzen sie so vor dem Verschwinden. Sie
werden dadurch zu Hiitern der Wissenschaft.

3 Benedikt (Benedetto) von Nursia

Die Reformen Karls des Grossen um 800 verindern das Klosterleben. Der
Kaiser erlisst fiir seine Lindereien eine Verordnung (Capitulare de villis et
curtis imperialibus), in der er seinen Untertanen den Anbau von 70 Heil-
pflanzen vorschreibt. Dies fithrt zu einer weiten Verbreitung der Heilpflan-
zen, die nun nicht mehr allein in Klostern, sondern auch in Bauerngirten
und stidtischen Nutzgirten gezogen werden. Kriuterkundige ziehen durch
die Landereien und halten Kriuter samt den dazu gehoérenden Geheim-

5



rezepten und Beschworungen feil. Die Klgster bauen Nutzpflanzen und
Heilkriuter getrennt an. Nach der Ernte werden die Kriuter getrocknet und
in speziellen Riumen aufbewahrt. Aus diesen Riumen entwickeln sich spa-
ter die Klosterapotheken, wo die einzelnen Kriuter verarbeitet und gemischt
werden.

Um 840 entsteht das Gartenbuch «Hortulus» («De cultura hortorum»). Es
gilt als botanisches Meisterwerk der karolingischen Zeit. Der Abt des Klos-
ters Reichenau Walahfried Strabo («strabus» = der Schielende, 809-849),
gefeierter Dichter seiner Epoche, beschreibt darin 23 Nutz- und Heilpflan-
zen in Versform und beklagt sich iiber etliche Unkriuter. Das Gedicht des
Benediktinerménchs besticht, weil es Praxis und Wissenschaft zusammen-
fithrt, Nutzen und Poesie vereint, Natur und Kultur, Gartenbau und Helil-
kunst verbindet.

Volksmedizin im Mittelalter

Die damalige Volksmedizin basiert vor allem auf miindlich tberlieferten
Erkenntnissen, teilweise in Verbindung mit Beobachtungen der Gestirne
und des Monds oder mit der iiberlieferten Symbolik von Biumen und
Gesteinen. In «heidnischen» Riten und Tinzen werden die Schopfungs-
krifte von Mutter Natur verehrt, die Verwandtschaft aller Lebensformen,
die Fruchtbarkeit der Lebewesen und das Leben selbst gefeiert. Bei Krank-
heit, Unbill oder auch bei Geburten werden erfahrene und heilkundige
weise Frauen — auch Saga, Venefica, Bella Donna oder Brauchweiber
genannt — zugezogen. Solche iiberdurchschnittlich begabten und hoch
angeschenen Frauen kennen sich mit Heilkriutern, Sitten und Briuchen —
genau nach der Vorschrift — aus und wissen Reime und Spriiche fiir Kind-
taufen, Hochzeiten und Begribnisse zusammenzustellen. Da sich ihre spe-
zielle Begabung meist auf das Gebiet der Volksmedizin, auf magische
Heilungen und Beschworungen (in der siiddeutschen Volkssprache als
«brauchen» bezeichnet) erstrecke, erklirt sich ihre Bezeichnung als Brauch-
weiber. Noch werden Korper und Seele ganzheitlich betrachtet: Sehr wich-
tig sei, so die archaische Vorstellung, dass bei Menschen, die irgendwie auf
triitbe Gedanken gekommen sind, zuerst einmal die Lebensfreude empor-
steige. Dann erst wiren Korper und Geist bereit, die guten Krifte der Natur
aufzunehmen. Eigentlich ist es naheliegend, dass Frauen eine besondere
Bezichung zu Pflanzen haben: Sie sollen es gewesen sein, die bereits vor
17 000 Jahren mit einfachen Methoden Pflanzen anbauten. Leider sind die
Kenntnisse dieser Kriuterfrauen nicht beschrieben, denn die Volksmedizin
wird traditionell nur miindlich weitergegeben.

6



Missionare, die Germanien christianisieren, halten sich nicht lange mit
der mystischen Heilkunde der Germanen auf, sondern betrachteten sie als
Zauberei. Und fiir Zauberei gibt es eine einzige Sithne: Den Tod. Dieses
drastische Urteil leiten die Missionare aus der Bibel ab (Exodus 22,18: Male-
ficos non patieris vivere = Die Zauberer sollst du nicht am Leben lassen).
Dadurch wird die Auseinandersetzung ums Heilen bis ins Mittelalter auch
ein Glaubenskrieg. Ménche gegen Zauberer, Nonnen gegen Hexen, Katho-
lizismus gegen Reste der germanischen Mythen. Es ist eine Zeit, wo einzelne
Vertreter des Klerus in den Baderchirurgen und Kriuterweiblein eine
unliebsame, heidnische Konkurrenz sehen. Das Wissen um die Heilwirkung
verschiedener Pflanzen wird hinter heiligen Mauern in Klostergirten und
Bibliotheken kultiviert. Was nicht ausgerottet werden kann, wird christia-
nisiert und umbenannt: Mariendistel, Barbarakraut, Frauenmantel, Johan-
niskraut usw.

4 Mariendistel (links) und Frauenmantel (rechts)



Im Jahr 906 n. Chr. beklagt sich der Abt Regino von Priim tiber die man-
gelhafte Durchsetzung christlicher Wertvorstellungen bei der damaligen
Bevolkerung. Er ordnet an, «dem Dimon geweihte Biume» mit Wurzeln
auszuheben und die heidnischen Opfersteine zu beseitigen. Keine Arbeit soll
mit Zauberspriichen oder symbolischen Handlungen begonnen werden. So
solle man beim Sammeln von Arzneipflanzen nur das «Vater unser» und
namentlich auch das Glaubensbekenntnis hersagen. Der Abt fragt: «Hast du
irgendeinen aus Kriutern und anderen Stoffen bereiteten Zaubertrunk
getrunken, um kinderlos zu bleiben, oder hast du gekostet de semine viri,
damit er in Liebe zu dir entbrenne?».

Der Kanon der Heilkunde

Um die Jahrtausendwende erlebt die arabische Kultur eine Bliitezeit, die sich
in den medizinischen und botanischen Kenntnissen niederschligt. Sie fin-
det auch in Europa weite Verbreitung. Es kommt zu Griindungen von
Medizinschulen, Krankenhiusern und Universititen. Der bedeutendste
Vertreter ist der persische Arzt und Philosoph 7bn Sina, auch Avicenna
genannt. Er fasst das Wissen des Altertums {iber Heilmethoden und Arznei-
stoffe in seinem Buch «Kanon der Heilkunde» zusammen. Mit diesem Werk
tibt er iiber lange Zeit grossen Einfluss auf die Weiterentwicklung der Medi-
zin des Abendlandes und des Orients aus.

5 Ibn Sina wurde oft als «Fiirst der Arzte» bezeichnet. Er verfasste iiber 400 grossere und
kleinere Schriften, darunter den Kanon der Medizin (rechts ein Auszug)

8



Die gingigen Therapieformen des Mittelalters, welche auch die Kloster
praktizieren, sind Schrépfen, Aderlass, Einleitungen und Abfiihrmittel.
Damit sollen iiberschiissige und schidliche Sifte («Vier-Sifte-Lehre», siche
Galen) abgeleitet werden, um die Harmonie zwischen den Kérpersiften auf-
recht zu erhalten oder bei Stérungen wieder herzustellen.

1049 stiftet Graf Eberhard von Nellenburg das Benediktinerkloster Aller-
heiligen in Schafthausen. Nicht lange nach der Erbauung des Klosters
griindet sein Sohn Burkhard fiir seine Mutter Ita im Jahr 1080 das Bene-
diktinerinnenkloster Sankt Agnes. Zwar ist aus dieser frithen Zeit wenig
bekannt, doch ist anzunehmen, dass auch in Schaffthausen die Klostermedi-
zin gepflegt wurde.

Die Benediktinerin und Abtis-
sin Hildegard von Bingen (1098-
1179) schafft im 12. Jahrhundert
eine Erweiterung der Vier-Sifte-
Lehre. Sie baut eine eigene Heil-
kunde auf, indem sie antikes
Wissen mit christlichem Glauben
und germanischem Weltbild ver-
einigt. Viele der aufgefiithrten the-
rapeutischen und medizinischen
Befunde basieren offensichtlich
auf eigenen Beobachtungen und
einer vom Volk iiberlieferten
Heilmittellehre. Thre Werke (zum
Beispiel «Physica» und «Causae et
curea») geben ein recht gutes
Zeugnis tiber die Volksmedizin
des 12. Jahrhunderts, denn Hilde-
gard verwendet auch heimische
Pflanzen, die gegeniiber jenen aus
dem Mittelmeerraum im kldster-

6 Hildegard von Bingen ist wohl eine der lichen erl_{en b1s¥ang cher unbe-
interessantesten Frauen des Mittelalters achtet gebheben sind.




7 Klbsterliches Spital im Mittelalter

Die scholastische Heilkunde

Im Ubergang vom Mittelalter zur Neuzeit geben die Kloster ihre umfas-
sende Versorgung allmihlich auf. Dem Klerus wird 1130 im Konzil von
Clermont gar verboten, medizinisch titig zu sein; die Kléster sollen sich
mehr um Kontemplation und Liturgie kiimmern. Beim Konzil von Tours
im Jahre 1162/63 wurde dem Klerus mit der Erklarung «Ecclesia abhorret a
sanguine» (die Kirche vergiesst kein Blut) die Ausiibung der Chirurgie unter-
sagt. Es folgt die Zeit der scholastischen Medizin, die an den Universititen
gelehrt wird. Das Verbot setzt sich in den Klgstern jedoch nur schwer durch,
vielmehr nehmen sie die neuen medizinischen Lehren der Universititen in
ihr Repertoire auf.

Fiir die Heilpflanzenkunde von entscheidender Bedeutung ist Guten-
bergs Erfindung des Buchdruckes 1450 n. Chr. Dadurch wird die Heil-
pflanzenkunde einer breiten Offentlichkeit zuginglich gemacht, ja es
werden sogar mehr Heilpflanzenbiicher verkauft als Bibeln! Das erste gut

10



bebilderte Heilpflanzenbuch stammt von Otto Brunfels, urspriinglich ein
Maénch, spiter weltlicher Arzt. Besonders bekannt wird aber Hieronymus
Bocks «Neu Kreutterbuch» wegen der Darstellung der einheimischen Kriu-
ter. In Universititen und Ratshiusern entstehen Bibliotheken.

Theophrastus Bombastus
von Hohenheim, Paracelsus
(1493-1541)
Einen wichtigen Arzt des ausge-
henden Mittelalters darf man nicht
vergessen. Paracelsus (1493—1541)
betrachtet den Menschen als
Ganzes und als Bestandteil der
Natur. Er greift auf die Signaturen-
lehre, die Lehre von der Zeichen-
sprache der Natur, zuriick und
folgt damit einem uralten Erkennt-
nisweg, vermutlich sogar der Wur-
zel aller Heilkunst. Auf ihr basieren
nicht nur die Heilsysteme der
Naturvolker, sondern auch die
Kriauterheilkunde der Volksmedi-
8 Paracelsus zin. Ein Kennzeichen, eine Signa-
tur, zeigt sich in der Natur durch
eine Verwandtschaft zwischen verschiedenen Dingen: Gleiches kann gemiiss
Paracelsus durch Gleiches geheilt werden («Similia similibus curantur»). Die
herzformigen Blitter der Melisse zeigen etwa an, dass diese Pflanze bei Herz-
krankheiten niitzt, der gelbe Saft des Schéllkrauts hilft bei Gelbsucht, die

leberihnlichen Blitter des Leberbliimchens bei Leberleiden usw.

«Folgt nicht Galen, nicht Rhazes,

Jolgt nicht eurer Geldgier, nicht eurem Machthunger,

euer einziger Schulmeister ist die Natur!

Lauscht der Natur, und ihr werdet erkennen,

was die Krankheit und was das Heilmittel seil» (Paracelsus)

Die Signaturenlehre wird auch heute noch in Rudolf Steiners anthro-
posophischer Medizin angewendet. Paracelsus setzt aber zusitzlich die Che-
mie in der Medizin ein, indem er durch Destillieren und Sublimieren den

11



Kern eines Arzneimittels zu finden hofft. Spiter entwickelt sich daraus
unsere heutige Verfahrensweise, bei der eine Pflanze erst in ihre chemischen
Bestandteile zerlegt wird, die wissenschaftlich auf ihre Wirkungen unter-
sucht werden.

Heilkundige Frauen und Hexenverfolgungen

Ein wenig ruhmreiches Kapitel der abendlindischen Kriuterheilkunde
betrifft die Rolle der Frauen. Zunichst sind insbesondere heilkundige
Frauen, die «<weisen Frauen» und Hebammen, fiir die medizinische Versor-
gung des Volkes zustindig. Selbst Paracelsus sagt, sein Wissen stamme von
den «weisen Frauen». Sie erwerben ihr Wissen durch Beobachtungen der
Natur und durch miindliche Uberlieferungen, haben Kenntnisse vom Kér-
perbau, von Drogen und Kriutern. Sie kennen Schmerz- und Abtreibungs-
mittel sowie Mittel zur Empfingnisverhiitung und kénnen schwierige
Kindslagen erkennen und verbessern. Sie fithren auch schon den Damm-
schnitt aus. Die hofische und kirchliche Medizin im Mittelalter schliesst
aber die Frauen von den Universititen aus, und Verordnungen untersagen
ihnen die Austibung der Heilkunde. Doch das Volk vertraut den heilkundi-
gen Frauen nach wie vor mehr als den Arzten, was zu einem unerbittlichen
Machtkampf fiihrt. Die Geburtshilfe und Frauenheilkunde, bisher von den
Hebammen durchgefiihrt, wird im 15. Jahrhundert unter die Aufsicht der
Stadtirzte gestellt. Die heilkundigen Frauen werden als Pfuscherinnen, als
schmutzig und unrein dargestellt! Die Hebamme wird zur unselbstindigen
«Helferin» des Arztes. Unterstiitzt wird diese Verdringung der heilkundigen
Frauen durch die offizielle Kirchendoktrin, die das irdische Leben nur als
Ubergang ins ewige Leben betrachtet. Die kriuterkundige weibliche Kon-
kurrenz bildet letztlich die Basis fiir den Hexenwahn des Mittelalters und
der frithen Neuzeit, welcher in Mont Aime im Jahr 1239 beginnt und Ende
des 17. Jahrhunderts einen traurigen Hohepunkt erlebt. Auch in Schaft-
hausen ist schon 1402/03 in einem Rechnungsbuch von einem «hegsen
brand», also einer Hexenverbrennung die Rede. Der Hexenwahn ist eher
massenpsychologisch zu deuten und ist Symptom und gleichzeitig Ventil
einer wirtschaftlich-sozialen, religiosen und mentalen Krisensituation.

Hexenverbrennungen sind éffentliche Schauspiele. Selbst Martin Luther
hilt an diesem Irrglauben fest: «Die Zauberinnen sollst du nicht leben las-
sen.» Nach dem Dreissigjahrigen Krieg (1618-1648) zeichnet sich ein tiefer
Wandel im Lebensgefithl und Denken ab. Durch die autkommenden
Naturwissenschaften wird manche géttliche Wahrheit entlarvt. Dr. Baltha-

12



9 Das «Zwicken mit glithender Zange» und die Hinrichtung in den Flammen, Minitatur aus
einer Handschrift um 1514

sar Bekker (1634—1698) geht in seinem Werk «Die bezauberte Welt» hart mit
seinen protestantischen Glaubensbriidern und Hexengldubigern ins
Gericht. 1782 wird die letzte Hexe Anna Goldi in Glarus mit dem Schwert
gekdpft, noch zu Lebzeiten von Kant, Goethe, Schiller, Mozart und Beet-
hoven; die europiische Offentlichkeit wird fassungslos Zeuge dieses Justiz-
mordes. Thre Schuld: Sie soll mit Hilfe «ausserordentlicher und
unbegreiflicher Kunstkraft» die Tochter ihres Dienstherrn, eines Arztes und
Richters, an Leib und Seele krank gehext haben. In ganz Europa sterben
wihrend der Hexenverfolgung im Mittelalter und in der Frithneuzeit mehr
als 100 000 Personen. Damit gehen auch miindlich iiberlieferte Rezepturen
der heilkundigen Frauen und Minner verloren.

13



Phytopharmaka in der Neuzeit

Mit der Verweltlichung der Klgster im 19. Jahrhundert kommt die Kloster-
heilkunde weitgehend zum Erliegen. Doch nach dem Siegeszug der Schul-
medizin ist wieder eine Trendwende zu beobachten. Allein in Deutschland
werden jihrlich etwa 4 Milliarden Euro fiir Phytopharmaka ausgegeben. Die
Wirksamkeit der Phytopharmaka wird mit wissenschaftlichen Methoden
erforscht und festgelegt. Als Phytopharmaka gelten laut Weltgesundheitsor-
ganisation (WHO) «Arzneimittel, deren wirksame Bestandteile ausschliess-
lich aus pflanzlichem Material bestehen, wie beispielsweise Pflanzenpulver,
Pflanzensekrete, itherische Ole oder Pflanzenextrakte». Homoopathische
Zubereitungen gehoren daher nicht zu den Phytopharmaka. Der Wirk-
stoffnachweis moderner Prigung hat dabei vieles bestitigt, was in der klos-
terlichen Kriutermedizin und im Erfahrungsschatz der Volksmedizin schon
lange bekannt war, und viele traditionelle Rezepte haben sich kaum gein-
dert. Johannisbeeren wurden schon vor Jahrhunderten gegen Pusteln einge-
setzt. Die moderne Forschung bestitigt, dass unsere Vorfahren richtig lagen:
Bestimmten Neurodermitikern fehlt genau jene Gamma-Linolensiure, die
im Kern der Johannisbeeren enthalten ist!

14



	Geschichte der abendländischen Kräuterheilkunde

