
Zeitschrift: NIKE-Bulletin

Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 32 (2017)

Heft: 6

Artikel: Patrimoine et démocratie

Autor: Zumthor, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-781059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-781059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Patrimoine
et démocratie

Par Bernard Zumthor

Aborder le thème Heritage &
Democracy1 dans la conjoncture

culturelle, idéologique et
sociale actuelle, appelle
immédiatement la double interrogation:

quelpatrimoinepour quelle

démocratie? Le sujet est on ne

peutplus urgent. Depuis presque

deux décennies, la sauvegarde

du patrimoine est tombée dans

un état inquiétant de fragilisation

conceptuelle et matérielle

tandis que, dans le même temps,

le principe démocratique s'est

trouvé affaibli, dans une rhétorique

et des pratiques politiques,

qui le réduisent cyniquement à

un simple habillage présentable

des ambitions économiques

néo-libérales, et des post-vérités
électorales. 2

1 Ce texte est une version réduite d'un exposé présenté

lors du colloque de l'Assemblée générale de l'ICOMOS

-CH à Fribourg le 19 mai 2017.

2 Notre époque vit une passion contemporaine pour

les labels conceptuels dont l'exemple par excellence

Quant à l'accaparement du terme de démocratie par

les despotes tenants de son contraire, autoritarisme,

xénophobie, ou nationalisme identitaire, il n'est hélas

que trop fréquent.

es deux termes du binôme se trouvent
Ê ainsi non seulement en situation de

|r crise réciproque de leurs valeurs

fondatrices, mais de ce fait-même, en relation

antinomique dans le discours médiatique
dominant. En effet, l'opinion du citoyen
lambda, nourrie d'idées reçues et de préjugés,

est la plupart du temps convaincue que
la conservation du patrimoine procède
nécessairement du conservatisme: passéiste,

rétrograde et élitiste, elle serait l'ennemie

d'un «progrès», dont la démocratie serait,
à l'inverse, la source et la caution car
porteuse d'espérance de vie meilleure?

Pourtant les deux concepts ont beaucoup

à partager, indépendamment des

clichés et malentendus dont ils sont l'objet, ne

serait-ce que par leurs origines communes,
leur développement mouvementé depuis

deux siècles et leurs rapports institutionnels
dans l'Etat moderne. L'histoire entrecroisée

de l'essor des sociétés modernes et de la

reconnaissance des témoins de leur histoire

aboutit aujourd'hui au constat qu'il ne peut

y avoir de véritable conservation du
patrimoine sans démocratie.

Essayons de vérifier cette assertion en

posant l'hypothèse d'un lien de nécessité

entre patrimoine et démocratie, en rappelant
les sources républicaines des deux notions

et en examinant leur mise en œuvre actuelle.

Un lien «de nécessité»

Les Principes pour la conservation des

biens culturels édictés par la Commis-

24 NIKE-Bulletin 612017



sion fédérale des monuments historiques

(CFMH) en 2007 3 définissent le patrimoine

comme «un objet du passé auquel la société

reconnaît une valeur de témoignage». Or

nous savons que la «valeur de témoignage»

n'épuise de loin pas l'ensemble des valeurs

que la société s'accorde à donner au «bien

culturel». La pensée historique en Europe j

depuis le XVIIIe siècle a fondé la dualité du

concept de monumentum: document historique

circonstanciel ne pouvant être signifiant

que dans et par son contexte et objet
d'art doué d'une valeur intrinsèque, universelle

et intemporelle. A la fois lieu précis
de mémoire et mémoire diffuse, archive et I

symbole, preuve et récit, réalité et fantasme.

C'est en se fondant sur ce constat que les

Principes précisent qu'à la valeur de document

historique, s'ajoute celle de «besoin

fondamental de mémoire» de l'être humain

(Principes 1.1). Besoin psychique et social,

dans lequel va se jouer le rapport du patri-
moine à la démocratie.

C'est pourquoi la signification du patri-
moine (et donc de sa conservation) est

intimement liée à ce qu'on appelle depuis les

années 1980 le devoir de mémoire, cette

inlassable «remise en ordre» de notre passé,

comme disait Le Clézio4, laquelle est,

bien entendu, inséparable d'un devoir de

connaître5. Le devoir de mémoire, c'est

celui de ne pas oublier. Car l'oubli signifie
le refus, le rejet, l'abandon ou l'échec de la

transmission, objectif de la conservation.

La preuve en est l'émotion qui nous étreint

devant la destruction du lieu naguère fami- j

lier rendu méconnaissable par une «réno- j

vation» urbaine sauvage. Ou la sidération

dans laquelle nous ont laissés les dévasta-

3 Commission fédérale des monuments historiques.
Principes pour la conservation du patrimoine culturel bâti en

Suisse. Zurich 2007.

4 J.M.G. Le Clézio, Introduction à: Henry Roth.

Requiem pour Harlem. Paris 2000.

5 Si le rôle de la conservation est d'assurer la continuité

généalogique du récit historique, les signes qu'elle

préserve, regroupés sous la désignation générique de

«patrimoine» jouent celui de témoins chargés de le

«faire connaître». C'est dire que la transmission du récit

historique requiert un véritable savoir, une connaissance

fondée sur la formation plutôt que sur l'information,

sur le regard critique plutôt que sur les aprioris, sur la

culture plutôt que sur les clichés publicitaires.

tions de Bamiyan, Ninive, Tombouctou,

Palmyre... et tant d'autres ravages, fruits de

l'ignorance, de la bêtise et de l'arrogance.
Cette dimension sensible, de «nécessité» de

la conservation (puisqu'elle se vit comme

un besoin) est tout aussi signifiante que la

matérialité objective de l'objet patrimonial.
Bien plus, elle en est une composante essentielle,

sans laquelle les témoins de l'histoire
resteraient réduits à un décor de fiction.

Dès lors, ce qui va nous conduire au

rapport à la démocratie, c'est le fait que l'expérience

du patrimoine est doublement
ambivalente. Dans sa dimension sociale, elle est

à la fois collective et individuelle, publique
et intime, au même titre que le patrimoine
lui-même est à la fois matière et conscience.

Il s'agit d'une expérience qui est à la fois
connaissance et émotion, partage et vécu

personnel, pluralité et singularité, universalité

et appartenance. En outre, dans sa

dimension physique, le patrimoine constitue

le terrain de l'expérience du lieu et du

temps, il en exprime le genius loci, au sens

où l'entendait Christan Norberg-Schulz qui

évoquait le concept heideggerien de

Räumlichkeit.6 Cela veut dire que c'est dans le

patrimoine et à travers sa reconnaissance

collective et individuelle, ou, plus généralement,

dans tout ce qui fait civilisation, que
le groupe et l'individu peuvent exprimer

6 «La Räumlichkeit ne désigne pas une relation mathématique,

mais l'espace du vécu où chaque chose a sa place

global permettant à la vie d'avoir lieu Avoir lieu,

c'est-à-dire à la fois se dérouler dans la temporalité et

s'inscrire dans un espace». Christian Norberg-Schulz

cité in: Patrice Béghain. Le Patrimoine, culture et lien

social. Paris 1998: voir aussi: Christian Norberg-Schulz.

Genius Loci, Towards a Phenomenology of Architecture.

London 1980.

et concrétiser leur communauté culturelle
ainsi que la continuité de leurs destinées

d'êtres humains dans la durée historique.
En d'autres termes, pour les collectivités

; comme pour les personnes, le patrimoine
| signifie et atteste la conscience qu'ils ont

d'eux-mêmes dans l'universalité de leur

humanité, c'est-à-dire dans leur multicul-

turalité, à l'opposé de toute forme de repli
identitaire qui réduit toujours le patrimoine
à un folklore sans horizon.

Dans cette logique, la démocratie est

la seule organisation sociale et politique
I (troÀtç) qui permet et garantit à tous et à

chacun la possibilité de cette double expression

dans le temps et l'espace (par rapport
à l'histoire et à l'universalité), tout simplement

parce que la démocratie est le seul lieu

d'expression libre et égalitaire de toutes les

identités, le seul contexte dans lequel elles

peuvent s'épanouir dans leurs infinies diver-
| sités. Dès lors, puisque l'attachement des

humains à l'exercice de leur(s) mémoire(s)

est un besoin et que la démocratie est, selon

; Hannah Arendt, «a seule forme humaine de

la politique», le lien de nécessité, au sens

j philosophique et socio-politique, entre la
I reconnaissance & sauvegarde du patri-

moine, et le régime de souveraineté du

peuple apparaît de toute évidence. Ce qui

ne veut pas dire que le patrimoine n'existait

pas sous l'ancien régime ou qu'il soit absent

des sociétés contemporaines despotiques,
mais il était alors, il est aujourd'hui dans les

régimes autoritaires, d'une autre nature qui
l'exclut de notre thème, lié davantage à la

j célébration du pouvoir ou à l'expression des

intolérances, qu'au témoignage du lien des

citoyens à leur passé et à l'histoire.

Origine républicaine
de l'idée de patrimoine
Ce lien s'explique aussi par l'histoire des

corrélations entre patrimoine et démocratie.

La pratique (et, dans une grande mesure, le

concept) de la sauvegarde du patrimoine

comme tâche collective publique, est née

NIKE-Bulletin 612017 25



avec la République issue des Lumières.
Dès l'instauration du Directoire, en 1795,

l'abbé Grégoire puis Alexandre Lenoir, le

créateur du Musée des monuments français,

avaient dénoncé le vandalisme

révolutionnaire, non par nostalgie des vestiges
de la tyrannie monarchique, mais pour

encourager l'appropriation par le peuple
des monuments du passé. Ce moment peut
être considéré comme l'acte de fondation,

en Europe, de la notion moderne,
institutionnalisée, de patrimoine, ce trésor que la

collectivité reçoit en héritage et qu'elle a le

devoir de transmettre, dont la génération du

temps présent n'est que l'usufruitier, selon

la célèbre formule de Victor Hugo, un quart
de siècle plus tard, «il y a deux choses dans

un édifice, son usage et sa beauté; son usage

appartient au propriétaire, sa beauté à tout
le monde». En général la citation s'arrête là

mais c'est la conclusion qu'Hugo en tire qui

importe: «c'est donc dépasser son droit que
de le détruire»7.

En Suisse, la mise en place officielle
de mesures de protection du patrimoine fut

plus lente et plus tardive, mais non moins

significative du consensus réalisé autour
de ce devoir démocratique. L'impulsion
vint, comme souvent dans notre pays, de

la mobilisation citoyenne, acte démocratique

par excellence, notamment avec la

création de la Société d'histoire de l'art en

Suisse (SHAS) en 1880 et du Schweizer

7 Victor Hugo. Guerre aux démolisseurs. Revue des deux

mondes, 1er mars 1832.

Heimatschutz (Patrimoine suisse) en 1905.

Les premières prescriptions administratives

en faveur de la protection des monuments

historiques apparaissent dès la fin du XIXe
siècle: arrêtés de 1886 et 1894, création de la

CFMH en 1915, etc. jusqu'à la Loi fédérale

sur la protection de la Nature et du Paysage

(LPN) du 1er juillet 1966, à l'Ordonnance

sur la protection de la nature et du paysage

(OPN) de janvier 1991 et à la mise en place
de l'Office fédéral de la Culture en 1975.

Aujourd'hui plus de 2400 objets sont placés

sous protection de la Confédération, sur la

base d'un corpus abondant de recherches,

d'études historiques, de recensements et

Inhérentes à la dualité du concept de

patrimoine, document et œuvre d'art, les

notions d'unicité et de typicité permirent
de diversifier à l'infini les genres d'objets
entrant dans la définition patrimoniale:
édifices, lieux, sites et objets liés à la religion, à

l'histoire culturelle, civique et militaire, aux

coutumes, à la politique, à l'économie, à

l'urbanisme, à la technologie, à la vie
quotidienne, etc. Cette diversification qualitative
fut elle-même sujette à évolution et à extension

quantitative. En se démocratisant, le

concept de patrimoine est devenu «nomade»

selon la formule de Françoise Choay, car si

sa sauvegarde devenait l'affaire de tous, il
fallait inversement que tout puisse devenir

objet de sauvegarde.

Aujourd'hui: état des lieux...
Le problème est que lorsque tout devient

patrimoine, plus rien ne l'est vraiment. A
fortiori dans une société devenue, elle aussi,

nomade, «liquide» pour reprendre l'image
de Zygmunt Baumann, délocalisée par le

biais des technologies de la communication,

qui nous font appartenir non plus à des lieux
mais à des réseaux, une société dans laquelle
le pendant de la surabondance matérielle et/

ou visuelle en est la surconsommation.

Or la notion de patrimoine est concomitante

de cette évolution dans la conscience

collective. On peut le constater depuis une

vingtaine d'années, dans le dévoiement

sémantique d'une expérience qui n'est plus
celle d'objets ou de lieux particuliers, en¬

tourés d'une aura, comme la concevait Walter

Benjamin8, mais d'une imagerie qui ne

se rattache pas plus à la mémoire qu'à
l'histoire, et dans laquelle la conservation ne se

satisfait trop souvent que du simulacre. On

assiste ainsi à l'assimilation progressive des

démarches de sauvegarde à des opérations

performatives «spectaculaires» au sens

étymologique. Les circuits touristiques, les

animations des sites historiques, les «mises

en valeur» dûment médiatisées et drainant

les foules, donnent ainsi davantage à voir
qu'à penser.

Le «repli collectif sur la patrimonialisa-
tion,» écrivait l'anthropologue Henri-Pierre

Jeudy dans les années 1990 déjà, «loin
d'être une aventure des mémoires, s'impose

comme une gestion ostensible des structures

symboliques de toute société. Face à

la crise des valeurs, face à l'incertitude d'un
sens donné à l'avenir, le patrimoine se

présente comme une valeur sûre, comme une

garantie symbolique.»9

On devrait peut-être se réjouir de cette

popularisation du patrimoine qui serait

l'aboutissement positif de sa démocratisation,

prémunissant la société contre l'amnésie

collective et la dilution des identités.

Malheureusement, ce n'est pas si simple.
Car la notion d'identité culturelle n'est

pas sans ambiguïté. Elle légitime, dans son

principe-même, les particularismes locaux,
ce à quoi il n'y a à priori rien à redire. Le

8 «On peut désigner tout ce qui échappe à la reproduction

technique par le concept d'aura et avancer que ce qui

dépérit à l'époque de la reproductibilité technique de

l'œuvre d'art, c'est l'aura de celle-ci» Walter Benjamin.
L'œuvre d'art à l'ère de sa reproductibilité technique
(1936).

9 Henri-Pierre Jeudy. Entre mémoire et patrimoine.

Ethnologie française, janvier-mars 1995-1.

26 NIKE-Bulletin 612017



problème surgit lorsque la revendication

identitaire a pour motif la volonté d'affirmer

une filiation, pour soi et pour le groupe,

que l'on estime niée par l'histoire ou les

circonstances. Les nationalismes, nés au XIXe
siècle et dont on connaît les effets
dévastateurs depuis, procèdent exactement de ce

paradigme: l'identité culturelle se travestit

en identité nationale, prend les monuments

en otage à cette fin et se définit comme un

système de valeurs exclusif et immuable

plutôt que comme ce qu'elle est (ou devrait

être) véritablement, une instance en mouvement.

Logiquement, cette pétrification de

l'esprit patrimonial dans la verticalité des

généalogies consanguines, en appelle au

rejet de toute pratique culturelle ouverte,

«horizontale», qualifiée négativement de

cosmopolite. Ce qui entraîne la réduction
des valeurs de la culture universelle à leur

dénominateur commun le plus populiste,
mercantile ou parfois hélas... le plus
fanatique. Ce phénomène qui interroge directement

le rapport entre patrimoine et démocratie

ne date pas d'aujourd'hui: Victor
Hugo ou Marcel Proust se sont battus pour
faire de la défense du patrimoine une cause

d'intérêt commun contre les tentations de

captation intégriste de l'héritage collectif.
«La demeure est assez grande pour que

nous puissions tous y trouver place», écrivait

Proust en... 1904!10

Conclusion

Tel est aujourd'hui l'enjeu de la politique
du patrimoine en démocratie. Maintenant

qu'elle dispose d'un corpus efficace

de lois et de règlements, que la recherche

enrichit chaque jour notre connaissance du

domaine, que la sauvegarde dispose d'une

déontologie cohérente et qu'elle s'est donné

10 Marcel Proust. Œuvres complètes.

Editions Arvensa, Paris 2013, p. 5731.

les moyens scientifiques de sa validation et

bénéficie de l'expérience de sa pratique, une

autre tâche nous attend: combattre l'instru-
mentalisation du patrimoine au service des

égoïsmes économiques ou idéologiques; ne

pas accepter qu'il devienne le lieu du repli
identitaire qui le vide de sa substance et,

au final, l'efface irréversiblement de notre
mémoire et de la mémoire du monde.

Comme l'a récemment montré Dominique

Wolton11, l'altérité culturelle est la

grande question de ce début de siècle. La
mondialisation couplée à la révolution des

technologies de l'information a bouleversé

notre rapport à l'autre, proche ou lointain,
et a mis au jour les paradoxes saisissants de

notre époque. «L'effacement des distances

a révélé l'étendue de nos différences» écrit
Wolton. Il fabrique du conflit, de la confrontation,

de l'incommunicabilité, parfois
même la guerre dont les hommes et le
patrimoine sont les premières victimes.

Dès lors, le sens et le but de toute

politique du patrimoine en démocratie

aujourd'hui ne devraient-ils pas être d'articuler

pour l'être humain et autour de lui, les

deux dimensions, temporelle et spatiale,
de la mémoire partagée? Retrouver l'élan
d'un rapport dynamique et critique des

humains à leur histoire, un rapport qui fait
du patrimoine un instrument de lien social,

humaniste et multiculturel, dans lequel la

conservation ne pourra jamais se dévoyer en

conservatisme et par lequel, pour reprendre

l'expression de Tsvetan Todorov, «le passé

devient principe d'action pour le présent»?

Car si nous admettons notre pétition de

principe qu'il ne peut y avoir de véritable
conservation du patrimoine sans démocratie,

on peut ajouter qu'on ne peut pas penser
le patrimoine sans penser justice sociale,

la lutte contre les inégalités et les clivages,

écologie et que le droit à la mémoire n'est

autre qu'un des droits humains fondamen-

Dominique Wolton. Communiquer c'est vivre:

Entretiens avec Arnaud Benedetti. Paris 2017.

Resümee
Seit rund zwanzig Jahren sind sowohl
Kulturerbe als auch Demokratie in einer Krise,

was ihre Grundwerte betrifft. Die

Bewahrung des Kulturerbes wird zunehmend

in Frage gestellt und die demokratischen

Prinzipien werden geschwächt durch eine

politische Rhetorik und Praxis, die zunehmend

neoliberale ökonomische oder
postfaktische elektorale Ziele verfolgt. Dabei

hängen die Bewahrung des gemeinsamen

Kulturerbes und die gelebte Demokratie

gegenseitig voneinander ab.

Diese Abhängigkeit liegt in ihren

gemeinsamen republikanischen Wurzeln

sowie in der gesellschaftlichen Aufgabe von

Kultur und Erziehung. Das Kulturerbe
stärkt und verankert das Bewusstsein, das

eilte Gemeinschaft von sich selber hat -
bei aller individuellen Verschiedenheit und

Multikulturalitât. Und nur die Demokratie

garantiert allen und jeder die freie Äusserung

ihrer individuellen Unterschiede. Darin

liegt die gegenseitige Abhängigkeit von
Kulturerbe und Demokratie.

Heute, in einer Situation der Abnahme

kultureller Werte und der identitären

Abgrenzung, braucht es eine Neubewertung

unseres Kulturerbes. Diese vermag
Perspektiven zu öffnen für eine Demokratie, die

zu erstarren droht.

NIKE-Bulletin 612017 27


	Patrimoine et démocratie

