Zeitschrift: NIKE-Bulletin
Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 32 (2017)

Heft: 6

Artikel: Patrimoine et démocratie

Autor: Zumthor, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-781059

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-781059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Patrimoine

et démocratie

24 NIKE-Bulletin 6]2017

Par Bernard Zumthor

Aborder le theme Heritage ¢
Democracy 1 dans la conjonc-
ture culturelle, 1déologique et
sociale actuelle, appelle 1mmeé-
diatement la double interroga-
tion: quel patrimoine pour quelle
démocratie? Le sujet est on ne
peut plus urgent. Depuis presque
deux décennies, la sauvegarde
du patrimorne est tombée dans
un état inquietant de fragilisa-
tion conceptuelle et matérielle
tandis que, dans le méme temps,
le principe démocratique s’est
trouvé affaibly, dans une rhéto-
rique et des pratigues politiques,
qut le réduisent cyniquement a
un stmple babillage présenta-
ble des ambitions économiques
neo-libérales, et des post-verites
électorales. 2

T Ce texte est une version réduite d'un exposé présenté
lors du colloque de I'’Assemblée générale de I'lCOMOS
— CH a Fribourg le 19 mai 2017.

N

Notre époque vit une passion contemporaine pour

les labels conceptuels dont I'exemple par excellence
est le préfixe «post» accolé avec succes a la vérité.
Quant a I'accaparement du terme de démocratie par
les despotes tenants de son contraire, autoritarisme,
xénophobie, ou nationalisme identitaire, il n'est hélas
que trop fréquent.

es deux termes du bindme se trouvent
ainsi non seulement en situation de
crise réciproque de leurs valeurs fon-
‘ datrices, mais de ce fait-méme, en relation
antinomique dans le discours médiatique
dominant. En effet, I’opinion du citoyen
lambda, nourrie d’idées recues et de préju-
| gés, est la plupart du temps convaincue que
la conservation du patrimoine proceéde né-
cessairement du conservatisme: passéiste,
rétrograde et €litiste, elle serait 1’ennemie
d’un «progres», dont la démocratie serait,
a I'inverse, la source et la caution car por-
teuse d’espérance de vie meilleure?
Pourtant les deux concepts ont beau-
coup a partager, indépendamment des cli-
. chés et malentendus dont ils sont I’objet, ne
serait-ce que par leurs origines communes,
leur développement mouvementé depuis
deux siecles et leurs rapports institutionnels
| dans I’Etat moderne. L histoire entrecroisée

! de I’essor des sociétés modernes et de la
| reconnaissance des témoins de leur histoire
aboutit aujourd’hui au constat qu’il ne peut
y avoir de véritable conservation du patri-
. moine sans démocratie.
“ Essayons de vérifier cette assertion en
. posant I’hypothése d’un lien de nécessité
entre patrimoine et démocratie, en rappelant
les sources républicaines des deux notions
et en examinant leur mise en ceuvre actuelle.

Un lien «de nécessité»
Les Principes pour la conservation des
biens culturels édictés par la Commis-




sion fédérale des monuments historiques
(CFMH) en 2007 3 définissent le patrimoine
comme «un objet du passé auquel la société
reconnait une valeur de témoignage». Or
nous savons que la «valeur de témoignage»
n’épuise de loin pas 1’ensemble des valeurs
que la société s’accorde a donner au «bien
culturel». La pensée historique en Europe
depuis le XVIII¢ siecle a fondé la dualité du
concept de monumentum: document histo-
rique circonstanciel ne pouvant étre signi-
flant que dans et par son contexte et objet
d’art dou€ d’une valeur intrinséque, univer-
selle et intemporelle. A la fois lieu précis
de mémoire et mémoire diffuse, archive et
symbole, preuve et récit, réalité et fantasme.
C’est en se fondant sur ce constat que les
Principes précisent qu’a la valeur de docu-
ment historique, s’ajoute celle de «besoin
fondamental de mémoire» de 1’étre humain
(Principes 1.1). Besoin psychique et social,
dans lequel va se jouer le rapport du patri-
moine a la démocratie.

C’est pourquoi la signification du patri-
moine (et donc de sa conservation) est inti-
mement liée a ce qu’on appelle depuis les
années 1980 le devoir de mémoire, cette
inlassable «remise en ordre» de notre pas-
sé, comme disait Le Clézio4, laquelle est,
bien entendu, inséparable d’un devoir de
connaitre 5. Le devoir de mémoire, c’est
celui de ne pas oublier. Car 1’oubli signifie
le refus, le rejet, I’abandon ou 1’échec de la
transmission, objectif de la conservation.
La preuve en est I’émotion qui nous étreint
devant la destruction du lieu naguere fami-
lier rendu méconnaissable par une «réno-
vation» urbaine sauvage. Ou la sidération
dans laquelle nous ont laissés les dévasta-

3 Commission fédérale des monuments historiques. Prin-
cipes pour la conservation du patrimoine culturel bati en
Suisse. Ziirich 2007.

4 J.M.G. Le Clézio, Introduction a: Henry Roth.
Requiem pour Harlem. Paris 2000.

5 Sile role de la conservation est d'assurer la continuité
généalogique du récit historique, les signes qu’elle
préserve, regroupés sous la désignation générique de
«patrimoine» jouent celui de témoins chargés de le
«faire connaftre». C'est dire que la transmission du récit
historique requiert un véritable savoir, une connaissance
fondée sur la formation plut6t que sur I'information,
sur le regard critique plutdt que sur les aprioris, sur la
culture plutdt que sur les clichés publicitaires.

tions de Bamiyan, Ninive, Tombouctou,
Palmyre... et tant d’autres ravages, fruits de
I’ignorance, de la bétise et de I’arrogance.
Cette dimension sensible, de «nécessité» de
la conservation (puisqu’elle se vit comme
un besoin) est tout aussi signifiante que la
matérialité objective de 1’objet patrimonial.
Bien plus, elle en est une composante essen-
tielle, sans laquelle les témoins de 1’histoire
resteraient réduits a un décor de fiction.
Des lors, ce qui va nous conduire au rap-
port a la démocratie, c’est le fait que 1’expé-
rience du patrimoine est doublement ambi-
valente. Dans sa dimension sociale, elle est
a la fois collective et individuelle, publique
et intime, au méme titre que le patrimoine
lui-méme est a la fois matiere et conscience.
Il s’agit d’une expérience qui est a la fois
connaissance et émotion, partage et vécu
personnel, pluralité et singularité, univer-
salité et appartenance. En outre, dans sa
dimension physique, le patrimoine consti-
tue le terrain de I’expérience du lieu et du
temps, il en exprime le genius loci, au sens
ou I’entendait Christan Norberg-Schulz qui
évoquait le concept heideggerien de Riu-
mlichkeit.® Cela veut dire que c’est dans le
patrimoine et a travers sa reconnaissance
collective et individuelle, ou, plus générale-
ment, dans tout ce qui fait civilisation, que
le groupe et l'individu peuvent exprimer

6 «lLa Rdumlichkeit ne désigne pas une relation mathéma-
tique, mais I’espace du vécu ot chaque chose a sa place
et ol toutes ces places concourent a créer un contexte
global permettant a la vie d'avoir lieu (...) Avoir lieu,
c'est-a-dire a la fois se dérouler dans la temporalité et
s'inscrire dans un espace». Christian Norberg-Schulz
cité in: Patrice Béghain. Le Patrimoine, culture et lien
social. Paris 1998; voir aussi: Christian Norberg-Schulz.
Genius Loci, Towards a Phenomenology of Architecture.
London 1980.

et concrétiser leur communauté culturelle
ainsi que la continuité de leurs destinées
d’étres humains dans la durée historique.
En d’autres termes, pour les collectivités
comme pour les personnes, le patrimoine
signifie et atteste la conscience qu’ils ont
d’eux-mémes dans I'universalité de leur
humanité, c’est-a-dire dans leur multicul-
turalité, a ’opposé de toute forme de repli
identitaire qui réduit toujours le patrimoine
a un folklore sans horizon.

Dans cette logique, la démocratie est
la seule organisation sociale et politique
(ToALg) qui permet et garantit a tous et a
chacun la possibilité de cette double expres-
sion dans le temps et I’espace (par rapport
a I’histoire et a I’universalité), tout simple-
ment parce que la démocratie est le seul lieu
d’expression libre et égalitaire de toutes les
identités, le seul contexte dans lequel elles
peuvent s’épanouir dans leurs infinies diver-
sités. Des lors, puisque l’attachement des
humains a 1’exercice de leur(s) mémoire(s)
est un besoin et que la démocratie est, selon
Hannah Arendt, «a seule forme humaine de
la politique», le lien de nécessité, au sens
philosophique et socio-politique, entre la
reconnaissance & sauvegarde du patri-
moine, et le régime de souveraineté du
peuple apparait de toute évidence. Ce qui
ne veut pas dire que le patrimoine n’existait
pas sous I’ancien régime ou qu’il soit absent
des sociétés contemporaines despotiques,
mais il était alors, il est aujourd’hui dans les
régimes autoritaires, d’une autre nature qui
I’exclut de notre théme, lié davantage a la
célébration du pouvoir ou a I’expression des
intolérances, qu’au témoignage du lien des
citoyens a leur passé et a |’histoire.

Origine républicaine

de l'idée de patrimoine

Ce lien s’explique aussi par I’histoire des
corrélations entre patrimoine et démocratie.
La pratique (et, dans une grande mesure, le
concept) de la sauvegarde du patrimoine
comme tache collective publique, est née

NIKE-Bulletin 62017 25



avec la République issue des Lumiéres.
Dés 1’instauration du Directoire, en 1795,
I’abbé Grégoire puis Alexandre Lenoir, le
créateur du Musée des monuments fran-
cais, avaient dénoncé le vandalisme révo-
lutionnaire, non par nostalgie des vestiges
de la tyrannie monarchique, mais pour
encourager l’appropriation par le peuple
des monuments du passé. Ce moment peut
étre considéré comme 1’acte de fondation,
en Europe, de la notion moderne, institu-
tionnalisée, de patrimoine, ce trésor que la
collectivité recoit en héritage et qu’elle a le
devoir de transmettre, dont la génération du
temps présent n’est que 1’usufruitier, selon
la célebre formule de Victor Hugo, un quart
de siecle plus tard, «il y a deux choses dans
un édifice, son usage et sa beauté; son usage
appartient au propriétaire, sa beauté a tout
le monde». En général la citation s’arréte 1a
mais c’est la conclusion qu’Hugo en tire qui
importe: «c’est donc dépasser son droit que
de le détruire»’.

En Suisse, la mise en place officielle
de mesures de protection du patrimoine fut
plus lente et plus tardive, mais non moins
significative du consensus réalisé autour
de ce devoir démocratique. L’impulsion
vint, comme souvent dans notre pays, de
la mobilisation citoyenne, acte démocra-
tique par excellence, notamment avec la
création de la Société d’histoire de ’art en
Suisse (SHAS) en 1880 et du Schweizer

7 Victor Hugo. Guerre aux démolisseurs. Revue des deux
mondes, 16" mars 1832.

26  NIKE-Bulletin 6[2017

Heimatschutz (Patrimoine suisse) en 1905.
Les premiéres prescriptions administratives
en faveur de la protection des monuments
historiques apparaissent des la fin du XIXe
siecle: arrétés de 1886 et 1894, création de la
CFMH en 1915, etc. jusqu’a la Loi fédérale
sur la protection de la Nature et du Paysage
(LPN) du 1¢r juillet 1966, a 1’Ordonnance
sur la protection de la nature et du paysage
(OPN) de janvier 1991 et a la mise en place
de I’Office fédéral de la Culture en 1975.
Aujourd’hui plus de 2400 objets sont placés
sous protection de la Confédération, sur la
base d’un corpus abondant de recherches,
d’études historiques, de recensements et
d’inventaires.

Inhérentes a la dualité du concept de
patrimoine, document et ceuvre d’art, les
notions d’unicité et de typicité permirent
de diversifier a I’infini les genres d’objets
entrant dans la définition patrimoniale: édi-
fices, lieux, sites et objets liés a la religion, a
I’histoire culturelle, civique et militaire, aux
coutumes, a la politique, a 1’économie, a
I’'urbanisme, a la technologie, a la vie quoti-
dienne, etc. Cette diversification qualitative
fut elle-méme sujette a évolution et a exten-
sion quantitative. En se démocratisant, le
concept de patrimoine est devenu «nomade»
selon la formule de Francoise Choay, car si
sa sauvegarde devenait 1’affaire de tous, il
fallait inversement que tout puisse devenir
objet de sauvegarde.

Aujourd’hui: état des lieux...

Le probléme est que lorsque tout devient
patrimoine, plus rien ne I’est vraiment. A
fortiori dans une société devenue, elle aussi,
nomade, «liquide» pour reprendre 1’'image
de Zygmunt Baumann, délocalisée par le
biais des technologies de la communication,
qui nous font appartenir non plus a des lieux
mais a des réseaux, une société dans laquelle
le pendant de la surabondance matérielle et/
ou visuelle en est la surconsommation.

Or la notion de patrimoine est concomi-
tante de cette évolution dans la conscience
collective. On peut le constater depuis une
vingtaine d’années, dans le dévoiement
sémantique d’une expérience qui n’est plus
celle d’objets ou de lieux particuliers, en-

tourés d’une aura, comme la concevait Wal-
ter Benjamin8, mais d’une imagerie qui ne
se rattache pas plus a la mémoire qu’a I’his-
toire, et dans laquelle la conservation ne se
satisfait trop souvent que du simulacre. On
assiste ainsi a 1’assimilation progressive des
démarches de sauvegarde a des opérations
performatives «spectaculaires» au sens éty-
mologique. Les circuits touristiques, les
animations des sites historiques, les «mises
en valeur» diment médiatisées et drainant
les foules, donnent ainsi davantage a voir
qu’a penser.

Le «repli collectif sur la patrimonialisa-
tion,» écrivait I’anthropologue Henri-Pierre
Jeudy dans les années 1990 déja, «loin
d’étre une aventure des mémoires, s’impose
comme une gestion ostensible des struc-
tures symboliques de toute société. Face a
la crise des valeurs, face & I’incertitude d’un
sens donné a I’avenir, le patrimoine se pré-
sente comme une valeur slire, comme une
garantie symbolique.»?

On devrait peut-étre se réjouir de cette
popularisation du patrimoine qui serait
I’aboutissement positif de sa démocratisa-
tion, prémunissant la société contre 1’amné-
sie collective et la dilution des identités.
Malheureusement, ce n’est pas si simple.
Car la notion d’identité culturelle n’est
pas sans ambiguité. Elle 1égitime, dans son
principe-méme, les particularismes locaux,
ce a quoi il n’y a & priori rien a redire. Le

©

«On peut désigner tout ce qui échappe a la reproduction
technique par le concept d'aura et avancer que ce qui
dépérit a I'époque de la reproductibilité technique de
I'ceuvre d'art, c'est |'aura de celle-ci» Walter Benjamin.
L'ceuvre d'art a I'ere de sa reproductibilité technique
(1936).

©

Henri-Pierre Jeudy. Entre mémoire et patrimoine.
Ethnologie francaise, janvier-mars 1995-1.



probleme surgit lorsque la revendication
identitaire a pour motif la volonté d’affir-
mer une filiation, pour soi et pour le groupe,
que ’on estime niée par I’histoire ou les cir-
constances. Les nationalismes, nés au XIX¢
siecle et dont on connait les effets dévas-
tateurs depuis, procedent exactement de ce
paradigme: 1’identité culturelle se travestit
en identité nationale, prend les monuments
en otage a cette fin et se définit comme un
systeme de valeurs exclusif et immuable
plut6ét que comme ce qu’elle est (ou devrait
étre) véritablement, une instance en mouve-
ment.

Logiquement, cette pétrification de
I’esprit patrimonial dans la verticalité des
généalogies consanguines, en appelle au
rejet de toute pratique culturelle ouverte,
«horizontale», qualifiée négativement de
cosmopolite. Ce qui entraine la réduction
des valeurs de la culture universelle a leur
dénominateur commun le plus populiste,
mercantile ou parfois hélas... le plus fana-
tique. Ce phénomene qui interroge directe-
ment le rapport entre patrimoine et démo-
cratie ne date pas d’aujourd’hui: Victor
Hugo ou Marcel Proust se sont battus pour
faire de la défense du patrimoine une cause
d’intérét commun contre les tentations de
captation intégriste de 1’héritage collectif.
«La demeure est assez grande pour que
nous puissions tous y trouver place», écri-
vait Proust en... 1904!10

Conclusion

Tel est aujourd’hui I’enjeu de la politique
Mainte-
nant qu’elle dispose d’un corpus efficace

du patrimoine en démocratie.

de lois et de reglements, que la recherche
enrichit chaque jour notre connaissance du
domaine, que la sauvegarde dispose d’une
déontologie cohérente et qu’elle s’est donné

10 Marcel Proust. (Euvres complétes.
Editions Arvensa, Paris 2013, p. 5731.

les moyens scientifiques de sa validation et
bénéficie de 1’expérience de sa pratique, une
autre tdche nous attend: combattre 1’instru-
mentalisation du patrimoine au service des
égoismes économiques ou idéologiques; ne
pas accepter qu’il devienne le lieu du repli
identitaire qui le vide de sa substance et,
au final, ’efface irréversiblement de notre
mémoire et de la mémoire du monde.

Comme 1’a récemment montré Domi-
nique Wolton!!, I’altérit€ culturelle est la
grande question de ce début de siecle. La
mondialisation couplée a la révolution des
technologies de I’information a bouleversé
notre rapport a 1’autre, proche ou lointain,
et a mis au jour les paradoxes saisissants de
notre époque. «L’effacement des distances
a révélé I’étendue de nos différences» écrit
Wolton. 11 fabrique du conflit, de la confron-
tation, de I’'incommunicabilité, parfois
méme la guerre dont les hommes et le patri-
moine sont les premieres victimes.

Des lors, le sens et le but de toute po-
litique du patrimoine en démocratie au-
jourd’hui ne devraient-ils pas étre d’articu-
ler pour I’€tre humain et autour de lui, les
deux dimensions, temporelle et spatiale,
de la mémoire partagée? Retrouver 1’élan
d’un rapport dynamique et critique des
humains a leur histoire, un rapport qui fait
du patrimoine un instrument de lien social,
humaniste et multiculturel, dans lequel la
conservation ne pourra jamais se dévoyer en
conservatisme et par lequel, pour reprendre
I’expression de Tsvetan Todorov, «le passé
devient principe d’action pour le présent»?
Car si nous admettons notre pétition de
principe qu’il ne peut y avoir de véritable
conservation du patrimoine sans démocra-
tie, on peut ajouter qu’on ne peut pas penser
le patrimoine sans penser justice sociale,
la lutte contre les inégalités et les clivages,
écologie et que le droit a la mémoire n’est
autre qu’un des droits humains fondamen-
taux.

11 Dominique Wolton. Communiquer c’est vivre:
Entretiens avec Arnaud Benedetti. Paris 2017.

Resiimee

Seit rund zwanzig Jahren sind sowohl Kul-
turerbe als auch Demokratie in einer Kri-
se, was ihre Grundwerte betrifft. Die Be-
wahrung des Kulturerbes wird zunehmend
in Frage gestellt und die demokratischen
Prinzipien werden geschwdcht durch eine
politische Rhetorik und Praxis, die zuneh-
mend neoliberale ékonomische oder post-
faktische elektorale Ziele verfolgt. Dabei
hingen die Bewahrung des gemeinsamen
Kulturerbes und die gelebte Demokratie ge-
genseitig voneinander ab.

Diese Abhdngigkeit liegt in ihren ge-
meinsamen republikanischen Wurzeln so-
wie in der gesellschaftlichen Aufgabe von
Kultur und Erziehung. Das Kulturerbe
stdrkt und verankert das Bewusstsein, das
eine Gemeinschaft von sich selber hat —
bei aller individuellen Verschiedenheit und
Multikulturalitit. Und nur die Demokratie
garantiert allen und jeder die freie Ausse-
rung ihrer individuellen Unterschiede. Da-
rin liegt die gegenseitige Abhdngigkeit von
Kulturerbe und Demokratie.

Heute, in einer Situation der Abnahme
kultureller Werte und der identitdren Ab-
grenzung, braucht es eine Neubewertung
unseres Kulturerbes. Diese vermag Per-
spektiven zu dffnen fiir eine Demokratie, die
zu erstarren droht.

NIKE-Bulletin 62017 27



	Patrimoine et démocratie

