
Zeitschrift: NIKE-Bulletin

Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 32 (2017)

Heft: 6

Artikel: Patrimoine culturel et cohésion sociale

Autor: Leimgruber, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-781057

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-781057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10 NI KE-Bul letin 612017

Patrimoine
culturel et
cohésion sociale

D'après la Convention de Faro, la

participation culturelle est un droit
qui revient à tous et débattre du

patrimoine nécessite une base

démocratique. De par son ton et ses

exigences, la Convention se distingue de

beaucoup d'autres déclarations sur le

sujet. Laplupart d'entre elles portent
en effet sur le bien culturel lui-même,

sur la sauvegarde d'un patrimoine
culturel matériel ou le soin à apporter
à un patrimoine immatériel. Les êtres

humainsy apparaissent davantage

comme des éléments passifs que comme
des participants actifs et créatifs.

D'après la Convention de

Faro, la participation culturelle

est un droit qui revient
à tous. Une forme de cette

participation culturelle a lieu,

par exemple, aux Journées

européennes du patrimoine.
Les images des pages 4-17

représentent des impressions
des Journées du patrimoine
2017 à Bâle.

n relève souvent dans les déclara-

m Ë tions une perspective statique et dé-

terministe. Statique, parce que d'or-
I dinaire le patrimoine culturel est vu comme

quelque chose d'acquis, qu'il s'agit de

préserver. Le caractère vivant et évolutif de ce

qui est transmis apparaît peu. Déterministe,

parce qu'un groupe particulier est associé à

un bien culturel déterminé. La politique de

l'Unesco en matière de patrimoine culturel,

notamment, est focalisée sur les cultures

liées aux groupes humains, par exemple aux
I

groupes ethniques, qui se caractérisent par
leur continuité, leur localisation et une

tradition ininterrompue.
Or, ces conventions négligent des

éléments essentiels du patrimoine culturel.

Parmi ceux-ci, il convient de mentionner

son caractère évolutif, sa transmission, les

mutations du sens, les négociations et les

conflits dont il fait l'objet ainsi que le pouvoir.

Le caractère évolutif, car tout héritage
| culturel se transforme, parfois petit à petit,

parfois rapidement. La question est alors

de savoir quelle est la «véritable forme» à

conserver. La transmission, car le groupe qui
entretient un patrimoine culturel n'est pas si

; déterminé qu'on le pense d'habitude. Il peut

se diviser, sa composition peut changer. Les

formes culturelles peuvent elles aussi

migrer, être reprises et réutilisées par d'autres
I

groupes.



Les mutations du sens, car la signification du

patrimoine culturel peut changer du tout au

tout avec le temps, soit que le sens d'origine

se perde ou s'obscurcisse, soit que de

nouvelles interprétations remplacent les

anciennes. Les négociations, car le patrimoine
culturel ne se transmet pas «tout simplement»

d'une génération à l'autre. Déterminer

ce qui sera transmis, et de quelle façon,
relève d'un processus de négociation dont le

résultat est loin d'être connu d'avance.

Habituellement, ce processus s'accompagne

de débats et de conflits. En effet, qui
décrète ce qui doit être reconnu comme
patrimoine culturel et ce qui ne le sera pas?

Il s'agit ici d'abord d'une question
de pouvoir. Ceux qui dominent la société

conditionnent aussi le regard porté sur le

patrimoine culturel.

Qui s'exprime, et sur quoi?
C'est ici que la Convention de Faro entre

en jeu. Elle met l'accent sur le processus de

légitimation démocratique. Le patrimoine
culturel est vu comme une interaction, la

pluralité des points de vue est soulignée.

L'intention est louable. Mais qu'en est-il du

processus concret? Faut-il envisager un scrutin,

des mécanismes de démocratie directe?

De telles voies sont possibles, mais reste la

question de savoir quel groupe doit se

prononcer, et sur quel patrimoine. Il existe des

traditions qui ne touchent qu'une poignée
de gens, de tout petits groupes, des confréries,

des associations ou d'autres groupements

informels. D'autres s'enracinent dans

un village, une région ou un pays. D'autres

encore débordent les entités territoriales et

les structures politiques: la culture des

migrants en est un exemple. Dans ce genre de

cas, qui doit participer au processus de

décision? Si l'on se base sur les modèles de

participation politique habituels, les minorités

se retrouvent en mauvaise posture, car leurs

idées risquent d'être balayées par celles de

la majorité. De plus, les personnes qui ne

peuvent pas participer aux décisions

démocratiques, par exemple celles qui n'ont pas
le droit de vote, sont exclues de ce processus

de décision. Mais surtout, il serait ainsi

difficile de tenir compte de manière appro¬

priée des différentes conceptions et priorités
en matière de patrimoine. La majorité doit-
elle toujours l'emporter sur la minorité? Ou

la minorité a-t-elle forcément raison, parce

qu'on ne peut critiquer son point de vue?

Si l'on observe comment le patrimoine
culturel s'est développé, on remarque que sa

préservation a rarement suivi les règles de la

démocratie. Le patrimoine a toujours été vu

comme un élément clé du pouvoir, et c'est

encore le cas aujourd'hui. Par exemple, la
fête d'Unspunnen (dès 1805), qui est pour
ainsi dire l'archétype des traditions suisses

actuelles, a été inventée par les patriciens de

la ville, pour apaiser la colère de la population

rurale, qui venait d'être privée de ses

droits politiques après la période napoléo-

La Convention de Faro
met l'accent sur le

processus de légitimation
démocratique. Mais quel
groupe doit se prononcer,
et sur quel patrimoine?

nienne. En même temps, la fête a relancé

le tourisme en attirant nombre de visiteurs

prêts à débourser leur argent. Ce qui était en

jeu ici, ce n'était pas la participation
démocratique, mais bien la célébration de

coutumes prétendument archaïques et du mode

de vie des montagnards. Or la plus grande

partie de ce qui était célébré n'existait plus,

ou n'était pas connu, ou encore différait par
sa forme de l'image que les patriciens s'en

faisaient. C'est pourquoi, par la suite, un

véritable programme d'invention des

traditions va être mis au point: cours de cor
des Alpes, composition de chants populaires

«significatifs», création d'un jodel à

l'échelon national, fabrication du mythe du

montagnard épris de liberté. Les traditions

se construisent souvent à partir de pratiques
désuètes, qui doivent être ranimées. C'est

ce qu'on nomme l'invention de la tradition,

depuis le livre éponyme de Eric Hobsbawm

et Terence Ranger, «Invention of Tradition».

Un tel processus permet de plonger le

présent dans la lumière de l'histoire. Il faut
toutefois que cette construction s'inscrive
dans une «mémoire collective» (Maurice
Halbwachs), car la formation d'une identité
de groupe présuppose la mémoire culturelle:
c'est par son intermédiaire que se transmet

l'essentiel des valeurs, idées et visions du

monde.

Invention de la tradition
La fête d'Unspunnen permet de comprendre

ce qu'il faut entendre par «invention de la
tradition»; les immenses efforts de l'élite
ont conduit petit à petit à ce que, au début

du XXe siècle, la croyance à ce patrimoine
culturel soit ancrée dans l'esprit d'une

grande partie de la population. L'objectif

était ici politique et social: il s'agissait,
d'une part, d'intégrer la population rurale

dans une société en train de s'industrialiser

et de s'urbaniser à toute vitesse, et, de

l'autre, d'inclure les régions et cantons

ruraux catholiques-conservateurs dans le
système politique du jeune Etat fédéral dominé

par les forces libérales. Le succès éclatant

de cette entreprise est apparu dans toute sa

splendeur au plus tard lors de l'exposition
nationale de 1939. Le patrimoine culturel

qui y était transmis, inexistant cent ans

auparavant dans la plupart de ses formes, a été

alors reconnu comme patrimoine national.

Faut-il y voir un cas idéal au sens de

la Convention de Faro? D'un côté, on

peut répondre par l'affirmative, puisque le

consensus social a été encouragé et finalement

atteint. De l'autre, cette affirmation
doit être relativisée. La stratégie a été d'une

remarquable efficacité; toutefois le facteur

de succès n'était pas un processus
démocratique incluant le plus grand nombre de

participants, mais bien plutôt un programme
de consolidation du pouvoir conçu par une

élite qui avait reconnu l'importance du
sentiment de tradition culturelle dans la
formation d'une communauté politique. On

observe un tel processus dans tous les Etats

nationaux nés aux siècles derniers. De
nombreux exemples montrent que des éléments

essentiels de traditions culturelles qui
sortaient du cadre établi ont été complètement
occultés.

12 NIKE-Bulletin B | 2017



NIKE-Bulletin 612017 13



Si, depuis quelques temps, plusieurs conventions

en appellent à nouveau à la préservation

du patrimoine culturel, il convient de

se demander quel objectif poursuivent leurs :

auteurs et quel contexte social les y incite. |

Dans sa Convention, le Conseil de l'Europe
adopte une perspective paneuropéenne; il
argumente comme les Etats nationaux l'ont i

fait au XIXe siècle, à ceci près qu'il vise

l'entité supranationale qu'est l'Europe. Il
ne souffle mot de la signification nationale

du patrimoine culturel, cruciale autrefois;
c'est désormais sur le plan local et paneu- :

ropéen que se noue la communauté. L'appel
lancé répond à un nouveau défi, celui d'un

patrimoine culturel qui déborde les

frontières nationales, un patrimoine qu'il s'agit

de préserver face aux

dialisation.

Société en mutation -
renouveau des traditions culturelles
Un autre aspect intervient: les mutations de

la société viennent brouiller les anciennes

classifications en groupes, ethnies et

peuples, à qui une place claire était jusqu'ici
assignée. La mobilité et la migration, les

mariages mixtes, la diffusion planétaire de

la culture populaire, la commercialisation,
l'immersion médiatique, voilà autant de

facteurs qui accentuent la diversité et le

brassage des populations et des cultures.

Nous voilà placés devant un problème
de fond: Les efforts visant à instaurer et

conserver le patrimoine culturel favorisent
la convergence des traditions culturelles en

une ligne narrative compacte. En revanche,

la migration et la pluralité culturelle ont

un effet diversificateur; elles élargissent le

champ des traditions culturelles avec de

nouveaux récits, qui rendent le consensus

plus difficile à obtenir et peuvent conduire
à des lignées de traditions contradictoires,
voire antagonistes. La cohésion des sociétés

modernes, plurielles et mobiles, semble par
là menacée, et c'est la raison pour laquelle
le patrimoine culturel occupe à nouveau le
devant de la scène. Cette prise de conscience

constitue une chance, mais aussi un danger.

Débattre largement sur l'importance de

tel patrimoine culturel, telles traditions ou

telles coutumes peut favoriser la cohésion

sociale, permettre à l'individu ou au groupe
de savoir où se situer et lui procurer stabilité

et repères. Des conventions qui, comme

celle de Faro, encouragent ces débats dans

un climat de respect mutuel et de confiance

peuvent réellement faciliter «la coexistence

pacifique» dans une perspective de «résolution

et de prévention des conflits», pour
reprendre les termes de la Convention.

Pourtant, on ne peut exclure totalement

les dangers du débat. Celui-ci n'a de chances

que si on insiste sur le processus qui caractérise

le patrimoine culturel. Le patrimoine
culturel n'existe pas simplement comme tel;

il faut le forger, le conquérir, le construire,

l'adapter, le remodeler. Ceux qui bran¬

dissent le patrimoine comme un rempart
contre le déferlement de la mondialisation

et de la migration en l'érigeant comme une

barricade immuable, à l'instar de certains de

nos ténors politiques, n'atteindront pas leur

but, parce que, dans la réalité, les sociétés

évoluent et les traditions n'ont que le sens

qu'on leur attribue à un certain moment.

La démocratie et le débat sur
le patrimoine culturel se

conditionnent l'un l'autre
Un autre problème est celui de la délimitation,

qui n'est plus guère possible de

nos jours. Les Etats nationaux des XIXe
et XXe siècles avaient tracé des

frontières claires; par là, ils ont provoqué des

guerres cruelles et des conflits violents avec

d'autres peuples vus comme différents,

étrangers et incompatibles, tout en bafouant

les droits de nombreuses minorités et en

détruisant leurs traditions. Aujourd'hui,
la question des limites s'est encore com-

plexifiée. Tous, nous sommes citoyens d'un

Ce n'est pas principalement

la reconnaissance
collective d'un patrimoine
culturel qui favorise la
cohésion sociale; c'est le
fait de s'accorder sur la

façon de débattre sur le
patrimoine.

Etat, avons des racines au niveau local;
mais nous sommes aussi mobiles et vivons
où vivent des groupes très divers; de

nombreux facteurs nous caractérisent, tels que
la position sociale, le sexe, la formation,
l'orientation sexuelle, les pratiques
culturelles, etc. Dans chacun de ces domaines,
les traditions jouent un rôle; en tant qu'individu,

j'appartiens à plusieurs groupes, qui
côtoient encore d'autres groupes actifs sur

le même terrain. Comment la participation,
le débat démocratique fonctionnent-ils ici?
On assiste à des interférences, des interactions,

des connexions, des conceptions dif¬

férentes de certaines traditions, des conflits

portant sur leur signification. Qu'on pense,

par exemple, au débat sur les monuments
de la guerre de Sécession dans le sud des

Etats-Unis. Ce sont ici des mondes qui

s'entrechoquent, des positions sociales qui
se négocient. Il ne peut être question
d'harmoniser artificiellement le patrimoine culturel,

et encore moins de l'homogénéiser. La
seule solution raisonnable est de débattre.

Mais les débats doivent suivre les règles de

l'Etat de droit démocratique. C'est dans ce

sens que l'ordre démocratique et un rapport

judicieux au patrimoine culturel se

conditionnent l'un l'autre. Le patrimoine culturel

est une question de pouvoir, notamment du

pouvoir de définir; il peut donc y avoir des

disputes, des controverses à son sujet. Ce

n'est qu'ainsi qu'une société peut trouver

son assise, que les différents groupes qui
la composent peuvent se doter d'une base

commune. Tant que le débat se déroule de

façon démocratique et pacifique, il n'y a

pas de souci à se faire. En revanche, si un

groupe veut imposer avec autoritarisme

une manière de concevoir et d'interpréter le

patrimoine culturel, son point de vue aura

peut-être plus de chances d'être adopté;
mais il manquera un véritable consensus,

de sorte que le processus démocratique aura

échoué.

Ainsi, ce n'est pas principalement la

reconnaissance collective d'un patrimoine
culturel qui favorise la cohésion sociale

d'une société démocratique et plurielle;
c'est le fait de s'accorder sur la façon de

débattre sur le patrimoine. La cohésion ne

court aucun danger si les membres de la

société s'opposent sur la signification du

patrimoine culturel, s'ils l'interprètent
différemment, le rejettent ou le réinventent. En

revanche, si ces débats n'appliquent pas les

règles de respect mutuel, de participation
démocratique et d'égalité des participants,
là, la cohésion est menacée, là, le
patrimoine culturel se transforme en instrument
de domination. Nous en avons d'innombrables

exemples, passés et présents.

14 NIKE-Bulletin 612017 n 612017 15



16 NIKE-Bulletin 612017 NIKE-Bulletin 612017 17


	Patrimoine culturel et cohésion sociale

