Zeitschrift: NIKE-Bulletin
Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 32 (2017)

Heft: 6

Artikel: Patrimoine culturel et cohésion sociale
Autor: Leimgruber, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-781057

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-781057
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Patrimoine
culturel et
cohésion sociale

n releéve souvent dans les déclara-
Par Walter Leimgruber

tions une perspective statique et dé-

D’dprés la Convention de Faro. la terministe. Statique, parce que d’or-
b

participation culturelle est un droit
qui revient d tous et débattre du
patrimoine nécessite une base démo-

dinaire le patrimoine culturel est vu comme
quelque chose d’acquis, qu’il s’agit de pré-

server. Le caractere vivant et évolutif de ce
qui est transmis apparait peu. Déterministe,
parce qu’un groupe particulier est associé a

C‘?’ull.qué’. De par son ton et ses exi- un bien culturel déterminé. La politique de
gences, ld CO%‘?JE]’llZ.On se dz'stl'ngue dé’ I’Unesco en matiere dle I})ammome culturel,
s , ) | notamment, est focalisée sur les cultures
b@ﬂuCOup d autres déclarations sur le liées aux groupes humains, par exemple aux
mjet. La p]updﬂ dentre elles portent groupes ethniques, qui se caractérisent par
/ l b » lf ll C 4 leur continuité, leur localisation et une tra-

en Q]ﬁ’ SUY Le DICR CULLUTC Z_tl meme, dition ininterrompue.
sur la sauvegarde d’un patrimoine Or, ces conventions négligent des 61é-

culturel matériel ou le soin a appon‘er ments essentiels du patrimoine culturel.
X 5 s . i s . Parmi ceux-ci, il convient de mentionner
aun pammome immateériel. Les étres

son caractére évolutif, sa transmission, les

bumaz'nsy (lppd?ﬂll'ﬁé’?’ll datpan[ﬂg{g mutations du sens, les négociations et les

or . flits dont il fait I'objet ainsi que le pou-

comme des éléments passifs que comme <07 0N T IO ST fe pou
.. ;! S . VvoIr.

des participants actifs et créatifs. Le caractére évolutif, car tout héritage

culturel se transforme, parfois petit a petit,
D'apres la Convention de

Faro, la participation cultu-
relle est un droit qui revient
3 tous. Une forme de cette | conserver. La transmission, car le groupe qui
participation culturelle a lieu, entretient un patrimoine culturel n’est pas si
par exemple, aux Journées déterminé qu’on le pense d’habitude. Il peut
européennes du patrimoine.

Les images des pages 4-17

représentent des impressions X .
des Journées du patrimaine | grer, étre reprises et réutilisées par d’autres

2017 a Béle. groupes.

parfois rapidement. La question est alors

de savoir quelle est la «véritable forme» a

se diviser, sa composition peut changer. Les
formes culturelles peuvent elles aussi mi-

10 NIKE-Bulletin 6]2017 NIKE-Bulletin 62017 11



Les mutations du sens, car la signification du
patrimoine culturel peut changer du tout au
tout avec le temps, soit que le sens d’ori-
gine se perde ou s’obscurcisse, soit que de
nouvelles interprétations remplacent les an-
ciennes. Les négociations, car le patrimoine
culturel ne se transmet pas «tout simple-
ment» d’une génération a ’autre. Détermi-
ner ce qui sera transmis, et de quelle facon,
releve d’un processus de négociation dont le
résultat est loin d’étre connu d’avance.

Habituellement, ce processus s’accom-
pagne de débats et de conflits. En effet, qui
décrete ce qui doit étre reconnu comme pa-
trimoine culturel et ce qui ne le sera pas?

Il s’agit ici d’abord d’une question
de pouvoir. Ceux qui dominent la société
conditionnent aussi le regard porté sur le
patrimoine culturel.

Qui s’exprime, et sur quoi?

C’est ici que la Convention de Faro entre
en jeu. Elle met I’accent sur le processus de
légitimation démocratique. Le patrimoine
culturel est vu comme une interaction, la
pluralité des points de vue est soulignée.
L’intention est louable. Mais qu’en est-il du
processus concret? Faut-il envisager un scru-
tin, des mécanismes de démocratie directe?
De telles voies sont possibles, mais reste la
question de savoir quel groupe doit se pro-
noncer, et sur quel patrimoine. Il existe des
traditions qui ne touchent qu’une poignée
de gens, de tout petits groupes, des confré-
ries, des associations ou d’autres groupe-
ments informels. D’autres s’enracinent dans
un village, une région ou un pays. D’autres
encore débordent les entités territoriales et
les structures politiques: la culture des mi-

grants en est un exemple. Dans ce genre de

cas, qui doit participer au processus de déci-
sion? Si I’on se base sur les modeles de par-
ticipation politique habituels, les minorités
se retrouvent en mauvaise posture, car leurs
idées risquent d’étre balayées par celles de
la majorité. De plus, les personnes qui ne
peuvent pas participer aux décisions démo-
cratiques, par exemple celles qui n’ont pas
le droit de vote, sont exclues de ce proces-
sus de décision. Mais surtout, il serait ainsi
difficile de tenir compte de maniere appro-

12 NIKE-Bulletin 6]2017

priée des différentes conceptions et priorités
en maticre de patrimoine. La majorité doit-
elle toujours ’emporter sur la minorité? Ou
la minorité a-t-elle forcément raison, parce
qu’on ne peut critiquer son point de vue?

Si ’on observe comment le patrimoine
culturel s’est développé, on remarque que sa

. préservation a rarement suivi les régles de la

démocratie. Le patrimoine a toujours été vu
comme un élément clé du pouvoir, et c’est
encore le cas aujourd’hui. Par exemple, la
féte d’Unspunnen (dés 1805), qui est pour
ainsi dire 1’archétype des traditions suisses
actuelles, a été inventée par les patriciens de
la ville, pour apaiser la colére de la popula-
tion rurale, qui venait d’étre privée de ses
droits politiques apres la période napoléo-

La Convention de Faro
met ’accent sur le
processus de légitimation
démocratique. Mais quel
groupe doit se prononcer,
et sur quel patrimoine?

nienne. En méme temps, la féte a relancé
le tourisme en attirant nombre de visiteurs
préts a débourser leur argent. Ce qui était en
jeu ici, ce n’était pas la participation démo-
cratique, mais bien la célébration de cou-
tumes prétendument archaiques et du mode
de vie des montagnards. Or la plus grande
partie de ce qui était célébré n’existait plus,
ou n’était pas connu, ou encore différait par

sa forme de 1’image que les patriciens s’en |

faisaient. C’est pourquoi, par la suite, un ‘

véritable programme d’invention des tra-
ditions va &tre mis au point: cours de cor
des Alpes, composition de chants popu-
laires «significatifs», création d’un jodel a
I’échelon national, fabrication du mythe du
montagnard épris de liberté. Les traditions
se construisent souvent a partir de pratiques
désuetes, qui doivent étre ranimées. C’est
ce qu’on nomme I’invention de la tradition,
depuis le livre éponyme de Eric Hobsbawm
et Terence Ranger, «Invention of Tradi-
tion». Un tel processus permet de plonger le

présent dans la lumiére de I’histoire. II faut
toutefois que cette construction s’inscrive
dans une «mémoire collective» (Maurice
Halbwachs), car la formation d’une identité
de groupe présuppose la mémoire culturelle:
c’est par son intermédiaire que se transmet
I’essentiel des valeurs, idées et visions du
monde.

Invention de la tradition
La féte d’Unspunnen permet de comprendre
ce qu’il faut entendre par «invention de la
tradition»: les immenses efforts de 1’élite
ont conduit petit a petit a ce que, au début
du XXe siecle, la croyance a ce patrimoine
culturel soit ancrée dans ’esprit d’une
grande partie de la population. L’objec-
tif était ici politique et social: il s’agissait,
d’une part, d’intégrer la population rurale
dans une société en train de s’industriali-
ser et de s’urbaniser a toute vitesse, et, de
I’autre, d’inclure les régions et cantons ru-
raux catholiques-conservateurs dans le sys-
teme politique du jeune Etat fédéral dominé
par les forces libérales. Le succes éclatant
de cette entreprise est apparu dans toute sa
splendeur au plus tard lors de 1’exposition
nationale de 1939. Le patrimoine culturel
qui y était transmis, inexistant cent ans au-
paravant dans la plupart de ses formes, a été
alors reconnu comme patrimoine national.
Faut-il y voir un cas idéal au sens de
la Convention de Faro? D’un c6té, on
peut répondre par I’affirmative, puisque le
consensus social a été encouragé et finale-
ment atteint. De [’autre, cette affirmation
doit étre relativisée. La stratégie a été d’une
remarquable efficacité; toutefois le facteur
de succes n’était pas un processus démo-
cratique incluant le plus grand nombre de
participants, mais bien plutdt un programme
de consolidation du pouvoir congu par une
élite qui avait reconnu I’importance du sen-
timent de tradition culturelle dans la for-
mation d’une communauté politique. On
observe un tel processus dans tous les Etats
nationaux nés aux siecles derniers. De nom-
breux exemples montrent que des éléments
essentiels de traditions culturelles qui sor-
taient du cadre établi ont été complétement
occultés.



NIKE-Bulletin 62017 13



Si, depuis quelques temps, plusieurs conven-
tions en appellent & nouveau a la préserva-
tion du patrimoine culturel, il convient de
se demander quel objectif poursuivent leurs

auteurs et quel contexte social les y incite.
Dans sa Convention, le Conseil de I’Europe
adopte une perspective paneuropéenne; il
argumente comme les Etats nationaux 1’ont
fait au XIX® siecle, a ceci prés qu’il vise
P’entité supranationale qu’est 1’Europe. Il
ne souffle mot de la signification nationale
du patrimoine culturel, cruciale autrefois;
c’est désormais sur le plan local et paneu-
ropéen que se noue la communauté. L’appel
lancé répond a un nouveau défi, celui d’un
patrimoine culturel qui déborde les fron-
tiéres nationales, un patrimoine qu’il s’agit

14 NIKE-Bulletin 6]2017

de préserver face aux menaces de la mon-
dialisation.

Société en mutation —

renouveau des traditions culturelles

Un autre aspect intervient: les mutations de
la société viennent brouiller les anciennes
classifications en groupes, ethnies et
peuples, a qui une place claire était jusqu’ici
assignée. La mobilité et la migration, les
mariages mixtes, la diffusion planétaire de
la culture populaire, la commercialisation,
I’immersion médiatique, voila autant de
facteurs qui accentuent la diversité et le
brassage des populations et des cultures.
Nous voila placés devant un probleme
de fond: Les efforts visant a instaurer et

conserver le patrimoine culturel favorisent
la convergence des traditions culturelles en
une ligne narrative compacte. En revanche,
la migration et la pluralité culturelle ont
un effet diversificateur; elles élargissent le
champ des traditions culturelles avec de
nouveaux récits, qui rendent le consensus
plus difficile a obtenir et peuvent conduire
a des lignées de traditions contradictoires,
voire antagonistes. La cohésion des sociétés
modernes, plurielles et mobiles, semble par
1a menacée, et c’est la raison pour laquelle
le patrimoine culturel occupe a nouveau le
devant de la scene. Cette prise de conscience
constitue une chance, mais aussi un danger.
Débattre largement sur 1’importance de
tel patrimoine culturel, telles traditions ou

telles coutumes peut favoriser la cohésion
sociale, permettre a 1’individu ou au groupe
de savoir ou se situer et lui procurer stabi-
lité et reperes. Des conventions qui, comme
celle de Faro, encouragent ces débats dans
un climat de respect mutuel et de confiance
peuvent réellement faciliter «la coexistence
pacifique» dans une perspective de «réso-
lution et de prévention des conflits», pour
reprendre les termes de la Convention.
Pourtant, on ne peut exclure totalement
les dangers du débat. Celui-cin’a de chances
que si on insiste sur le processus qui carac-
térise le patrimoine culturel. Le patrimoine
culturel n’existe pas simplement comme tel;
il faut le forger, le conquérir, le construire,
I’adapter, le remodeler. Ceux qui bran-

dissent le patrimoine comme un rempart
contre le déferlement de la mondialisation
et de la migration en 1’érigeant comme une
barricade immuable, a 1’instar de certains de
nos ténors politiques, n’atteindront pas leur
but, parce que, dans la réalité, les sociétés
évoluent et les traditions n’ont que le sens
qu’on leur attribue a un certain moment.

La démocratie et le débat sur

le patrimoine culturel se

conditionnent I'un I'autre

Un autre probléme est celui de la délimi-
tation, qui n’est plus guére possible de
nos jours. Les Etats nationaux des XIXe
et XX¢ siecles avaient tracé des fron-
tieres claires; par 13, ils ont provoqué des
guerres cruelles et des conflits violents avec
d’autres peuples vus comme différents,
étrangers et incompatibles, tout en bafouant
les droits de nombreuses minorités et en
détruisant leurs traditions. Aujourd’hui,
la question des limites s’est encore com-
plexifiée. Tous, nous sommes citoyens d’un

Ce n’est pas principale-
ment la reconnaissance
collective d’un patrimoine
culturel qui favorise la
cohésion sociale; c’est le
fait de s’accorder sur la
facon de débattre sur le
patrimoine.

Etat, avons des racines au niveau local;
mais nous sommes aussi mobiles et vivons
ol vivent des groupes tres divers; de nom-
breux facteurs nous caractérisent, tels que
la position sociale, le sexe, la formation,
I’orientation sexuelle, les pratiques cultu-
relles, etc. Dans chacun de ces domaines,
les traditions jouent un réle; en tant qu’indi-
vidu, j’appartiens a plusieurs groupes, qui
cotoient encore d’autres groupes actifs sur
le méme terrain. Comment la participation,
le débat démocratique fonctionnent-ils ici?
On assiste a des interférences, des interac-
tions, des connexions, des conceptions dif-

férentes de certaines traditions, des conflits
portant sur leur signification. Qu’on pense,
par exemple, au débat sur les monuments
de la guerre de Sécession dans le sud des
Etats-Unis. Ce sont ici des mondes qui
s’entrechoquent, des positions sociales qui
se négocient. Il ne peut étre question d’har-
moniser artificiellement le patrimoine cultu-
rel, et encore moins de 1’homogénéiser. La
seule solution raisonnable est de débattre.
Mais les débats doivent suivre les regles de
I’Etat de droit démocratique. C’est dans ce
sens que 1’ordre démocratique et un rapport
judicieux au patrimoine culturel se condi-
tionnent ’un ’autre. Le patrimoine culturel
est une question de pouvoir, notamment du
pouvoir de définir; il peut donc y avoir des
disputes, des controverses a son sujet. Ce
n’est qu’ainsi qu’une société peut trouver
son assise, que les différents groupes qui
la composent peuvent se doter d’une base
commune. Tant que le débat se déroule de
facon démocratique et pacifique, il n’y a
pas de souci a se faire. En revanche, si un
groupe veut imposer avec autoritarisme
une maniére de concevoir et d’interpréter le
patrimoine culturel, son point de vue aura
peut-étre plus de chances d’étre adopté;
mais il manquera un véritable consensus,
de sorte que le processus démocratique aura
échoué.

Ainsi, ce n’est pas principalement la
reconnaissance collective d’un patrimoine
culturel qui favorise la cohésion sociale
d’une société démocratique et plurielle;
c’est le fait de s’accorder sur la fagcon de
débattre sur le patrimoine. La cohésion ne
court aucun danger si les membres de la
société s’opposent sur la signification du
patrimoine culturel, s’ils I’interprétent dif-
féremment, le rejettent ou le réinventent. En
revanche, si ces débats n’appliquent pas les
regles de respect mutuel, de participation
démocratique et d’égalité des participants,
la, la cohésion est menacée, 1a, le patri-
moine culturel se transforme en instrument
de domination. Nous en avons d’innom-
brables exemples, passés et présents.

NIKE-Bulletin 612017 15



16  NIKE-Bulletin 6|2017 NIKE-Bulletin 6/2017 17




	Patrimoine culturel et cohésion sociale

