
Zeitschrift: NIKE-Bulletin

Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 32 (2017)

Heft: 6

Artikel: Kulturerbe und gesellschaftlicher Zusammenhalt

Autor: Leimgruber, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-781056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-781056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturerbe und
gesellschaftlicher
Zusammenhalt

Von Walter Leimgruber

Die Konvention von Faro deklariert,
dass die Teilhabe am kulturellen Erbe

das Recht aller Menschen sei und die

Auseinandersetzung damit eine

demokratische Fundierung benötige. In
ihrem Ton und in ihren Forderungen
unterscheidet sich die Konvention
damit von vielen Deklarationen zum
kulturellen Erbe. Die meisten drehen

sich um die Sache, um den

Erhalt eines materiellen oder die Pflege

eines immateriellen Kulturgutes. Die
Menschen erscheinen in ihnen eher als

passive Träger denn als aktive und
kreative Partizipierende.

Gemäss der Konvention

von Faro ist die Teilhabe

am kulturellen Erbe ein

Recht aller Menschen.
Eine Form dieser Teilhabe

findet beispielsweise an

den Europäischen Tagen
des Denkmals statt. Die

Bilder auf den Seiten 4 bis

17 zeigen Impression der

Denkmaltage 2017 in Basel.

/Sichtbar wird meist auch eine eher sta-

m tische und deterministische Perspek-

tive. Statisch, weil kulturelles Erbe

meist als etwas Gegebenes betrachtet wird,
das man schützen muss. Die Lebendigkeit
und die Wandelbarkeit dessen, was überliefert

worden ist, wird wenig erkennbar.

Deterministisch, weil diese Sicht davon

ausgeht, dass eine definierte Gruppe mit einem

bestimmten Kulturgut verbunden ist. Die

Unesco etwa legt in ihrer Kulturerbe-Politik
einen starken Fokus auf gruppenbezogene,

etwa ethnisch definierte Kultur, deren Wesen

von Lokalität, Kontinuität und ungebrochener

Tradierung bestimmt wird.
In diesen Konventionen werden

wesentliche Elemente des kulturellen Erbes

vernachlässigt. Dazu gehören die Wandelbarkeit,

die Übertragung, die Neuaufladung,
die Aushandlung, der Konflikt, die Macht.

Wandelbarkeit, weil jedes kulturelle
Erbe einem Wandel unterworfen ist, manchmal

einem kaum wahrnehmbaren, manchmal

einem sehr rasanten. Das führt zur Frage,

welche Form überhaupt zu pflegen ist.

Übertragung, weil die ein kulturelles Erbe

pflegende Gruppe viel weniger definiert ist
als meist wahrgenommen. Die Gruppe kann

sich in ihrer Zusammensetzung verändern,
sie kann sich spalten. Kulturelle Formen

können auch wandern, von neuen Gruppen
übernommen und genutzt werden. Neuaufladung,

weil sich die Bedeutung des kultu-

NIKE-Bulletin 612017 5



rellen Erbes mit der Zeit vollständig ändern

kann, der ursprüngliche Sinn verloren geht

oder nicht mehr verstanden wird und neue

Interpretationen alte verdrängen. Aushandlung,

weil kulturelles Erbe nicht einfach von
einer Generation an die nächste weitergegeben

wird. Was und wie übernommen wird,
untersteht einem Aushandlungsprozess,
dessen Resultat keineswegs von Anfang an

bekannt ist.

Und mit diesem Prozess sind meist auch

Auseinandersetzungen und Konflikte
verbunden. Wer entscheidet, was als kulturelles

Erbe gelten soll und was nicht? Dies ist

nicht zuletzt eine Frage der Macht. Wer

gesellschaftlich dominiert, bestimmt auch den

Blick auf das kulturelle Erbe.

Wer äussert sich zu

welchem Kulturerbe?
Hier setzt die Konvention von Faro ein:

Sie betont den Prozess der demokratischen

Legitimierung. Heritage erscheint als

Interaktion, die Pluralität der Sichtweisen wird
betont. Das ist eine löbliche Absicht. Doch

wie genau soll das passieren? Mit
Abstimmungen, mit direktdemokratischen
Mechanismen? Solche Wege sind durchaus denkbar,

aber die Frage bleibt, welche Gruppe
sich zu welchem kulturellen Erbe äussern

soll. Es gibt Traditionen, die von wenigen
Menschen und kleinsten Gruppen getragen

werden, von Bruderschaften, Vereinen oder
auch informellen Zusammenschlüssen. Es

gibt kulturelles Erbe, das als zu einem Dorf,
einer Region oder einem Land zugehörig

angesehen wird. Es gibt kulturelles Erbe,
das quer zu allen räumlichen Einheiten und

politischen Gliederungen steht, etwa die

Kultur von Migranten. Wer nimmt in
solchen Fällen am Entscheidungsprozess teil?

Orientiert man sich an den gängigen
politischen Partizipationsmustern, bringt man
Minderheiten in eine schwierige Lage, weil
ihre Vorstellungen leicht majorisiert werden

können. Und man schliesst diejenigen aus,

die keine demokratische Legitimation, kein

Stimmrecht etwa, haben. Vor allem aber

dürfte es schwierig sein, unterschiedliche

Vorstellungen und Gewichtungen adäquat

zu berücksichtigen. Überstimmt die Mehr-

die Minderheit oder hat eine Minderheit
immer Recht, weil man an ihrer Sichtweise

ohnehin keine Kritik üben darf?

Ein Blick auf die Entwicklung des

kulturellen Erbes zeigt uns, dass dessen

Bewahrung in der Regel nicht demokratisch

war und dass kulturelles Erbe stets als

zentrales Element von Macht gesehen wurde

und wird. Das Unspunnenfest (ab 1805)

beispielsweise, so etwas wie das Urfest

heutiger schweizerischer Traditionen, wurde

von Patriziern aus der Stadt erfunden, um
das aufgebrachte Land, dem man nach der

napoleonischen Ära die politischen Rechte

wieder weggenommen hatte, zu beschwichtigen

und zu befrieden. Zugleich kurbelte

es den Tourismus an, denn mit den Gästen

Die Konvention von
Faro betont den Prozess
der demokratischen
Legitimierung. Aber
welche Gruppe soll sich
zu welchem kulturellen
Erbe äussern?

konnte gutes Geld verdient werden. Keine
demokratische Partizipation, sondern das

Zelebrieren angeblich archaischer Bräuche

und der Lebensweise der Bergbewohner
stand auf dem Programm. Doch was gefeiert

wurde, war zum grossen Teil nicht mehr

existent, nicht bekannt oder in seiner Form
anders als von den Herren gewünscht. In der

Folge setzt daher ein Programm der Erfindung

von Traditionen ein, von Alphornkursen

über das Verfassen neuer, «gehaltvoller»
Volkslieder, dem Erfinden eines landesweiten

«Jodelliedes» bis hin zum Aufbau eines

Gesamtmythos des freiheitsliebenden Berglers.

Traditionen werden häufig hergestellt
aus Praxen, die nicht mehr üblich sind und

wiederbelebt werden müssen. «Invention

of Tradition» wird dieser Vorgang seit dem

gleichnamigen Buch von Eric Hobsbawm

und Terence Ranger genannt. Er ermöglicht,
die Gegenwart in das entsprechende Licht
der Geschichte zu tauchen. Allerdings muss

diese Konstruktion ihren festen Platz in ei-
| nem gemeinsamen «kollektiven Gedächtnis»

(Maurice Halbwachs) finden, denn die

kulturelle Erinnerung ist Voraussetzung für
die Bildung einer Gruppenidentität, über sie

werden zentrale Werte, Vorstellungen und

Weltbilder weitergegeben.

Erfindung der Tradition
Das Unspunnenfest zeigt, was das bedeutet:

Die gewaltige Anstrengung der Elite führte

nach und nach dazu, dass sich zu Beginn
des 20. Jahrhunderts der Glaube an dieses

kulturelle Erbe in der breiten Bevölkerung
festgesetzt hatte. Das Erbe diente einem

politischen und gesellschaftlichen Ziel: Der

Integration der Landbevölkerung in eine

sich rasch industrialisierende und urbanisie-

rende Gesellschaft einerseits, der Integration

der katholisch-konservativen ländlichen

Regionen und Kantone in das von liberalen

Kräften dominierte politische System
des neuen Bundesstaates andererseits. Der

Erfolg war durchschlagend, die Wirkung
spätestens mit der Landi 1939 in ihrer ganzen

Wucht erkennbar. Das hier vermittelte
kulturelle Erbe, hundert Jahre vorher in den

meisten Formen noch gar nicht existent,
wurde als nationales anerkannt.

Ein Idealfall im Sinne der Faro-Konven-
I tion? Auf der einen Seite kann man dies

bejahen, weil damit der gesellschaftliche Konsens

erfolgreich gefördert wurde. Auf der

anderen Seite muss man dies in Frage stellen,

denn auch wenn die Wirkkraft enorm

war, so haben nicht demokratische Prozesse

unter Einbezug möglichst vieler Beteiligter

zu diesem Erfolg geführt, sondern ein

Programm machtstruktureller Art durch

eine Elite, die erkannt hatte, dass dieses

Gefühl der kulturellen Tradition notwendig

war, um eine politische Gemeinschaft

zu schaffen. Dieser Prozess lässt sich in
allen Nationalstaaten beobachten, die in den

letzten Jahrhunderten entstanden sind. Dass

wesentliche Elemente kultureller
Überlieferungen, die nicht in den Rahmen passten,

ausgeblendet wurden, ist offensichtlich und

lässt sich an vielen Beispielen aufzeigen.
Wenn viele Konventionen seit einiger

Zeit nun erneut zur Bewahrung des kultu-

6 NIKE-Bulletin 612017





um gehen, in diesem Prozess das kulturelle
Erbe künstlich zu harmonisieren oder gar

zu homogenisieren. Die einzige sinnvolle

Form damit umzugehen ist die

Auseinandersetzung. Diese aber muss den Regeln
des demokratischen Rechtsstaates folgen. In

diesem Sinn bedingen sich demokratisch-

rechtsstaatliche Ordnung und ein sinnvoller

Umgang mit kulturellem Erbe. Kulturelles
Erbe ist eine Frage der Macht, auch der

Definitionsmacht, es darf umkämpft sein,

es darf umstritten sein. Nur das führt dazu,

dass eine Gesellschaft sich ihrer selbst

versichert, dass die vielfältigen Gruppen einen

gemeinsamen Bezug schaffen. Solange diese

Auseinandersetzung friedlich und
demokratisch funktioniert, so lange brauchen wir

uns keine Sorgen zu machen. Bestimmen

aber einzelne Gruppen in autoritärer Weise

über die Art und Weise, wie das kulturelle

Erbe zu verstehen und zu interpretieren
sei, dann gewinnt dieses zwar vielleicht

an Durchsetzungskraft. Zugleich aber fehlt
dann die Akzeptanz anderer Sichtweisen, so

dass der demokratische Prozess nicht
funktioniert.

Der gesellschaftliche Zusammenhalt

einer pluralen und demokratischen Gesellschaft

wird daher nicht primär durch die

gemeinsame Anerkennung eines kulturellen
Erbes gefördert, sondern durch die Anerkennung

der Form der Auseinandersetzung um
das kulturelle Erbe. Der Zusammenhalt ist

nicht bedroht, wenn sich die Menschen über

die Bedeutung der kulturellen Traditionen

streiten, diese neu interpretieren, verwerfen

und neu erfinden. Er ist aber bedroht, wenn

die Regeln dieses Streites nicht Regeln der

gegenseitigen Achtung, der demokratischen

Partizipation und der Gleichstellung der

Beteiligten folgen. Dann wird das kulturelle
Erbe zum Herrschaftsinstrument - was wir
aus unzähligen historischen wie aktuellen

Beispielen nur zu gut kennen.

rellen Erbes aufrufen, so müssen wir uns

fragen, welche Absicht und welche
gesellschaftliche Gesamtlage dies heute als

notwendig erscheinen lassen. Der Europarat
nimmt in seiner Konvention eine gesamteuropäische

Perspektive ein, er argumentiert

ähnlich, wie im 19. Jahrhundert einzelne

Nationalstaaten argumentiert haben, nun
aber mit Blick auf die supranationale

Einigkeit Europas. Er erwähnt die nationale

Bedeutung kulturellen Erbes, damals von
zentraler Bedeutung, mit keinem Wort, die

Gemeinschaft wirkt hier auf lokaler wie

auch auf gesamteuropäischer Ebene. Der

Appell orientiert sich an einer neuen

Herausforderung, die eines gemeinsamen
kulturellen Erbes über alle Staatsgrenzen

hinweg, das es angesichts der Bedrohungen der

Globalisierung zu erhalten gilt.

Gesellschaftlicher Wandel -
neue kulturelle Überlieferungen
Dazu kommt ein Wandel der Gesellschaft,
der die ursprünglichen Einteilungen in
Gruppen, Ethnien und Völker, denen ein

eindeutiger Platz zugewiesen wird, immer

schwieriger macht. Die Vielfalt wie die

Durchmischung steigern sich durch Mobilität

und Migration, durch Mischehen und

globale Populärkultur, durch Kommerzialisierung

und mediale Durchtränkung. Damit
sind wir bei einem Grundproblem
angelangt: Die Kulturerbe-Bestrebungen fördern
die Bündelung von kulturellen Überlieferungen

zu einem kompakten Erzählstrang.

Migration wie auch kulturelle Vielfalt
hingegen sind diversifizierend, öffnen das Feld

der kulturellen Überlieferungen mit neuen

Erzählungen, die einen Konsens erschweren

und auch zu widersprüchlichen, bisweilen

antagonistischen Traditionssträngen führen.

Der Zusammenhalt modemer, pluraler,
mobiler Gesellschaften scheint daher gefährdet.

Kulturelles Erbe ist deshalb erneut zu
einem beherrschenden Thema geworden. In
der Tat liegt in dieser Besinnung eine Chance,

aber auch eine Gefahr. Eine breite

Auseinandersetzung, welches kulturelle Erbe,

welche Traditionen und welche Überlieferungen

wichtig sind, kann den gesellschaftlichen

Zusammenhalt fördern, sie kann dem

Individuum wie der Gruppe die eigene Stellung

sichtbar machen, Halt und Orientierung
vermitteln. Wenn Konventionen wie diejenige

von Faro diese Auseinandersetzung in
Offenheit und gegenseitigem Respekt
fördern, kann dies in der Tat zur «Erleichterung
des friedlichen Nebeneinanders» und «der

Demokratie und Auseinandersetzung
um Kulturerbe bedingen sich

gegenseitig
Zudem besteht das Problem der Abgrenzung,

die nur noch bedingt möglich ist.

Die Nationalstaaten haben im 19. und 20.

Jahrhundert eindeutige Grenzziehungen

vorgenommen und damit nicht nur gewaltige

Kriege und Konflikte mit denjenigen

provoziert, die angeblich so anders, fremd

und unverträglich waren, sondern auch die

Rechte und Traditionen vieler Minderheiten

missachtet und häufig zerstört. Heute

sind diese Fragen der Abgrenzung noch viel

schwieriger geworden. Wir alle sind Bürger
eines Staates, lokal verankert, aber auch

mobil, leben an Orten, an denen verschiedenste

Gruppen leben, sehen uns definiert
durch viele Faktoren wie soziale Stellung,

Geschlecht, Bildung, sexuelle Vorlieben,

kulturelle Praxen und anderes mehr. In
jedem dieser Bereiche spielen Traditionen

eine Rolle, ich gehöre als Individuum vie-

Vermeidung von Konflikten», wie es in der

Konvention heisst, führen.

Doch auch die Gefahren sind nicht von
der Hand zu weisen. Diese Auseinandersetzung

kann nur gelingen, wenn man den

Prozess betont, den kulturelles Erbe immer

durchläuft. Kulturelles Erbe gibt es nicht

einfach, es wird - wie bereits erwähnt -
gemacht, erstritten, konstruiert, es wird ange-

passt, neu geformt. Wer kulturelles Erbe als

Mauer gegen die Brandung der Globalisierung

und der Migration benutzt, indem er

es als unverrückbar erscheinende Barrikade

errichtet, wie wir das in manchen
politischen Haltungen erkennen, wird keinen

Erfolg haben, weil die Gesellschaften sich

in Wirklichkeit wandeln und Traditionen

nur den Sinn haben, der ihnen zu einem

bestimmten Zeitpunkt zugewiesen wird.

Der gesellschaftliche
Zusammenhalt wird
nicht primär durch die
gemeinsame Anerkennung

des kulturellen
Erbes gefördert, sondern
durch die Anerkennung
der Form der
Auseinandersetzung darum.

len solchen Gruppen an, die auf noch mehr

Gruppen stossen, die im gleichen Feld aktiv
sind. Wie funktioniert hier Partizipation,
demokratische Mitsprache? Überschneidungen,

Verzahnungen, Verknüpfungen,
unterschiedliche Sichtweisen auf bestimmte

Traditionen, auch Konflikte um die Bedeutung

sind daher an der Tagesordnung. Man

denke etwa an die Auseinandersetzung um
die Denkmäler des amerikanischen Bürgerkriegs

im Süden der USA. Hier prallen Welten

aufeinander, werden gesellschaftliche
Positionen ausgehandelt. Es kann nicht dar-

NIKE-Bul letin 612017 9


	Kulturerbe und gesellschaftlicher Zusammenhalt

