Zeitschrift: NIKE-Bulletin
Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 30 (2015)

Heft: 4

Artikel: Le patrimoine en 2015 : evidences et paradoxes
Autor: Zumthor, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-726815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-726815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le
patrimoine
en 2015,
evidences et
paradoxes

Par Bernard Zumthor

Bernard Zumthor, vice-président de la CFMH, examine

ci-dessous notre maniere de traiter le patrimoine culturel;

son bilan n’incite guere a l'optimisme. Ses conclusions sont

d autant plus préoccupantes qu elles reposent sur une longue

expérience professionnelle qui leur confére une grande crédibilise.
Bernard Zumthor quittera la Commission a la fin de l'année,

en raison de la limitation de la durée de sa fonction. Il a

rédigé Uessai qui suit pour le Rapport annuel 2014 de la CEMH;

ce texte, qui nous instruit autant gu’il nous exhorte @ age,

peut donc étre lu comme une sorte de testament intellectuel.

Nott Caviezel, président de la CFMH

4 NIKE-Bulletin 4[2015



2 01 5 marque le centiéme anniver-

saire de la création par le Conseil fédéral
de la Commission fédérale des monuments
historiques (CFMH). Cette initiative dont
on pourrait retracer les lointaines origines
aux premieres préoccupations patrimoniales
exprimées publiquement en Suisse par Phi-
lipp Albert Stapfer (1766-1840), ministre
de I’éducation de la République helvétique
en 1798, a profondément marqué la forme
et le fond de la défense des témoins batis
de la mémoire collective dans notre pays.
Un énorme travail scientifique, technique
et de conseil a été accompli par ce corps
d’experts au service de la Confédération
depuis 1915 dans la sauvegarde effective de
monuments et de sites historiques menacés.
Quelque 2400 objets sont actuellement pla-
cés sous protection fédérale.

La CFMH: un role décisif

Les accomplissements de la Commission se
sont inscrits dans la dynamique internatio-
nale de la prise de conscience patrimoniale
laquelle a connu une évolution accélérée
depuis que les nations se sont avisées de la
nécessité de matérialiser leur identité dans
la sauvegarde des vénérables Monuments
d’art et d’histoire, comme on les désigne
encore en titre des Inventaires qui leur sont
consacrés dans chaque canton. La notion de
patrimoine embrasse aujourd’hui aussi bien
I’archéologie que 1’héritage industriel, I’ar-
chitecture urbaine du XIX¢ siécle que les
ensembles de 1’époque de la modernité et de
I’aprés-guerre, le paysage ou le patrimoine
immatériel et s’étend jusqu’a la recon-
naissance de la valeur de témoignage des
«laissés-pour-compte du petit patrimoine»,
comme appelle joliment I’artiste plasticien
Didier Serplet (né en 1956) le mobilier ur-
bain modeste ... !

1 Voir p. ex. Didier Serplet. Soupiraux de Bruxelles, Grat-
te-pieds de Bruxelles ou Plaques d'égouts d'Europe.
Bruxelles 2012.

La contribution de la CFMH doit aussi se
mesurer a 1’aune de la sensibilisation des
autorités politiques a 1’urgence de préserver
les citoyens de I’amnésie de leur environne-
ment bati. Alors qu’en 1945, a ’exception
du Tessin, aucun canton n’avait d’office
chargé de la conservation du patrimoine,
tous sont aujourd’hui équipés de services
adéquats, souvent secondés par des com-
missions plus ou moins spécialisées, tandis
que la plupart des grandes villes se sont éga-
lement dotées de structures administratives
compétentes en la maticre.

Il en est de méme au niveau du grand
public, dont les mobilisations émotionnelles
a I’encontre des destructions résultant du
triomphe de la promotion immobiliere, de
I’ignorance de propriétaires ou de 1’impé-
ritie de certains responsables, ont souvent
été a ’origine de la réaction des autorités et,
au bout du compte, de la mise en place de
mesures de sauvegarde légales.

Depuis les années 1990, la conscience
renouvelée du patrimoine dans 1’opinion pu-
blique est & mettre en parallele avec celle de
I’écologie, pour les mémes raisons: dégra-
dation de I’environnement, régression de la
qualité de la vie, inquiétude devant I’avenir
incertain, perte de reperes. Des groupes de
plus en plus nombreux, a la recherche d’une
mémoire, parfois fantasmée, se découvrent
une passion civique pour les «vieilles
pierres» avec cette conviction, magnifique-
ment condensée dans le vers du poéte René
Char (1907-1988): «Ma mémoire est ma
patrie». Pour preuve, I’engouement chaque
année ravivé, pour les Journées européennes
du patrimoine.

... des personnes interrogées ont
visité un monument historique en
Suisse au cours des 6 derniers mois.

Dans ce succés populaire aussi, les taches
accomplies par la CFMH comme gardienne
de la doxa, un siécle durant, ont servi de ré-
férence et apporté appui et encouragement a
toutes les initiatives, publiques ou privées,
en faveur de la conservation et de la protec-
tion du patrimoine.

Globalement, la situation du patrimoine
bati en Suisse a donc évolué et s’est amé-
liorée bien au-dela de ce dont nos prédéces-
seurs de 1915 pouvaient réver. Au surplus,
ce développement au sein de la spécificité
helvétique a pris place dans un contexte
international favorable
qui vit I’adhésion de la Suisse a la Conven-

particulierement

tion du patrimoine mondial, adoptée par
1’Unesco en 1972 et ratifiée en 1975, Année
européenne du patrimoine. Cette Conven-
tion vise a dresser, a 1’échelle de la pla-
néte, la liste des biens culturels de valeur
universelle exceptionnelle et a engager les
pays abritant de tels objets a en en prendre
particulierement soin. En enrichissant de 11
lieux d’exception les 1007 sites répertoriés
a ce jour sur les cinq continents, la Suisse
occupe, relativement a sa taille, une place
de choix sur la sceéne patrimoniale interna-
tionale.

NIKE-Bulletin 4/2015 5



De tout cela, la Commission de 2015 ne
peut que se féliciter. Mais est-ce a dire que
tout va pour le mieux dans le meilleur des
mondes? A y regarder de plus pres, la situa-
tion du patrimoine est aujourd’hui pour le
moins paradoxale. Voici quelques points de
réflexion pour ouvrir la discussion.

Plus de patrimoine, moins de moyens,
popularité sans précéedent

Je n’insisterai pas sur la situation matérielle
de la conservation aujourd’hui. Le probleme
est bien connu et le Message du Conseil
fédéral concernant 1’encouragement a la
culture pour la période 2016-2020 n’invite
guere a I’optimisme pour ce qui concerne la
sauvegarde du patrimoine bati.

Depuis quelques années on ne peut en
effet que déplorer un phénomene de dis-
torsion grandissante entre 1’élargissement
exponentiel des champs d’action de la
conservation du patrimoine et le rétrécis-
sement des moyens mis en ceuvre pour sa
sauvegarde.

On doit en effet
constater que, par rapport aux années fastes

malheureusement

qu’elle connut du milieu des années 1970
a la fin des années 1990, la sauvegarde du
patrimoine et des sites connait au début du
XXIe¢ siecle une situation de paupérisation
bien réelle. En dépit des apparences, elle
souffre d’un affaiblissement grandissant de
ses mécanismes de défense, tant naturels (la
mobilisation de 1’opinion publique) qu’ins-
titutionnels (1’inertie des responsables poli-
tiques). Faiblesse qui se conjugue souvent
avec un amenuisement de son importance
dans les organigrammes administratifs.
L’alignement de sa gestion sur des critéres
uniquement quantitatifs et sa fragilisation
budgétaire démultiplient encore sa vulné-
rabilité. Cet état de fait n’est pas propre a
la Suisse. Il semble hélas caractériser notre
temps sous toutes les latitudes. Bien qu’il
fasse parfois débat sur la place publique,
I’on ne parvient toujours pas, dans les
politiques gouvernementales, a renverser
I’ordre des priorités entre 1’économique et le

culturel. Comme le dit ’écrivain et médio-

6 NIKE-Bulletin 4]2015

logue Régis Debray (né en 1940), «Apres la
monstrueuse invasion de I’homme par I’his-
toire au XIXe¢ siecle on assiste, au XXIe, a
la monstrueuse invasion de I’homme par le
chiffre». 2

Le paradoxe est que le patrimoine
n’a jamais été autant sur le devant de la
scene. Les médias en sont friands. Oppor-
tuniste, 1’industrie touristique en fait ses
choux gras: certains sites sont devenus de
véritables annexes de Disneyland... pour ne
rien dire des placements financiers spécula-
tifs ou de prestige dont certains hauts lieux
du patrimoine sont victimes. Tout cela dans
une perversion grandissante de la significa-
tion méme de la notion de patrimoine et de
ses implications socio-culturelles.

Il y a vingt ans, I’anthropologue Hen-
ri-Pierre Jeudy (né en 1945) s’inquiétait
déja du phénomene: «Image de marque des
villes et des régions, objet privilégié des
politiques culturelles, le patrimoine finit par
étre saturé de discours qui le défendent en
lui octroyant une fonction primordiale dans
I’ordre de la transmission. Ce repli collec-
tif sur la patrimonialisation, loin d’étre une
aventure des mémoires, s’impose comme
une gestion ostensible des structures sym-
boliques de toute société. Face a la crise des
valeurs, face a I’incertitude d’un sens donné
a I’avenir, le patrimoine se présente comme
une valeur slire, comme une garantie sym-
bolique.»3

2 Régis Debray, entretien sur France-Culture,
émission Réplique 3 juillet 2015.

3 Henri-Pierre Jeudy. Entre mémoire et patrimoine.
In: Ethnologie frangaise, janvier-mars 1995, n0 1.

Car c’est un fait que la «patrimonialisation»
touche désormais tous les domaines au point
qu’elle s’érige parfois en religion — avec ses
intégrismes et ses superstitions. Malheu-
reusement, comme dans les manifestations
de la foi, les invocations ne suffisent pas a
sauver de ’enfer. Le «patrimoine» se réfu-
gie dans une expérience qui n’est plus celle
d’objets ou de lieux entourés d’une aura,
mais d’une aura qui ne se rattache a quasi-
ment plus rien. Matiére vivante, véhicule de
la mémoire collective, moteur économique
en puissance, le patrimoine peut devenir
fétiche stérile, banale marchandise, buzz
médiatique, aimable nostalgie...

Sur le plan de I’histoire de I’art, cette
défiguration de la valeur patrimoine est 2
placer dans le contexte plus large d’un rap-
port a I’histoire qui manifeste une réaction,
implicite ou explicite, contre ce qui est pré-
senté comme «moderne», notamment dans
le bombardement publicitaire dont chaque
consommateur est 1’objet. L’intérét pour
I’histoire n’a jamais été aussi éclectique que
de nos jours. Il n’est que de voir la ruée du
public dans les musées. On peut se deman-
der ce qu’il cherche aussi indistinctement
dans une statue grecque ou un Rafael que
dans un Jeff Koons ou un «selfie» avec la Jo-
conde en arriere-plan. Comme le suggérait
le philosophe Hans-Georg Gadamer (1900—
2002) dans une conférence mémorable a
Paris en 1982 sur le surprenant intérét re-
nouvelé pour Platon, peut-étre ne cherche-
t-il inconsciemment qu’un mode alternatif
d’existence dont la plongée générale dans
le virtuel constituerait la plus consternante
démonstration contemporaine. C’est en ce
sens que I’histoire informe (donne forme a)
la qualité de la vie. L’intérét pour le passé
fantasmé est proportionnel aux désillusions
apportées par le présent ou par le futur que
promet ce présent.



%

e ce 00 e s 0000000000

D’un point de vue strictement historique, le
phénomene est passionnant car il révele une
contradiction non encore résolue de 1’idéo-
logie de la modernité. Tout se passe en effet
comme si nous n’avions pas encore surmon-
té le choc de la rupture historique prénée par
les avant-gardes d’entre les deux guerres, la
fameuse «nappe blanche» de Le Corbusier
(1887-1965), rupture qui, paradoxalement,
avait la volonté de s’inscrire dans une sorte
de «tradition de la nouveauté» remontant
aux théoriciens du milieu du XVIII€ siecle.4
C’est cette ambiguité dans la lecture de
I’histoire qui a fait, par exemple, le succes
du recyclage de ’architecture classique en
«style post-moderne»: le retour a 1’acadé-
misme le plus pompier apparaissant a ses
auteurs progressistes rétrogrades comme
aussi nouveau que le rejet de 1’histoire aux
futuristes de 1917. L’histoire constituant la
substance méme du patrimoine, il va de soi
que celui-ci ne pouvait échapper a ses équi-
voques.

4 Cf. le titre significatif du grand livre de Joseph
Rykwert sur les architectes du XVIIIe siecle: The First
Moderns (Cambridge Mass. 1980). Voir aussi sur ce
sujet un article de Manfredo Tafuri dans Domus 653
(1984).

... des personnes interrogées trouvent que
la conservation du patrimoine historique
est quelque chose de trés ou d'assez

important pour la Suisse.

Aveuglante visibilité

Sur le plan sociologique, il ne fait pas non
plus de doute que ces contradictions qui
affectent directement la gestion et la com-
préhension du patrimoine, participent d’un
contexte général de globalisation et de
réduction des valeurs de la culture a leur
dénominateur commun le plus banal ou par-
fois hélas...le plus fanatique. Mouvement
de repli et de dévalorisation qui engendre
tranquillement confusion et sectarisme.
C’est ainsi qu’un discours patrimonial pu-
blic se déploie (en dehors des cercles de
spécialistes), lyrique ou volontariste selon
les cas, dans un vide intellectuel caracté-
risé par une telle perte de toute référence
épistémologique, sociale, ou simplement
historique, qu’il ne semble capable de pro-
duire au quotidien qu’indifférence et incom-
préhension des enjeux fondamentaux de la
préservation de notre héritage. Plus on voit,
moins on sait voir.

Que ’on me comprenne: mon propos
n’est pas d’opposer quelques rares «dé-
tenteurs de la connaissance» a une masse
d’ignorants, de proner un savoir élitaire
face a une supposée ignorance populaire.
Au contraire il s’agit d’essayer de com-

prendre pourquoi tout se passe comme si
la faveur populaire croissante (méme mal
comprise) du patrimoine était inversement
proportionnelle a la (re)connaissance, par
les responsables politiques et leurs électeurs
de sa fonction majeure dans la culture et,
partant, de I’impérieuse nécessité d’assurer
sa conservation effective.

La célébration du centenaire de la
CFMH offre une occasion privilégiée pour
essayer de saisir le sens de cet étrange phé-
nomene antinomique en interrogeant ce qui
fait aujourd’hui la spécificité de la problé-
matique patrimoniale.

Tout patrimoine

En premier lieu il convient de placer celle-
ci dans 1’évolution de la notion de patri-
moine. L’approche historique qui a marqué
la pensée de I'héritage culturel en Europe
depuis le XVIII¢ siécle a fondé la dualité du
concept de monumentum: objet d’art doué
d’une valeur intrinseéque intemporelle et
document historique ne pouvant étre signi-
fiant que dans et par son contexte. A la fois
mémoire et lieu de mémoire, symbole et
archive.

Inhérentes a cette définition, les notions
d’unicité et de typicité permirent de diver-
sifier & I’infini les genres d’objets entrant
dans la définition patrimoniale: édifices,
lieux, sites et objets liés a la religion, a
I’histoire culturelle, civique et militaire,
aux coutumes, a la politique, a 1’économie,

NIKE-Bulletin 4|2015 7



a I'urbanisme, a la technologie, etc. Cette
diversification qualitative fut elle-méme su-
jette a évolution et a extension quantitative.
En effet, le XIX¢ siecle et la premiére moitié
du XXe¢ ont eu une vision exclusive du patri-
moine bati. Il s’agissait de ne préserver que
les fleurons uniques de 1’héritage majeur:
églises, chateaux, sites exceptionnels. De-
puis, comme nous 1’avons mentionné plus
haut, la vision est devenue de plus en plus
inclusive. Le champ s’est considérablement
élargi, tant dans 1’espace que dans le temps
et dans la pluralité, au point d’englober dans
une conception de plus en plus holistique,
tout ce qui incarne la qualité de la vie a
travers la perpétuation d’une physionomie
urbaine ou rurale, signifiante dans la totalité
de ses dimensions culturelles: physiques,
émotionnelles, esthétiques, historiques, so-
ciales ou spirituelles.

Le probleme est que lorsque tout devient
patrimoine, plus rien ne ’est vraiment. A
fortiori dans une société devenue nomade,
délocalisée par le biais des technologies de
la communication, qui nous font apparte-
nir non plus a des lieux mais a des réseaux,
une société dans laquelle le pendant de la

8 NIKE-Bulletin 4]2015

surabondance est la surconsommation ma-
térielle et/ou visuelle. D’ou 1’assimilation
progressive de toute mise en valeur du patri-
moine a une opération muséologique, plus
particulierement dans sa dimension la plus
«spectaculaire» au sens étymologique. Les
circuits touristiques, les Journées du Patri-
moine donnent ainsi davantage a voir qu’a
penser.5 De plus en plus, toute forme cultu-
relle semble ne devoir, ne pouvoir, exister
que dans une sorte d’exhibitionnisme per-
vers, ce spectacle que dénongait 1’écrivain
et cinéaste Guy Debord (1931-1994), alors
méme que notre regard se brouille et que
notre discernement se dégrade.

Paradoxe du mythe et de la pratique

On doit déduire de I’observation de ce phé-
nomeéne que la consommation par le seul
regard, des repéres de notre mémoire fait
partie intégrante de 1’outrance visuelle qui
caractérise notre époque en la soumettant a
la primauté du paraitre sur le signifier. Cela
ne veut pas dire que le patrimoine perd sa
signification mais que celle-ci est le fait
d’un déplacement par lequel la logique de
la conservation finit par imposer sa propre
finalité: conserver pour communiquer
(comme on le fait d’une information) non

pour transmettre, devient une régle qui, a

5 La visibilité méme du monument en vient & se
contracter en un banal regard sur soi-méme: voyez le
phénomene du «selfie» dans lequel le site patrimonial
est réduit a un arriere-plan mettant en valeur les
sourires...

... les personnes interrogées
ont visité un musée en Suisse
au cours des 6 derniers mois.

elle seule, engage tout le processus de pa-
trimonialisation. Ses effets, artificiels car
cosmétiques (mais dont on fait un critere de
succes!), sont de convaincre le public que,
lorsqu’il va au musée ou se joint aux foules
qui envahissent les grands sites historiques,
il participe effectivement a une expérience
panculturelle, une sorte de grand-messe
syncrétique de la conscience historique,
quitte a perdre en profondeur ce qu’il gagne
en étendue...

En d’autres termes, cette distorsion col-
lective de I’expérience du patrimoine repré-
sente une véritable aliénation de la fonction
mémorielle, & savoir le transfert de la sau-
vegarde des structures symboliques de la
société, a leur mise en évidence, c’est-a-dire
a la manifestation ostensible de leur péren-
nisation.

Cela, curieusement, dans 1’indifférence
quant a la maniere effective de les conser-
ver!



C’est dire que la perception du patrimoine
releve de plus en plus du signe et du mythe
et qu’il peut donc se détacher du réel et
poursuivre une pleine existence virtuelle,
néanmoins signifiante sociologiquement et

culturellement mobilisante... sans que le fait |

de négliger la pratique physique, concrete,
matérielle, urgente, de la conservation des
édifices et des lieux du patrimoine ne soit
ressenti comme contradictoire.

Universalité, particularismes, identité
Comme chacun sait, ce que I’on retient et qui
devient mémoire, collective ou privée, n’est
jamais gratuit. Essentiellement politique,
la mémoire travaille a la préservation des
savoirs qui fondent toute culture spécifique.
Mais elle est toujours vulnérable, exposée
aux dangers d’altérations accidentelles ou
volontaires. Aujourd’hui, face a la crise pro-
longée des valeurs, dans I’incertitude d’un
sens donné a ’avenir, le patrimoine repré-
sente plus que jamais dans 1’inconscient
collectif, un rempart contre ces dangers. Il
apparait comme une valeur nécessairement
stire, garantie symbolique de notre propre
longue durée en tant qu’entités humaines
douées d’identité, c’est-a-dire conscientes
d’elles-mémes, de leur étre.

Dans cette perspective, tout lieu, tout
objet dans I’espace, étant susceptible de
«patrimonialisation», les signes de leur mé-
tamorphose dans la pure visibilité se procla-
ment publiquement en termes d’expansion

culturelle universelle. Ils se donnent comme
la traduction globalisante (cf. la notion de
patrimoine «mondial» de 1’'Unesco) des par-
ticularismes nationaux, régionaux, locaux
qui composent le patrimoine. On voit d’em-
blée les contradictions que cette dynamique
paradoxale va entrainer: qu’en sera-t-il de
I’identité dans son rapport a 1’universalité?

En assurant aux monuments et aux objets
une pérennité largement fantasmée, le patri-
moine propose et légitime une conception
linéaire de 1’histoire, comme si les éve-
nements significatifs se succédaient sans
accident, devenant organiquement des sym-
boles pour le passé, le présent et le futur.
Par implication, ce processus le rattacherait
nécessairement a I’ordre de 1’universel. Or
I’évolution et la diversité des significations
que les sociétés lui donnent prouvent com-
bien il proceéde au contraire du conjoncturel
ou, plus exactement, de la dialectique entre
les deux.

C’est ainsi que si la patrimonialisation
impose a la conservation des sites et des
monuments un certain ordre (notamment
les principes fondamentaux, universels,
de la Charte de Venise), celui-ci se heurte
souvent aux enjeux des particularismes.
La mémoire, écrivait 1’ancien directeur
de I’architecture et du patrimoine francais
Francois Barré (né en 1939), est une subs-
tance ambigué faite de sens et de signes qui
peuvent étre percus différemment selon la
position des uns et des autres et leur regard
sur le passé6. Comme on I’a vu dans les
Balkans il y a vingt ans, comme on le voit
aujourd’hui dans la violence destructrice au
Moyen-Orient, le patrimoine «ethnicisé» et
vandalisé au nom de la pureté raciale ou re-
ligieuse, devient une ressource vivante dans
le combat politique.

6 Frangois Barré. Donner lieu, prendre son temps,
n'est-ce pas? In: ESBA N° 3, Genéve 2004.

Il n’est donc de fait pas réductible a un pro-
duit culturel généralisable. Pour prendre un
exemple moins désolant de particularisme,
on pourrait évoquer la spécificité japonaise
avec ses temples reconstruits a 1’identique
génération apreés génération, ou ses «tré-
sors humains vivants» gardiens des savoir-
faire...

Il s’en suit que la revendication de
I’identité en matiere de patrimoine est tou-
jours ambivalente: tant6t elle exprime des
résistances a 1’exclusion et a la destruc-
tion, tantdt elle manifeste des modes de
sectarisme et de totalitarisme. Quand elle
fait 1’objet d’une surenchere, elle risque
d’entrainer un de ces délires «identitaires»
tragiquement illustrés dans maints conflits
a travers le monde qui, de la Birmanie a la
Syrie, de Tombouctou a Mossoul, dénotent
une monstrueuse régression de 1’humain et
de la pensée.

Des lors, dans la liquéfaction généralisée
du sens du patrimoine, entre image et sym-
bole, entre engouement et abandon, com-
ment fonder une identité ou les hommes,
citoyens du monde, se retrouvent dans une
véritable dimension historique plutot que se
perdent dans une fiction réduite a un décor?
En d’autres termes, comment construire
avec la réalité concrete de nos monuments
et de nos sites, une identité qui, d’une part
échappe a l’indifférenciation de la culture

NIKE-Bulletin 4|2015 9



7%

touristique de masse et résiste aux mani-
pulations chauvines qui ne cherchent dans
sa préservation que 1’assurance d’un conti-
nuum folklorique, et d’autre part se garde
du fétichisme de 1’«authenticité», laquelle
n’a de sens que juridique, ou de la «défense
des origines», voie royale du chauvinisme
culturel et politique?

Mais surtout comment concilier enfin
I’idéal démocratique de la reconnaissance
universelle des valeurs de 1’esprit humain
avec la revendication légitime de la singu-
larité sans laquelle il n’y a tout simplement
pas d’identité culturelle?

Conscience patrimoniale:

savoir et sensibilité

Les pratiques actuelles et futures de la sau-
vegarde posent le probleme du mode de dif-
fusion d’une connaissance des valeurs patri-
moniales autre qu’anecdotique, décorative,
nostalgique ou mercantile. Tant que celle-
ci restera réduite a la manipulation écono-
mique ou a la consommation passive, mais
boulimique, de I’image d’elle-méme plutdt
que construite en mémoire critique, active,
curieuse, savante, on ne brisera pas le cercle

10 NIKE-Bulletin 4]2015

... des personnes interrogées ont visité
un site naturel en Suisse au cours
des 6 derniers mois.

paradoxal, relevé précédemment de la po-
pularité et du désengagement officiel.

A T’évidence, I’instrument de ce ré-
veil ne se trouvera que dans la formation.
Actuellement, on 1’a vu, les processus de
sensibilisation relévent davantage de 1’in-
formation que du cognitif. Pour le public,
la didactique en matiére d’intelligence his-
torique se résume, la plupart du temps, a
ce nivellement récréatif que la télévision
pratique avec tant de maitrise au nom de la
diversité démocratique. Dans les universités
seules les facultés d’histoire de 1’art traitent
du sujet de facon relativement approfondie.
Dans les écoles d’architecture, en urba-
nisme ou en géographie, les programmes
sont rarement suffisants en ce qui concerne
I’histoire, I’archéologie, la conservation et
sa théorie, les méthodes et la déontologie de
la sauvegarde. Quant aux milieux profes-
sionnels, ils souffrent a la fois d’un défaut
de formation continue et de la dissolution
des métiers traditionnels.

La question est fondamentale, car il n’y
aura pas de conscience sans connaissance,
sans un savoir solidement construit dés le
plus jeune age. Mais il n’y aura pas non

plus de conscience sans une sensibilisation
intelligente qui sache retrouver 1’étymo-
logie qu’elle partage avec la sensibilité.
Cela veut dire que la compréhension de la
nécessité fondamentale de la préservation
de notre mémoire et de la défense de ses si-
gnifications socio-culturelles et historiques,
exigent de 1’envisager concomitamment
dans son rapport a la création et a 1’émotion.
En effet, en amont de la reconnaissance de
la valeur patrimoniale de ce qui, dans les
signes matériels de 1’existence humaine
(souvenirs, documents, objets, lieux, bati-
ments...) constitue le fondement de notre
étre collectif, notre propre conscience in-
time, comme entité psychologique, sociale
ou culturelle, s’enracine dans la perception
d’une histoire ressentie, éprouvée comme
ndtre, dans la signification que nous lui
donnons et dans le continuum que nous y
déchiffrons. Le patrimoine bati, comme
valeur partagée au sein du groupe humain,
représente ainsi la matérialisation des
consciences individuelles dans notre envi-
ronnement.

«Le lieu constitue notre mode physique
d’appartenance a I’histoire» disait 1’archi-
tecte Vittorio Gregotti (né en 1927).7 Or pas
plus que les civilisations ne sont immuables,
le lieu d’enracinement de notre mémoire
n’est-il fixé une fois pour toutes. L’envi-
ronnement historique, bati ou naturel, est
instable en vertu de 1’incessante action de
I’homme sur lui. Selon la belle formule de
I’historien de I'art et de 1’ architecture An-

7 Vittorio Gregotti. Il territorio dell’architettura.
Milano 1966.



dré Corboz (1928-2012), il s’apparente au
palimpseste continuellement gratté, effacé,
réutilisé, récrit. Nous y retrouver conduira
donc inévitablement a en relire constam-
ment les données, a les réorganiser en une
nouvelle intelligibilité, a en redéfinir le
sens a travers une expérience, individuelle

et partagée, qui plonge ses racines dans |

I’inconscient collectif, dans tout ce qui, en
nous, éveille inquiétudes, regrets, attache-
ments, nostalgie, confiance ou espoir. «La
mémoire, dit Le Clézio, ce n’est pas seule-
ment une quéte personnelle. C’est un travail
sans fin pour la mise en ordre et 1’architec-
ture du monde».8

C’est dire que la conscience patrimo-
niale est essentiellement fruit d’un ima-
ginaire, et c’est pourquoi son pouvoir
d’évocation (I’émotion devant les «vieilles
pierres») est de nature fondamentalement
poétique. Et dans la mesure ou cette poé-
sie atteste notre hérédité, revivifie a chaque
instant notre généalogie, sa valeur est hau-
tement symbolique.

Le tissu de la mémoire est fait de savoir
et d’émotion. (Euvres humaines, nos mo-
numents et nos sites sont certes le fruit du
calcul nécessaire a 1’adaptation au milieu et
aux besoins. Ils sont aussi et surtout le fait de
liberté créatrice, de volonté non technique,
de désir de durer, de temps perdu (celui de
I’expérience proustienne mais aussi celui
passé a lisser un beau crépi, a ajuster une
charpente compliquée... ), bref, de tous ces
fragments indéfinissables qui articulent la
singularité de 1’objet sauvegardé et donnent
au lieu son génie.

Ce double caractere, matériel et psy-
chologique, fonde les raisons d’étre primor-

diales de la reconnaissance du lien patri- |

monial dans les sociétés humaines. Avant |

toute valorisation culturelle particuliére, il

1égitime la conservation des témoins mémo-
riels sur les plans tant philosophiques que
psychiques. L’existence méme d’un lieu,
béti ou paysager, ol ancrer les réves de la
mémoire, garantit la cohérence de notre
identité spatiale, confirme la tangibilité de

8 Jean-Marie Gustave Le Clézio, en 2014 dans
Le Nouvel Observateur a propos de Un rocher
sur I'Hudson de Henry Roth.

nos «origines», inscrit dans le territoire nos
virtualités sociales et historiques. Chacun a
éprouvé, une fois ou 1’autre, ce sentiment
de vertige, de désorientation, de perte, face
au lieu naguere familier mais rendu mécon-
naissable par une incohérente rénovation...

Des lors, sensibiliser le public, les pro-
priétaires et les décideurs au patrimoine
architectural implique un tout autre engage-
ment que se contenter d’en faire la publi-
cité! Il s’agit de créer les conditions d’une
véritable expérience de 1’ceuvre, au sens ol
I’entendait Hans-Georg Gadamer pour qui
«’expérience transforme celui qui la fait».?
Aller a la rencontre d’une ceuvre d’art, d’un
objet d’artisanat, d’un site historique, d’un
paysage, d’une friche industrielle, d’un
édifice exceptionnel, en faire 1’expérience,
c’est accepter d’étre transformé par ce
qu’ils sont et par ce qu’ils signifient, et c’est
se responsabiliser a 1’égard de leur conser-
vation.

Cette préoccupation sous-tend en per-
manence le travail de la CFMH. A travers
ses réflexions, ses avis et ses recomman-
dations scrupuleusement argumentées, elle
s’efforce toujours de rendre ses interlocu-
teurs attentifs a ces dimensions complexes
de la réalité patrimoniale.

Car il s’agit de faire comprendre que le
monde n’est pas a notre disposition en libre
service et que ses composantes historiques
ne sont pas des emballages jetables. L’héri-
tage de nos prédécesseurs n’a pas été créé
pour notre bon vouloir. Il est une dette que
nous avons envers nos successeurs. Dans

N

ce bref intervalle, a travers 1’expérience
contemporaine des ceuvres du patrimoine,
I’homme doit sans cesse réapprendre cette
vision par ou, selon le poete Rainer Maria
Rilke (1875-1926), la créature «regarde

dans 1’ouvert» et... se souvient.

9 Hans-Georg Gadamer. Vérité et méthode (Wahrheit und
Methode). Paris 1976.

' Resiimee

2015 ist der 100. Geburtstag der Eidge-
nossischen Kommission fiir Denkmalpflege
EKD. Insgesamt hat sich die Situation des
gebauten Erbes in der Schweiz verbessert —
weit stdrker als es sich deren Griinder 1915
ertraumt hatten. Bei ndherer Betrachtung
Jedoch erscheint die Lage des Kulturerbes
paradox. Man muss feststellen, dass in der
Kulturgiiter-Erhaltung seit Beginn des 21.
Jahrhunderts eine deutliche
stattgefunden hat. Gleichzeitig stand das

Verarmung

Kulturerbe nie zuvor so sehr im Vorder-
grund.

Auf gesellschaftlicher Ebene ist dieser
Widerspruch zweifellos im Kontext der Glo-
balisierung mit ihrem kulturellen Wertever-
lust zu betrachten. Nie war das Interesse
fiir Geschichte so eklektisch wie heute, der
offentliche Kulturerbe-Diskurs ist geprdgt
vom Verlust jeglicher epistemologischer,
sozialer oder historischer Beziige. Seit Mit-
te des 20. Jahrhunderts hat sich zugleich
das Feld des Kulturerbes erheblich ausge-
weitet, es besteht das Problem, dass, wenn
alles Kulturerbe wird, nichts mehr wirklich
Denkmal ist. Zusdtzlich setzt unsere Zeit das
Aussehen deutlich iiber den Gehalt. Das
Kulturerbe verliert damit nicht an Sinn,
aber es wird eher erhalten, um ein Publikum
zu unterhalten als um es ihm weiterzugeben.

Das gebaute Kulturerbe unserer Umge-
bung stellt die Materialisierung individuel-
ler Denkweisen dar. In diesem doppelten,
materiellen und psychologischen Charakter
liegt die wichtigste Berechtigung fiir eine
gesellschaftliche Bindung ans Kulturerbe.
Offentlichkeit, Eigentiimer und Entschei-
dungstrdger fiir dessen Erhaltung zu sen-
sibilisieren muss also deutlich iiber blosse
Werbemassnahmen hinausgehen. Es miissen
Bedingungen fiir eine echte Erfahrung der
Werke geschaffen werden. Diese macht uns
bewusst, dass die Welt uns nicht zur freien
Verfiigung steht: Das Erbe unserer Vorgdn-
ger schulden wir unseren Nachkommen.

NIKE-Bulletin 4]2015 11



	Le patrimoine en 2015 : evidences et paradoxes

