
Zeitschrift: NIKE-Bulletin

Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 28 (2013)

Heft: 6

Artikel: Kulturgut und Identität : solide Realität versus Plastikwort

Autor: Kreis, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-727216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-727216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kultü
und Identität

Solide Realität
t/ersus Plastikwort

10 NIKE-Bulletin 612013



Von Georg Kreis

Wenn wir hier nach der Bedeutung

von Kulturgütern für die Identität

fragen, steht nicht das identitäre Be-

wusstseinsproblem im Vordergrund,
sondern - für das NIKE-Bulletin

naheliegend - die Wertschätzung der

Kulturgüter. Die Pflege der Kulturgüter

kann man zwar auch schlicht
aus dem inneren historischen Wert

dieser Güter ableiten. Man kann die

notwendige, aber leider nicht immer

entsprechend einsichtige Pflege
jedoch zusätzlich rechtfertigen, indem

man eben die identitätsstiftende
Funktion der Kulturgüter hervorhebt.

Die
Schweiz pflegt ihre Kulturgü¬

ter. Weil wir nicht so recht wissen,

wie dies andere Länder tun, und

wir gerne noch immer auch an unsere

Einzigartigkeit glauben, nehmen wir an, dass

wir dies in ausserordentlichem Mass tun.

Ist die Pflege von Kulturgütern eine besondere

helvetische Stärke? Jedenfalls gibt es

eine institutionalisierte Kulturgüter-Pflege
seit über einem Jahrhundert. In der ersten

Landesaustellung von 1883 in Zürich,
abgehalten also in der damals vielleicht
modernsten Stadt der Schweiz, gab es bereits

Ansätze dazu. Ein weiterer Schritt folgte
mit der Schaffung des 1898 eingeweihten
Landesmuseums - nicht zufällig wiederum

in Zürich. Das nationale Museum wurde

nicht, wie die offizielle Kurzdarstellung
suggeriert, zum 50-jährigen Bestehen des

Bundesstaates geschaffen, sondern um das

schweizerische Kulturerbe (bezogen auf

Hochkultur) vor dem Ausverkauf an das

Ausland zu schützen.

Parallel sowie vorher und nachher

entstand Analoges auf kantonaler Ebene,

zum Teil als Weiterentwicklung von

Zeughäusern, die schon früh Museumscharakter

hatten. Damals allerdings mit
einem ziemlich eingeschränkten
Kulturgüterbegriff: konzentriert auf so genannte

Hochkultur, etwa auf fein gearbeitete
Zunftbecher und noch nicht auf schlichte

Alltagsgegenstände.
1905 entstand, parallel zum

Naturschutz, als Dachorganisation der Schweizer

Heimatschutz. Anderes folgte mit stets

weiter ausgreifender Inventarisierung und

mit Priorisierung der besonders bedrohten

ländlichen Kultur (von der 1919
institutionalisierten Bauernhausforschung bis hin

zum 1978 eröffneten Freilichtmuseum

«Ballenberg»). Als Gründungsjahr des

modernen Kulturgüterschutzes kann 1962

gelten, als auch die Schweiz die Haa¬

ger Konvention von 1954 für den Schutz

von Kulturgut in bewaffneten Konflikten
unterzeichnete. Einen anderen Gründungsmoment

bildet die Charta von Venedig

von 1964 mit den denkmalpflegerischen
Grundsätzen, allerdings ohne
Gesetzescharakter. In den 1980er-Jahren erfuhr die

Kulturgüterpflege durch die Gründung der

NIKE eine weitere Stärkung. Jüngst ist -
schliesslich? - die formalisierte Pflege des

«immateriellen Kulturerbes» beziehungsweise

des lebendigen Brauchtums (living
heritage) hinzugekommen; die Schweiz

hat sich ihr mit der Unterzeichnung einer

entsprechenden Unesco-Konvention 2008

offiziell angeschlossen.

Gerechtfertigter Selbstzweck
Warum das alles? Einmal sicher für sich

selbst - so darf eine kurzschliessende

Begründung lauten: Das Wertvolle soll

geschützt werden, weil es wertvoll ist.

Der Wert ergibt sich zum Teil gewiss aus

dem Alter. Zeugnisse älterer Verhältnisse

sollen uns wichtig sein, weil Differenzen
wie Übereinstimmungen zwischen dem

Gestern und Heute bewusstseinsfördernde

Wirkungen erzeugen. Fraglich ist jedoch,
ob Relikte gemäss Annahme des

Landesmuseums tatsächlich zeigen, wie die

vorangegangenen Generationen gelebt, gedacht

NIKE-Bulletin 612013 11



und gar gefühlt haben. Die ästhetische

Qualität der Objekte mag bei der Pflege
eines breiten Kulturbegriffs von sekundärer

Bedeutung sein. Ein Teil der «Schönheit»

wird vom Alter abgeleitet. Gilt das auch

für Gegenstände der modernen Industriekultur,

etwa für ein angeschlagenes
Emailbecken?

Mittlerweile dürfte man auch mit der

Zuschreibung des Nationalen zurückhaltender

geworden sein. Die Objekte - das

römische Theater von Äugst, die
mechanischen Puppen von Jaquet-Droz, die

Appenzeller Bauernmalerei, eine ursprünglich

österreichische Käfersammlung Frey,

Jean-Luc Godards Film zur «Grande Di-
xence» - sie sind in der Regel nicht per
se schweizerisch, sie sind «nur» darum

schweizerisch, weil es sie hier gibt, sie uns

als Erbe überlassen sind. Wir können uns

daran freuen und vielleicht sogar etwas

stolz sein, wie wir auf anderes stolz sind,
obwohl wir es nicht selbst gemacht haben:

zum Beispiel auf die Schweizer Berge oder

den Rheinfall.

Gegengewicht zur Gegenwart
Die eingangs kurz umrissenen Anfänge in
der Organisation der Kulturpflege zeigen

es: Die zunehmende Wertschätzung des

Alten ist das Produkt der gegen Ende des

19. Jahrhunderts verstärkt in Gang gekommenen

Beschleunigung der (an sich stets

gegebenen) Modernisierung der Gesellschaft.

Wir können Wertschätzung des Alten

in allen früheren Zeiten feststellen. Seit

dem Beginn des 20. Jahrhunderts manifestiert

sich jedoch als inhärentes Produkt der

Moderne das Bedürfnis, die bewahrende

Pflege von Vorangegangenem zu organisieren.

Dies geschieht, wie das schon

Hermann Lübbe oder Odo Marquard1 bemerkt

haben, aus einem Bedürfnis, ein Gegengewicht

zur stets flüchtiger werdenden

Gegenwart zu haben.

1 Aus einer Vielzahl von Publikationen schon des Titels

wegen: Odo Marquart. Zukunft braucht Herkunft. Stuttgart
2003 (frühere Schrift mit gleichem Titel 1996): - Hermann

Lübbe. Zwischen Herkunft und Zukunft. Wien 1998: - vom

gleichen Autor: Im Zuge der Zeit. Verkürzter Aufenthalt

in der Gegenwart. Berlin 1992, unter anderem mit dem

Aufsatz: Denkmalschutz oder die Paradoxien des Versuchs,

Altes neu zu machen. S. 55-87.

Einen zufälligen und doch nicht zufälligen
Beleg dazu lieferten kürzlich die Feierlichkeiten

zur Einweihung einer Zollfreistrasse,

die in der Region des Autors für Auto-

pendler von Deutschland über Schweizer

Territorium wieder nach Deutschland

führt: Angereichert wurde dieses Werk

durch die Alphorngruppe Riehen, von der

es dann in der lokalen Berichterstattung
auf der Frontseite etwas sonderbar hiess,

dass sie «flotte Töne» produziert habe

(Basler Zeitung vom 4. Oktober 2013).
Warum hier und andernorts immer wieder

Alphorn? Dazu gibt es reiches Expertenwissen.

Eine der Antworten lautet: Das

«schweizerische» Alphorn wurde im
Zusammenhang mit dem Unspunnen-Fest
1805 gleichsam erfunden beziehungsweise

von Berner Städtern und ausländischen

Gästen zum Kult gemacht. Das war ein re-
staurativer Reflex auf die Verunsicherung
durch die vorangegangene Zeit und - 1905

erneut aufgenommen - eine Reaktion auf
die Infragestellung durch die Moderne.

Mittlerweile erfreut sich das Alphorn auch

und insbesondere in den Städten und bei

nach den Alpen pilgernden Städtern
wachsender Beliebtheit.

Wenn es um Gegenstücke zur Gegenwart

geht, die gerade deswegen integrale
Teile der Gegenwart sind, leuchtet ein,
dass auch Gegensätzliches und scheinbar

Widersprüchliches kultiviert wird: die

scheinbar archaische Bauern-Schweiz in
der heutigen fast konturlos gewordenen

Agglo-Schweiz. Eine in solchen Verhältnissen

lebende Gesellschaft hat offensichtlich

das Bedürfnis nach gemeinsamen

Referenzpunkten, auf die man sich beziehen

und über die man sich zwar nicht verständigen,

aber doch eine Art von Gemeinsamkeit

- ein Wir - pflegen kann.

Zum Kanon der «Swissness»
Was da - über das Alphorn hinaus - dazu

gehört, zeigt eine vom Ständerat Thomas

Minder eingereichte Motion, die das

militärisch geprägte Protokoll der Staatsempfänge

durch «Swissness»-Präsentation

ersetzen wollte. Dabei dachte er explizit
an Trachtengruppen, Berhardinerhunde2,

kulinarische Köstlichkeiten, Schweizer

Uhren. Dieser Vorstoss wurde am 18. Sept.

2013 mit 36:1 Stimmen zwar abgewiesen.
Beim Besuch des chinesischen

Ministerpräsidenten Li Keqiang vom Mai 2013, als

es um das ganz grosse Freihandelsgeschäft

von Industrie und Finanz ging, war aber

der Besuch eines Bauernhofs mit
Kuhbesichtigung und Posieren inmitten einer

Trachtengruppe ein wichtiger Teil des

Programms, der, anders als das vertrauliche
Treffen im Hotel Dolder, vom Schweizer

Fernsehen prominent übertragen wurde.

Ein solches Intermezzo bedient nicht nur
das Fremdbild des Auslands, es nährt auch

via Abendnachrichten das Selbstbild der

Schweiz und damit eine schiefe Vorstellung

der Verhältnisse.

Gestaltung von Staatsbesuchen ist hier

zwar nicht das Thema. Das besondere

Begrüssungsritual, das beim Besuch des

tschechoslowakischen Präsidenten Vaclav
Havel im Jahr 2000 zum Zug kam, ruft uns

jedoch in Erinnerung, dass 1. das Kulturelle

auch im Musikalischen eine wichtige
Dimension hat und 2. die von uns interna-

lisierten Kulturbestände in hohem Mass

transnational sind. Der damals zuständige

Bundespräsident Moritz Leuenberger liess

statt des Fahnenmarschs den Marsch des

«Idomeneo» (1781) aus der gleichnamigen

Oper von Wolfgang Amadeus Mozart
blasen und war auf diese Idee gekom-

2 Zur wunderbaren Geschichte der Verschweizerung

des Bernhardiner Hundes: Georg Kreis. Schweizerische

Erinnerungsorte: Aus dem Speicher der Swissness.

Zürich 2010, S. 193-204.

12 NIKE-Bulletin 6[2013



men, weil dieser Marsch im Film «Barry
Lindon» (1975) von Stanley Kubrik
vorkommt! In der einen Variante ging es da

um nicht ausschliesslich österreichisches,

im anderen Fall um nicht ausschliesslich

amerikanisches Kulturgut.

Identität?
Wenn im Zusammenhang mit Kulturgüterpflege,

die auch eine kollektive Aufgabe
ist, von Identität die Rede ist, denkt man

wohl vor allem kollektive und nationale

Identität. Bekanntlich gibt es eine Vielzahl

von Identitäten (bestimmt auch durch Alter,

Geschlecht, Bildung, Wohlstand, Beruf

etc.) und tragen wir eine kombinierte
Mehrzahl von Identitäten in uns, die wir
situativ und nicht zwangsläufig kohärent

aktivieren und praktizieren. Bis in die

1980er-Jahre konnte man sich über Seinsund

Bewusstseinsfragen unterhalten, ohne

das Wort Identität zu benutzen. Inzwischen

ist es so sehr eine gängige Vokabel geworden,

dass bereits von einer «abgegriffenen
Münze» die Rede ist. Lutz Niethammer hat

es sogar als «Plastikwort» abqualifiziert,
dennoch hat er im Jahr 2000 der damit
verbundenen Problematik ein dickes Buch

von 680 Seiten gewidmet.3 Ob Münze

oder Kreditkarte, der diskursive Austausch

funktioniert recht gut, was ja bei

Verständigungsversuchen die Hauptsache ist, und

er funktioniert zum Teil gerade darum gut,
weil dem Begriff eine gewisse Offenheit

eigen ist.
Identität ist ein grosses Ding, darum

bezeichnet man sie gerne als komplex,

vielschichtig und schwer definierbar.

Kulturgüter erscheinen dagegen geradezu solid
und simpel. Kulturgüter und Kulturgüter-
Pflege mögen ihre an sich schon gegebene

Bedeutung aufladen, indem sie sich auf

Identitätseffekte berufen. Dabei sollten wir
jedoch die Kulturgüter nicht Nationaler

machen, als sie sind. Wenn man die in der

Tat wichtige Kulturgüterpflege damit stär-

3 Lutz Niethammer Kollektive Identität Reinbek bei

Hamburg 2000

ken will, dann kann man - wenn es denn

sein muss - diese mit dem Argument der

Identitätsstärkung zusätzlich legitimieren.
Man sollte sich aber bewusst bleiben, dass

es weniger um nationale als um universale

Werte geht, um Menschheitszeugnisse

- wie man vom Jodeln auch sagt, dass es

doch Weltmusik sei.

Persönlich wünscht sich der Autor,
obwohl oder gerade weil er Historiker ist,
dass Identität weniger durch Vergangenheit

bestimmt wird und wir mit Projekten
und nötigen Reformen vor allem eine

Zukunftsidentität pflegen. Ist dies eher möglich,

wenn man gleichsam im Hintergrund
mit solider Kulturgüter-Pflege versichernd

wirkt - umso besser.

Georg Kreis, em Prof fur Geschichte der Universität Basel,

hat 1985-1991 das Nationale Forschungsprogramm 21

«Nationale Identität und kulturelle Vielfalt» geleitet und

dazu den Schlussbericht publiziert und unter verschiedenen

Aspekten das Themenfeld weiter bearbeitet

• Die Schweiz unterwegs Schlussbericht des NFP 21

«Kulturelle Vielfalt und nationale Identität» Basel

1993 - La Suisse chemin faisant Rapport de Synthese

Lausanne 1994 - La Svizzera in cammino

Rapporto finale Locarno 1995

• Zeitzeichen fur die Ewigkeit 300 Jahre

schweizerische Denkmaltopografie Zurich 2008

• Schweizerische Erinnerungsorte

Aus dem Speicher der Swissness Zurich 2010

Resume
Depuis plus d'un siecle, les biens cultu-
rels beneficient d'une protection
institutionelle. Les objets de valeur doivent etre

preserves en raison meme de leur valeur.

Celle-ci decoule en partie de l'anciennete
des objets, de leur importance historique
intrinseque. On peut aussi souligner la

fonction jouee par les biens culturels dans

la formation de l'identite collective. Par

contre, on est aujourd'hui probablement
un peu plus reticent ä invoquer le carac-
tere national de ces biens. En general, ces

objets ne sont en ejfet pas suisses par
essence: ils ne le sont «que» parce qu'ils se

trouvent sur notre territoire et qu'ils nous

ont ete legues par nos predecesseurs.
Le respect de ce qui est ancien se

rencontre ä toute epoque. Mais ce n'est qu'au
debut du XXe siecle que se manifeste le

besoin d'organiser la conservation des

temoignages du passe. Cette tendance nou-
velle repond au souhait de contrebalancer

lafugacite croissante du present. Dans cet

esprit, il arrive qu'on associe des dimensions

heterogenes, et meme apparemment
contradictoires: par exemple lorsque des

images bucoliques de la Suisse paysanne
et villageoise sont evoquees dans une

Suisse contemporaine qui s'est transfor-
mee en une grande agglomeration presque
informe. Cet interet pour le passe exprime
certainement un besoin des individus dans

la societe contemporaine: celui de disposer
de points communs auxquels ils puissent se

referer et grace auxquels ils puissent former

une communaute, un «nous».

Lorsque la notion d'identite est evo-

quee dans le contexte de la conservation

du patrimoine culturel, eile est souvent

comprise comme une identite collective et

nationale. II faudrait cependant eviter de

faire passer les biens culturels pour plus
«nationaux» qu'ils le sont en realite. II est

loisible d'invoquer 1'importance du

patrimoine culturel pour l'identite collective

lorsque I'on souhaite par lä renforcer la

protection de ce patrimoine - une fache en

effet essentielle. N'oublions pas cependant

que les valeurs que renferme ce patrimoine
sont mains des valeurs nationales que des

valeurs universelles, des temoignages de

la condition humaine: le jodel lui-meme

n'est-il pas en fin de compte une «musique
du monde»?

NIKE-Bulletin 612013 13


	Kulturgut und Identität : solide Realität versus Plastikwort

