
Zeitschrift: NIKE-Bulletin

Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 25 (2010)

Heft: 4: Bulletin

Artikel: Immaterielles Kulturgut : das Beispiel Cervelat

Autor: Leimgruber, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-727119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-727119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Immaterielles Kulturgut
das Beispiel

Cervelat

& 12

&/} f. '«W /A '$ rt

NIKE-ßulletin 4/2010



Nun stellen Sie sich natürlich die Frage,

was denn das Verhältnis der Cervelat zur
immateriellen Kultur sei. Immaterielle
Kultur ist ja ein Begriff, der uns noch nicht
selbstverständlich über die Lippen kommt

(oder gar wie ein gutes Stück Cervelat auf
der Zunge zergeht). Über 100 Millionen
Stück essen wir pro Jahr, damit liegt der

Cervelat zumindest in der Migros auf Platz
1 der verkauften einheimischen Produkte,

vor Butter, Milch etc.

Doch der Cervelat ist in Gefahr, weil
keine Rinderdärme aus Brasilien mehr

bezogen werden können. Die EU hat wegen
der Gefahr der Übertragung von
Rinderwahnsinn ein Importverbot verhängt, die

Schweiz musste sich dem, wie immer,

fügen. Und nichts, aber auch gar nichts, konnte

brasilianische Rinderdärme als Haut

unserer geliebten Nationalwurst ersetzen,

weil sonst die typischen Eigenschaften wie

Krümmung, Schälbarkeit oder Essbarkeit

der Haut verloren gehen würden. Ein schönes

Beispiel, wie die Globalisierung nationale

und traditionelle Kultur bedroht.

Die UNESCO-Konvention zum Schutz

des immateriellen Kulturerbes beschreibt das

immaterielle Kulturerbe folgendermassen:
«Im Sinne dieser Konvention sind unter
(immateriellem Kulturerbe> die Praktiken,

Darbietungen, Ausdrucksformen, Kenntnisse

und Fähigkeiten — sowie die damit
verbundenen Instrumente, Objekte,

Artefakte (das wäre der Cervelat) und Kulturräume

— zu verstehen, die Gemeinschaften,

Gruppen und gegebenenfalls Individuen
als Bestandteil ihres Kulturerbes ansehen.

Dieses immaterielle Kulturerbe, das von

einer Generation an die nächste weitergegeben

wird, wird von Gemeinschaften und

Gruppen in Auseinandersetzung mit ihrer

Umwelt, ihrer Interaktion mit der Natur
und ihrer Geschichte ständig neu geschaffen

und vermittelt ihnen ein Gefühl von

Identität und Kontinuität.

Auf diese Weise trägt es zur Förderung
des Respekts vor der kulturellen Vielfalt
und der menschlichen Kreativität bei. Im

Sinne dieses Übereinkommens findet nur
dasjenige immaterielle Kulturerbe
Berücksichtigung, das mit den bestehenden

internationalen Rechtsinstrumenten im Bereich

der Menschenrechte sowie mit der Forderung

nach gegenseitiger Achtung zwischen

den Gemeinschaften, Gruppen und
Individuen und nach einer nachhaltigen
Entwicklung im Einklang steht.»

(Art. 2 der Konvention).

Schwierigkeiten des Konzepts
Wenn wir diesen Artikel auf den Cervelat

anwenden, werden einige der Schwierigkeiten,

die mit dem Konzept verbunden

sind, deutlicher: An erster Stelle steht

dabei die Frage, ob eine Unterteilung in
materielle und immaterielle Kultur
überhaupt Sinn macht. Natürlich ist der
Cervelat zuerst einmal ein materielles Ding,
ein Objekt; allerdings von sehr begrenzter
Lebensdauer. Dieses Dilemma stellt sich

in der Tat bei vielen kulturellen Formen:

Prozess und materieller Status sind fast

untrennbar miteinander verbunden. Selbst

bei so immateriellen Dingen wie Liedern
oder Erzählungen braucht es den physischen

Erzeuger der Stimme oder aber ein

technisches Artefakt, das die Stimme
aufzeichnet und wiedergibt. Bei den meisten

kulturellen Äusserungen ist diese Verbindung

von Materialität und Immaterialität
noch ausgeprägter.



Weiter müsste man fragen, ob der Cerve-

lat überhaupt der Kultur zugerechnet werden

kann, welcher Kulturbegriff hinter der

Konvention sichtbar wird. In den Ausführungen

zur Konvention werden kulinarische

Traditionen aber explizit erwähnt, so

dass man hier davon ausgehen kann, dass

diese Bedingung erfüllt ist.

Das spannende am Cervelat ist eben nicht
allein das Materielle, sondern:

• Die Herstellung, das traditionelle Wissen

sozusagen, das in der Konvention ebenfalls

erwähnt wird.
• Die chaine operatoire, die Herstellungskette,

vom Darm in Brasilien bis zur
Kunst des Einschneidens vor dem Bräteln.

• Die kulturelle Bedeutung für das Land,

die Schweizerinnen und Schweizer. Und
die ist immateriell, nicht direkt greifbar,
sondern höchstens riech-, schmeck-,

spür- und erfahrbar.

Für den Leserbriefschreiber Ernst Z'graggen,
einer der vielen besorgten Stimmen in dieser

Diskussion ist der Cervelat viel mehr

als eine Wurst. Er sieht ihn als «ein Schweizer

Wahrzeichen», gar «ein Nationalheiligtum».

«Der Verlust der einzigartigen Cer-

velathülle würde zu einer Identitätskrise

führen, die sich die Schweiz nicht erlauben

kann.» Dass wir das einzige Land mit einer

«Cervelatprominenz» sind, würde diese

Identitätskrise natürlich massiv verstärken.

Weitere Probleme
Nachdem die Schweiz die Konvention
ratifiziert hat, besteht die primäre Aufgabe des

Bundes darin, eine Datenbank zu erstellen,
in der die immateriellen Kulturformen er-

fasst werden. Wie aber kommt der Cervelat

in die Datenbank? Denn es ist vorgesehen,
dass Interessierte sich selber eintragen
können. Das ist dem Cervelat selbst dann,

wenn sich viel Hirnmasse in ihm befindet,

wohl zu kompliziert. Und auch wenn
sonst jemand ihn digitalisiert, verliert er

damit praktisch alles, was ihn zum nationalen

Kulturgut macht. Wir können dann

vielleicht nachlesen, wie gut er schmeckt,

welche Einschneidetechniken es gibt, ob

Senf, Ketchup oder Mayonnaise zu ihm

passen. Aber all das ausprobieren, sinnlich

erfahren, können wir in der Datenbank

nicht. Ist das die Rettung des Kulturgutes,
wie sich die UNESCO das vorstellt? Das ist

noch problematischer als all die Dinge in

den Museen, die - ihres normalen Habitats

beraubt - einsam und dekontextualisiert in

ihren gläsernen Gefängnissen sitzen, die

aber immerhin noch original sind. In der

Datenbank haben wir die Kultur nur noch

als binären Abklatsch. Aber damit ist der

Konvention auch schon Genüge getan, denn

alle weiteren Forderungen sind so weit und

allgemein gefasst, dass sie keinen wirklich
verbindlichen Charakter aufweisen.

Die UNESCO-Konvention zur
immateriellen Kultur ist vor allem eine Folge
der Kritik von Staaten aus dem Süden, das

UNESCO-Label für materielle Kulturgüter
bevorzuge die reichen Staaten des

Nordens, v. a. Europas, mit ihrer Bautradition

aus dauerhaften Materialien. Andere Länder

seien zwar arm an materiellen Zeugen,
aber reich an Erzählungen, Liedern, Tänzen

und anderen immateriellen Formen.

Die Konvention zielt daher auf das

Kulturgut von Gruppen, die als traditionell,
ethnisch strukturiert und homogen gesehen

werden können, und auf Tradierungsfor-

men, die sich vor allem an der mündli¬

chen Überlieferung orientieren. Das alles

sind Annahmen, die für moderne, mobile,

komplexe, technisierte und hybride
Gesellschaften nur bedingt zutreffen.

Es gilt deshalb zu fragen, wie die
Konvention umgesetzt werden kann, ohne

dass damit längst überholte und widerlegte

Vorstellungen von unveränderlicher

Volkskultur wiederbelebt werden.
Anzustreben wäre eine innovative Umsetzung,
die den Bedürfnissen heutiger Gesellschaften

Rechnung trägt. Zu fragen ist auch,

was Schutz von immateriellem Kulturgut
überhaupt bedeuten kann. Die Erfassung
in einer Datenbank, wie die UNESCO sie

vorschreibt, kann kaum als Schutz verstanden

werden. Sie kann sogar zum Gegenteil
werden, zum Prozess des Einfrierens, der

eine lebendige Weiterentwicklung verhindert

und zu einer erstarrten Künstlichkeit
führt, ein Problem, das auch aus der

Denkmalpflege vertraut ist.

Sinn macht die Umsetzung der
Konvention dann, wenn damit ein Bewusst-
seins- und Sensibilisierungsprozess für
kulturelle Eigenheiten verbunden ist, der

nicht einfach das, was man ohnehin schon

kennt und das auch in keiner Weise

gefährdet ist (Fasnacht, Jodeln, Schwingen
etc.), sondern Neues, Überraschendes und

Verborgenes (zu Tage) fördert. Und wenn

zugleich gewährleistet ist, dass einer kreativen

Nutzung und Weiterentwicklung
nichts im Wege steht. Ein solcher Ansatz

geht vielleicht über die engen Vorgaben der

Konvention hinaus, würde aber kulturpolitisch

mehr bewegen als lange Listen von
Dingen, die wir alle schon kennen.

14 NIKE-Bulletin 4/2010



Resume
Si I'on applique la notion de bien cultu-
rel immateriel au cervelas, quelques-unes
des difficultes Hees a ce concept ressortent
clairement: la premiere d'entre elles est de

savoir s 'il est bien judicieux de distinguer
culture materielle et culture immaterielle.

Naturellement, le cervelas est tout d'abord

un objet materiel, mais, en tant que tel, il a

une duree de vie tres breve. Cette difficulty

se retrouve dans de nombreuses formes
culturelles: le processus de creation et le

Statut materiel d'un bien culturel sont etroi-
tement lies. Meme des objets aussi imma-

teriels que des chansons ou des contes de

tradition orale necessitent un support
physique, la voix du chanteur ou du conteur, ou
alors un artefact technique, qui enregistre
cette voix et permette de la reproduire.

Pourtant, ce qui est passionnant avec le

cervelas, ce n 'est pas seulement son aspect

materiel, mais aussi:
• sa fabrication, qui repose sur un savoir

pour ainsi dire traditionnel, tel que men-

tionne par la convention;
• la chaine operatoire, qui va de l'im-

portation du boyau du Bresil jusqu 'ä la
bonne maniere de pratiquer I'incision
avant le rotissage;

• sa signification culturelle pour le pays
et pour ses habitants. Or celle-ci est

immaterielle, insaisissable, on peut tout

au plus la humer, la goüter, la sentir, en

faire I'experience.

Reste ä savoir ce que peut bien signifier la

protection des biens culturels immateriels.

Les enregistrer dans une banque de don-

nees, comme I'UNESCO leprescrit, nepeut

guere etre considere comme une mesure de

sauvegarde. Etablir un inventairepeut meme

produire I'effet inverse et conduire ä une

rigidite artificielle, qui entrave toute evolution

du patrimoine en question. Ce probleme
est d 'ailleurs egalement bien connu dans la

conservation des monuments historiques.


	Immaterielles Kulturgut : das Beispiel Cervelat

