
Zeitschrift: NIKE-Bulletin

Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 23 (2008)

Heft: 4

Artikel: Gegenwart und Gedächtnis

Autor: Knüsel, Pius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-727188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-727188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en




Leichenwagen in Ins
*< Oer Wagner Fritz Grade! in Ins



Gegenwart und
Gedächtnis

Von Pius Knüsel

Seit der Romantik hat das kollektive
Gedächtnis eine gespaltene Funktion:

Es legitimiert den Fortschritt. Und es

bremst ihn. Das Kulturgut der

Vergangenheit, dank Buchdruck und

aufklärerischer Wissenschaft verfüg- und

interpretierbar, steht nicht mehr einzig

im Dienst der Macht (die französische

Revolution nutzte dies),
sondern auch im Dienst der Ohnmacht,

welche eine andere Lesart bevorzugt;

sie kann progressiv oder restaurativ
sein - wenns nach den Romantikern

ginge sicher mythisch-restaurativ.

Das
erste Unspunnenfest, Fanal der

Restauration, berief sich genauso

auf Überlieferung wie die zur
Gründung der Eidgenossenschaft
drängenden Liberalen später. Beide Seiten

suchten und fanden ihre Denkmäler, die

Konservativen im materiellen wie
immateriellen Kulturgut der Vergangenheit, die

Liberalen in einer neuen Kunst, welche ab

1887 denn auch staatlich gefördert wurde

und Ikonen des Fortschritts lieferte.
Zum mörderischen Fortschritt gerieten

im 20. Jahrhundert Bolschewismus und
Faschismus. Sie lieferten der Schweiz wichtige

Vorwände, um den romantisierenden

Mythos der bäuerlichen Schweiz als wahre

Identität zu beleben. Als kultureller
Ausdruck jener wahren Schweiz galt die

Volkskultur - die traditionelle Musik, das

Jodeln, das Fahnenschwingen, die Trachten,

das Schwingen, die Fasnacht. Geistige
Landesverteidigung hiess das Konzept, es

nährte sich aus der Gründung der

Volkskulturverbände, fand in der Landi '39 seine

Verdichtung und in Pro Helvetia, ebenfalls

1939 gegründet, seine Architektin.
Doch staatlich definierte kulturelle Identität

führt zum Stillstand, bei Diktaturen

gar zur Implosion. Gerade die Volksmusik,
die bis in die 30er-Jahre davon lebte, dass

sie jegliche Impulse aufnahm und
verarbeitete - der Schottisch kommt aus Schottland,

die Polka aus Polen, um nur zwei

der beliebtesten Formen zu erwähnen -,
die Volksmusik, deren Substanz immer
schon darin bestand, dass sie globalisiert
war und auf Urheberrechte pfiff, um das

Schöne von überall zu adoptieren - diese

Volksmusik wurde das traurigste Opfer der

Abwehr. Sie wurde ihr eigenes Denkmal,

besser: Zum Denkmal patriotischen Geistes.

Während 50 Jahren brachte die
Ländlermusik keine neue Form, keinen neuen

Rhythmus mehr hervor. Vorher aber hatte

sie sich im ständigen Fluss befunden. Und
sich laufend den Erwartungen der Städter

angepasst. Letztere prägten überhaupt erst

den Begriff der Ländler, der Musikanten

vom Lande, später ihrer Stücke. Eine

wechselseitige Bedingtheit, welche die gesamte

Kulturgeschichte betrifft, Denkmalpflege

inbegriffen: Vergangenheit ist immer ein

Produkt der Gegenwart.

Neue Lesarten für Denkmäler
Die enorme Spannung zwischen Moderne

- Öffnung durch Mobilität und Kommunikation,

durch die amerikanische Popkultur

angeregter kultureller Umbruch - und

einer, durch den kalten Krieg bedingten,

Fixierung auf eine konstruierte Vergangenheit

musste zur Explosion kommen. Das

geschah um 1968, weltweit. Für die Schweiz

hatte jene Kulturrevolution eine einmalige

Auswirkung: Die Völkskultur geriet im
Nu total ins Abseits, galt in der Dynamik
des Umbruchs plötzlich als überholt, als

Ausdruck von falschem Bewusstsein. Die

Denkmalpflege kam nicht zum Stillstand,
aber sie wurde politisch assoziiert: An die

konservativen Kräfte.
Es trifft wohl zu, dass die Idee des

Denkmalschutzes in der französischen
Revolution geboren wurde. Doch jene
Denkmäler, welche die siegreichen Revolutionäre

damals vor den Vandalen schützten

(Vandalen, welche zu jeder Revolution
gehören - man kann Revolutionen auch lesen

als Eruptionen, welche die Schatzkammern

der Geschichte leeren, damit Platz entsteht

40 NIKE-Bulletin 4/2008



für Neues, als Bewegungen, welche den

Geist von der Last der Denkmäler befreien

- deshalb brennen in Bürgerkriegen die

Bibliotheken und werden die Museen

geplündert), jene Denkmäler also entsprachen
einer bestimmten Lesart der Geschichte:

einer royalistischen. Napoleon schützte eine

Vergangenheit, die er zum Ausgangspunkt
seiner Zukunft machen wollte. Wer aber

mochte sich nach '68 noch in diese Abfolge
einreihen? Die fortschrittlichen Kräfte, die

sich im Lande allmählich breit machten,

forderten neue Lesarten der Denkmäler.

Und sie bekamen sie. Das Denkmal wurde

zum breiten Begriff, so wie Kultur zu
einem breiten Begriff wurde, in dem ganz
neue Welten Platz fanden.

Mit
der Erweiterung der Begriffe

ging eine enorme Ausweitung
der Einsatzgebiete einher.

Moderne Denkmalpflege wie Kulturförderung
stellte sich zunehmend in den Dienst eines

kritischen Bewusstseins. Die Kultur des

Volkes und der Verlierer galt es genauso zu

erhalten wie die Zeugen der offiziellen
Geschichtskonstruktion. Der Begriffswechsel
von Denkmalschutz zu Kulturgüter-Erhaltung

bezeugt am deutlichsten den

Paradigmenwechsel. Das Denkmal ist ein Objekt,
das die Erinnerung an wichtige historische

Ereignisse und Leistungen wach hält.

Kulturgut gehört zu einer anderen Kategorie:

Kulturgut ist in der Regel die materielle

Ausdrucksform dieser Leistung selbst. Es

umfasst Denkmäler, archäologische Stätten,

Sammlungen, Bücher, Manuskripte,
usw. Im Übergang von Denkmalpflege zu

Kulturgüter-Erhaltung passiert also

Entscheidendes. Nicht nur die Referenz gerät

unter Schutz, sondern jede besondere Leistung

selbst. Nicht nur die materialisierte

Interpretation der Geschichte gilt als Denkmal,

sondern jede kulturelle Spur. Das

Alltägliche, Unspektakuläre wurde spektakulär,

genau wie in der Binnenethnologie.

Ressourcenfeld Kulturgüter-Erhaltung
Der Fall der Mauer 20 Jahre später hat

eine neue Entwicklung eingeleitet. Er hat

ermöglicht, dass man sich der Frage der

kulturellen Identität endlich unverkrampft
zuwenden kann. Denn mit der Wende ist

die Notwendigkeit geschwunden, sich hart

abzugrenzen gegen ein System, das im
Tiefsten andere Werte propagiert, sich aber

auf dieselben Wurzeln beruft wie wir.
Unversehens weht uns Verwaltern des

Zeitgenössischen die Versuchung der Vergangenheit

an. Die Versuchung des Bewährten.

Die Versuchung des Objektes, auf das wir
andere Träume projizieren. Um Trost zu
finden für die dauernde Verlusterfahrung,
welche die Modernität mit sich bringt. Und
die sich in den letzten 20 Jahren beschleunigt

hat durch kommunikative und kulturelle

Globalisierung. Wir suchen Halt, und

wo finden wir ihn? In der Vergangenheit.
Im Unterschied zu den 30er-Jahren sitzt uns
aber die Gewissheit im Nacken, dass wir
nur noch Hinweise, keine Lebensmodelle

mehr finden, dass es um Neuinterpretation
statt Restauration geht. Wilhelm Teil kann

uns kein Vorbild mehr sein, aber der Schatten

seines Denkmals kühlt gleichwohl. So

rückt die Kulturgüter-Erhaltung in die erste

Reihe der gefragten Ressourcenfelder.

Denn gewiss ist: Der revolutionäre
Impuls ist erloschen, die Intellektuellen sind

verstummt, eine schöpferische Gegenwart

benötigt greifbare Vergangenheit. Die
permanente Forderung nach Neuerfindung
der Gegenwart, verborgen im Anspruch
auf Innovation, hat uns in die Beliebigkeit
geführt. Der Erhalt des Vergangenen, die

Förderung des Gegenwärtigen und die

Ermöglichung des Künftigen stehen in einem
unauflöslichen Zusammenhang. Auch wenn
dieser Zusammenhang in der Kulturpolitik
bisher kaum zum Tragen kam und für Aus-
senstehende nicht sichtbar wurde.

Hier liegt eine grosse Aufgabe: Diesen

Zusammenhang wirksam zu machen.

Und sichtbar. Welcher Schweizer
Kulturschaffende, von ein paar Volksmusikern

abgesehen, nutzt denn für seine Arbeit
gesicherte Bestände der Vergangenheit? Wo

überhaupt ist im aktuellen Kulturschaffen
historisches Bewusstsein im Sinne einer

Referenz an Kulturgüter aus der nahen

Geschichte wirksam? Wo Referenzen

erkennbar sind, verweisen sie meist auf
Phänomene von globalem Rang. In 70 Jahren

Schweizer Jazzgeschichte hat unser Land

keinen einzigen Referenzkomponisten
hervorgebracht, der von den folgenden Ge¬

nerationen bewusst als Inspirationsquelle
zitiert würde; unbedingte Abgrenzung
ist noch immer erste Erfordernis. Warum

schliesst die moderne Architektur so selten

an die organischen Konzepte des traditionellen

Bauens an? Liegt man ganz falsch,

wenn man meint, die Schweizer Literatur
bestehe aus lauter singulären Werken und

versuche jeden Eindruck zu vermeiden, sie

sei von einer Geschichte, die über das

private Erinnern hinausgeht, geprägt?

Kultur als Sparobjekt
Flucht nach vorn - das war das Motto der

Kulturpolitik der 80er- und 90er-Jahre. Wenn

es je einen Beweis für die Wirksamkeit
öffentlicher Förderung braucht, dann ist er

damit erbracht: Das Innovationsdogma hat

sich binnen zwanzig Jahren wie kein
anderes in der Kulturszene durchgesetzt. Die

Befreiung von der Ideologie - auch die
Tradition galt als ideologisiert - ist vollkommen.

So vollkommen, dass uns die Freiheit
in Ratlosigkeit stürzt: Woran sollen wir uns

noch halten, wo die Kultur als Mittel zur
Konstruktion von nationaler Identität nicht
mehr taugt und die Existenz von vielen
Wahrheiten als selbstverständlich gilt?

Doch wo alles Kulturelle erst förder-,
dann erinnerungswürdig ist, stellen sich

Probleme ein. Erstens das breite Einsatzgebiet,

das unsere Mittel überfordert. Wie
die Förderung nicht alles fördern kann und

nicht alles fördern soll, kann die Erhaltung
nicht alles erhaltenswerte erhalten. Das ist
nicht nur eine Frage der Finanzen. Es ist
eine des verwischten politischen Auftrags.

Welche
Geschichte dokumentie¬

ren wir? Welche Kultur, damit
welche Gesellschaft, welche

Kräfte bewahren wir? Oder stärken wir?
Dienen Erhaltung und Förderung noch
einem Staatszweck, wie ihn die Politik
formuliert (die Existenz einer Nation in ihren
physischen Überbleibseln nachzuweisen),
stärken sie die Grundlage eines Staatswesens

Schweiz, wie die Mehrheit der
Parlamentarier und des Bundesrates sie sieht?

Gibt es jenseits der Ökonomie überhaupt
noch eine Sicht? Bringen wir einen
Nutzen? Schaffen wir wenigstens Ausgleich,
Gerechtigkeit?

NIKE-Bulletin 4/2008 41



Die Entpolitisierung nach 1989 ist für

uns alle nicht nur ein Gewinn von
Bewegungsraum. Die verlorene Verankerung in
einem klaren Weltbild untergräbt unsere

Bedeutung. Damit sind wir zum möglichen
Sparobjekt verkommen. Kultur - als Gut

oder als Projekt - liegt in der Konkurrenz
der Nützlichkeiten weit hinten. Besonders

deutlich wird das in der Kulturförderung
des Bundes sichtbar. Weder geniesst sie

Ansehen noch Priorität, im Gegensatz etwa

zur Bildung, während sie auf kantonaler

wie kommunaler Ebene ein blendendes

Auskommen findet. Weshalb? Weil sie

sich dort in ein neues ideologisches Axiom
einfügen konnte: Schaffung von Arbeitsplätzen

und Erhöhung der Attraktivität der

Zentren im Kampf um qualifizierte und

vermögende Zuzüger - Kultur also als ein

Mittel im Wettbewerb der Städte untereinander,

als Schmiermittel der Ökonomie.

Dagegen erscheinen die Schaffung einer

multiplen Identität, das Forschen nach den

Eckwerten unseres Selbst- und
Staatsverständnisses, der kulturelle Austausch mit
dem Ausland, da neben dem Handel fast

unsichtbar, als bedeutungslos.

Künftiger Gebrauch von Kulturgütern
Erhaltung wie Förderung kultureller Werte

als Verkörperung humanistischen und

republikanischen Geistes sind Kinder des

Nationalstaates. Dieser Nationalstaat ist
aber in Auflösung begriffen. Die Grenzen

existieren zwar noch. Doch die kulturellen
Werte zirkulieren mehr denn je, ungehindert,

da sie der eigentliche Treibstoff des

Marktes der Emotionen sind. Politische

Entscheide fallen immer seltener in einer

Art nationaler Autonomie. Die Schweiz ist
mehr denn je Teil einer weltumspannenden

Dynamik, in der sich distinkte politische
und kulturelle Positionen nicht mehr
ausmachen lassen. Es regiert die Wirtschaft.
Daran ändern auch die wachsenden

kulturellen Nationalismen nichts mehr - das

Beharren auf nationalstaatlichen Insignien,
im Kulturaustausch besonders weit verbreitet,

entspringt einzig dem Subventionie-

rungsbedarf im Kontext einer verschärften

Konkurrenz. Da geht es in der Kultur
zu wie im Sport. Was unterscheidet einen

amerikanischen Stabhochspringer von

einem schweizerischen? Dass ersterer höher

springt. Hat der höhere Sprung etwas

mit amerikanischer Identität zu tun? Nicht
erkennbar.

Der
Sinn, in nationalstaatliche Aus¬

sagen und Anliegen zu investieren,

schwindet. Das führt sogar
die Armee in ihre grösste Sinnkrise. Die

wichtigsten Prozesse, politisch wie ökonomisch,

laufen in supra-staatlichen Strukturen

ab. Die Reaktion der Bürger darauf ist
der Rückzug in substaatliche Strukturen,
in die Region, die lokale Nische. Das

Programm «echos - Volkskultur für morgen»
von Pro Helvetia, lanciert 2006, geht von
der Renaissance der identitären Kulturteile

aus. Und es hat, geschlossen aus dem

Echo, einen Nerv der Zeit getroffen. Die

Frage, wie wir unsere bauliche, mediale

wie immaterielle Vergangenheit lesen, ist
in der ästhetischen Verschleissgesellschaft

dringlicher denn je geworden. Nostalgie ist
ein modernes Lebensgefühl, der Appell an

die Behaglichkeit einer vergangenen Welt

(wobei Vergangenheit bereits jenseits der

jüngsten Jahrtausendschwelle beginnt) ein

Erfolgsrezept. Die Retrowelle in Architektur,

Design, Kunst, Musik wird nicht anhalten.

Doch sie gibt uns ein wenig Zeit, um
über ein künftiges Verhältnis von Gedächtnis

und Gegenwart nachzudenken. Und
über die Notwendigkeit, Kulturgüter nicht

nur zu erhalten, sondern einem künftigen
Gebrauch zuzuführen. Denn das Erhalten

allein genügt nicht mehr, wie in der Kultur
das Produzieren allein an Bedeutung
verloren hat. Die neue Herausforderung liegt
in der Gestaltung sozialer Prozesse:

Identifikationspole zu schaffen für eine heterogene

Gesellschaft, auch in der Gestaltung

von Vergangenheit. Das Freilichtmuseum

Ballenberg hat das mit dem einen Bauprojekt

im Rahmen von «echos» beispielhaft
getan: Ein unberührbares Baudenkmal zu
einer modernen Wohnung weiter entwickelt.

Entstanden ist eine Referenz für die

Vermittlung von Qualität aus Tradition
und modernem Anspruch. Das Gedächtnis

spricht in die Gegenwart. Das könnte uns

Muster sein in anderen Feldern.

Resume
Depuis le romantisme, la memoire collective

joue un role ambivalent: eile legitime
le progres et le freine ä lafois. Menaceepar
le bolchevisme et le fascisme, la Suisse a

commence ä faire vivre la culturepopulaire.
La Strategie etait designee sous le terme de

defense spirituelle. La fondation Pro
Helvetia, fondee en 1939, en devint l'archi-
tecte. Mais une identite culturelle definie

par l'Etat conduit ä I'inaction. La victime
la plus triste en a ete la musique populaire:
jadis en perpetuel mouvement, eile n 'a plus
donne naissance ä aucune nouvelle forme
pendant 50 ans.

La tension entre progres etfixation sur la
tradition s 'est dechargee en 1968. En Suisse,

la culture populaire a ete mise hors-jeu, la

protection des monuments historiques a ete

politiquement associee aux conservateurs.

Lesforces du progres ont exige de nouveaux
modes de lecture des monuments. La
«protection des monuments historiques» s'est

muee en «conservation des biens culturels»,

sauvegardant non seulement les objets de

reference, mais aussi toutes les traces cultu-
relles. Les annees 80 et 90 ont vu regner le

dogme de la liberation de l Ideologie, ä la-

quelle on rattachait aussi la tradition. Mais
la liberte a engendre la perplexite: ä quoi

faut-il se rattacher quand la culture ne par-
vientplus ä construire l'identite nationale?

Conserver lepasse, encourager lepresent et

permettre l 'avenir: autant de choses qui se

trouvent aujourd 'hui dans un rapport
indissoluble. Nous devons rendre ce rapport ef-

fectif et visible. En perdant son ancrage, la

culture est devenue incapable de creer une

identite. Un objet d'economie au niveau
federal, un lubrifiant de l 'economie au niveau

cantonal. Le programme «echos - culture

populaire pour demain» de Pro Helvetia
entend refiechir au lien futur entre memoire

et modernite. Et aussi au moyen non seulement

de conserver les biens culturels, mais

aussi de leur donner une utilite.

42 NIKE-Bulletin 4/2008




	Gegenwart und Gedächtnis

