
Zeitschrift: NIKE-Bulletin

Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 19 (2004)

Heft: 5: Bulletin

Artikel: Glocken : ein besonderes Kulturgut

Autor: Grünenfelder, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-727241

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-727241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9^-

ein besonderes Kulturgut
m

J von Joseph Grünenfelder y

J Es gibt wohl keinen Klangkörper und kein Musik- \instrument, dem so viele Sagen und Legenden, Werke der ^
Dichtkunst und der Literatur gewidmet sind, wie die Glocke,

angefangen von Schillers «Lied von der Glocke» über den «Glöckner von
Notre-Dame» bis zum Film Andrej Rubljow von Andrej Tarkowskij
(1969) und zum «Munotglöggli». Auch heute noch bewegt uns
die eigentümliche Faszination von den Glocken und ihrem Klang.

Glockenguss.
Schnitt durch die
gussfertige Glockenform

1 Roh gemauerter Kern
2 Schablonierte Lehmkernschicht
3 Raum für die Metallglocke

(Hohlraum nach Entfernung
der falschen Glocke)

4 Hängeeisen für den Klöppel

5 Schablonierte Mantelform
6 Armierung des Glockenmantels
7 Form der Henkelkrone
8 Windpfeifen
9 Einguss-Öffnung

(Gussbirne)

4 NIKE-Bulletin 6/2004 NIKE-Bulletin 6/2004 5



Eine kleine Glockengeschichte
Die Glocke begegnet uns in beinahe allen

Kulturen der Erde als Musikinstrument
schon in frühen kulturellen Entwicklungsstadien.

In Mesopotamien und Ägypten sind

gegossene Glocken seit dem 9. Jahrhundert

v. Chr. belegt. Seit der Spätantike standen

Glocken im Dienste der christlichen Liturgie,

zunächst, um den Beginn des

Gottesdienstes anzuzeigen. Im Frühmittelalter waren

nebeneinander kleine gegossene (Bronze-)
und genietete (Eisenblech-)Glocken in
Gebrauch. Nach Mitteleuropa scheinen sie

durch iroschottische und englische Missionare

gelangt zu sein.

Der Glockenguss wurde zunächst in
Klöstern und an Bischofssitzen gepflegt. Später

betrieben auch Laien den Glockenguss in
den Städten. In Aarau werden seit dem

Mittelalter bis heute ununterbrochen Glocken

gegossen (siehe Artikel S. 30). Die älteste

erhaltene Aarauer Glocke ist die von Walter

Reber 1367 gegossene Barbaraglocke in der

Kathedrale von Freiburg i. Ue. Neben sess-

haften Glockengiessern gab es Wandermeister

- vor allem aus Lothringen -, die auch in

der Schweiz tätig waren.

Vom Hochmittelalter an entstanden grosse,

nun ausschliesslich bronzene Glocken.

Seit der Gotik kannte man ganze, klanglich
abgestimmte Geläute. Solch akkordlich

komponierte Geläute blieben aber bis in die

Barockzeit hinein die Ausnahme, was auch

in den Läutegewohnheiten begründet war:
Es wurden zu den verschiedenen liturgischen

Anlässen vorzugsweise einzelne Glo¬

cken geläutet, sodass ihre Mitteilungsfunktion
klar erkannt werden konnte. Im 18.

Jahrhundert mehren sich die archivalischen

Nachweise, dass man auf die «Harmonisierung»

Wert legte, wenn eine neue Glocke zu

bereits vorhandenen hinzugefügt wurde.

Grosse Glocken wurden, in Anbetracht

des Gewichtes und der schlechten

Transportmöglichkeiten, meistens am Ort gegossen,

wo sie nachher aufgezogen werden sollten.

Die grösste Glocke der Schweiz hängt im

Berner Münster; sie wurde 1611 gegossen
und hat einen Durchmesser von 248 Zentimetern.

Ihr stolzes Gewicht: 10 150 Kilogramm.

Aus Glocken werden Geschütze
Man darf nicht vergessen, dass die Bronze

nicht nur das Material der Glocken, sondern

seit der Erfindung der Feuerwaffen im 15.

Jahrhundert auch der Kanonen war, und dass

die Giesser eben nicht nur Glocken, sondern

auch «Stücke», eben Kanonen gössen, sich

folglich auch «Stück- und Glockengiesser»
nannten.

Die Kehrseite dieser Tatsache, dass

Glocken und Kanonen aus derselben Materie
bestanden, war, dass in Kriegszeiten Glocken

nicht nur als Beute im Feindesland, sondern

auch im eigenen konfisziert wurden, um sie

einzuschmelzen und aus ihrer Bronze
Geschütze zu giessen. Dies wird deutlich aus

der traurigen Geschichte der Glockenkonfiskationen

durch das Nazi-Regime im

Zweiten Weltkrieg, ab 1940. Sämtliche

«nicht besonders wertvollen» Glocken waren

der Kriegsindustrie abzugeben und wur¬

den auf so genannten Glockenfriedhöfen
gesammelt, um eingeschmolzen zu werden.

Dem Einsatz von verantwortungsbewuss-
ten Denkmalpflegern war zu verdanken, dass

die Glocken zunäfchst inventarisiert werden

mussten. Diese Inventare halfen nach Kriegsende

nicht nur, die erhalten gebliebenen
Glocken in ihre angestammten Türme zurückzuführen,

sondern sie bildeten auch, ergänzt
durch Aufnahmen der in den Glockenstühlen

verbliebenen Glocken, die Grundlage für den

bis heute weitergeführten «Deutschen

Glockenatlas», dem Grundlagenwerk für jeden,
der sich mit dem Thema beschäftigt.

Vielleicht ist die Verschonung unseres

Landes vor grossen Kriegen einer der Gründe,

warum bis heute keine analoge schweizerische

Glockeninventarisation in Gang gekommen

ist - mit Ausnahme des Kantons Zug.

Form und Zier der Glocken
Die Form der gegossenen Glocken hat sich

im Lauf der Jahrhunderte stark verändert.

Die hochmittelalterlichen so genannten
Theophilusglocken (10. bis 12. Jahrhun-

dert)hatten eine topfförmige Gestalt mit
gerundeter Haube und senkrechter Flanke,
weshalb man sie auch Bienenkorbglocken
nennt. Theophilusglocken heissen sie nach

dem Traktat des Priesters Theophilus, der

um 1100 die Herstellung einer solchen

Glocke nach dem Wachs-Ausschmelz-Verfahren

ausführlich beschrieb. Um 1200 wird
diese Form wird abgelöst durch schlanke,

hohe Zuckerhutglocken mit schräg nach

oben zulaufender Wandung, im Aussehen

6 NIKE-Bulletin 6/2004



Sogenannte Bienenkorb- oder Theophilus-
Glocke aus dem Basler Münster, nach dem
Wachs-Ausschmelz-Verfahren gegossen.
11. Jahrhundert Historisches Museum Basel.

Zuckerhut-Glocke, nach dem noch heute
gebräuchlichen Mantel-Abhebe-Verfahren
gegossen Anfang 13. Jahrhundert. Cham,

Kapelle St Andreas.

eben Zuckerhüten ähnlich. Obwohl
Schriftzeugnisse fehlen, geht man nicht fehl in der

Annahme, dass die neue Herstellungstechnik

nach dem Mantel-Abhebeverfahren dazu

geführt hat, dass man die geradwandige
Form zugunsten einer nach oben konisch

sich verjüngenden verliess.

Aus der Zuckerhutform entsteht in
verschiedenen Stufen die seit dem 14. Jahrhundert

gebräuchliche, heutige Glockenform,
wobei sich regionale Unterschiede der Rippe

(Wandprofil) ausbildeten. Im Tessin hielt
sich die altertümliche «Birnenform» der

Glocke bis ins Spätmittelalter. Bis zum 12.

Jahrhundert schlössen die Schlagringe unten

horizontal ab, später mit einer schrägen,

nach innen ansteigenden Fläche, sodass der

untere Glockenrand schneidenartig
spitzwinklig wurde.

Glockenzier
Hochmittelalterliche Glocken zeigen kaum

Verzierungen, selten Inschriften. Schon an

Zuckerhutglocken macht sich aber Zier
bemerkbar, zuerst einfache Ritzungen, Rillen
und Stege. Inschriften an der Schulter werden

seit der romanischen Zeit häufiger und

schliesslich die Regel. Gotische Glocken

sind oft sehr sorgfältig durchgestaltet und

zeigen äusserst feine Ornamente und immer
mehr auch Figuren.

In der Barockzeit erreichte der Dekor eine

zuweilen überbordende Opulenz. Die

Inschriften, zumeist am Hals, zeigen vom 13.

bis 15. Jahrhundert Grossbuchstaben

(Majuskeln), vom 15. bis ins 17. Jahrhundert

hinein meistens gotische Kleinbuchstaben,
während schon vom 16. Jahrhundert an die

klassische Kapitalis die Norm wird. Die
Inschriften enthalten Anrufungen und Gebete,

Giessersignaturen, später auch Namen von

Würdenträger, selten Nachrichten über

Ereignisse. Reliefs (Christus, Heilige),
ornamentale und vegetabile Friese (seit dem 14.

Jahrhundert), Münzen, Blätter (ab Mitte des

16. Jahrhunderts) schmücken die Flanken.

Anhand der Model von Reliefs und

Schmuckformen kann oft die Herkunft einer

Glocke bestimmt werden, auch wenn sie

nicht signiert ist. Umgekehrt lässt das

Vorkommen desselben Models an Glocken
verschiedener Giesser Werkstatt-Zusammenhänge

und -Abfolgen erschliessen.

Glockenlandschaft Schweiz
Die Glockenlandschaft der Schweiz ist reich

an alten Glocken und widerspiegelt die

unterschiedlichen kulturellen Einflussbereiche.

Man würde erwarten, dass es mit den

Glocken ähnlich sich verhält wie mit den

Baudenkmälern: Grob gesagt: Je älter, umso

seltener, je jünger, umso zahlreicher. Bei uns

ist das weitgehend so. Die Theophilusglocke
in Basel dürfte die einzige noch erhaltene in

der Schweiz sein. Dann gibt es einige wenige

Zuckerhutglocken, schon mehr

Majuskelglocken, eine recht grosse Zahl aus dem

Spätmittelalter, noch mehr aus der Barockzeit

und aus dem 19. Jahrhundert und,

entsprechend der Bautätigkeit der letzten

hundert Jahre, ein Heer von neueren,
wohlklingenden Geläuten.

NIKE-Bulletin 6/2004 7



Schmucklose Glocke der sogenannten Übergangsform,

mit steiler Flanke. 1. Hälfte 14. Jahrhundert.
Cham, Klosterkirche Frauenthal.

Die Glockenlandschaft Schweiz hat auch eine

musikalische Seite. Neben dem freien

Schwingen der Glocken kennt zum Beispiel
das Wallis das melodiemässige Anschlagen
seit der Mitte des 18. Jahrhunderts im
Oberwallis kann man vor Feiertagen das urtümliche

«Tängele» ohne eigentliche Melodie

hören; Carillons mit Hämmern kamen seit ca.

1930 auf. In der Südschweiz sind die

Glocken bei mehrstimmigen Geläuten über ein

Tangentialrad neigbar, sodass die Anschläge
einzeln bestimmt und (ambrosianische)

Choralmelodien gespielt werden können.

Eine kaum mehr geübte Kunst ist das Tessi-

ner «Ribatt», das melodiemässige Anschlagen

der Glocken von Hand.

Glocken als Kulturgut
Glocken sind eine wesentliche Äusserung

der abendländischen Kultur. Einige der

Facetten, die den Wert der historischen
Glocken ausmachen, seien hier erwähnt:

• Die Glocke ist ein kunsthandwerklich

gefertigter Klangkörper.
• Ihr musikhistorischer Quellenwert besteht

darin, dass sie das einzige Musikinstrument

ist, das noch nach Jahrhunderten

seinen musikalischen Urzustand bewahrt,

sofern nicht unsachgemässe Eingriffe
erfolgt sind.

• Die Glocke trägt die Spuren ihrer Fertigung

an sich, was Rückschlüsse auf ihre

Konstruktionsprinzipien zulässt; sie ist

Gegenstand und Zeugnis der Technikgeschichte.

• Ihre äussere Gestaltung, Formgebung und

Glocke von 1480 bei der Kirche Meiringen.
Klassische, bis heute gültige Glockenform.

ihr Schmuck durch Zierrate und Inschriften

eröffnet Fragestellungen und Erkenntnisse

für die Kunstwissenschaft, Epigra-
phik, Wappen-, Siegel- und Münzkunde,
sowie der Genealogie und der
Ortsgeschichte.

• Die Glocke ist Gegenstand der Volkskunde,

der Religionswissenschaften und der

Kulturgeschichte.

Trotzdem: Dass Glocken erhaltenswerte

Kulturgüter sind, ist keine alte Wahrheit. Sie waren

in früheren Zeiten kostbar wegen ihres

erheblichen Materialwertes. Eine schadhaft

gewordene oder gesprungene Glocke wurde

früher eben eingeschmolzen und ersetzt.

Vielleicht wiederholte man auf ihr die

Inschriften, welche die alte Glocke getragen

hatte, gab ihr den gleichen Namen, die gleiche

Schlagtonhöhe. Eine Glockenreparatur

war schon aus technischen Gründen kaum

möglich.
Noch bis weit ins 20. Jahrhundert hinein

kam es immer wieder vor, dass alte Glocke
oder ganze Geläute entweder eingeschmolzen

wurden oder aber beim Antiquar landeten,

weil einem Experten das Klangbild
eines vielleicht in Jahrhunderten entstandenen

Geläutes zu wenig harmonisch erschien.

Glockenguss
Im frühen und hohen Mittelalter verlief die

Glockenherstellung anders als heute. Die

Kunst des Bronzegusses hatte schon um
1000 einen sehr hohen Stand erreicht, wie

die erhaltenen Bronzetüren und andere

8 NIKE-Bulletin 6/2004



Kunstwerke beweisen. Im Hochmittelalter

goss man die Glocken nach dem Prinzip der

«verlorenen Form» (Wachs-Ausschmelzverfahren).

Seit dem 12. Jahrhundert entwickelte

sich die bis heute übliche Herstellungsweise
im Mantel-Abhebe-Verfahren, was auch die

Formgebung beeinflusste. Der Vorgang im
Detail: In einer Grube wird ein Kern aus

Backsteinen aufgemauert, der dem Glocken-

innern entspricht. Er erhält einen Überzug

aus Lehm, der mit einer Schablone abgedreht

und geglättet wird. In seinem hohlen

Innern kann ein Feuer unterhalten werden,

welches zum Brennen und Trocknen der

Glockenform dient.

Über dem fertigen Kern wird nun durch

Auftragen von Formmasse die so genannte
«falsche Glocke» aufgetragen, mit der Schablone

der Aussenform abgedreht und mit
den Zierformen und Inschriften versehen;

dafür werden Wachsabgüsse von
entsprechenden Gips- oder Holzmodellen verwendet.

Die «falsche Glocke» ist also ein nach

Grösse und Form genau der zu giessenden

Glocke entsprechendes Modell. Dieses Modell

wird nun mit einer feinen Formmasse in
mehreren Schichten überzogen, die alle

Feinheiten des Glockenmodells als Negativabdruck

übernimmt. Mit weiterer, teigartiger

Masse, dann mit durch Fasern und Eisendraht

verstärkte Schichten überzogen und

schliesslich durch Eisenarmierungen gefestigt,

entsteht der «Mantel», welcher durch

ein im Kern unterhaltenes Feuer getrocknet
wird. Die Gussform für die Krone wird sepa¬

rat in ähnlicher Weise über einem Wachsmodell

hergestellt und vor dem Guss mit der

Glocken-Gussform zusammengeführt.
Vorher muss aber die Glockenform hohl
gemacht werden. Dies geschieht durch Abheben

des Mantels. Von der falschen Glocke

sind die wächsernen Teile weggeschmolzen,
haben jedoch ihre Abdrücke auf der Innenseite

des Mantels hinterlassen.

Das Glockenmodell wird nun zerschlagen

und entfernt, darauf der Mantel wieder

über den Kern heruntergelassen. Der anstelle

der «falschen Glocke» entstandene Hohlraum

ist nun bereit, das flüssige Glockenmetall

aufzunehmen.

Die Grube um die Glockenform herum

wird mit Erde aufgefüllt und diese

festgestampft. Weitere Vorkehrungen werden

getroffen, damit der beim Einfliessen des

glühenden Metalls entstehende hohe Druck die

Form nicht sprengen kann.

Ein Kanal aus Backsteinen wird vom
Schmelzofen zur Eingussöffnung der Form

gebaut. Auch er muss erhitzt sein, bevor die

im Ofen auf 1100°C erhitzte, glutflüssige
«Glockenspeise» aus dem «Stichloch» her-

ausschiessen und zu den Einlässen der Gussform

fliessen und sie füllen darf. Nach dem

Erkalten des Metalls wird die Erde aus der

Grube entfernt, der Mantel zerschlagen und

die gegossene Glocke vom Kern gehoben.

Verschiedene Arbeitsgänge des Reinigens,
Ziselierens und Polierens führen zur
Vollendung. Die Klangprüfung der fertigen Glok-
ke erweist, ob sich in ihr die vorgesehenen

Intervalle rein entfalten.

Das bis heute angewandte Verfahren ermöglichte

den Glockengiessern die experimentelle

Verbesserung ihrer Glocken, die dank

der Schablonen «reproduzierbar» wurden.

Die aus über Jahrhunderte ungebrochener
Berufstradition und steter Entwicklungsarbeit

erwachsene Qualität heutiger Glocken-

giesserkunst kann sich mit den Meisterleistungen

des Mittelalters messen.

Glockenstühle
Im Gegensatz zu den kleinen Formen wie

Schellen, Messglocken usw. brauchen grosse

Glocken eine fixe Aufhängung. Genügen

für ein einzelnes Glöcklein, etwa auf einer

Kapelle, zwei Pfosten eines Dachreiters, an

dem das Glockenjoch beweglich fixiert werden

kann, so braucht es für ein mehrstimmiges

Geläute ein massives Gestell, welches

im Stande ist, die Last der Glocken und die

durch das Läuten entstehenden Kräfte
aufzunehmen: den Glockenstuhl. Glockenstühle

sind meist Gerüstkonstruktionen, die frei
auf ein festes, im Mauerwerk des Turmes

verankertes Gebälk gestellt sind. Man
unterscheidet die aus rechtwinklig ineinander

verstrebten Kanthölzern bestehende Kastenform

und die in der Seitenansicht dreieckige
Bock-Konstruktion. Viele historische
Glockenstühle sind noch im 20. Jahrhundert
zerstört worden, weil sie sich dem Plan

widersetzten, das Geläute durch eine weitere,
meist grösste Glocke zu ergänzen.

Historische Glockenstühle sind meist

von spezialisierten Zimmerleuten hergestellte

Kostbarkeiten und sind wesentliche

NIKE-Bulletin 6/2004 9



historische Substanz Dies gilt selbstverständlich

auch fur gleichzeitig mit
entsprechenden Geläuten entstandene, eiserne

Glockenstühle des 19. und 20. Jahrhunderts.

Sie sind genauso historisch, samt den oft

eleganten Gusseisen-Jochen. Oft wurden sie

von den Glockengiesserfirmen entworfen

und mit den Glocken geliefert

Glocken-Patrone
Verschiedene Heilige besitzen als Attribut
eine oder mehrere Glocken So etwa Antonius

der Einsiedler, der an seinem T-Stab

zwei Glöcklem hängen hat, und wenn er mit
einem Schweinchen dargestellt wird, tragt
dieses oft auch ein Glöcklem. Hier weist das

Attribut auf ein Privileg des nach dem Heiligen

benannten Antoniter-Ordens, der im
Mittelalter hauptsächlich Spitaler unterhielt.

Die Brüder des Ordens duften überall um

Almosen nachsuchen und trugen zur Ankündigung

ihres Kommens eine Glocke bei sich.

Und ihre Borstentiere waren berechtigt,
überall zu weiden und trugen ein Glöcklem
als Kennzeichen.

Anders ist es beim heiligen Theodor oder

Theodul, Bischof von Octodurus (Martigny)
Er lebte um das Jahr 400 und soll die Gebeine

der thebäischen Märtyrer in St-Maurice

aufgefunden und ihnen eine Basilika erbaut

haben. Nach der Legende musste ihn der Teufel

samt einer ihm vom Papst in Rom
geschenkten Glocke von dort über den Theodul-

pass ins Wallis zurücktragen Dabei hatte der

Gehörnte schon mit der Glocke allein genug

zu schaffen. Theodul ist deshalb der Patron

der Glocken und der Glockengiesser Noch

im 18 Jahrhundert bewarben sich viele
Gemeinden beim Domkapitel in Sitten um

Theodul-Reliquien, die man der Glockenspeise

einer neuen Glocke beifügen wollte,

um deren geistige Wirkung zu verstärken.

Glockenweihe
Vielfach werden und wurden Glocken
einzelnen Heiligen besonders geweiht, so etwa

eine Feuerglocke der heiligen Agatha, deren

Fürbitte vor Feuersbrünsten schützt, den

Patronen der entsprechenden Kirche oder in

neuerer Zeit in der Schweiz, während und

nach dem Zweiten Weltkrieg besonders oft,
dem Bruder Klaus.

Die Glocke ist in der alten Kirche ein
heiliges Zeichen. Nach katholischem Ritus

wird sie deshalb durch eine Segnung in
Dienst genommen Diese so genannte
Glockenweihe ist ein Vorrecht des Bischofs, das

jedoch von ihm delegiert werden kann. Ihre

Form ist seit dem 8 Jahrhundert bezeugt.
Sie umfasst zunächst die sieben Bittpsalmen,

sodann die Abwaschung mit geweihtem

Wasser unter dem Gebet der Psalmen

145-150 Es folgt die Salbung der Innen-

und Aussenseite in Kreuzform zuerst mit
Krankenöl und dann mit Chnsam, schliesslich

die Räucherung mit einem Gemisch aus

Thymian, Weihrauch und Myrrhe. Den Ab-
schluss bildet das Evangelium vom Besuch

Jesu bei Martha und Maria (Lukas 10, 38-
42). Durch die Weihe wird die Glocke zum

Sakramentale, das laut den Weihegebeten
Schutz gegen Naturgewalten und Dämonen

bringen und die Gläubigen zur Andacht führen

soll Die Waschung und Salbung der

Glocken hat der Weihe auch den Namen

«Glockentaufe» gegeben

Glockensprache
Das Bewusstsein, dass Jahrhunderte lang die

Glocken wichtige, rasche Informationsträger

waren, ist im 20. Jahrhundert weitgehend
verloren gegangen Sie begleiteten das

Leben der Menschen im Tagesablauf und in
seinen grossen Abschnitten. Die Frühglocke

zeigt den Beginn des Arbeitstages an, die

Abendglocke den Feierabend Die Mittagglocke

oder Ave-Glocke lädt zum Gebet des

Englischen Grusses und zur Mittagsruhe ein
An manchen Orten nur am Freitag, andernorts

täglich lautet die Glocke nachmittags

um drei zum Gedenken an die Todesstunde

Christi. Feierliches Geläute aller Glocken
kündet am Samstagabend den Sonntag an,
und auch das Neue Jahr wird mit Glockengeläute

empfangen. Eine gewisse Zeit vor dem

Beginn der Gottesdienste wurde «vorgeläutet»,

damit die Leute sich beizeiten auf den

Weg machten, und das «Zusammenläuten»

vor Beginn des Gottesdienstes wurde bei

grösseren Geläutenje nach Rang des Feiertages

unterschiedlich gestaltet.
Die Läutesitten und ihre Veränderung im

Laufe der Zeit sind noch weitgehend
unerforscht, dabei wäre nicht nur das Wie,
sondern auch das Warum gerade so besonders

interessant.

Das Wetterläuten beim Anzug von
Gewittern hatte wohl auch Warncharakter, viel-

10 NIKE Bulletin 6/2004



Spätgotischer Glockenstuhl der Kirche St.

Wolfgang, Hünenberg, vor 1474. Vorn eine Glocke der
Giesserei Hüetschi, Aarau, 1949, hinten grosse
Glocke 1493, wohl von Peter II. Füssli, Zürich.

mehr aber wurde dem Glockengeläute die

Kraft zugeschrieben, Sturm, Blitz, Donner

und Hagel abzuwenden, wie die Gebete bei

der Glockenweihe, aber auch viele
Glockeninschriften deutlich machen.

Neben der geistlichen Bestimmung dienten

die Glocken auch zum Übermitteln
profaner Nachrichten - etwa einer Feuergefahr.

Im 19. Jahrhundert riefen in den Tourismusorten

nicht nur die Hotelglocken zum Lunch

oder Diner, in den Fabriken kündeten
Glocken Anfang und Ende der Arbeitszeiten.

Glocken-Wanderungen
Glocken haben oft längere Wanderungen

hinter sich. Das erstaunt eigentlich, gerade

bei grossen Glocken mit ihrem enormen
Gewicht von bis zu mehreren Tonnen. Im Turm

der reformierten Kirche von Herisau

beispielsweise lassen sich an der grossen, reich

verzierten Glocke fürstliche Wappen, Abtstab

und Mitra und ein lateinischer

Lobspruch auf das Altarssakrament entdecken.

Es handelt sich um die 1756 von Franz Anton

Grieshaber aus Waldshut gegossene

grosse Glocke des ehemaligen, achtstimmigen

Geläutes der Abteikirche von Salem

jenseits des Bodensees. Dieses berühmte

Zisterzienserkloster wurde 1806 aufgehoben,

und die Gemeinde Herisau kaufte die Glocke

1807 aus der Liquidationsmasse. Um sie

aufhängen zu können, musste ein neuer

Glockenstuhl hergestellt werden.

Die historische Realität pflegt komplexer

zu sein als das Denkmodell, das wir uns gerne

von ihr machen.

Die heilige Agatha wird als Fürbitterin gegen
Feuersbrünste häufig auf Glocken dargestellt.
Unsignierte Glocke aus Rueun, zweites Drittel
19. Jahrhundert.

Resume
Les cloches sont une expression essentielle de

la culture occidentale. En Europe ce sont tout
d 'abord les monasteres et les eveches quipra-
tiquaient la fönte des cloches puis plus tard
les la'iques ont egalement cree des fonderies
dans les villes. Une des plus importantes est

lafonderie d'Aarau oü, depuis le moyen age

jusqu 'ä nos jours, on fabrique des cloches.

La cloche est un corps sonore fabrique
artisanalement. Sa valeur historique musi-

cale intrinseque provient du fait que c 'est le

seul instrument de musique qui est en mesure

de conserver des siecles plus tard ses capaci-
tes musicales d'origine. La cloche porte sur
eile les traces de sa fabrication ce quipermet
de deduire suivant quels principes eile a ete

fondue: eile est objet et temoin de l 'histoire
de la technique.

Son aspect exterieur, sa forme, son orne-

ment (enjolivures et inscriptions) posent des

questions et permettent des decouvertes

importantes pour les sciences de l'art comme

l'epigraphie, l'heraldique, la sigillographie,
la numismatique ainsi quepour la genealogie

et l 'histoire regionale.

Etpourtant: cela nefaitpas si longtemps

que les cloches font partie des objets cultu-
rels dignes d'etre proteges. Autrefois elles

avaient de la valeur essentiellement en raison

de leur matiere de fabrication. Presque

jusqu'ä la fin du 20e siecle, des cloches de-

fectueuses ont ete fondues et remplacees ou

ont echoue chez les antiquaires parce qu 'un

expert avaitjuge trop peu harmonieuse la to-

nalite d'un son qui s'etait peut etre deve-

loppe au cours des siecles.

NIKE-Bulletin 6/2004 1 1


	Glocken : ein besonderes Kulturgut

