Zeitschrift: NIKE-Bulletin
Herausgeber: Nationale Informationsstelle zum Kulturerbe

Band: 19 (2004)

Heft: 5: Bulletin

Artikel: Glocken : ein besonderes Kulturgut
Autor: Grunenfelder, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-727241

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-727241
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glocken

— ein besonderes Kultur gut

von Joseph Griinenfelder
Es gibt wohl keinen Klangkdrper und kein Musik-
instrument, dem so viele Sagen und Legenden, Werke der
Dichtkunst und der Literatur gewidmet sind, wie die Glocke, ange-
fangen von Schillers «Lied von der Glocke» iiber den «Glockner von
Notre-Dame» bis zum Film Andrej Rubljow von Andrej Tarkowskij
(1969) und zum «Munotgléggli». Auch heute noch bewegt uns
die eigentiimliche Faszination von den Glocken und ihrem Klang.

T
gsgﬁtnggrs:h die 1 Roh gemauerter Kern 5 Schablonierte Mantelform

S Glackentaim 2 Schablonierte Lehmkernschit 6 Armierung des Glockenmantels
gusorenigs 3 Raum fiir die Metallglocke 7 Form der Henkelkrone
(Hohlraum nach Entfernung 8 Windpfeifen
der falschen Glocke) 9 Einguss-Offnung
4 Héngeeisen fiir den Kléppel (Gussbirne)

4 NIKE-Bulletin 6/2004 NIKE-Bulletin 6/2004 5




Eine kleine Glockengeschichte

Die Glocke begegnet uns in beinahe allen
Kulturen der Erde als Musikinstrument
schon in frithen kulturellen Entwicklungs-
stadien. In Mesopotamien und Agypten sind
gegossene Glocken seit dem 9. Jahrhundert
v. Chr. belegt. Seit der Spatantike standen
Glocken im Dienste der christlichen Litur-
gie, zundchst, um den Beginn des Gottes-
dienstes anzuzeigen. Im Friihmittelalter wa-
ren nebeneinander kleine gegossene (Bronze-)
und genietete (Eisenblech-)Glocken in Ge-
brauch. Nach Mitteleuropa scheinen sie
durch iroschottische und englische Missio-
nare gelangt zu sein.

Der Glockenguss wurde zunachst in K16-
stern und an Bischofssitzen gepflegt. Spéter
betrieben auch Laien den Glockenguss in
den Stddten. In Aarau werden seit dem Mit-
telalter bis heute ununterbrochen Glocken
gegossen (siehe Artikel S. 30). Die dlteste
erhaltene Aarauer Glocke ist die von Walter
Reber 1367 gegossene Barbaraglocke in der
Kathedrale von Freiburg i. Ue. Neben sess-
haften Glockengiessern gab es Wandermei-
ster — vor allem aus Lothringen —, die auch in
der Schweiz titig waren.

Vom Hochmittelalter an entstanden gros-
se, nun ausschliesslich bronzene Glocken.
Seit der Gotik kannte man ganze, klanglich
abgestimmte Geldute. Solch akkordlich
komponierte Geldute blieben aber bis in die
Barockzeit hinein die Ausnahme, was auch
in den Léutegewohnheiten begriindet war:
Es wurden zu den verschiedenen liturgi-
schen Anldssen vorzugsweise einzelne Glo-

6  NIKE-Bulletin 6/2004

cken geldutet, sodass ihre Mitteilungsfunkti-
on klar erkannt werden konnte. Im 18. Jahr-
hundert mehren sich die archivalischen
Nachweise, dass man auf die «Harmonisie-
rung» Wert legte, wenn eine neue Glocke zu
bereits vorhandenen hinzugefiigt wurde.
Grosse Glocken wurden, in Anbetracht
des Gewichtes und der schlechten Trans-
portmdoglichkeiten, meistens am Ort gegos-
sen, wo sie nachher aufgezogen werden soll-
ten. Die grosste Glocke der Schweiz hingt im
Berner Miinster; sie wurde 1611 gegossen
und hat einen Durchmesser von 248 Zentime-
tern. Ihr stolzes Gewicht: 10 150 Kilogramm.

Aus Glocken werden Geschiitze

Man darf nicht vergessen, dass die Bronze
nicht nur das Material der Glocken, sondern
seit der Erfindung der Feuerwaffen im 15.
Jahrhundert auch der Kanonen war, und dass
die Giesser eben nicht nur Glocken, sondern
auch «Stiicke», eben Kanonen gossen, sich
folglich auch «Stiick- und Glockengiesser»
nannten.

Die Kehrseite dieser Tatsache, dass Glo-
cken und Kanonen aus derselben Materie be-
standen, war, dass in Kriegszeiten Glocken
nicht nur als Beute im Feindesland, sondern
auch im eigenen konfisziert wurden, um sie
einzuschmelzen und aus ihrer Bronze Ge-
schiitze zu giessen. Dies wird deutlich aus
der traurigen Geschichte der Glockenkon-
fiskationen durch das Nazi-Regime im
Zweiten Weltkrieg, ab 1940. Sédmtliche
«nicht besonders wertvollen» Glocken wa-
ren der Kriegsindustrie abzugeben und wur-

den auf so genannten Glockenfriedhofen ge-
sammelt, um eingeschmolzen zu werden.
Dem Einsatz von verantwortungsbewuss-
ten Denkmalpflegern war zu verdanken, dass
die Glocken zunithst inventarisiert werden
mussten. Diese Inventare halfen nach Kriegs-
ende nicht nur, die erhalten gebliebenen Glo-
cken in ihre angestammten Tiirme zuriickzu-
filhren, sondern sie bildeten auch, erginzt
durch Aufnahmen der in den Glockenstiihlen
verbliebenen Glocken, die Grundlage fiir den
bis heute weitergefithrten «Deutschen Glo-
ckenatlas», dem Grundlagenwerk fiir jeden,
der sich mit dem Thema beschiftigt.
Vielleicht ist die Verschonung unseres
Landes vor grossen Kriegen einer der Griinde,
warum bis heute keine analoge schweizeri-
sche Glockeninventarisation in Gang gekom-
men ist — mit Ausnahme des Kantons Zug.

Form und Zier der Glocken

Die Form der gegossenen Glocken hat sich
im Lauf der Jahrhunderte stark verindert.
Die hochmittelalterlichen so genannten
Theophilusglocken (10. bis 12. Jahrhun-
dert)hatten eine topfformige Gestalt mit ge-
rundeter Haube und senkrechter Flanke,
weshalb man sie auch Bienenkorbglocken
nennt. Theophilusglocken heissen sie nach
dem Traktat des Priesters Theophilus, der
um 1100 die Herstellung einer solchen
Glocke nach dem Wachs-Ausschmelz-Ver-
fahren ausfiihrlich beschrieb. Um 1200 wird
diese Form wird abgeldst durch schlanke,
hohe Zuckerhutglocken mit schrig nach
oben zulaufender Wandung, im Aussehen



Sogenannte Bienenkorb- oder Theophilus-
Glocke aus dem Basler Miinster, nach dem
Wachs-Ausschmelz-Verfahren gegossen.

11. Jahrhundert. Historisches Museum Basel.

1

7}

A o g S s
Zuckerhut-Glocke, nach dem noch heute ge-
bréuchlichen Mantel-Abhebe-Verfahren
gegossen. Anfang 13. Jahrhundert. Cham,
Kapelle St. Andreas.

WA >3

eben Zuckerhiiten dhnlich. Obwohl Schrift-
zeugnisse fehlen, geht man nicht fehl in der
Annahme, dass die neue Herstellungstech-
nik nach dem Mantel-Abhebeverfahren dazu
gefiihrt hat, dass man die geradwandige
Form zugunsten einer nach oben konisch
sich verjiingenden verliess.

Aus der Zuckerhutform entsteht in ver-
schiedenen Stufen die seit dem 14. Jahrhun-
dert gebrduchliche, heutige Glockenform,
wobei sich regionale Unterschiede der Rip-
pe (Wandprofil) ausbildeten. Im Tessin hielt
sich die altertiimliche «Birnenformy» der
Glocke bis ins Spdtmittelalter. Bis zum 12.
Jahrhundert schlossen die Schlagringe unten
horizontal ab, spédter mit einer schrigen,
nach innen ansteigenden Flache, sodass der
untere Glockenrand schneidenartig spitz-
winklig wurde.

Glockenzier

Hochmittelalterliche Glocken zeigen kaum
Verzierungen, selten Inschriften. Schon an
Zuckerhutglocken macht sich aber Zier be-
merkbar, zuerst einfache Ritzungen, Rillen
und Stege. Inschriften an der Schulter wer-
den seit der romanischen Zeit haufiger und
schliesslich die Regel. Gotische Glocken
sind oft sehr sorgfiltig durchgestaltet und
zeigen dusserst feine Ornamente und immer
mehr auch Figuren.

In der Barockzeit erreichte der Dekor ei-
ne zuweilen iiberbordende Opulenz. Die In-
schriften, zumeist am Hals, zeigen vom 13.
bis 15. Jahrhundert Grossbuchstaben (Ma-
juskeln), vom 15. bis ins 17. Jahrhundert

hinein meistens gotische Kleinbuchstaben,
wihrend schon vom 16. Jahrhundert an die
klassische Kapitalis die Norm wird. Die In-
schriften enthalten Anrufungen und Gebete,
Giessersignaturen, spater auch Namen von
Wiirdentréger, selten Nachrichten iiber Er-
eignisse. Reliefs (Christus, Heilige), orna-
mentale und vegetabile Friese (seit dem 14.
Jahrhundert), Miinzen, Blatter (ab Mitte des
16. Jahrhunderts) schmiicken die Flanken.
Anhand der Model von Reliefs und
Schmuckformen kann oft die Herkunft einer
Glocke bestimmt werden, auch wenn sie
nicht signiert ist. Umgekehrt ldsst das Vor-
kommen desselben Models an Glocken ver-
schiedener Giesser Werkstatt-Zusammen-
hinge und -Abfolgen erschliessen.

Glockenlandschaft Schweiz

Die Glockenlandschaft der Schweiz ist reich
an alten Glocken und widerspiegelt die un-
terschiedlichen kulturellen Einflussberei-
che. Man wiirde erwarten, dass es mit den
Glocken dhnlich sich verhidlt wie mit den
Baudenkmaélern: Grob gesagt: Je dlter, umso
seltener, je jiinger, umso zahlreicher. Bei uns
ist das weitgehend so. Die Theophilusglocke
in Basel diirfte die einzige noch erhaltene in
der Schweiz sein. Dann gibt es einige weni-
ge Zuckerhutglocken, schon mehr Majus-
kelglocken, eine recht grosse Zahl aus dem
Spatmittelalter, noch mehr aus der Barock-
zeit und aus dem 19. Jahrhundert und, ent-
sprechend der Bautdtigkeit der letzten
hundert Jahre, ein Heer von neueren, wohl-
klingenden Geléuten.

NIKE-Bulletin 6/2004 7



Die Glockenlandschaft Schweiz hat auch ei-
ne musikalische Seite. Neben dem freien
Schwingen der Glocken kennt zum Beispiel
das Wallis das melodiemdssige Anschlagen
seit der Mitte des 18. Jahrhunderts im Ober-
wallis kann man vor Feiertagen das urtiimli-
che «Téngele» ohne eigentliche Melodie ho-
ren; Carillons mit Himmern kamen seit ca.
1930 auf. In der Siidschweiz sind die Glo-
cken bei mehrstimmigen Gelduten iiber ein
Tangentialrad neigbar, sodass die Anschlédge
einzeln bestimmt und (ambrosianische)
Choralmelodien gespielt werden konnen.
Eine kaum mehr geiibte Kunst ist das Tessi-
ner «Ribatt», das melodiemassige Anschla-
gen der Glocken von Hand.

Glocken als Kulturgut

Glocken sind eine wesentliche Ausserung

der abendldndischen Kultur. Einige der Fa-

cetten, die den Wert der historischen Glo-
cken ausmachen, seien hier erwihnt:

 Die Glocke ist ein kunsthandwerklich ge-
fertigter Klangkdrper.

 Thr musikhistorischer Quellenwert besteht
darin, dass sie das einzige Musikinstru-
ment ist, das noch nach Jahrhunderten sei-
nen musikalischen Urzustand bewahrt,
sofern nicht unsachgemadsse Eingriffe er-
folgt sind.

e Die Glocke tragt die Spuren ihrer Ferti-
gung an sich, was Riickschliisse auf ihre
Konstruktionsprinzipien zuldsst; sie ist
Gegenstand und Zeugnis der Technikge-
schichte.

« Thre dussere Gestaltung, Formgebung und

8  NIKE-Bulletin 6/2004

Schmucklose Glocke der sogenannten Ubergangs-
form, mit steiler Flanke. 1. Hélfte 14. Jahrhundert.

Cham, Klosterkirche Frauenthal.

W

Glocke von 1480 bei der Kirche Meiringen.
Klassische, bis heute giiltige Glockenform.

ihr Schmuck durch Zierrate und Inschrif-
ten erdffnet Fragestellungen und Erkennt-
nisse fiir die Kunstwissenschaft, Epigra-
phik, Wappen-, Siegel- und Miinzkunde,
sowie der Genealogie und der Ortsge-
schichte.

* Die Glocke ist Gegenstand der Volkskun-
de, der Religionswissenschaften und der
Kulturgeschichte.

Trotzdem: Dass Glocken erhaltenswerte Kul-
turgiiter sind, ist keine alte Wahrheit. Sie wa-
ren in fritheren Zeiten kostbar wegen ihres
erheblichen Materialwertes. Eine schadhaft
gewordene oder gesprungene Glocke wurde
friiher eben eingeschmolzen und ersetzt.
Vielleicht wiederholte man auf ihr die In-
schriften, welche die alte Glocke getragen
hatte, gab ihr den gleichen Namen, die glei-
che Schlagtonhdhe. Eine Glockenreparatur
war schon aus technischen Griinden kaum
moglich.

Noch bis weit ins 20. Jahrhundert hinein
kam es immer wieder vor, dass alte Glocke
oder ganze Geldute entweder eingeschmol-
zen wurden oder aber beim Antiquar lande-
ten, weil einem Experten das Klangbild ei-
nes vielleicht in Jahrhunderten entstandenen
Geldutes zu wenig harmonisch erschien.

Glockenguss

Im frithen und hohen Mittelalter verlief die
Glockenherstellung anders als heute. Die
Kunst des Bronzegusses hatte schon um
1000 einen sehr hohen Stand erreicht, wie
die erhaltenen Bronzetiiren und andere



Kunstwerke beweisen. Im Hochmittelalter
goss man die Glocken nach dem Prinzip der
«verlorenen Formy» (Wachs-Ausschmelzver-
fahren).

Seit dem 12. Jahrhundert entwickelte
sich die bis heute iibliche Herstellungsweise
im Mantel-Abhebe-Verfahren, was auch die
Formgebung beeinflusste. Der Vorgang im
Detail: In einer Grube wird ein Kern aus
Backsteinen aufgemauert, der dem Glocken-
innern entspricht. Er erhilt einen Uberzug
aus Lehm, der mit einer Schablone abge-
dreht und geglittet wird. In seinem hohlen
Innern kann ein Feuer unterhalten werden,
welches zum Brennen und Trocknen der
Glockenform dient.

Uber dem fertigen Kern wird nun durch
Auftragen von Formmasse die so genannte
«falsche Glocke» aufgetragen, mit der Scha-
blone der Aussenform abgedreht und mit
den Zierformen und Inschriften versehen;
dafiir werden Wachsabgiisse von entspre-
chenden Gips- oder Holzmodellen verwen-
det. Die «falsche Glocke» ist also ein nach
Grosse und Form genau der zu giessenden
Glocke entsprechendes Modell. Dieses Mo-
dell wird nun mit einer feinen Formmasse in
mehreren Schichten iiberzogen, die alle
Feinheiten des Glockenmodells als Negativ-
abdruck iibernimmt. Mit weiterer, teigarti-
ger Masse, dann mit durch Fasern und Eisen-
draht verstdrkte Schichten iiberzogen und
schliesslich durch Eisenarmierungen gefe-
stigt, entsteht der «Mantel», welcher durch
ein im Kern unterhaltenes Feuer getrocknet
wird. Die Gussform fiir die Krone wird sepa-

rat in dhnlicher Weise liber einem Wachsmo-
dell hergestellt und vor dem Guss mit der
Glocken-Gussform zusammengefiihrt.
Vorher muss aber die Glockenform hohl ge-
macht werden. Dies geschieht durch Abhe-
ben des Mantels. Von der falschen Glocke
sind die wichsernen Teile weggeschmolzen,
haben jedoch ihre Abdriicke auf der Innen-
seite des Mantels hinterlassen.

Das Glockenmodell wird nun zerschla-
gen und entfernt, darauf der Mantel wieder
iiber den Kern heruntergelassen. Der anstel-
le der «falschen Glocke» entstandene Hohl-
raum ist nun bereit, das fliissige Glockenme-
tall aufzunehmen.

Die Grube um die Glockenform herum
wird mit Erde aufgefiillt und diese festge-
stampft. Weitere Vorkehrungen werden ge-
troffen, damit der beim Einfliessen des glii-
henden Metalls entstehende hohe Druck die
Form nicht sprengen kann.

Ein Kanal aus Backsteinen wird vom
Schmelzofen zur Eingussoffnung der Form
gebaut. Auch er muss erhitzt sein, bevor die
im Ofen auf 1100°C erhitzte, glutfliissige
«Glockenspeise» aus dem «Stichloch» her-
ausschiessen und zu den Einldssen der Guss-
form fliessen und sie fiillen darf. Nach dem
Erkalten des Metalls wird die Erde aus der
Grube entfernt, der Mantel zerschlagen und
die gegossene Glocke vom Kern gehoben.
Verschiedene Arbeitsgéinge des Reinigens,
Ziselierens und Polierens fiithren zur Voll-
endung. Die Klangpriifung der fertigen Glok-
ke erweist, ob sich in ihr die vorgesehenen
Intervalle rein entfalten.

Das bis heute angewandte Verfahren ermog-
lichte den Glockengiessern die experimen-
telle Verbesserung ihrer Glocken, die dank
der Schablonen «reproduzierbar» wurden.
Die aus iiber Jahrhunderte ungebrochener
Berufstradition und steter Entwicklungsar-
beit erwachsene Qualitdt heutiger Glocken-
giesserkunst kann sich mit den Meisterlei-
stungen des Mittelalters messen.

Glockenstiihle
Im Gegensatz zu den kleinen Formen wie
Schellen, Messglocken usw. brauchen gros-
se Glocken eine fixe Authdngung. Geniigen
fiir ein einzelnes Glocklein, etwa auf einer
Kapelle, zwei Pfosten eines Dachreiters, an
dem das Glockenjoch beweglich fixiert wer-
den kann, so braucht es fiir ein mehrstimmi-
ges Geldute ein massives Gestell, welches
im Stande ist, die Last der Glocken und die
durch das Lauten entstehenden Krifte auf-
zunehmen: den Glockenstuhl. Glockenstiih-
le sind meist Geriistkonstruktionen, die frei
auf ein festes, im Mauerwerk des Turmes
verankertes Gebilk gestellt sind. Man unter-
scheidet die aus rechtwinklig ineinander
verstrebten Kantholzern bestehende Kasten-
form und die in der Seitenansicht dreieckige
Bock-Konstruktion. Viele historische Glo-
ckenstiihle sind noch im 20. Jahrhundert zer-
stort worden, weil sie sich dem Plan wider-
setzten, das Geldute durch eine weitere,
meist grosste Glocke zu erginzen.
Historische Glockenstiihle sind meist
von spezialisierten Zimmerleuten herge-
stellte Kostbarkeiten und sind wesentliche

NIKE-Bulletin 6/2004 9



historische Substanz. Dies gilt selbstver-
standlich auch fiir gleichzeitig mit entspre-
chenden Gelduten entstandene, eiserne
Glockenstiihle des 19. und 20. Jahrhunderts.
Sie sind genauso historisch, samt den oft
eleganten Gusseisen-Jochen. Oft wurden sie
von den Glockengiesserfirmen entworfen
und mit den Glocken geliefert.

Glocken-Patrone

Verschiedene Heilige besitzen als Attribut
eine oder mehrere Glocken. So etwa Anto-
nius der Einsiedler, der an seinem T-Stab
zwei Glocklein hdngen hat, und wenn er mit
einem Schweinchen dargestellt wird, tragt
dieses oft auch ein Glocklein. Hier weist das
Attribut auf ein Privileg des nach dem Heili-
gen benannten Antoniter-Ordens, der im
Mittelalter hauptsdchlich Spitéler unterhielt.
Die Briider des Ordens duften iiberall um Al-
mosen nachsuchen und trugen zur Ankiindi-
gung ihres Kommens eine Glocke bei sich.
Und ihre Borstentiere waren berechtigt,
iiberall zu weiden und trugen ein Glocklein
als Kennzeichen.

Anders ist es beim heiligen Theodor oder
Theodul, Bischof von Octodurus (Martigny).
Er lebte um das Jahr 400 und soll die Gebei-
ne der thebdischen Martyrer in St-Maurice
aufgefunden und ihnen eine Basilika erbaut
haben. Nach der Legende musste ihn der Teu-
fel samt einer ihm vom Papst in Rom ge-
schenkten Glocke von dort iiber den Theodul-
pass ins Wallis zuriicktragen. Dabei hatte der
Gehornte schon mit der Glocke allein genug
zu schaffen. Theodul ist deshalb der Patron

10  NIKE-Bulletin 6/2004

der Glocken und der Glockengiesser. Noch
im 18. Jahrhundert bewarben sich viele Ge-
meinden beim Domkapitel in Sitten um
Theodul-Reliquien, die man der Glocken-
speise einer neuen Glocke beifiigen wollte,
um deren geistige Wirkung zu verstérken.

Glockenweihe

Vielfach werden und wurden Glocken ein-
zelnen Heiligen besonders geweiht, so etwa
eine Feuerglocke der heiligen Agatha, deren
Fiirbitte vor Feuersbriinsten schiitzt, den Pa-
tronen der entsprechenden Kirche oder in
neuerer Zeit in der Schweiz, wihrend und
nach dem Zweiten Weltkrieg besonders oft,
dem Bruder Klaus.

Die Glocke ist in der alten Kirche ein hei-
liges Zeichen. Nach katholischem Ritus
wird sie deshalb durch eine Segnung in
Dienst genommen. Diese so genannte Glo-
ckenweihe ist ein Vorrecht des Bischofs, das
jedoch von ihm delegiert werden kann. Ihre
Form ist seit dem 8. Jahrhundert bezeugt.
Sie umfasst zundchst die sieben Bittpsal-
men, sodann die Abwaschung mit geweih-
tem Wasser unter dem Gebet der Psalmen
145-150. Es folgt die Salbung der Innen-
und Aussenseite in Kreuzform zuerst mit
Krankendl und dann mit Chrisam, schliess-
lich die Rducherung mit einem Gemisch aus
Thymian, Weihrauch und Myrrhe. Den Ab-
schluss bildet das Evangelium vom Besuch
Jesu bei Martha und Maria (Lukas 10, 38—
42). Durch die Weihe wird die Glocke zum
Sakramentale, das laut den Weihegebeten
Schutz gegen Naturgewalten und Ddmonen

bringen und die Glaubigen zur Andacht fiih-
ren soll. Die Waschung und Salbung der
Glocken hat der Weihe auch den Namen
«Glockentaufe» gegeben.

Glockensprache

Das Bewusstsein, dass Jahrhunderte lang die
Glocken wichtige, rasche Informationstriger
waren, ist im 20. Jahrhundert weitgehend
verloren gegangen. Sie begleiteten das Le-
ben der Menschen im Tagesablauf und in sei-
nen grossen Abschnitten. Die Friihglocke
zeigt den Beginn des Arbeitstages an, die
Abendglocke den Feierabend. Die Mittag-
glocke oder Ave-Glocke 1ddt zum Gebet des
Englischen Grusses und zur Mittagsruhe ein.
An manchen Orten nur am Freitag, andern-
orts tdglich ldutet die Glocke nachmittags
um drei zum Gedenken an die Todesstunde
Christi. Feierliches Geldute aller Glocken
kiindet am Samstagabend den Sonntag an,
und auch das Neue Jahr wird mit Glockenge-
ldute empfangen. Eine gewisse Zeit vor dem
Beginn der Gottesdienste wurde «vorgeldu-
tet», damit die Leute sich beizeiten auf den
Weg machten, und das «Zusammenlduten»
vor Beginn des Gottesdienstes wurde bei
grosseren Gelduten je nach Rang des Feierta-
ges unterschiedlich gestaltet.

Die Lautesitten und ihre Veranderung im
Laufe der Zeit sind noch weitgehend uner-
forscht; dabei wire nicht nur das Wie, son-
dern auch das Warum gerade so besonders
interessant.

Das Wetterlduten beim Anzug von Ge-
wittern hatte wohl auch Warncharakter, viel-



mehr aber wurde dem Glockengeldute die
Kraft zugeschrieben, Sturm, Blitz, Donner
und Hagel abzuwenden, wie die Gebete bei
der Glockenweihe, aber auch viele Glocken-
inschriften deutlich machen.

Neben der geistlichen Bestimmung dien-
ten die Glocken auch zum Ubermitteln pro-
faner Nachrichten — etwa einer Feuergefahr.
Im 19. Jahrhundert riefen in den Tourismus-
orten nicht nur die Hotelglocken zum Lunch
oder Diner, in den Fabriken kiindeten Glo-
cken Anfang und Ende der Arbeitszeiten.

Glocken-Wanderungen
Glocken haben oft lingere Wanderungen
hinter sich. Das erstaunt eigentlich, gerade
bei grossen Glocken mit ihrem enormen Ge-
wicht von bis zu mehreren Tonnen. Im Turm
der reformierten Kirche von Herisau bei-
spielsweise lassen sich an der grossen, reich
verzierten Glocke fiirstliche Wappen, Abt-
stab und Mitra und ein lateinischer Lob-
spruch auf das Altarssakrament entdecken.
Es handelt sich um die 1756 von Franz An-
ton Grieshaber aus Waldshut gegossene
grosse Glocke des ehemaligen, achtstimmi-
gen Geldutes der Abteikirche von Salem jen-
seits des Bodensees. Dieses beriihmte Zi-
sterzienserkloster wurde 1806 aufgehoben,
und die Gemeinde Herisau kaufte die Glo-
cke 1807 aus der Liquidationsmasse. Um sie
aufhingen zu konnen, musste ein neuer
Glockenstuhl hergestellt werden.

Die historische Realitit pflegt komplexer
zu sein als das Denkmodell, das wir uns ger-
ne von ihr machen.

Spétgotischer Glockenstuhl der Kirche St. Wolf-
gang, Hiinenberg, vor 1474. Vorn eine Glocke der
Giesserei Riietschi, Aarau, 1949, hinten grosse
Glocke 1493, wohl von Peter Il. Fiissli, Ziirich.

- b

Die heilige Agatha wird als Fiirbitterin gegen

Feuersbriinste hdufig auf Glocken dargestellt.
Unsignierte Glocke aus Rueun, zweites Drittel
19. Jahrhundert.

Résumé

Les cloches sont une expression essentielle de
la culture occidentale. En Europe ce sont tout
d’abord les monasteres et les évéchés qui pra-
tiquaient la fonte des cloches puis plus tard
les laiques ont également créé des fonderies
dans les villes. Une des plus importantes est
la fonderie d’Aarau ou, depuis le moyen dge
Jjusqu’a nos jours, on fabrique des cloches.

La cloche est un corps sonore fabriqué
artisanalement. Sa valeur historique musi-
cale intrinséque provient du fait que c’est le
seul instrument de musique qui est en mesure
de conserver des siécles plus tard ses capaci-
tés musicales d’origine. La cloche porte sur
elle les traces de sa fabrication ce qui permet
de déduire suivant quels principes elle a été
fondue: elle est objet et témoin de I’histoire
de la technique.

Son aspect extérieur, sa forme, son orne-
ment (enjolivures et inscriptions) posent des
questions et permettent des découvertes im-
portantes pour les sciences de l'art comme
I’épigraphie, I'héraldique, la sigillographie,
la numismatique ainsi que pour la généalogie
et I’histoire régionale.

Et pourtant: cela ne fait pas si longtemps
que les cloches font partie des objets cultu-
rels dignes d’étre protégés. Autrefois elles
avaient de la valeur essentiellement en rai-
son de leur matiére de fabrication. Presque
Jusqu’a la fin du 20e siécle, des cloches dé-
fectueuses ont été fondues et remplacées ou
ont échoué chez les antiquaires parce qu'un
expert avait jugé trop peu harmonieuse la to-
nalité d’un son qui s’était peut étre déve-
loppé au cours des siecles.

NIKE-Bulletin 6/2004 11



	Glocken : ein besonderes Kulturgut

