
Zeitschrift: Nidwaldner Kalender

Herausgeber: Nidwaldner Kalender

Band: 161 (2020)

Artikel: Mystisches Engelbergertal

Autor: Meier, Pirmin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1030179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1030179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mystisches Engelbergertal
Von Heiligen und wie Gott zu ihnen sprach.



Text Pirmin Meier

Bilder aus dem Antiquariat von Matt, Stans

Engelberg ist seit Gründung des Klosters 1120

von mystischen Lichtern und Tönen umspielt.
Wie beim Kloster Wettingen, dessen Platz von
einem anhaltenden Pferd bestimmt wurde, und
dem Eremitenheiligtum Heiligkreuz im Entle-

buch, wo zur Zeit der Habsburger 1344 Einsiedler

die Alp Wittenbach kultivierten, gehört zu
Engelbergs Gründungsgeschichte ein Tier-Orakel.

Mit erhobenen Häuptern sollen weidende
Ochsen einem Engelsgesang gelauscht haben.
Dies bedeutete: Hier und nirgendwo sonst ist
die erwählte heilige Stätte zu errichten.
In ähnlichem Sinn haben auf dem Etzelpass
bei Einsiedeln Zug-Ochsen mit dem
eingesargten Leichnam des heiligen Meinrad
angehalten. Damit wurde die Stätte angezeigt, wo
das Herz des Heiligen zu bestatten war.
Volkserzählungen von männlichen Rindviechern,
so der Stier von Heiligkreuz und die Legende

vom Uristier, hängen in ihrer Symbolik eng mit
der Landwirtschaftsrevolution im Hochmittelalter

zusammen. Auch in Engelberg haben
Tiere aus Einsiedler Klosterzucht massgeblich
zur Erschliessung der Alpen für die Viehwirtschaft

beigetragen. Die kräftigen Muni, deren

Haltung vielfach ein Privileg des Ortspfarrers
war, zeugten trittsichere Kühe. Deren Milch
ermöglichte flächendeckend eine dem Wohlstand

förderliche Käseproduktion.
Da man jedoch nicht den gesamten Viehbestand

wintern konnte, wurde der Viehtrieb
über die Alpen - von Engelberg über den Su-

renenpass, die Urheimat des Uristiers - zu
einem Schritt in Richtung wirtschaftlicher
Globalisierung der Zentralschweiz. Dies führte zu

Vordere Seite: Illustration aus Heinrich Seuses «Exemplar»

(wahrscheinlich 1362): Wie Gott zu den Seinen spricht und

gleichzeitig Dämonen versuchen, das Böse einzuflüstern.

Kontakten der wandernden Händler nach Süd

und Nord und entsprechend auch zu geistigen
Beeinflussungen aus Italien einerseits und vor
allem aus dem Elsass andererseits.

Der Grundwert des Heiligen
in der materiellen Welt

Eine Voraussetzung für diese Entwicklung,
ohne die es mutmasslich keine Schweiz gäbe,

war die über Jahrhunderte anhaltende
hochmittelalterliche Klimaerwärmung. Dieselbe

ermöglichte Hand in Hand mit wirtschaftlichem
und militärischem Aufschwung eine spirituelle
Blütezeit mit der Errichtung oder Erweiterung
von Klöstern, Kirchen, Kapellen, Wallfahrtsorten

sowie der Installation von Pilgertraditionen

als Frühform des Tourismus.
Die vom 17. bis ins 19. Jahrhundert hochvirulente

gegenläufige Entwicklung der
Klimaabkühlung wurde mit Bussübungen, Kampf
gegen Hexerei und Gebetsprozessionen
gegen wachsende Gletscher bekämpft. Zu den

rechtsgeschichtlichen Errungenschaften der

Hexenprozesse gehört die Erweckung von
Schuldbewusstsein im Zusammenhang einer
Mitverantwortung des Menschen für Wetter
und Klima. Zu einer Zeit, da der Grundwert
des Heiligen unbestritten war, zählte man
nebst Verwünschungen das Arbeiten an Sonn-

und Feiertagen zu den Sünden, welche sich der
Herr über das Wetter nicht bieten liess. Zu den

populärsten Formeln der ländlichen Vollcslitur-
gie zählt bis in die neueste Zeit hinein der vom
Priester mit dem erhobenen Allerheiligsten
präsentierte Wettersegen.
Für diese Entwicklung bleibt nicht zu vergessen,

dass neben dem Tessin und Oberitalien
Frühkapitalisten aus dem französischen Elsass

zu den ersten Handelspartnern der Urschwei-

zer gehörten. Vom Elsass wie auch vom Niederrhein

- so vom Raum Auggen -Neuenburg am
Rhein-Breisgau - gelangten Weinli'eferungen
in die Zentralschweiz, wohingegen aus dem

Engelbergertal hauptsächlich Käse exportiert
wurde.

138



ùZaîL

Das Kloster Engelberg. Stich aus Matthäus Merians «Topographia Helvetiae» (1642).

139



Der Weckengel schliesst die Stigmatisationswunde von Mechthild von Stans. Aus dem «Tösser Schwesternbuch» (1460).

Für den Exmissionar und Ernährungshistoriker

AI Imfeid (1934-2017) war darum der
Rütlischwur eine Art Käserverschwörung,
zumal gegen geistliche Herrschaften gerichtet.
Die Benediktinerklöster Einsiedeln, Engelberg,
Trub und Muri waren Grossgrundbesitzer, was

jahrhundertelange Marchenstreitigkeiten mit
aufstrebenden freien Bauern um die zu er-
schliessenden Alpen mit sich brachte. Da
jedoch der Fortschritt in der Viehzucht von den

Klöstern kam, war die Haltung männlicher Tiere

(Muni, Ochsen) ein bewilligungspflichtiges
Herrenrecht.
Somit erklärt sich die berüchtigte, rechtshistorisch

erklärbare Geschichte um die Blendung
des Vaters des Melchi-Bauern Erni im Weissen

Buch von Sarnen im Zusammenhang mit un-
bewilligter Ochsenhaltung. Wie bei der Ab-

schlachtung des Herrn von Wolfenschiessen,
der zu sexuellen Übergriffen neigte, liegt bei
derlei Rechtsanekdoten kein mystischer Hintergrund

vor. Dass der Käse aber dann trotzdem

mit Mystik in Verbindung gebracht werden
konnte, erläuterte der in Kerns begrabene
Volksprediger Josef Ignaz von Ah (1834-1896)
in seiner Predigt «Käse und Menschen» zum
Älplerfest von 1876. «Der Mensch ist wie ein
Käse», lautete die gleichnishafte Losung des

Predigers im Zusammenhang mit Belastung,
Reifung, Gärung, Fäulnis, dem «Salz der Erde»

und noch anderen alchemistischen und
biblisch-ethischen Gesichtspunkten. Selten hat
ein katholischer Geistlicher auf der Grundlage
von anschaulich geschilderten materiellen
Verhältnissen, die kritisch beleuchtet werden, mit
Gotthelfscher Sprachkraft zu einem vergleichbaren

geistlichen Höhenflug angesetzt. Eine
volkstümliche Art spiritueller Alchemie, bei
welcher der gnadenhafte Weg zur Vollkommenheit

über die Askese der «Belastung» und
«Reifung» über die Meditation bis hin zum «Reif»,

dem kreisrunden radartigen Endprodukt als

Symbol für den «status perfectionis» (Stand der
Vollkommenheit in der Gelassenheit) hinführt.

140



Die heilige und
die unheilige Armut

Ohne die genannten materiellen Hintergründe
hätten wohl weder der Kaufmannssohn Franz

von Assisi noch der aus einem Bankhaus
stammende Mystik-Pionier Rulman Merswin aus
dem Elsass den Weg zur «heiligen Armut» in
der Beschauung gefunden.
Aus dem Elend von Habenichtsen ist nämlich
selten oder nie Mystik als Gottesbegegnung
erwachsen; die Armut ist nur für denjenigen
ein spiritueller Wert, der sie freiwillig wählen
kann; Ähnliches gilt für die Keuschheit. Für
einige der gegenüber mystischer Beschaulichkeit

offenen Klosterschwestern von Engelberg
und Stans gilt gleichfalls, dass sie wie die mit
Visionen begabte Tösser Dominikanerin Mechthild

von Stans (um 1300) sowie die Winkel-
ried-Schwestern Adelheid, Berta und Elsbet aus

vornehmsten Familien Nidwaldens stammten.
Ohne die nötigen materiellen Voraussetzungen
hätten sie die für das Klosterleben als Chorfrau
erforderliche Aussteuer niemals aufgebracht,
zu schweigen von der damals nur Nonnen
zugestandenen Frauenbildung. Ohne dieselbe

Josef Ignaz von Ah. Stich (ca. 1880).

Das Sarner Jesuskind. Andachtsbild (ca. 1740).

wären etwa die Lesungen des sogenannten En-

gelberger Predigers den Ordensfrauen
unverständlich geblieben.
Die im Kloster aufbewahrten Handschriften

wurden im 19. Jahrhundert vom genialischen

Bibliothekar Pater Benedikt Gottwald
(1845-1908) aufbereitet, dessen unvergleichliche

Lebensgeschichte einer angemessenen
Darstellung harrt. Noch jenseits des Themas Bruder

Klaus gehört die Geschichte der Mystik in
Nidwaiden, Obwalden, Luzern und Uri zu den

kaum erschlossenen Schatzkammern unserer
Kulturgeschichte. In den Kantonsgeschichten
ist wenig darüber zu lesen. Auch den heute
lehrenden Spezialisten für Schweizer Geschichte

mangelt es darüber meist an Grundwissen.
Faszinierend bleibt nun aber, wie es nebst dem
oben genannten wirtschaftlichen Austausch
zwischen Nidwaiden, Engelberg und dem
Elsass ab dem 14. Jahrhundert eine geistige,
zumal spirituelle Verbindung gegeben hat. Dabei

ist nicht bloss an die Eremiten zu denken, die

141



wir uns nicht als ausgestiegene
Lumpenproletarier vorstellen dürfen, weil
sie wie der Herr von Kienberg auf dem
Stanserhorn und Heiligkreuz-Gründer
Ritter Johann von Aarwangen adliger
Abstammung waren.
Auch ein Pfarrer von Stans zur Zeit
der Sempacherschlacht, Johann von
Bolsenheim, war ein Elsässer

Niederadliger. Der Stammsitz Bolsenheim

liegt bei Benfeld im unteren
Elsass, einer Laurentius-Pfarrei, die
im 16. Jahrhundert als Hochburg
der Täuferbewegung von sich reden
machte. Pfarrer Bolsenheims Onkel
Bartholomäus war Dominikaner und
als Provinzial der Dominikaner ein

enger Weggefährte des Konstanzer

Mystikers Heinrich Seuse, ohne den

es weder ein Bruderklausengebet gäbe

noch die Nonnengeschichten von
und um die Zürcherin Elsbet Stagel
im Kloster Töss. Zu deren Protagonistinnen

gehört wiederum die Seherin
und Leidensmystilcerin Mechthild von
Stans, die im Raum Winterthur bis

kurz vor der Reformation als Heilige
verehrt wurde. Heinrich Seuse verehrt Frau Weisheit. Holzschnitt (ca. 1475).

Mechthild hatte ähnliche Visionen
wie Bruder Klaus, so im Leitmotiv der

mystischen Umarmung. Im Gegensatz freilich
zur Eremitengattin und Söldnertochter Dorothea

Wyss gehörte sie aber einer Familie an,
die im Vorfeld der Schlacht bei Sempach
wegen des Rufs, österreichisch gesinnt zu sein,

um ihren politischen Einfluss gebracht worden

war. Der Stammsitz der Herren von Stans war
das «Höfli», der heutige Sitz des Innerschweizer

Literaturhauses.

Arnold Winkelried und
die Engelberger Schwestern

Zu den unpopulären Familien in Stans gehörten

zur Zeit der Sempacherschlacht nicht
zufällig die Winkelried. Die Umstrittenheit dürfte

mit deren Vergabungen von Weidegründen an
das Kloster Engelberg zu tun haben. Es hing
mutmasslich mit der Ausstattung der Schwestern

Adelheid, Berta und Elsbet Winkelried
zusammen.
Gegen solche Freigebigkeit beschloss die

Landsgemeinde Massnahmen. Der legendäre Held
Erni Winkelried, ein enger Verwandter von drei
Klosterfrauen, hätte als Militärunternehmer
im Prinzip auf österreichischer Seite kämpfen
müssen. Es gibt nahe liegende Gründe, warum
sein Name als Schlachtenheld während
Generationen totgeschwiegen werden musste. Dass

an seiner Existenz schwerlich zu zweifeln ist,
ändert nichts am kaum mehr aufzuhellenden
Dunkel, in das die Geschichte des Helden
Winkelried gehüllt bleibt.

{jcttftbcfyœ <e
5êttv^fpoti6 ftcnubmvamettixfaxhwîtftt
Oinonbuô jj?rtvtwmenmollkn Immte«
OerrvUkttwt ettmtm

ä m
"öeg frtmmfrii fem fltubtmb tjailrû hflleitt

142



Historisch mehr Klarheit besitzen wir bezüglich

einiger Seelsorger der Familie Winkelried,
so des bei Walter Muschg mit dem Engelberger
Prediger gleichgesetzten Bartholomäus
Friedauer sowie des genannten Johann von Bobenheim.

Beide waren ab 1379 bis 1387 in Stans

von Engelberg eingesetzte Pfarrer beziehungsweise

Pfarrverweser (Hilfspriester), wobei der
Name des St. Galler Priesters Friedauer zuerst
auftaucht.

Elsässische Bezüge
um den «Gottesfreund»

Um 1381 ist Bobenheim nach Gottwalds
Codex 262 der Stiftsbibliothek noch in seiner

elsässischen Heimat bei Breisach ab
Priester nachweisbar, stand aber
gemäss Robert Durrer schon damals in
Beziehung zum Kloster Engelberg. Es

zirkulierte das Gerücht, Engelberg
sei zeitweiliger Aufenthaltsort eines

geheimnisvollen Eremiten gewesen,
nämlich Wirkungsstätte des

sogenannten «Gottesfreundes aus dem
Oberland».
Unter diesem Pseudonym verbarg
sich der mit Gattin Margret verheiratete

Strassburger Ex-Bankier Rulman
Merswin (1307-1382), Verfasser des

für das oberdeutsche Eremitenwesen

grundlegenden «Neunfelsenbuches»

(um 1352). Der Text ist in Engelberg
nicht mehr handschriftlich vorhanden.

Noch 1519 war er gemäss
Robert Durrer im Besitz des Altdorfer
Waldbruders «Nikolaus von Uri», der
im Jahre, ab Zwingli ab Pfarrer nach
Zürich berufen wurde, «das geschri-
ben buech von den nün felsen» nach
Luzern ausgeliehen hat.
Wiewohl die Geschichte von Rulman
Merswin nach wohlberatener
Expertenmeinung ab romanhafte Darstellung

von dessen eigener Geschichte

gilt, wurde zu dessen Lebzeiten und
erst recht später nach den Aufenthaltsorten
der Gottesfreunde im «Oberland» gefahndet.
Damit war der schweizerische Alpenraum
gemeint.
In Betracht kamen Einsiedeleien wie diejenigen
auf der Alp Brüdern am Schimbrig unweit vom
Pilatus, die Einsiedelei Wittenbach im Entle-
buch (Heiligkreuz), ferner die Einsiedelei im Se-

del bei Ganterschwil im Toggenburg. 1389 hielt
sich der an Mystik interessierte Nikolaus von
Laufen (gestorben 1402) in Engelberg auf. Die
zahlreich belegten Reisen von Pilgern aus dem
Niederrheinischen hatten vielfach den Zweck,

Spuren des vor wenigen Jahren verstorbenen
Gottesfreundes zu erkunden.
Ab Nikolaus von Laufen Engelberg aufsuchte,

war der seinen Gast bewirtende Johann von

143



Bolsenheim schon nicht mehr Leutpriester von
Stans, sondern Prior und Schaffner in Engelberg.

In dieser Eigenschaft bleibt er bis 1411

nachweisbar.

Die Begardenaffäre
von 1385

Von 1385 bis 1387 jedoch finden wir Johann
von Bobenheim in Stans, wo er gemäss Robert

Durrer bereits mit dem Abschreiben asketischer

und mystischer Literatur beschäftigt
gewesen sein muss. Zu jener Zeit, kurz vor der
Schlacht bei Sempach, ereignete sich in Nidwal-
den eine veritable Begardenaffäre. Schon vor
dem Besuch des Nikolaus von Laufen in Engelberg

wurde die Region offenbar von
religiös engagierten Gottesfreunden

geflutet, was in mindestens einem
Fall einen Konflikt auslöste. Unter
Begarden verstehen wir «Brüder und
Schwestern vom freien Geiste», die

längst vor Luther auf ihre Weise die

Freiheit des Christenmenschen
praktizierten. Vielfach hielten sie sich

vom Gedankengut des 1328 von der
Kirche verurteilten Meister Eckhart
beeinflusst.
Wie auch immer, die Begarden und
Pilger Johannes Ebelmann aus Strass-

burg, dessen Schwester Margarethe,
Witwe eines Ulrich von Augsburg,
und deren Sohn Claus standen wegen
Verletzungen einheimischer Gesetze,

aber auch wegen Streit mit dem Pfarrer

von Stans, ihrem Elsässer Landsmann,

in Luzern vor den Schranken
des Gerichts. Die Pflicht, «Urfehde»

zu schwören, bedeutete, das Land für
immer zu verlassen. Es sieht so aus,
ab hätten sie den Stanser Pfarrer aus

Gründen, die nicht ersichtlich sind,

vor ein geistliches Gericht ziehen
wollen. An solchen Streitigkeiten war
man in der Innerschweiz aber nicht
interessiert, wie später die Geschichte

von Bruder Klaus, der vor geistlichen Gerichten

geschützt wurde, abermals zeigen wird.
Über das mystische Leben der damaligen Zeit
kann man in Gerichtsakten natürlich nichts
erfahren. Eher schon aus Aufzeichnungen, wie
sie Bobenheim und Friedauer in Stans und
Engelberg geleistet haben. Vielfach handelt
es sich um Abschriften mystischer Schriften,
darunter Predigten in der Art des «Engelber-

gers», der heute nicht mehr ab Einzelperson
betrachtet wird, sondern ab Sammelbegriff
für bedeutende mystische Schriften aus dem
14. Jahrhundert gilt. Bedeutung erhält dabei

zum Beispiel das Motiv der Heiligen Drei Könige,

der Grundlage mystischer Astronomie bis

hin in die Zeit von Paracelsus und Johannes
Kepler.

Agnes von Ungarn, Förderin des Klosters Königsfelden (ca. 15. Jh.).

144



Für das Engelbergertal als Hochburg der Mystik

ist zumal die Frauenmystik nicht zu
unterschätzen. Unglaubliche Bedeutung erlangte,
dass die Königinwitwe Agnes von Ungarn,
gestorben 1364, Teile ihres einstigen Hochzeitsgewandes

den Nonnen von Engelberg geschenkt
hat. Dies bildete dann den Ausgangspunkt des

Kultes um das Sarner Jesuskind, dessen Gewand

aus dem Vermächtnis der mächtigen in Königs-
felden residierenden Habsburgerin genäht und

gestickt wurde. Dies führte nicht bloss zur
gelegentlich sentimentalen Jesuskind-Mystik,
sondern durchaus zur Vertiefung derselben
in Meditation und Volksfrömmigkeit. Kommt
dazu, dass es ohne den 1354 datierten Eremi-
tenerlass der Königin Agnes und ihres Bruders,
des Erzherzogs Albrecht, die spätere Blüte des

Eremitenwesens in der Innerschweiz mangels
Rechtsgrundlage nicht gegeben hätte.

Die Waldschwestern
von Nidwaiden

An derselben Blüte hatten auch Waldschwestern

von Nidwaiden ihren Anteil, so die Begi-

nen von der «Widerthuob» in Stans, welchen
der Wochenrat 1593 exakt 30 Gulden für ihr
Schwesternhäuschen kredenzte. Es handelte
sich um die Stätte des späteren Klosters St. Klara.

Als erste Begine in Nidwaiden ist gemäss
Nidwaldner Kalender (Jahrgang 1883!) für die

Zeit um 1450 eine Katharina Rüsi auf der Rütti
ob Stans belegt.
Im Jahre 1612 wird der Schwester Eva Körnli
«auf ihr Wohlverhalten» hin erlaubt, sich in
Ennetbürgen als Waldschwester einzurichten,
wo sie noch 1653 eine Existenz in bitterer
Armut führte. Dieser Befund war bei männlichen
Eremiten, etwa Landammann Scheuber,

keineswegs Standard.
Die erste Eremitin im heutigen Maria Rickenbach

stammte aus Graubünden. 1620 trat sie in
ihr Einsiedlerinnendasein, also vor 400 Jahren.
Ihren Namen konnte ich noch nicht identifizieren.

Es wäre wohl einen Gedenkanlass zur
Frauenmystik wert.

Das nebst dem Bruderklausengebet wohl
bedeutendste mystische Zeugnis aus dem

Engelbergertal ist das «Grosse Gebet der

Eidgenossen», von dem Grundlagenquellen und
Abschriften auf das ehemalige Frauenkloster
Engelberg verweisen. Die Einordnung und
Würdigung dieses gewaltigen Textes wird
meinem in Niederschrift befindlichen Buch über
die «Mystik in der Schweiz und im Bistum
Konstanz» (Arbeitstitel) überlassen.
Das Engelbergertal mit Klosterkirche und
Wallfahrtsorten wie Bettelrüti (mit der Eremitenheiligen

Magdalena als Kultfigur) und dem
höchst besuchenswerten «Ende der Welt»,

wo einst Beginen und Waldbrüder hausten,

war über Jahrhunderte eine Pflanzstätte der

Mystik. Bruder-Klaus-Forscher Pater Rupert
Amschwand (1911-1997) hat es im
«Ergänzungsband» zum grossen Quellenwerk von
Robert Durrer zurückgewiesen, die Engelberger
Mystik zu nahe an diejenige von Bruder Klaus

zu rücken. Dabei war es aber Jakob Amgrund,
Schulmeister in Luzern, Bruder des geistlichen
Betreuers von Nikolaus von Flüe, Heimo
Amgrund, der 1462 in Luzern ein grosses Konvolut
von mystischen Handschriften abschrieb. Fünf
Jahre vor Beginn des mystischen Lebens von
Bruder Klaus und acht Jahre vor dem ersten
datierten Schweizer Druck in Beromünster 1470!

Der von der Forschung meist übersehene Jakob

Amgrund hat auch das «Büchlein der ewigen
Weisheit» von Heinrich Seuse abgeschrieben,
einen Text, den er einer Engelberger Vorlage
entnommen haben dürfte. Seuse bleibt, dank
Vermittlung durch die Seelsorger Oswald Isner
und Heimo Amgrund, wegweisende Quelle für
Bruder Klaus.

Mystische Kommunion
dank Fensterblick

Unter den Texten, die der Stanser Pfarrer und

spätere Engelberger Prior Johann von Bobenheim

möglicherweise abgeschrieben hat, dürfte

ein Brief des «Gottesfreundes», wohl Rulman
Merswin, datiert vom 4. April 1380, für unser

145



Verständnis der Frömmigkeit von Bruder Klaus

Aufschlüsse bringen. Es geht um die «Frömmigkeit

mit den Augen», eine Art Krankheitsgewinn

des heiligen «nahrungslosen» Fastenbruders

Klaus von Flüe. Überraschend berühren
Gemeinsamkeiten im Verhältnis zur Eucharistie

beim fastenden Waldbruder mit den vom
Kommunionempfang ausgeschlossenen
Aussätzigen, wie es Erich Langjahr kürzlich in der
Kirche Nusplingen auf der Schwäbischen Alb
gefilmt hat, ein sogenanntes Leprosenfenster.
Die Leprakranken durften nämlich «nur» geistig

kommunizieren, das heisst via den Durchblick

durch ein Fenster im Chorbereich,
wodurch sie aber direkt und relativ von Nahem
die vom Priester in die Höhe gehaltene Hostie
betrachten durften. Dieser Durchblick der

Ausgeschlossenen durch das Fenster als mystische
Stillung der Begierde nach Kommunion ist das

anschaulichste Beispiel dieser Art auch für das

Eucharistieverständnis von Rulman Merswin
und Bruder Klaus. Auf einen solchen «Fensterblick»

kommt es, gemäss einem Text des

«Gottesfreundes», wesentlich an.

Heiligenkommunion bedeutet, als unwürdiger
Sünder die Hostie weder in die Hand noch in
den Mund zu nehmen, dafür aber wöchentlich
zu beichten. Zum Ziel der mystischen
Abgeschiedenheit wird die reine Beschauung. Dazu

ist es nötig, sich in nächster Nähe der Kirche
eine Kammer mit Blick zum Altar einzurichten.
Gemäss dem «Gottesfreund» muss man sich
dies wie folgt vorstellen: «Darum lieber Freund,

so rate ich Dir: Deine Kammer soll so nahe an
der Kirche gelegen sein, dass man zu einem
Altar oder mehreren Altären sehen kann. Diese

Kammer nimm für Dich und gib alle anderen
Kammern und Stuben weg von Dir. Wäre es so,

dass Du eine Kammer oder ein Stübli direkt
an die Kirche angebaut finden würdest, so gib
dafür alles, Dein Haus und alles, was darum
herum gebaut ist, weg.» Und zwar für das «Eine»

und das «Nützest», wie es Bruder Klaus dann

nannte, dass man nämlich nicht viele Worte
machen solle, so wenig wie möglich essen und
in Demut sich seine Sünden täglich eingestehen

solle, bevor man anderen politische und
sonstige Belehrungen erteilt.
Fürwahr, das Engelbergertal, die Heimstätte
zahlreicher Beginen und Waldbrüder, auch
die Heimat von Bruder Klausens Mutter Hemma

Ruobert, birgt, einschliesslich der Schätze

der Bibliothek des Klosters Engelberg, vieles

vom Schönsten und Tiefsten, was die deutsche
christliche Mystik jenseits der Entartungen
und Missbräuche der damaligen und heutigen
Zeit zu offenbaren hat.

Der Beitrag ist ein Auszug aus dem Vortrag Meiers

«Mystik im Engelbergertal» vom 2. September 2019
im Herrenhaus Grafenort.

Autor Pirmin Meier, Aesch LU, Innerschweizer und

Aargauer Literaturpreisträger, arbeitet derzeit als

Forscher zum Arzt Paracelsus und als Biograph von

Klaus von Flüe an einem Standardwerk über die

Mystik in der Schweiz. Auch skizziert erfür Erich

Langjahr wissenschaftliche Grundlagen für einen

filmischen Landschaftsessay. Meiers vor vollem Haus

in Grafenort vorgetragenes Referat über die Mystik
im Engelbergertal enthält gemäss Rechtshistoriker

Mike Bacher (Engelberg) grundlegende Erkenntnisse.

Es wurde der Beweis erbracht, dass es Vermittlungen

von Engelberger Mystik-Texten zu Bruder Klaus

gegeben haben muss, über Abschriften von Jakob

Amgrund, dem Bruder des Beraters von Klaus von

Flüe, des Stanser Pfarrherrn Heimo Amgrund, ohne

den das Verkommnis von 1481 wohl nicht zustande

gekommen wäre. Bemerkenswert der Hinweis auf
«Meister Eckhart und das Jesuskind von Samen».

Zu diesem Thema hält Meier am 7. Januar 2020 an
der Seniorenuniversität Luzern eine Vorlesung mit
überraschenden Perspektiven.

NIDWALDNER KALENDER

Brattig 2020

146


	Mystisches Engelbergertal

