Zeitschrift: Nidwaldner Kalender
Herausgeber: Nidwaldner Kalender

Band: 140 (1999)

Artikel: Die Wahrheit und die Bajonette : Rede von Peter von Matt bei der
Gedenkfeier in der Stanser Pfarrkirche am 9. September 1998

Autor: Matt, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1033816

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1033816
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Wahrheit und die Bajonette

Rede von Peter von Matt bei der Gedenkfeier
in der Stanser Pfarrkirche am 9. September 1998

Sobald Schiisse fallen, wird die Welt einfa-
cher. Sobald Menschen einander auf
Sichtweite gegeniiberstehen, um sich ge-
genseitig zu toten, verschwinden alle Wi-
derspriiche. Man war in Probleme ver-
strickt, sie sind gelost. Man hat sich mit
Fragen herumgeschlagen, sie sind beant-
wortet. Die tagliche Last, wissen zu miis-
sen, was man soll und was man will und
was man wollen soll und was man sollen
will, rutscht von den Schultern, als wire
sie nie gewesen. Man will nur noch eins,
toten, man soll nur noch eins, toten, und
nichts anderes mehr ist von Bedeutung.
Dort sind die Feinde, hier sind die Briider,
und die Wahrheit ist bei uns, und bei den
andern regiert die Liige.

Feuer und Kanonen

Die Vereinfachung der Welt im Feuer der
Kanonen und Kartédtschen und im Kugel-
hagel der Scharfschiitzen beendet die Su-
che nach der Wahrheit. Sie beendet also
das, was den Menschen erst zum Men-
schen macht. Das Tier kennt keine Wahr-
heit. Es ist wahr. Es lebt seine Natur, wenn
es totet, und es lebt sie, wenn es gefressen
wird. Der Mensch aber muss die Wahrheit
suchen und hat sie nie, und wenn er meint,
sie zu haben, kommt sicher einer daher,
der sie ihm wegbeweist. Solange er weiter-
sucht, bleibt er menschlich; sobald er da-
mit aufhort, wird er gefédhrlich.

Deshalb gilt der Satz in doppelter Weise.
Wo das Kartédtschenfeuer losbricht, endet
die Suche nach der Wahrheit. Wo die Su-
che nach der Wahrheit endet, bricht friiher
oder spiter das Kartédtschenfeuer los.

34

Am 9. September 1798 sind hier Schiisse
gefallen, in diesem Kanton, in diesem
Flecken, in dieser Kirche. Das Feuer der
Kanonen und Kartidtschen horte man bis
in die Stadt Luzern, den neuen Sitz der
helvetischen Regierung. Diese hatte den
Befehl zum Schiessen und Stechen gege-
ben. Der Krieg war ein Biirgerkrieg. Auch
wenn die angreifenden Truppen Franzo-
sen waren unter einem franzosischen Ge-
neral, war der Krieg doch ein Biirgerkrieg.
Einer der vielen Biirgerkriege in der Ge-
schichte unseres Landes, von denen wir
nicht gerne reden. Wir verstehen uns lie-
ber als das Land, wo alle so gut miteinan-
der auskommen, die Sprachen, die Reli-
gionen, die Kulturen, und dass wir bisher
noch in jedem Jahrhundert blutig aufein-
ander losgegangen sind, méchten wir ger-
ne nicht weiter diskutieren.

Die Schiisse sind gefallen, die Kartit-
schen haben gekracht im Namen der
Aufklarung, im Namen der Menschen-
rechte, im Namen der Freiheit, der
Gleichheit, der Briiderlichkeit und der
Toleranz. Die Schiisse sind gefallen, und
die Kartdtschen haben gekracht im Na-
men Gottes, im Namen des angestamm-
ten Glaubens, im Namen des Rechts
auf politische Selbstbestimmung gemiss
den alten Freiheiten. Da stand Wahr-
heit gegen Wahrheit, eine so felsenfest
gegriindet wie die andere, jede erlebt
im innersten Herzen, und wer zwei-
felt, ist schon ein Verrdter. Nicht lin-
ger gesucht werden musste die Wahr-
heit, sie war gegeben, ein fiir allemal,
und also wurde es gefidhrlich, und es



wurde das Feuer erdffnet morgens um
4.30 Uhr.

Zwei Figuren von seltsamer Natur

Zwei Figuren von seltsam pittoresker
Natur verkorpern diese Haltung des un-
bedingten Wahrheitsbesitzes mit allen

Vater unser im Himmel, geheiligt werde Dein Name

todlichen Konsequenzen. Sie sind die
Chefideologen der beiden Parteien, be-
rithmt, beriichtigt, gehasst und verehrt
weit iiber ihre Lebenszeit hinaus. Der eine
wurde spéter zum Heiligen der modernen
Schweiz und steht heute in dieser Funk-
tion und nach sakralem Muster gestaltet

35



auf einem hohen Sockel an der Ziircher
Bahnhofstrasse, in Erz gegossen: Johann
Heinrich Pestalozzi. Der andere war ein
geistlicher Volkstribun barocken Zu-
schnitts, ein Kapuziner von tobender Got-
tesgewissheit und eine Kriegsgurgel ohne-
gleichen, Pater Paul Styger, der am Tag
der Schlacht auf einem weissen Hengst im
Husarensattel die Front entlangsprengte,
segnete, betete, eigenhéndig die Kanonen
richtete und als Scharfschiitze zahlreichen
Franzosen personlich zur friithzeitigen Se-
ligkeit verhalf.

Pestalozzi erliess vor dem Einmarsch in
Nidwalden einen Aufruf an das Schwei-
zervolk, sich mit der Landesregierung in
allen Massnahmen gegen diese «Landes-
aufwiegler», «Landesverrdter» und «Ver-
brecher» in den Bergen zu solidarisieren,
und zur Beruhigung versprach er, das Va-
terland werde die zu erwartenden Witwen
und Waisen grossherzig betreuen. Die
Schiisse sind gerechtfertigt im voraus, Pa-
ter Paul Styger wiederum betrieb die reli-
giose Propaganda. Er verfocht als Redner
und Reiter, Einfliisterer und Guerillero
die untrennbare Einheit von Glauben und
Politik, Kirche und Staat. Das Heilige darf
vom Weltlichen nicht geschieden werden,
und wer dies vom Volke fordert, ist ein
Verrdter an den hochsten Giitern. Die
Schiisse sind gerechtfertigt im voraus.

Die Wahrheit als Droge

Die Wahrheit als Droge, hier wie dort.
Hier wie dort die Intellektuellen im
Rausch des Rechthabens. Die Vordenker,
die Wortmaéchtigen, die Herren der blit-
zenden Argumente und schlagenden Pa-
rolen, hier wie dort sehen wir sie verziickt
im Wissen, dass sie die Wahrheit besit-
zen, zweifelsfrei, die ganze Wahrheit und
nichts als die Wahrheit. Im Rausch des

36

Rechthabens wird alles andere zur Liige,
und wer die Liige vertritt, wird zum Feind,
und der Feind muss vernichtet werden —
nicht mit Uberlegungen umworben, nicht
mit Worten {iiberzeugt, sondern umge-
bracht mit Flinten und Kartétschen.

Der Rausch des Rechthabens ist der um-
heimlichste narkotische Zustand, den es
gibt. Man erkennt ihn unweigerlich daran,
dass die Befallenen, die Fixer der Wahr-
heit, das Verletzen, das Schianden, das To-
ten von Menschen von vornherein in
Rechnung stellen.

Aber waren denn nicht trotzdem die einen
mehr im Recht als die andern? Stand
denn nicht auf seiten der Helvetischen
Republik die Zukunft? Und auf seiten der
Nidwaldner - der nichthelvetischen Nid-
waldner, muss man sagen, denn die helve-
tischen Nidwaldner hatten sich rechtzeitig
aus der Gefahrenzone abgesetzt —, stand
auf ihrer Seite nicht die Vergangenbheit,
das Gestrige, die Finsternis einer iiberleb-
ten Zeit? Standen hier nicht die Men-
schenrechte gegeniiber einem starren
Fundamentalismus? Stand nicht die Frei-
heit, sich seines eigenen Verstandes zu
bedienen, gegeniiber dem befohlenen
Denken? Stand nicht der Wille zur umfas-
senden republikanischen Freiheit gegen-
iiber einer Teildemokratie mit vielen Frei-
heiten fiir die einen wund bitteren
Abhingigkeiten fiir die andern? Sassen
denn nicht diese Sohne Tells selber als
Landvogte im Tessin und am Bodensee,
hatten zu Hause die Landsgemeinde, aber
im Untertanengebiet das alleinige Regie-
ren und Regenteln? Rithmten sie nicht in
der Heimat den Apfelschuss, und im Tes-
sin konfiszierten sie die Armbriiste?

Das stimmt. Es stimmt alles, und es ist
nicht zu bestreiten. Aber die Wahrheit ist
nicht immer auch schon die ganze Wahr-



Zu uns komme Dein Reich

heit. Das vergisst sich besonders leicht im
Rausch des Rechthabens. Daheim die
Landsgemeinde, draussen die Vogteien —
hier liegt gewiss ein bdser Widerspruch.
Und dennoch, als im Februar 1798 diese
Vogteien frei wurden, was geschah? Fast
iiberall wurden Landsgemeinden einge-

richtet, durch den Willen des Volkes, in
Uznach und Sargans, im Rheintal und im
Toggenburg — und im Namen der neuen
Freiheit schritt die Regierung streng ge-
gen diese neue Freiheit ein. Selbst Napo-
leon spottete spéter in seinen Memoiren
tiber den Kampf des franzosischen Direk-

27



toriums gegen das Prinzip der Landsge-
meinden: «Das Direktorium erklirte den
Krieg gegen diese Unsinnigen, die es wag-
ten, freier sein zu wollen als die Jakobi-
ner.» Und er meinte ganz generell: «Das
Direktorium wiirde die Schweiz und ganz
Europa fiir sich gehabt haben, wenn es
verstanden hitte, die Demokratie der
kleinen Kantone zu respektieren.» Nun ist
Napoleon gewiss kein unbefangener Zeu-
ge. Ein Jahr spiter, im November 1799,
hat er das Direktorium in Paris gestiirzt
und sich selbst zum alleinigen Chef ge-
macht. Er hatte also ein Interesse daran,
die alte Regierung in ein schlechtes Licht
zu riicken, und im {ibrigen ist er ja eigent-
lich auch nicht als der glithende Verfechter
der Basisdemokratie in die Geschichte
eingegangen.

Wo steht der Richterstuhl

Wer also hatte recht? Oder das grossere
Recht? Oder ein bisschen mehr recht?
Wenn hinter der Landesregierung die
Mehrheit des Schweizervolkes stand, ist
der Fall nach den Grundregeln der De-
mokratie gekldrt. Aber Pestalozzi selbst
berichtet gleich nach dem 9. September,
man sage «bald allenthalben im Land (...)
ja wir hofften, die guten Lindler siegen,
und denn hetten wir auch etwas zu den Sa-
chen geredt>». Und er kommentiert: «Die-
ses «<zu den Sachen geredt> hat wahrlich
nicht weniger sagen wollen, als <wir hetten
uns zu ihnen geschlagen>.» Worauf er zu
einer offenen Drohung ansetzt: «Frank-
reich will und Frankreich muss die neue
Ordnung der Dinge auf jeden Fall be-
schiitzen. Koste es eine Armee — es muss
syn. Koste es zahllose ungliickliche Lan-
des-Einwohner — es muss syn.»

Die gute Sache, dass ndmlich in der
Schweiz der Wille der Mehrheit regiere,

38

muss also dieser Mehrheit mit Gewalt bei-
gebracht werden. Ein schoner Wider-
spruch. Er verschwindet, wie alle Wider-
spriiche, sobald Schiisse fallen und
Kartdtschen detonieren; aber wenn sich
der Pulverdampf verzogen hat und man
anfingt, die Toten zu zéhlen, ist er wieder
da. In seiner Depesche an das Direkto-
rium zu Paris meldet General Schauen-
burg nach der Strafaktion, er habe rasch
zuschlagen miissen, weil auch in Appen-
zell und im Toggenburg der Eid auf die
Verfassung verweigert worden sei und der
Flachenbrand angefangen habe, sich aus-
zubreiten: «L'incendie commencait a se
propager dans le canton de Sintis.» Die
Verwiistung Nidwaldens war demnach als
Signal gedacht fiir die ganze iibrige
Schweiz, so wie acht Monate spéter das
Niederbrennen von Disentis und die Ver-
wiistung des Oberwallis Signale waren an
alle, denen es in den Sinn kommen sollte,
den Kopf aufzuwerfen. Dass diese Strate-
gie eine terroristische Dimension hatte, ist
nach den Erfahrungen, die das 20. Jahr-
hundert mit Besatzungsarmeen gemacht
hat, kaum zu bezweifeln.

Und dennoch muss man sagen: Die helve-
tische Regierung vertrat zum ersten Male
in der Geschichte der Schweiz den repu-
blikanischen Staat im modernen Sinn, sie
vertrat die Grundrechte der Menschen
und die Beseitigung der falschen Privi-
legien, sie verstand die Schweiz als ein
politisches Gemeinwesen aus gleichbe-
rechtigten, selbstverantwortlichen, von
Vernunft und Menschlichkeit geleiteten
Mitgliedern, die einander begegnen in der
Freiheit der eigenen Meinung und im
Anerkennen der andern Uberzeugung.
So war es niedergeschrieben in der Ver-
fassung, und diese Verfassung sollte gelten
im ganzen Land. Und hitte die Helvetik



s b,

Unser tigliches Brot gib uns heute
auch nicht mehr geleistet als die Vogteien
abzuschaffen, die Folter zu beseitigen, die
Schule fiir alle einzufiihren und unseren
judischen Landsleuten die Grundrechte
zu gewahren, wir miissten ihrer schon des-
halb in Hochachtung und Dankbarkeit ge-
denken.

Wer also hatte recht? Oder das grossere
Recht? Oder ein bisschen mehr Recht?
Wer steht besser da vor dem Richterstuhl
der Geschichte?

Dieser beriihmte Richterstuhl der Ge-
schichte, wo befindet er sich denn? Er
steht nicht in der Aula der Universitit,

39



nicht im Bundeshaus, nicht im Landesmu-
seum; er ist auch nicht in Strassburg zu fin-
den und in New York oder Los Angeles
schon gar nicht. Gibt es ihn tiberhaupt?
Wohnt irgendwo die Instanz, welche die
Wahrheit feststellt, die Wahrheit {iber al-
les historische Geschehen, iiber Schuld,
Unschuld, Sittlichkeit und Niedertracht,
iiber Gut und Bose auch dort, wo Uber-
zeugung gegen Uberzeugung krachte?
Die hochgemute Rede vom Richterstuhl
der Geschichte leitet sich her von der
christlichen Vorstellung des Weltgerichts
und des Weltenrichters Christus am Jiing-
sten Tag. Dieser, ein Herrscher von
schrecklicher Majestit — rex tremandae
maiestatis, wie es im Requiem heisst —
wird sitzen auf seinem Stuhl, und ein gros-
ses Buch wird er aufschlagen, alles Ver-
borgene kommt an den Tag, und nichts,
was je Boses geschehen ist, bleibt unge-
straft: ludex ergo cum sedebit, / quidquid
latet apparebit: / nil inultum remanebit. So
lautet das auf Lateinisch und gereimt.

Eine grosse Vision war das einst, und wer
heute vom Richterstuhl der Geschichte
spricht, mochte sich einreden, die sakrale
Vorstellung konne iibertragen werden auf
die Wissenschaft. Die Geschichtsschrei-
bung als Weltenrichter: Schon wir's. Den
Satz «Die Weltgeschichte ist das Weltge-
richt» hat als erster Friedrich Schiller aus-
gesprochen, und er hat darin gleich auch
den Widerhaken versteckt. Denn wenn
die Weltgeschichte das Weltgericht ist,
muss sich mit dem Wandel der Geschichte
auch das Urteil wandeln, dann wandelt
sich auch das Gericht. Das heilige Buch, in
dem alles unverriickbar steht, gibt es
nicht. Und das wissenschaftliche Buch, in
dem alles unverriickbar steht, gibt es auch
nicht. Wir selbst sind verantwortlich fiir
das Gericht iiber die Vergangenheit und

40

also fiir die Gerechtigkeit und die Sorgfalt
und die Umsicht in der Urteilsbildung.
Dafiir brauchen wir die Wissenschaft,
aber sie kann uns den Entscheid nicht ab-
nehmen. Hier liegt der Grund, weshalb
wir uns nicht linger auf die handlichen
Parolen stiitzen diirfen, mit denen der
9. September 1798 hier wie dort histo-
risch abgefertigt wurde. Hier mit der Re-
de von den Mirtyrern der Freiheit gegen
eine Horde fremder Invasoren; dort mit
der Rede von den unwissenden Bauern,
denen fanatisierte Geistliche den Kopf
verdreht hatten. Die plakativen Formeln
haben ausgedient. Wer sie unbesehen ge-
braucht, verzichtet auf das eigene Urteil in
Sorgfalt und Umsicht. Es ist unwiirdig, die
Vereinfachung der Welt, die sich einstellt,
sobald Schiisse fallen und Kartétschen
detonieren, hiniiberzuschmuggeln in die
Zeit des Nachdenkens iiber den ver-
wickelten Gang der Geschichte und die
schweren Widerspriiche des Fortschritts.

Johann Heinrich Pestalozzi, der grosse Er-
zieher, hat ernst gemacht mit einer gewal-
tigen Idee der Aufkldrung: dass die Welt
verbesserbar sei — kein immergleiches
Jammertal mit Aussicht auf ein rosarotes
Jenseits, sondern ein verwilderter Garten,
den man kultivieren kann. Diesen neuen
Glauben hat er angewendet auf die Kin-
der. In ihrer Verbesserung hat er den
ersten Schritt zur Verbesserung des Gan-
zen erkannt und hat seine Lebensarbeit
darauf ausgerichtet. Er hat begriffen, dass
Erziehung langsam geht, umsténdlich,
dass sie die Menschen nicht dressieren
darf wie Affen oder Soldaten, sondern
alles zusammen entwickeln muss, die Ge-
fiihle im Herzraum, den Scharfsinn im
Kopf und die Geschicklichkeit der gelen-
kigen Hand. Er hat es begriffen, hat es
gelehrt, und meistens ist er in der Praxis



gescheitert, weil sein funkelnder Kopf
den tastenden Hidnden voraus- und da-
vonlief. Aber versucht hat er es mit einer
verzehrenden Glut. Auch in Stans. Das
muss man daher beides zusammendenken
konnen, hier und heute, den Chefideolo-
gen mit seinem entsetzlichen Satz: «Koste

Vergib uns unsere Schul, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern

es zahllose ungliickliche Landes-Einwoh-
ner — es muss syn», und den Erzieher, Hel-
fer, Lehrer, der vor einem Horizont
schwarzer Brandruinen und in einer von
Verwesung immer noch stinkenden Land-
schaft seinen Lebensglauben Tag fiir Tag
in die Tat umsetzt. Die aufgeklédrten Fein-

41



de haben dariiber gejubelt. Fiir uns aber
liegt im Widerspruch dieses Mannes die
schwierige Wahrheit der Zeit. Schiessen
oder erziehen? Oder schiessen und erzie-
hen? Oder zuerst schiessen und dann er-
ziehen? Fiir eine saubere Logik schliessen
sich die beiden Tétigkeiten aus, nicht aber
fiir die lebendigen Menschen, die bis zum
Hals in der Geschichte stecken und in den
schweren Widerspriichen des Fortschritts.
Und wenn wir heute die Hoffnung nicht
aufgeben, dass das Erziehen eines Tages
das Schiessen in der Welt fiir immer been-
den werde, so tun wir es im Wissen, dass
diese Hoffnung illusorisch ist. Illusorisch,
aber unabdingbar. Logisch.

Einfluss der Bergkantone

Napoleon hat den Widerstand der Berg-
kantone anders gelesen als die helvetische
Regierung, anders als seine eigenen Ge-
nerile, anders als die Parolenmacher der
heiligen Freiheit und anders als die Paro-
lenmacher des finsteren Fanatismus. Vier
Jahre nach dem Desaster von Stans dik-
tierte er der Schweiz eine neue Verfassung
und hielt dazu eine Rede, die heute noch
verbliifft. Das Land war unregierbar ge-
worden. Vom Jura bis zum Séantis herrsch-
ten Zustidnde wie in einem Sack voll Kat-
zen. Napoleon stellte nun den alten Fo-
deralismus wieder her, nicht aus Ehrfurcht
vor der Tradition, sondern aufgrund einer
niichternen Analyse. Ausgangspunkt sind
die kleinen Kantone, ihre Landsgemein-
den und ihr Widerstand. Ich bin selbst ein
Bergler, sagte der geborene Korse — «je
suis montagnard moi-méme» —, und ich
kenne die Rauheit, die Widerborstigkeit
der Bergbewohner — «je connais I’dpreté
des montagnards». Die Differenz zwi-
schen den ganz unterschiedlichen Kanto-
nen mache die Schweiz unregierbar von

42

einer einzigen Zentrale aus. Und er be-
hauptet kokett, sogar er selbst, der César
der Franzosen, wire nicht imstande, die
Schweiz allein zu regieren. Deshalb solle
sich jeder Kanton politisch so einrichten,
wie es seinen Gebriuchen und Uberzeu-
gungen entspreche. Die Schweiz sei nichts
Grossartiges, und sie solle sich hiiten,
ihren Ehrgeiz auf historischen Glanz zu
richten; das kdme nur teuer zu stehen und
wiirde nichts bringen. Und es folgt der tol-
le Satz: «Wenn ihr Glanz und Grosse an-
strebt, gibt es nur einen Weg: Ihr vereinigt
euch mit Frankreich, bildet aus der
Schweiz zwei franzosische Departemente
und nehmt teil an Frankreichs Schicksal.»
Aber dazu sei die Schweiz nicht geschaf-
fen; sie sei geschaffen, um sich still zu hal-
ten zwischen den Grossmichten und dafiir
ihre Neutralitédt garantiert zu bekommen.
Als die Vertreter der Helvetik wenigstens
die Beseitigung aller Kloster verlangten,
meinte Napoleon, die Hirten in den Ber-
gen hitten kein Theater und keine Oper,
man solle ithnen die Kapuziner lassen mit
ihren feierlichen Orgelmessen, da hétten
sie auch so etwas wie Grand Opéra. Das
ist keine sehr fromme Uberlegung, aber
sie bezeugt ein komplexeres, politisch und
psychologisch umfassenderes Denken als
bei den Hauptakteuren von 1798.

Warum erzihle ich das? Ich erzihle es, um
zu zeigen, wie unterschiedlich ein einzel-
nes historisches Ereignis gesehen und ge-
deutet werden kann. General Schauen-
burg hat Nidwalden in Schutt und Asche
gelegt, weil er ein Zeichen setzen wollte.
Er wusste, dass der Aufstand in der iibri-
gen Schweiz als ein Zeichen gelesen wur-
de, und diesem Zeichen wollte er seine
Bedeutung diktieren. Das hinderte Napo-
leon nicht, diese Bedeutung noch einmal
zu veridndern und den Aufstand zum Be-



Und fiihre uns nicht in Versuchung

weis fiir das Lebensrecht der direkten De-
mokratie zu machen und fiir die Notwen-
digkeit eines verniinftigen Foderalismus.

Wer hat recht?
Wissen wir jetzt, wer recht hatte? Oder
das grossere Recht? Oder ein bisschen

mehr recht? Er wollte ohnehin vor allem
Ruhe haben in den Alpen und den Gott-
hard keinesfalls in den Hénden der Oster-
reicher. Wir wissen es nicht, aber wir
sind vorsichtiger geworden im Umgang
mit den Zeichen und Signalen unserer
Geschichte. Der Sinn ist ithnen nicht ge-

43



geben von Natur aus, den Sinn setzen wir,
und ihn gerecht zu setzen ist unsere Ver-
antwortung. Rechthaben ist leicht, Ge-
rechtsein ist schwer. Die Schweiz erlebt
das gegenwirtig auf drastische Art. Wiire
das Desaster vom 9. September ausge-
blieben, wenn die helvetische Regierung
der Delegation aus Nidwalden den Dia-
log nicht verweigert hitte? Wenn die poli-
tische und militdrische Fiihrungsschicht
sich nicht aus Stans abgesetzt hitte? Wenn
die vielen Geistlichen im Kanton nicht
Angst gehabt hétten um ihre Pfriinden?
Wenn Pestalozzi dem Direktorium ge-
schrieben hitte: «Tut alles, aber schiesst
nicht!»?

Wir wissen es nicht. Wir wissen nur: Es
war furchtbar. Wir wissen: Es gab Hun-
derte von Toten. Wir wissen: Es kamen
Frauen und Kinder um, Schwangere und
alte Leute und Behinderte. Diesen Toten
gilt heute unsere Ehrfurcht. Den Toten
auf beiden Seiten. Auch die franzosischen
Soldaten haben gern gelebt, und nicht alle
waren Ubeltiter. Wir wollen nicht von
Helden reden. Helden gibt es heute auch
in Bosnien und Serbien und in Kosovo,
und es gibt mehr davon, als uns allen lieb
ist. Wir reden von Anna Maria Stulz, ge-
nannt die Landweiblerin, war 55 Jahre alt,
fliichtete sich in diese Kirche und wurde
beim grossen Weihwasserkessel erschos-
sen. Wir reden von Melchior Durrer, ge-
nannt der grosse Schmied, wurde mit einer
Eisenkette an das Haus gebunden und mit
dem Haus verbrannt. Wir reden von Bar-
bara Barmettler, genannt das Hutbabeli,
bettelte kniend um ihr Leben und ward ins
Herz getroffen. Wir reden von Franz, dem
dreijidhrigen Kind der Margaritha Blisi,
erschossen in dieser Kirche auf dem Arm
der Mutter. Wir reden von Anna Regina
Odermatt, Baumwollspinnerin, kémpfte

44

mit dem Kniittel zu Ennetmoos und wur-
de auf der Flucht umgebracht. Wir reden
von Maria Anna Christen, war geistes-
schwach, eingeschlossen in ihrem Zim-
mer, und verbrannte zusammen mit dem
ganzen Haus. Wir reden von Anton Chri-
sten, genannt der Hinki, ein alter Mann,
als Wichter bestellt im Hause des Land-
ammanns Zelger, der sich mit seiner Fa-
milie rechtzeitig in Sicherheit gebracht
hatte, wurde daselbst getétet. Wir reden
von Franz Fischer, einem Knecht, lag
schwerkrank zu Hause und wurde im Bett
mit Bajonetten erstochen. Wir reden von
Barbara Bachli, 22 Jahre alt, sie wilzte in
Kehrsiten Steine vom Berghang auf die
Franzosen, ein Grenadier hat sie gestellt,
wollte ihr Pardon geben, sie schlug ihn mit
dem Kniittel auf den Arm, wurde ersto-
chen und in ein Tobel gestiirzt.

Namen, Gesichter, Geschichten... Was sind
diese Namen gegeniiber den Hunderttau-
senden, die damals auf den Schlachtfel-
dern Napoleons, auf den Schlachtfeldern
der Kaiser und Zaren gefallen sind? Was
sind diese Namen gegeniiber den Millio-
nen, die im 20. Jahrhundert durch Terror
und Krieg getdtet wurden — immer fiir
eine felsenfeste Wahrheit und 200 Jahre
nach der Erkenntnis, dass die Welt verbes-
serbar sei durch die Menschen selbst?
Diese Namen, zufillig herausgegriffen aus
einem vergilbten Buch, sind die Wirklich-
keit der Geschichte. Erst wenn wir uns
in das einzelne winzige Schicksal versen-
ken, dimmert uns etwas von der Wirklich-
keit des Ganzen. Sonst haben wir nur
Zahlen vor uns, Theorien, Konzepte, effi-
ziente Erkldrungsmuster, die uns sagen,
warum alles so passiert ist und wer schuld
ist und wer recht hatte oder das grosse-
re recht oder ein bisschen mehr Recht.
Gewiss, es kann einem die Ubersicht ab-



Sondern erlose uns von dem Bosen

handen kommen, wenn man sich mit der
Barbara Bachli beschiftigt und mit dem
Hutbabeli und mit dem Hinki. Aber wer
in der Geschichte die leibhaftigen Men-
schen aus den Augen verliert, nihert
sich der gefahrlichen Blindheit jener Po-
litiker und Wirtschaftsstrategen, die im

Vollzug ihrer effizienten Konzepte das
Schicksal der einzelnen nicht mehr sehen
konnen.

Das eine ist Geschichte, das andere ist
Gegenwart. Ohne das Gestern entgleitet
uns das Heute. Wer die Toten vergisst,
verdient keine lebendige Zukunft.

45



	Die Wahrheit und die Bajonette : Rede von Peter von Matt bei der Gedenkfeier in der Stanser Pfarrkirche am 9. September 1998

