
Zeitschrift: Nidwaldner Kalender

Herausgeber: Nidwaldner Kalender

Band: 127 (1986)

Artikel: Die Pfarrkirche St. Peter und Paul in Stans

Autor: Odermatt-Bürgi, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1033875

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1033875
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Pfarrkirche St. Peter und Paul in Stans

Restaurationen bedeutender historischer
Bauten — das hat sich in der Praxis so
eingependelt — finden ungefähr alle 50 bis 80 Jahre
statt, und der Intervall wird sich wohl wegen
der wachsenden Umweltverschmutzung stetig
verkürzen. Meistens sind es nicht gravierende
Bauschäden — etwa drohende Einsturzgefahr
—, die das Unternehmen auslösen, sondern
Mängel an einem Bauglied, deren Behebung zu
kostspielig wären, wenn man nicht gleichzeitig
ihre Verursacher eliminieren würde. In Stans

war es neben der allgemeinen Verschmutzung,
die den hellen, festlichen Raum stumpf und

grau erscheinen liess, vor allem die grosse Orgel,

welche beträchtliche Schäden aufwies.
Beides, Verschmutzung und Orgeldefekte, hingen
zum grössten Teil mit dem Heizsystem zusammen.

Wenn also enorme Kosten für eine
Orgelrenovation zur Diskussion standen, stellte
sich automatisch die Frage nach der Aende-

rung des Heizsystems (Bodenheizung), daraus

notgedrungen die Frage nach der Isolation von
Dach und Fenstern, der Erneuerung der
Bodenplatten, nach archäologischen Grabungen,
usw., so dass man sich schliesslich — völlig
richtigerweise — statt für ein aufwendiges
Flickwerk für eine Gesamtrestauration ent-
schloss, die sich in absehbarer Zeit sowieso
aufgedrängt hätte.

Der Zeitpunkt solcher Unternehmungen
hängt aber schlussendlich nicht nur vom baulichen

Zustand ab, sondern auch — wenn auch

weniger vordergründig — von anderen Faktoren,

von bestimmten Daten und Jubiläen zum
Beispiel. Das war übrigens immer so und lässt
sich durch die ganz abendländische Kunstgeschichte

verfolgen: heilige Daten, Jubelfeiern
lösten eine rege Bautätigkeit aus, denken wir
an frühe Zeugnisse für das Schicksalsjahr 1000,
denken wir an die Baugeschichte Roms. Nur
— und darin liegt der Ansatz meiner Kritik —
waren den Menschen früherer Zeiten diese Daten

auch wirklich heilig und präsent; sie waren
Höhepunkte ihres religiösen und profanen
Lebens, auf die sie sich schon Jahre davor
vorbereiteten, freuten, sich gänzlich darauf einstellten.

In unserer kurzlebigen Zeit sind solche
Daten fast lästig, sie fallen einem recht spät ein,
weil sie letztlich keine wirkliche Bedeutung
mehr für unser Dasein haben. Sie lösen zwar

auch aus, sowohl mehr oder weniger lustlose
Aktivitäten, wie auch eine prestigebeladene
Bautätigkeit, die aber dann oft unter Zeitdruck
steht.

In Stans mag das Sempacher-Schlacht-Jubi-
läum von 1986 und die CH 91 beim
Restaurationsgedanken — unter anderem — Pate
gestanden haben. Dagegen habe ich nichts
einzuwenden, denn wichtig erscheint mir, dass
Entschlüsse von solcher Tragweite und Umfang
überhaupt gefasst und mit der nötigen Motivation

und Begeisterung ins Volk hinaus getragen

werden. Ich habe auch miterlebt, wie die
Vorarbeiten der Baukommission unter
Leitung von Baudirektor Bruno Leuthold und der
Denkmalpflege, wie vor allem der Bauuntersuch,

der Bericht und der Restaurationsvorschlag

der Architekten sehr fundiert, kompetent

und sorgfältig ausgeschaffen wurden. Womit

ich mich — trotz Zusicherung von
Architekten und Baukommission, dass alles optimal
laufe — nur schwer abfinden kann, ist das

Tempo der Ausführung, der enorme
Zeitdruck, unter dem Entschlüsse gefasst und
ausgeführt, unter dem Millionen verbaut werden
mussten. Ich gebe es zu, ich bin im Baufach
eine absolute Laiin, aber ich habe das Gefühl,
dass alles seine Zeit braucht, dass auch ein
Bauunternehmen von dieser Grösse seine Zeit
braucht, um in solider Qualität über Jahre
bestehen zu können, Zeit zum Wachsen, zum
Reifen, ganz praktisch Zeit zum Austrocknen,
usw. Und ich hoffe, dass die strahlende Schönheit

dieser Kirche, die mich nach der Restauration

ganz neu ergreift und begeistert, auch in
Zukunft ausstrahlen wird; ausstrahlen auch im
geistigen Bereich.

Stellung der Stanser Kirche innerhalb
der schweizerischen Kunstgeschichte

Der Tag der glanzvollen Einweihung, der
27. Oktober, ist vorüber, aber im Moment, da
ich den Artikel schreibe, sind die Arbeiten
noch im vollen Gange. Es ist mir daher nicht
möglich, einen abschliessenden Bericht zu
geben, etwa den Raumeindruck mit seinen
Farbtönen zu schildern; aber es scheint mir wichtig,

den Leser nochmals kurz auf die Stellung
der Stanser Pfarrkirche hinzuweisen, die —

88





nicht unerwartet — im Zuge der Restauration
als Bauwerk von nationaler Bedeutung eingestuft

wurde. Sie gehört untrennbar zum Stan-
ser Dorfplatz, der nach dem Brand von 1713 in
seiner überraschenden Grosszügigkeit, seiner
südländischen «grandezza», konzipiert wurde
und als einer der schönsten in der Schweiz gilt.
Dominiert wird der Kirchenbezirk, der mit
Beinhaus und Oelberg trotz Verkleinerung
und Veränderungen im 19. Jahrhundert etwas
von der Vielgestaltigkeit früherer Kirchenanlagen

bewahrt hat, vom markanten Kirchturm,
dem wohl bedeutendsten romanischen
Bauwerk der Urschweiz. Die Kirche selbst nimmt
in der schweizerischen Kunstgeschichte einen
bestimmten Platz ein. Sie wird in der älteren
Literatur als Renaissance-, heute eher als
Frühbarockkirche bezeichnet, doch spielt es letztlich

keine Rolle, welchen Namen man wählt,
da es den «Gänsemarsch der Stile» ohnehin
nicht gibt. Es ist geradezu ein typisches Merkmal

der schweizerischen Kunstgeschichte des
16. und frühen 17. Jahrhunderts, dass sie keine
homogene Einheit bildet, sich vielmehr durch
einen Stilpluralismus auszeichnet, durch ein
Neben- und Gegeneinander, durch Rückgriffe
und Vorausnahmen. Es handelt sich recht
eigentlich um eine «Epoche zwischen den
Stilen», d.h. zwischen «eindeutiger Spätgotik und
eindeutigem Barock». Im «Niemandsland der
Stile» betitelt Emil Maurer einen Aufsatz über
diese Epoche (Unsere Kunstdenkmäler, 1980,
H.4), weist darin aber auf die Problematik hin,
den Begriff «Renaissance» in der schweizerischen

Kunstgeschichte anzuwenden, handelt
es sich doch um einen Stil, der nicht in unseren
Breiten gewachsen ist, sondern aus Italien
importiert und nie ganz verstanden wurde. Die
«Renaissance-Neugier» des Nordens konzentrierte

sich häufig auf Einzelheiten, die einem
auffielen oder die beeindruckten. Man pfropfte
Renaissance-Einzelformen der einheimischen
Spätgotik auf, doch kam es auch zu schöpferischen

Verschmelzungen.
Nur die Innerschweiz brachte in dieser von

Gegensätzen geprägten Zeitspanne eine grössere

geschlossene Gruppe von Kirchen hervor,
die gegenseitig von einander abhängig sind und
die eine Eigenleistung der Region darstellen,
beginnend mit Jakob Kurrers Luzerner
Hofkirche (1633), Jakob Bergers Pfarrkirchen von
Sursee (1638, heute verändert) und Stans (1641)

und Hans Windens Pfarrkirche von Sachsein
(1672). Verwandt bei aller Verschiedenheit
sind nicht nur Grund- und Aufrisse und diverse

architektonische Details, sondern auch der
Gesamteindruck, der durch eine gewisse «ita-
lianità» geprägt ist. Die Gebiete auf der alten
Nord-Süd-Achse (Tessin, Innerschweiz, Basel,
Augsburg) haben sich dem Einfluss der
italienischen Renaissance bereitwilliger geöffnet als
die West- und die Ostschweiz. Der Grund lag
einerseits in den starken wirtschaftlichen,
politischen und militärischen Kontakten mit
Italien, andererseits in den religiösen und
kirchenpolitischen Beziehungen, entwickelte sich
doch gerade die Innerschweiz in dieser Epoche
zum Kernland der schweizerischen
Gegenreformation, denken wir nur an die Stellung
unseres Landsmannes Ritter Melchior Lussy,
dem Freund des hl. Karl Borromäus, am Konzil

von Trient, an die Gründung des
Jesuitenkollegiums in Luzern, usw. Die Kunst,
namentlich die Architektur, wurde zum
Bedeutungsträger und Sinnbild dieser neuen Bewegung,

die dann im Barock ihren adäquaten
Ausdruck finden sollte.

Erst im Zuge der Restauration — sowohl
der Aussengestaltung mit dem veränderten
Farbzweiklang, wie der Arbeiten im Innern —
ist mir wieder einmal bewusst geworden, dass

Renovationen Schwerpunkte setzen und die
Akzente nach eigenem Zeitgeschmack
verschieben. In den 1920er und 30er Jahren war
das Verständnis für den Barock und den
Ausdruck seines spezifischen Lebensgefühls in der
Kunst noch nicht im gleichen Masse vorhanden

wie heute. Man hat — vielleicht
vorbestimmt durch Veränderungen im 19. Jahrhundert,

wohl aber unbewusst und in guten Treuen

— eher die Nähe zur Renaissance gesucht,
d.h. unter anderem die gliedernden Elemente
des Aussenbaues strenger betont, den Innenraum

nüchterner gehalten.
Die heute innen und aussen dominierende

Helligkeit, die Festlichkeit mit den lichten
Golddekorationen — ob diese überhaupt, in
welchem Umfange und zu welchem Zeitpunkt
die Altäre zieren werden, ist im Augenblick,
da ich dies schreibe, noch nicht endgültig abgeklärt

— heben zwar nicht die klassische
Harmonie des Raumgefühls auf, rücken die Stanser
Kirche jedoch weiter von der letztlich noch im
Mittelalter verhafteten Sprödigkeit der Luzer-

90



Nach dem Entfernen des Kirchenbodens entdeckte man einen Weg aus dem Mittelalter entlang einer Vorgängerkirche,
Interessant sind die Fundamente der grossen Säulen.

ner Hofkirche weg und lassen sie einen
entscheidenden Schritt hin zum Barock tun,
obwohl in Stans natürlich der barocke Einheitsraum

mit seinen Durchdringungen und
Verklammerungen erst im Anfangsstadium steht.

Die Restauration der Kirche

Vorarbeiten

Die Kirchgemeinde-Versammlung vom 14.

November 1980 beschloss, für die Planung der
Restaurierung der Pfarrkirche, des Beinhauses
und des Oelberges einen Kredit von Fr.
120 000.— zu sprechen, der später — vor allem,
weil jegliches Planmaterial fehlte — auf Fr.
180 000.— aufgestockt wurde. Der Kirchenrat
wählte Moritz Raeber, Architekt BSA/SIA,
Luzern, als Projektleiter, der sich in der
Innerschweiz einen Namen als Spezialist für Kir¬

chenrestaurationen gemacht hat (Pfarrkirche
Sachsein, Jesuitenkirche Fuzern, usw.), und als

Mitarbeiter Beat Gasser, Emmenbrücke;
Baudirektor Bruno Eeuthold stellte sich als Präsident

der Baukommission zur Verfügung, die
sich in diverse Subkommissionen unterteilte.

Nachdem der Kredit gesprochen war, setzten

sogleich umfangreiche Vorarbeiten ein.
Die Architekten erstellten die Pläne,
untersuchten den baulichen Zustand, hielten —
abgestützt auf die umfangreichen archivalischen
Studien von Hermann Stöckli — frühere
Renovationsphasen fest und arbeiteten ein
Restaurationsprogramm aus, das sie Ende 1982 der
Baukommission unterbreiteten. Es umfasste, kurz
gesagt, folgende Schwerpunkte: die Isolierung
des Gewölbes, das Einziehen eines Unterdaches,

Dachdeckerarbeiten — wenn möglich unter

Wiederverwendung der alten Ziegel —,
verbleite Doppelverglasung der Fenster, Tieferle-

91



gung des Westeinganges für Behinderte,
Auffrischung der Bemalung der Wimperge; im
Innern den Einbau der Bodenheizung, archäologische

Grabungen, Verbesserungen statischer

Art, neue Sandsteinplatten, Reduktion der
Beichtstühle von 6 auf 4, bequemere Kirchenbänke

unter Wiederverwendung der alten

Doggen, Ausbesserung von Marmor und
Stuckmarmor, Redimensionierung der Hauptorgel,

Restauration der Chororgel.
Im Juli 1983 genehmigte die Baukommission

das Restaurierungsprojekt, das auch Beinhaus

und Oelberg umfasste und sich gesamthaft

auf rund 12 Millionen Franken belief,
davon für die Kirche allein auf rund 8 Millionen.
Da die Stanser Kirche als Bauwerk von nationaler

Bedeutung eingestuft wurde, öffnete sich
der Subventionsfluss optimal: Bund und Kantone

sprachen 5,2 Millionen. Als Experte des

Bundes amtet Prof. Dr. Alfred A. Schmid,
Präsident der Kommission für eidgenössische
Denkmalpflege; er wird unterstützt vom Ur-
schweizer Denkmalpfleger Alois Hediger und
vom Luzerner Denkmalpfleger Dr. André
Meyer. Am 4. November 1983 beschloss die

Kirchgemeinde unter Leitung von Kirchmeier
Karl Abry in einer denkwürdigen Versammlung

im vollbesetzten Kollegiums-Saal die
Gesamtrestaurierung des Kirchenbezirks und
sprach den Kredit für die 1. Etappe, die
Instandstellung der Pfarrkirche. Umstritten war
nicht das Unternehmen als Ganzes, sondern
Detailprobleme wie Besitzfragen, Etappierung
(Claus Niederberger forderte, wegen schlechten

Zustandes die Restaurierung des Oelberges
vorzuziehen), es gab auch Opposition wegen
der geplanten Entfernung des Marmorbodens
im Chor und der Orgelredimensionierung.

Archäologische Grabungen
Was viele vermutet haben, ist eingetroffen:

im Hügel der Pfarrkirche lag ein wichtiger
Teil unserer älteren Geschichte verborgen,
nicht nur der Geschichte der Pfarrkirche, von
der ja frühe Schrift- und Bildquellen fehlen,
nein, diese Ausgrabungen bewiesen auch, dass

«Stans mit seiner Kirche christliches Zentrum
und damit wohl auch Siedlungsmittelpunkt
seit dem 8. Jahrhundert» war. Ich halte mich in
meinem Bericht an die knappen, kompetenten
Ausführungen des Archäologen Hans-Jörg
Lehner im Pfarrblatt, Februar 1985, gehe aber

— im Gegensatz zur zeitlichen Abfolge der

Ausgrabungen — vom ältesten Fund aus, vom
Skelett eines 12- bis 14jährigen Mädchens, das

kurz vor Abschluss der Arbeiten unter der
Südmauer der ersten Kirche gefunden wurde.
Es war — anders als die übrigen Gräber —
nicht nach Osten (gegen die aufgehende Sonne,
dem Symbol für Christus und die Auferstehung)

hin gerichtet, sondern nach Südwesten.
Das Grab enthielt Beigaben: eine eiserne
Fibel, einen Glasring, durchbohrte Perlen einer
Halskette. Lehner möchte vor der Restaurierung

der Objekte keine Datierung vornehmen,
schliesst aber aus dem Gesamteindruck, dass

das Grab aus der späten Eisenzeit, dem
sogenannten Latène, stammt (2. bis 1. Jahrhundert
v. Chr.). Ob es sich lediglich um ein Einzelgrab

oder um den Rand eines Gräberfeldes
handelt, konnte wegen Abbruch der Grabungen

nicht mehr festgestellt werden.
Die älteste Kirche, wohl aus dem 8.

Jahrhundert, war 6 m breit, das Kirchenschiff nur
8,75 m lang. Sie besass eine halbrunde Apsis.
Von der Schrankenmauer konnte nur noch
der Schatten einer Fundamentgrube nachgewiesen

werden. Pfostenlöcher unterschiedlicher

Bauart und Tiefe lassen eine erste
Chorschrankenanlage und möglicherweise eine
frühere Holzkirche vermuten, doch reichen die
Befunde nicht aus, um die Existenz eines
solchen Baues als gesichert anzunehmen. Fünf
Gräber hat man freigelegt, und ich gestehe, es
hat mich merkwürdig berührt, als ich sie sah:
drei Neugeborene und ein kleines Kind, etwa
5-jährig, geborgen in einem Steinkistengrab.
Vor über 1200 Jahren haben Mütter sie hier im
Kircheninnern zu Grabe getragen, 1200 Jahre
haben sie hier geruht. Archäologie ist immer
auch ein Akt der Zerstörung, und ich habe
eigentlich erst in dieser ersten Kirche mit ihren
Kindergräbern verstanden, was ältere Leute
mir gesagt hatten, man sollte die Toten ruhen
lassen. Aber es soll ein Trost sein, dass die Toten

nach der anthropologischen Untersuchungen

unter dem Stanser Kirchenboden in einem

gemauerten Keller ihre Ruhestätte finden werden.

Westlich ausserhalb der Kirche entdeckten

die Archäologen weitere Gräber, die alle
keine Beigaben enthielten. Da dieser Brauch
um 700 nach Christus langsam verschwand,
muss angenommen werden, dass diese 1. Kirche

aus dem 8. Jahrhundert stammte.

92



A B C D E

A älteste fassbare Kirche, wohl 8. Jahrhundert — B karolingische Kirche des 8./9. Jahrhunderts — C Neubau um die
Jahrtausendwende — D romanische Kirche mit freistehendem Turm, 12./13. Jahrhundert — E Gesamtsituation mit ver¬

breiterter gotischer Kirche, 14. Jahrhundert und um 1500 (Polygonalchor frei rekonstruiert).

Bei der 2., der karolingischen Kirche aus
dem 8./9. Jahrhundert, handelt es sich um eine

längsrechteckige Saalkirche, ebenfalls mit einer
halbrunden Apsis und den Innenmassen von
14 x 6 m, wobei gewisse Bauelemente von der
ersten Kirche übernommen wurden. Ein mit
Ziegelmehl bestreuter Mörtelboden bedeckte
Schiff und Chor. Eine Chorstufe führte zum
Sanktuarium hinauf, und eine Chorschranke
unterteilte die Kirche in Laienschiff und
Vorchor. In dieser Kirche stiess man auf das Grab
eines Jünglings von ca. 18. Jahren, der über
1,80 m gross war. Rund um die Kirche herum
legte man noch rund 30 weitere Bestattungen
frei.

Die 3. Kirche datiert Lehner um das Jahr
1000. Wir haben es wiederum mit einer
Saalkirche (17,5 x 8,5 m) mit halbrunder Apsis zu
tun, zu der zwei Chorstufen aus Holz
hinaufführten. Im Vorchor fällt ein gemauerter
rechteckiger Einbau auf, der laut Lehner
wahrscheinlich als Abschrankung oder als «Sängerchor»

zu interpretieren ist. Ein weiterer, in
seiner Funktion nicht geklärter Einbau befand
sich in der Südwestecke.

Die 4. romanische Kirche wies ebenfalls eine
halbrunde Apsis im Osten auf und einen
freistehenden — den heute noch existierenden —
Turm im Südwesten. Nach dem Charakter der
Mauern zu schliessen, nimmt Lehner eine
Entstehungszeit um 1200 oder im frühen 13.
Jahrhundert an. Der Turm ist also etwas später zu

datieren, als man bis heute gemeinhin annahm.
Eine gemauerte Bank führte den Wänden
entlang. Im Süden öffnete sich ein Seiteneingang
mit gerundeter Treppe gegen den Friedhof
hin.

Die 5. gotische Kirche, der Vorgängerbau
der heutigen, stammte aus dem 14. Jahrhundert.

Es war eine sehr breite (17,4 m) Saalkirche

mit wahrscheinlich polygonalem Chor-
schluss. Im Nordosten lag — wie heute — die
erste Marienkapelle, die bei den
Kirchenumbauten um 1500 ein Gewölbe erhielt. Den
Stansern, welche die Ausgrabungen mitverfolgt

haben, ist sicher der schöne Kopfstein-
pflasterweg in Erinnerung geblieben, der nördlich

und südlich um die Kirche führte. Rund
130 Gräber aus romanischer und gotischer Zeit
(12. bis 16. Jahrhundert) konnten geborgen
werden, doch muss die Zahl wesentlich höher
gewesen sein, höhlte man doch bei der
Renovation von 1930/31 weite Teile unter dem
Chor für den Einbau der Heizungsanlage aus
und zerstörte dabei wichtige archäologische
Ueberreste, ohne eine Nachricht, geschweige
denn eine Dokumentation zu hinterlassen.
Nur das Kirchenratsprotokoll vom 5. Juli 1931
berichtet vom Fund eines Grabes, das mit
einer schweren Sandsteinplatte mit Wappen
gedeckt war. Dr. Robert Durrer habe das Wappen

als jenes einer Schwiegertochter von Ritter
Melchior Lussy identifiziert (Hermann Stöck-
li: Die Pfarrkirche St. Peter und Paul in Stans,

93



1982, S.32). Auf der Südseite der mittelalterlichen

Kirche lag aber ein ganzer Friedhof. Das
Fehlen von weiteren Berichten und Hinweisen
scheint mir darauf hinzudeuten, dass wir es

nicht nur mit historischem Unverständnis zu
tun haben, sondern auch mit Furcht vor der
Reaktion der Bevölkerung, die möglicherweise
das Stören des Grabesruhe nicht toleriert
hätte.

Die Anthropologen werten nun die Skelettfunde

wissenschaftlich aus. Man hofft um Auf-
schluss auf die Frage, ob eine alpine «Urbevölkerung»,

ob gallo-römische Siedler nachweisbar

sind, und inwieweit sich diese ältere
Bevölkerungsschicht trotz der alemannischen
Einwanderung (7. Jahrhundert halten konnte,
sind doch in Stans zwei Menschentypen ganz
deutlich zu unterscheiden: ein graziler Typus
mit kurzem, gerundetem Schädel und ein «derber»

mit markanten Gesichtszügen und
überdurchschnittlicher Körpergrösse. Die menschlichen

Ueberreste geben auch Auskunft über
Lebensgewohnheiten und Einzelheiten, über
die andere Quellen schweigen: über Körpergrösse,

Sterbealter, Geschlecht, Veränderungen

der Knochen durch Krankheiten, etwa
Rheuma, oder durch schwere körperliche
Arbeit, usw.

An dieser Stelle sei auch dankbar vermerkt,
dass "zahlreiche begeisterte Freiwillige, besonders

unter der Leitung von Xaver Theiler, harte

Fronarbeit leisteten und durch ihren
beispielhaften Einsatz halfen, Geld und Zeit zu

sparen.

Der Aussenbau

Die Kirche erhebt sich auf einem Moränenhügel

und ist im Gegensatz zu ihren
Vorgängerbauten nach Süden orientiert. Es handelt
sich um einen schlichten, kubisch geschlossenen

Baukörper mit eingezogenem Chor und
dreiseitigem Chorschluss. Das eigentlich noch
dem Mittelalter verhaftete basilikale Schema —
hohes Mittelschiff mit dem sogenannten Lichtgaden

und niedrigere Seitenschiffe — mag
einerseits auf die Vorbilder — die Luzerner
Hofkirche und Jakob Bergers Kirche von Sursee —

zurückgehen, andererseits scheint es sich bei
der «dreifachen Kirche mit Sülen und Bögen»
um eine Vorschrift der Auftraggeber gehandelt
zu haben. Steht man vor der Fassade, ahnt man
jedoch die neue, nicht mehr mittelalterliche

Baugesinnung. Im Vergleich zur Hofkirche
weisen Mittel- und Seitenschiffe eine beachtliche

Breite auf. Dies hat zur Folge, dass die
Pultdächer über den Seitenschiffen verhältnismässig

flach, der Lichtgaden niedrig ausfallen.
Der Eindruck des Monumentalen, Breithinge-
lagerten verstärkt die Vorhalle unter abge-
walmten Dach, die dem Mittelschiff vorgelagert

ist und die Fassade dominiert. Sie öffnet
sich gegen den Platz hin in drei rundbogigen
Arkaden auf toskanischen Säulen, die sich in
flachen Pilastern bis zum Gesims unter dem
Dachansatz fortsetzen. Flache Pilaster verstärken

auch die Kanten des Chorhauptes und
gliedern die Längsseiten des Baukörpers in fünf
Wandkompartimente mit je einem
Rundbogenfenster an Seitenschiffen und Lichtgaden.

Der Aussenbau ist in seiner Substanz natürlich

der gleiche geblieben wie vor Beginn der
Arbeiten, und doch ist der Gesamteindruck
überraschend anders. Man hat Spuren der
ursprünglichen Bemalung wiederentdeckt und
die Kirche entsprechend erneuert: ganz leicht
hellgrau getönte Wandflächen stehen in einem
vornehmen, wohl temperierten und kaum
konstrastierenden Zusammenklang mit den
weissen Pilastern und Fensterumrahmungen.
Vor der Restauration waren diese Pilaster und
Rahmen gelblich getönt, als dunklere Bauglieder

haben sie die Vertikalen — an der Fassade
auch die Horizontalen — mehr betont, die
Strukturen sichtbar gemacht im Sinne der
Renaissance. Heute ist es, als habe der schlichte
Baukörper etwas vom grosszügigen Atem des

Barocks zurückerhalten. Er wirkt auf mich —
wohl weil die strenge Unterteilung in kleinere
Wandflächen gemildert, fast aufgehoben ist —
einheitlicher und voluminöser. Nicht bei der
Planung, erst jetzt empfinde ich es als sehr
bedauerlich, dass die Friedhofmauer beim Bau
des Winkelried-Denkmals zurückversetzt und
der Kirchenbezirk verkleinert wurde; denn es

scheint mir, als würde das Volumen den
zugestandenen Platz sprengen, oder anders gesagt,
als wäre dieser schmale Bodenstreifen gegen
den Dorfplatz hin zu schwach, um als
Plattform, als optisches Fundament dieses Baues zu
dienen. Vor allem, wenn ich von der Stanssta-
derstrasse her komme und die breite Fassade

mit dem kraftvoll wirkenden Vorzeichen
bewundere, wünsche ich mir die alte Freitreppe
aus Stanser Marmor zurück, damit die Monu-

94



Die Mitglieder der grossen Baukommission, von links nach rechts: Heinrich Leuthold, Hermann Wyss, Moritz Raeber,
Edi Ettlin-Janka, Bruno Leuthold, Ernst Ineichen, Anton Schumacher, Hugo Kayser, Klaus Gasser, Hans Inderbitzin,
Fred Waser, Albert Fuchs, Dorly Locher-Wagner, Ursula Zimmermann-Peter, Karl Abry, Werner Flury, Joseph Studer,
Rudolf Zemp, Albert Odermatt, Walter Christen, Heinrich Kayser-Murer, Josef Näpflin, Josef Niederberger, Edi Blätt¬

ler, Marie Odermatt-Liem, Xaver Theiler, Hans Schmid, Alois Z'graggen, Adalbert Rossi.

mentalität der Kirchenarchitektur wieder in
den Platz hinausfliessen könnte, und nicht
abgeblockt würde auf eine Art, die an eine
Amputation erinnert; denn das Gestalten von
Treppenanlagen war früher eine vornehme
Bauaufgabe, ein wichtiger Bestandteil barocker
Architektur. Der Treppe kam nicht nur ein
funktionaler Charakter zu, sie war
Bedeutungsträger, Symbol zum Aufstieg zu höherer
Würde; im Sakralbau zur Läuterung und geistigen

Vollkommenheit, zur Busse auch. Sie galt
als Ehrenzeichen — schon jene wenigen Stufen,

die zum Altar oder Chorraum hinaufführen,

umsomehr noch die ins Monumentale
gesteigerte Freitreppe — sie war wichtig für Kult
und Zeremoniell, für Rechtssprechung und
Repräsentation (vergl. Adolf Reinle, Zeichensprache

der Architektur, 1976). Es ist, als wür¬

de die heutige Treppe auch den geistigen
Gehalt der Kirche beschneiden!

Im Verlaufe der Vorarbeiten wurde
festgehalten, und es erscheint mir auch richtig, dass

die Erweiterung des Kirchenbezirkes und die
Wiederherstellung der Freitreppe nicht zu den
Aufgaben dieser Restauration gehören, da sie
den Dorfplatz und das Totengässlein verändern,

also den Kompetenzbereich von Kanton
und Gemeinde tangieren würden. Ich hoffe
aber, dass das Problem, vor allem das Problem
der Freitreppe, bei der Dorfplatzneugestaltung
mitberücksichtigt wird.

Wichtige Akzente des Aussenbaues bilden
die Portale. Der strenge, tektonische Aufbau
und das Material — schwarzer Marmor und
Alabaster — des prunkvollen Hauptportals
erinnern an die Altäre im Innern. Säulen mit

95



Kompositkapitellen flankieren die rundbogige
Öffnung und stützen die Kämpfer und das

verkröpfte Kranzgesims. Der gesprengte Giebel
umschliesst zwei Greifen, die das doppelte
Landeswappen halten, überhöht vom Reichsschild

mit schwarzem Adler auf Goldgrund.
Es ist uns heute mit unserem ausgesprochen
nationalen Bewusstsein schwer vorzustellen,
dass man sich im 17. Jahrhundert, genauer
1641, also wenige Jahre vor der beim Westfälischen

Frieden 1648 de jure zugestandenen
Unabhängigkeit, noch durchaus dem deutschen
Reich zugehörig fühlte. Wiederhergestellt —
und das betont den neuen Akzent — wurden
die Vergoldungen an den Haaren der Engel, an
den Greifenschnäbeln und den Wappen. Sie

mildern die Strenge, verleihen eine neue Art
von Festlichkeit, betonen wieder stärker das

letztlich Sinnbildhafte des Portals als

Endpunkt des Aufstiegs, als Uebergang vom profanen

Bereich zum Heiligtum, als Ehrenpforte,
als eine Art Tor zum himmlischen Jerusalem.

Nach wie vor dominiert der romanische
Glockenturm aus dem frühen 13. Jahrhundert
den ganzen Kirchenbezirk. Er bestand
ursprünglich aus sechs Geschossen, wurde aber

später um ein siebtes erhöht. Im 4. Geschoss

beginnen die Schallöffnungen, zuerst als

gekuppelte Zwillingsfenster unter Blendbögen,
gefolgt von drei- und vierteiligen Fenstern.
Leider hat die Renovation von 1903 die Säulen
und Kämpfer aus Sandsteinen durch recht
schematische Kopien ersetzt.

Bei den Vorarbeiten zur Restauration konnte

festgestellt werden, dass der Turm nie
verputzt war und auch beim Läuten sämtlicher
Glocken kaum in Schwingung gerät. Dennoch
war ein Gerüst nötig, um die Malereien an den

Wimpergen zu erneuern, das Zifferblatt zu
restaurieren, die Zeiger zu ersetzen, die Turmkugel

zu öffnen und die Dokumente zu bergen.
Es zeigte sich, dass sich Kugeln und Turmkreuz

in schlechtem Zustand befanden und
ersetzt werden mussten, während der Hahn aus
Messing — ein altes Symbol der Wachsamkeit,
der schon vor Tagesbeginn die Christen zur
Einkehr ermahnt und zum Gebete ruft — sich
einer Reinigung zu unterziehen hatte. Fast

magisch-unwiderstehlich erwies sich die
Anziehungskraft des Turmes; trotz Verboten, das

Gerüst zu besteigen, wollte es sich doch kaum
ein Stanser oder eine Stanserin entgehen lassen,

wenigstens einmal im Leben das geliebte Dorf
aus ungewohnter Perspektive zu sehen, und es

kam zu einem wahren Turm-Tourismus.
Ein Wort noch, ein persönliches, zu den

Epitaphien, die im Augenblick noch nicht
montiert sind. Bei den Planungsarbeiten
sprach man davon, sie nach ästhetischen
Gesichtspunkten «ordentlicher» wieder anzubringen.

Ich hoffe, dass dies nur etwa die Höhe,
nicht aber den Standort an sich betrifft. Eine
puristische, nur aufs Ästhetische ausgerichtete
Restauration räumt leider mit dem gewachsenen,

kulturhistorischen Erbe auf. «Hier ruht»
heisst es meistens auf den Epitaphien, und es

ist volkskundlich und kulturgeschichtlich
nicht nur wichtig, wer hier ruht, sondern auch

wo jemand ruht (oder ruhte). Es sind die
führenden Geschlechter einer Dorfgemeinschaft,
welche die «besten» Plätze auf dem Friedhof
beanspruchten (und heute die Hallengräber),
am gesuchtesten war — trotz unzähliger kirchlicher

Verbote — ein Grab in der Kirche selbst
oder doch möglichst nahe, da sich das

heilsbringende Geschehen am Altar besonders
segensreich auf die nächste Umgebung auswirkte.

Die Vorstellung, dass das vom Kirchenda-
che herunterträufelnde Wasser geheiligt sei, die
Toten auch reinige, segne und banne, Hess die
Gräber an der Mauer als besonders begehrt
erscheinen. Pilippe Ariès in seinem anregenden
Buch «Geschichte des Todes», München 1980,
baut weite Teile seiner Untersuchungen über
die Todesvorstellungen einer Epoche auf
Plazierung und Inhalt der Epitaphien auf, und es

wäre schade, wenn solche Forschungsgrundlagen
in Stans zerstört würden.

Nehmen wir als Beispiel die Grabplatte von
Ritter Melchior Lussy, der 1606, also vor dem
Bau der heutigen Kirche, gestorben ist. Sie

hängt auf der Westseite, beim Eingang gegen
das Beinhaus. Sie sagt in ihrem umfangreichen
Text nicht nur etwas über den Staatsmann aus,
sondern auch über die Jenseitsvorstellungen
seiner Zeit, wo das Nachleben eines

Renaissancepotentaten auch im Diesseits gesichert sein
wollte, so dass das Epitaph wortreich — fast
«geschwätzig» (Ariès) im Vergleich zum
Mittelalter — seinen Ruhm besang. Da Lussy
seiner Bedeutung entsprechend wohl Anrecht auf
einen bevorzugten Platz hatte, sagt es sogar,
wenn auch versteckt, etwas über die Orientierung

der gotischen Vorgängerkirche aus, die ja

96



Ein Bild, das den Statiker erfreut. Damit die archäologischen Grabungen weitergeführt werden konnten, musste das

Innengerüst besonders abgestützt und verankert werden.

laut jüngsten Grabungsergebnissen geostet
war. Es hing beim Haupteingang im Westen,
wo alle Kirchenbesucher vorbei mussten, sich
bei seinem Anblick wohl an ihren grossen
Landsmann erinnerten und im Gebet seiner
gedachten.

Der Innenraum

Am Ende des 16. Jahrhunderts befand sich
die gotische Kirche in schlechtem Zustand.
Turmhelm und Dachstuhl mussten ersetzt
werden, und man scheint einen Neubau ins
Auge gefasst zu haben, doch gerieten die

Planungen 1606 beim Tod von Ritter Melchior
Lussy ins Stocken. Die erste Hälfte des 17.

Jahrhunderts war gekennzeichnet durch die
Auswirkungen des Dreissigjährigen-Krieges,

Zehntstreit mit dem Kloster Engelberg, Erdbeben,

Hungersnot, Pest und Hexenverfolgungen.
Immer wieder staune ich, wie es möglich

war — und vielleicht beweist kaum etwas so
anschaulich die Zerrissenheit, die Gegensätze,
die dieses Jahrhundert kennzeichneten —, dass

die dunkle Zeit der Hexenverfolgung mit
ihrem irrationalen Hass, ihrer Verblendung und
Grausamkeit zusammenfällt mit der Konzipierung

eines so harmonischen, strahlend schönen

Kirchenraumes.
Ais Architekt wurde Jakob Berger ernannt,

der kurz vorher die heute veränderte Kirche
von Sursee geschaffen hatte, als Baukommission

— und dies ist nicht unwichtig — die
Landammänner Kaspar Leuw und Arnold
Stulz und der Landesbaumeister Hans Jakob
Leuw. Sie hatten alle drei entweder in italienischen

Diensten gestanden, als Gesandte in

97



Rom, Landvogt in Rivier oder Kommisar in
Bellinzona gedient, kannten also die italienische

Kunst der Renaissance und des Frühbarocks

aus eigener Anschauung.
Der Innenraum überrascht durch seine Weite

und Helle, durch seine vornehme Klarheit
und strenge Ausgewogenheit, die heute wieder
durch Goldakzente aufgelockert und in ihrer
Festlichkeit gesteigert werden. Es dominiert
der Dreiklang Schwarz-Weiss-Gold. Weisse

Wände, Decken, Stuckaturen italienischer
Herkunft und Alabasterfiguren kontrastieren
mit glänzend polierten Säulen und Altären aus
schwarzem, einheimischem «Marmor».
Vielleicht schnell ein Wort zum berühmten «Stan-

ser Marmor». Es handelt sich um einen Kalkstein,

der in geschliffenem und poliertem
Zustand fast schwarz wirkt, jedoch rasch
unansehnlich grau wird, wenn er der Witterung
ausgesetzt ist. Er kommt nicht allzu häufig
vor, am ehesten in den nördlichen Kalkalpen,
besonders im Unterwaldner Abschnitt, und es
überrascht nicht, dass er vor allem für
Bildhauerarbeiten in Ob- und Nidwaiden und im
angrenzenden Kanton Luzern Verwendung fand.
Die Legende erzählt, zu Baubeginn sei durch
Gottesfügung dieser Marmor in der oberen
«Gstiftmatte» entdeckt worden, und der Bruch
sei nach Vollendung der Kirche ausgeschöpft
gewesen, doch belegen verschiedene Quellen
und Baudenkmäler, dass der Stanser Marmor
vor und nach der Errichtung der Pfarrkirche
verkauft und angewendet wurde. Ein zweiter
Steinbruch befand sich laut Francis de Quervain

(Steine schweizerischer Kunstdenkmäler,
Zürich 1979) oberhalb der Liegenschaft Chä-
len und lieferte den Marmor in der helleren,
dunkelgrauen Färbung.

Prägend für den Raumeindruck sind neben
der weissen Stuckierung die Säulenarkaden,
ein Element, das aus der toskanischen
Frührenaissance stammt und über die Lombardei und
das Tessin Eingang in die schweizerische
Architektur fand. Berger verwendete es bereits
bei seiner Kirche in Sursee, doch tauchte es seit
dem Bau des «Palazzo Ritter» (1557, heute
Luzerner Regierungsgebäude) immer wieder am
Profanbau des innerschweizerischen Patriziats
auf, denken wir an die Loggien des Höfli. Klassisch

wirkt der Architrav mit seinen Akan-
thusranken, Kartuschen und Karyatiden. Uber
dem verkröpften Kranzgesims stehen in einer

Art Attikazone die überlebensgrossen Figuren
der zwölf Apostel, ein Motiv, das in der Luzerner

Hofkirche vorgebildet ist.
Einige neue, entwicklungsfähige Elemente

weisen auf den barocken Einheitsraum hin. So
ist die Orgeltribüne nicht als selbständiges
Bauglied gestaltet, sondern ins Gliederungssystem

des Mittelschiffes eingebunden, das

heisst, die Arkaden ziehen sich auf der
Eingangsseite durch, das Gebälk wird zur
Brüstung der Empore. Einen kaum merklichen
Schritt hin zur barocken Verschmelzung der
Räume erbringt auch der Chorboden, der wie
in der Luzerner Hofkirche ins Laienhaus
hinausragt, sich unter den Seitenaltären durchzieht

und daher optisch etwas zur Verklammerung

der Räume beiträgt, ebenso wie die
Nebenaltäre, die nicht in der Achse der Seitenschiffe

stehen, sondern beim Chorbogen in
den Hauptraum hinausragen.

Wie gesagt, der Eindruck der «italianità»
wird mitbestimmt durch die blendend weisse

Stuckierung, die wahrscheinlich von
oberitalienischen Meistern aus dem Intelvital geschaffen

wurde. Das 19. und 20. Jahrhundert
verstand das Spannungsverhältnis zwischen Raum
und Dekoration, zwischen leeren Flächen und
verzierten Zonen nicht mehr und reicherte die
Kirche — vor allem das Chorgewölbe — mit
zum Teil üppig neobarockem, zum Teil sprödem

Stuck an. Die Baukommission beschloss
nach längerer Diskussion und mit Unterstützung

des Bundesexperten, diese neuen Zutaten
zu belassen, da sie zwar stark verschmutzt,
sonst jedoch in gutem Zustand seien, und man
zudem nicht genau wisse, wie der Stuck an den
betreffenden Stellen ursprünglich ausgesehen
habe. Ich persönlich bedaure diesen Entscheid
im Hinblick auf das Chorgewölbe, das im
Vergleich zur klassischen Wandgestaltung sehr
überladen wirkt, fast möchte ich sagen, wie
eine Schlagrahmdekoration aus dem Dressiersack.

Nie umstritten war der Entscheid, die kraftlos

wirkenden Stuckengel am Chorbogen zu
entfernen. Wie das Hauptportal einen optisch
akzentuierten Übergang zum Heiligtum
bildet, so markiert der Chorbogen — weit und
triumphbogenartig — den Eingang zum
Sanktuarium, zum Altarbereich. Er wiederholt im
Scheitel das Landeswappen, wohl um auch im
Innern die Bedeutung des Gotteshauses als

98



Mutterkirche des ganzen Tales zu vergegenwärtigen.

1798 Hess die helvetische Behörde
dieses Symbol der Eigenständigkeit und Souve-
renität des Nidwaldner Volkes entfernen, später

wurde es provisorisch wieder angebracht
und 1863 durch ein Zifferblatt ersetzt, das seit
1931 Stuckengel flankierten. Heute prangt es
wieder in einer Kartusche an seinem
angestammten Platz. Bei den Arbeiten am Chorbogen

kamen übrigens Malereien, Maria Verkündigung

darstellend, zum Vorschein. Sie stammten

offensichtlich aus der Bauzeit, müssen aber
sehr kurz nach ihrer Entstehung durch die
Stukkaturen ersetzt worden sein, welche erst
der Kirche zu jener künstlerischen Einheit und
Ausgewogenheit verhalfen, die wir heute an
ihr bewundern. Deshalb hat man die Fresken
dokumentarisch festgehalten, jedoch nicht
sichtbar gelassen.

Den vornehmen Gesamteindruck des Raumes

verstärken die Altäre aus schwarzem Marmor

und weissen Alabasterfiguren und
-Verzierungen, deren Strenge heute gelockert, gewis-

Nach der fachgerechten Restauration werden die «Chrutz-
li» wieder angebracht.

Ein Charakterkopf reinigt den anderen Charakterkopf.

sermassen entmaterialisiert wird durch die
Vergoldungen. Sie betonen die Säume und
Attribute der Figuren, die Kanten und
Dekorationselemente des Aufbaus. Sie zeichnen die
einzelnen Teile nach, heben sie aus dem —
durch den harten Kontrast von Schwarz und
Weiss verstärkten — unbestimmten Dunkel
ab, ja machen erst die klassisch konzipierte
Architektur bewusst und lesbar. Sie lösen durch
ihre feinnervigen Strukturierungen und ihren
lichten Schimmer die dunkle, blockhafte
Schwere des Aufbaus auf. Das Gold
unterstreicht heute wieder die zentrale Bedeutung
der Altäre als Ort des Heilsgeschehens, auf
denen es wie der ferne, überirdische Abglanz des

Himmels ruht. Ja, es verändert das ganze
Raumgefühl in entscheidender Weise und
verleiht ihm eine ganz neue Art von lichter
Festlichkeit.

Die Altäre, aber auch den Taufstein und die
Apostelfiguren in der Attikazone schuf Grego-
rius Allhelg, der aus dem elsässischen Kienz-
heim nach Baden eingewandert und vor allem
in der Grafschaft Baden, den Freien Ämtern
und der Innerschweiz tätig war. Er vollzog in
seinen Figuren noch nicht die malerische
Formauflösung und Dynamisierung im Sinne
des Hochbarocks, sondern verharrt in einer
einfachen, ruhigen, tektonischen Gestaltung
mit nur verhaltenem Pathos. Wie sich Allhelg
für die Arbeit in Stans vorbereitet hat, wissen
wir nicht. Was aber auffällt, ist der Unterschied

zu seinen früheren oder gleichzeitigen

99



Werken im Badener Gebiet und im Freiamt,
besonders zur St .-Anna-Kapelle von 1646 in
Bremgarten, die noch einer mehr mittelalterlichen

Auffassung verhaftet sind und altertümlich

im Vergleich zu Stans wirken.
Natürlich haben wir es auch mit einem

Materialunterschied zu tun — in Bremgarten
Holz, in Stans Alabaster — und doch scheint
es, dass neue Erfahrungen und Eindrücke den
Meister stimulierten und reifen liessen, wird
doch das holzschnittartig Kleinteilige und
Spröde abgelöst durch die sichere Gestaltung
von kraftvollen Gewandfiguten von neuer
Körperlichkeit und Plastizität. Der Hochaltar
geht in seinem streng architektonischen Aufbau

auf den Hochaltar der Luzerner Hofkirche
zurück, der seinerseits nach einem in Rom
bezogenen Plan entstanden ist und eine klassizistische

Richtung vertritt, in der sowohl
Renaissance-Tradition wie strenge barocke
Tendenzen anklingen. Die Ikonographie steht
im Zeichen des Opfergeschehens. Anstelle
eines hochrechteckigen Gemäldes finden wir
eine flache Nische mit einer Kreuzigungsgruppe.
Statuen der Kirchenpatrone Petrus und Paulus
bilden den äussern Abschluss, während im
Bereich des Oberstückes ein Engel mit der
Monstranz zwischen den Szenen der Opferung des
Isaaks und der Kommunion von Bruder Klaus
steht.

Die Nebenaltäre der linken Seite, der
Frauenseite, sind weiblichen Hauptpartoninnen
gewidmet. Ganz aussen sehen wir Anna und Maria

als Mittelgruppe, flankiert von den Ordensheiligen

Franz von Assisi und Ignatius von
Loyola, stehen wird doch in einer Zeitepoche, da
die Kapuziner in Stans nach anfänglicher
Ablehnung allmählich an Beliebtheit gewannen
und in Luzern das Jesuitenkollegium gegründet

wurde. Es folgt der kompositionell gelungene

Rosenkranzaltar mit den knienden
Dominikus und Katharina von Siena, aussen die
Beschützer der Maria, Josef und Johannes
Evangelista. Der Altar rechts vom Chorbogen
zeigt die Einsiedlerheiligen Johannes der Täufer,

Jodocus und Antonius Eremita.
Wohl in Erinnerung an die grosse Pest von

1629 ist der vierte Seitenaltar Sebastian
geweiht, begleitet von den beiden andern grossen
Pestpatronen Rochus und Karl Borromäus.

Um gleich bei den Altären zu bleiben, ein
Wort zum Zelebrationsaltar. Seit das 2. Vatika¬

nische Konzil das Messelesen «gegen das Volk»
vorschrieb, stand im Chor der Stanser Kirche
ein einfacher, als Provisorium gedachter und
proportional und formal nicht überzeugender
Holzkasten. In der Baukommission standen
verschiedene Varianten zur Diskussion. Ein
moderner Altar, eventuell gestaltet durch Rolf
Brem, fiel unter anderem wegen langer Lieferfristen

aus der Entscheidung. Zudem sind, wie
es sich wiederholt gezeigt hat, moderne Zutaten

bei Restaurationen historischer Bauten
problematisch, weil im höchsten Masse zeitbedingt,

das heisst, bereits die nächste Generation

kann solche Kombinationen als störend
empfinden, die uns heute so passend erscheinen.

Das Hinstellen eines schlichten Tisches, der
bei Bedarf entfernt werden könnte, wurde
(leider) als zu unwürdig abgelehnt. Schliesslich
einigte man sich auf eine Mensa aus schwarzem
Stuckmarmor. Sie entspricht, wenn auch in
verkleinertem, angepasstem Massstab jenem
Altartisch, der 1744 für den Hochaltar errichtet

wurde, 1893 ins Historische Museum
gelangte und berühmt ist durch seine Einschusslöcher

aus der Überfallszeit. Die Lösung ist
insofern zu akzeptieren, als dieser Altar mit den
Formen der Rokokokanzel korrespondiert
und ein optisches Gegengewicht zu ihr schafft,
doch wirkte die Maquette mit ihrem blockhaften

Volumen im Raumgefüge des Chores recht
schwerfällig.

Obwohl es nicht Aufgabe dieses Artikels ist,
einzelne Restaurierungsarbeiten zu kommentieren,

sehe ich mich doch dazu veranlasst,
wenn die gefällten Entschlüsse den Charakter
des Raumes mitprägen. Wichtig erscheint mir
in dieser Beziehung der Boden, doch kann ich
im Moment kein Urteil abgeben, da die Arbeiten

im Kircheninnern noch in vollem Gange
sind. Für die Denkmalpflege stand von Anfang
an fest, dass der schwarze, übrigens sehr schadhafte

Marmorboden aus dem Jahre 1913/14,
der die Wirkung der Altäre beeinträchtigte,
durch einen einheitlichen Sandsteinboden in
Chor und Schiff zu ersetzen sei. Dies löste
gewaltige Emotionen aus — es liegt uns Schweizern

nicht, «kostbares Material» durch ein
«wertloseres» zu verdrängen —, die fast zum
Fall der Gesamtrestauration geführt hätten.
Die Ausgrabungen wie die archivalischen
Forschungen von Hermann Stöckli ergaben aber

100



Die Stanser Pfarrkirche St. Peter und Paul erstrahlt wieder in festlichem Glanz.

überraschenderweise, dass der Boden mit
Schieferplatten bedeckt war, und so entschied
sich die Baukommission nach längeren Diskussionen

für einen Schiefer aus Genua und zwar
für Schiff und Chor, um eine einheitliche
Wirkung zu gewährleisten. In diesem Zusammenhang

hätte ich persönlich sehr gerne gesehen,
wenn man die heutigen Altartische aus schwarzem

Marmor, die aus dem Jahre 1893/94 stammen

und in ihren neoklassizistischen Formen
als Fremdkörper wirken, wieder durch die
ursprünglichen schlichten, gemauerten Mensen
ersetzt hätte. Die vorgehängten Stoffantepen-
dien in den wechselnden liturgischen Farben
hätten nicht nur den Ablauf des Kirchenjahres
mit seinen Hochfesten und Busszeiten optisch
zum Bewusstsein gebracht, sondern auch dem
schwarz-weiss abgestimmten Raum zu einem
farbigen Akzent verholfen und zudem — das
scheint mir vor allem wichtig — die Altäre

wirksam vom wiederum recht dunklen Boden
abgehoben.

Eines der schwierigsten Probleme bei jeder
Restauration stellt sich in der Frage der
Beleuchtung. In früheren Epochen hat man den
Lebensrhythmus den Tageszeiten angepasst,
man hat Dämmerung und Dunkelheit
selbstverständlich akzeptiert und bei Bedarf Kerzen
und Wachslichter in die Kirche mitgenommen.
Natürlich haben Lampen in den Gotteshäusern

gebrannt, aber ihre eigentliche
Beleuchtungseffekte und -funktionen waren eher
sekundär. Sie brannten als Ehrenzeichen vor
einem Altar oder einem Gnadenbild, sie machten

mit ihrem Schein auf die Heiligkeit und die
Bedeutung eines bestimmten Platzes aufmerksam.

Es handelte sich auch häufig um
Vergabungen; vor allem bei Todesfällen stiftete man
zur Ehre Gottes und für das Seelenheil des Ver-

101



storbenen ein Licht oder Kernen, Öl und Butter

an ein schon bestehendes Licht in Kirchen
und Kapellen.

Der heutige Mensch im Zeitalter der
Elektrifizierung hat die Nacht zum Tag gemacht.
Da Lieder und Gebete nicht mehr zum
Allgemeingut gehören und die Betonung auf dem
aktiven Gemeinschaftsgottesdienst, nicht auf
dem meditativen, persönlichen Verweilen
liegt, müssen die Kirchen — wie die Wohnungen,

die Sporthallen, die Strassen —
ausgeleuchtet werden. In Stans hat die Baukommission

indirektes Licht aus Spotlampen — wie
etwa in Sachsein — als zu ungenügend empfunden.

Man einigte sich schliesslich auf eine
Kombination aus Spotlichtern und sogenannten

«Holländern». Es handelt sich um eine
Leuchterart, wie sie vor allem in den Niederlanden

des 17. Jahrhunderts häufig vorkam
und barockem Formengut entspricht. Nur,
wie gesagt, hatten sie im 17. Jahrhundert nicht
die Aufgabe, eine Kirche wirklich zu erhellen,
sie kamen nicht — oder nur in Ausnahmefällen
— in dieser Reihung und Häufung vor. Um
den berühmten Stanser Chorleuchter, ein
Meisterwerk aus dem ersten Viertel des 15.

Jahrhunderts, der übrigens wieder entelektrifiziert
wird, nicht zu konkurrenzieren, will man sie

in je drei Seitenschiffjochen, aber sehr nahe
den Arkadenbögen plazieren, damit sie ins
Hauptschiff ausstrahlen, jedoch nicht durch
ihre auffallende formale Eigenständigkeit den
harmonischen Einheitsraum zerschneiden.

Zu den den Gesamteindruck mitbestimmenden

Faktoren gehört ohne Zweifel die
Restauration der Orgeln, weniger jene der Chororgel,

datiert 1646, die ihren angestammten
Platz und ihre Grösse beibehält. Sie geniesst
internationales Interesse, handelt es sich doch
um eine der ältesten spielbaren Orgeln der
Schweiz und um das einzige fast vollständig
erhaltene Werk des Alpnacher Orgelbauers
Nikiaus Schönenbüel. Sie wurde unter Beizug der
Experten Jakob Kobelt, Erwin Mattmann und
Otto Tschümperlin von der Walliser Spezialfirma

Füglister einer fachgerechten Restauration

unterzogen, ist im Zeitpunkt der Einweihung

eingebaut, aber noch nicht spielbar.
Einschneidendere Folgen für das Raumgefü-

ge bringt die Erneuerung der grossen Orgel.
Sie hat wegen ihres schlechten Zustandes die
Gesamtrestauration mitausgelöst. Ich bin auf

musikalischem Gebiet eine absolute Laiin, mute

mir auch nicht zu, bei Fragen um eine
romantische oder barocke Klangfarbe mitreden
zu können. Aus kunsthistorischer Sicht muss
ich jedoch sagen, dass die Seitenteile der Goll-
Orgel von 1922/23 optisch schwer lasten, den
Raum gleichsam sprengen. Eine Redimensio-
nierung auf die ursprünglichen Masse bringt
das Instrument wieder in Einklang mit den

Proportionen des Raumes, es wird wieder zum
selbstverständlichen Teil des Ganzen.

Die beiden — heute zugedeckten Fassadenfenster

— können so wieder geöffnet werden
und in ursprünglicher Lichtregie das Gewölbe
erhellen. Die Diskussion in der Baukommission

und in der Presse waren sehr heftig, da
auch die Qualität der Goll-Orgel offensichtlich
schon längere Zeit umstritten war. Auf Grund
einer umfassenden Expertise durch Jakob
Kobelt entschied sich die Baukommission für eine
mechanische Orgel mit eingebautem Spieltisch
und für die Entfernung der Seitenteile unter
Reaktivierung alter, von Göll 1922/23 still
gelegter Pfeifen.

Es ist nicht möglich, in einer Phase, da der
Kirchenraum noch überstellt, der Boden
abgedeckt, die Altäre eingerüstet sind, etwas
Endgültiges über den Raumeindruck auszusagen,
doch bin ich überzeugt, dass am Tage der
Einweihung jeder Kirchenbesucher beeindruckt
sein wird von der Schönheit der Kirche und
den Leistungen der Denkmalpflege und der
Restauratoren. Vor rund 350 Jahren haben die
Leute von Stans unter Beizug bedeutender
Meister dieses stolze Werk geplant und unter
Opfern errichtet, damit es ausstrahle zur Ehre
Gottes und zum eigenen Ruhm, damit es in
einer Zeit der religiösen Erneuerung Zeugnis
ablege von Glaubenskraft und katholischem
Selbstverständnis. Die Bevölkerung von Stans
hat nun die Restauration auf sich genommen,
auch sie mit Engagement und Opferbereitschaft,

und das Resultat darf sich sehen lassen:
die Kirche ist in ihrem alten Glanz und in
einer für uns neuen Festlichkeit erstanden. Es
bleibt zu hoffen, dass von dieser Restauration
Impulse ausgehen, damit Helligkeit und
Ausgewogenheit nicht Attribute eines Bauwerkes
bleiben, damit die Kirche nicht einfach Denkmal

sei, sondern Zentrum der Gemeinschaft,
in der Toleranz und Offenheit herrschen.

Regula Odermatt-Bürgi

102


	Die Pfarrkirche St. Peter und Paul in Stans

