
Zeitschrift: Nidwaldner Kalender

Herausgeber: Nidwaldner Kalender

Band: 116 (1975)

Artikel: Kleine Geschichte des Strafrechts im alten Nidwalden

Autor: Zelger, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1033654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1033654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kleine Geschichte des Strafrechts im alten Nidwaiden

von Dr. jur. Beat Zeiger

Kein anderes Rechtsgebiet hat die
Menschen seit jeher in so hohem Maße beschäftigt,

wie das Strafrecht. Kein anderes
Unrecht hat auch das Gerechtigkeitsgefühl des
Einzelnen derart aufgewühlt, wie ein
begangenes Verbrechen. Und schon immer
folgte der Tat der an sich primitive Gedanke

der Rache, nach irdischer Vergeltung
des Unrechts, auf dem Fuße. Wenn auch
heute in der Wissenschaft die einhellige
Auffassung der Strafe als Mittel der
Besserung und Wiedereingliederung des Täters
den Gedanken der Rache überwunden hat,
so lebt doch im Volksbewußtsein das uralte
Sühnebedürfnis fort und gerät jedesmal
von neuem in Wallung, wenn ein verab-
scheuungswürdiges Verbrechen begangen
wird.

Im Volke ist eben die Vergeltung der
Grundgedanke des Strafrechtes geblieben.
Verändert hat sich im Laufe der Jahrhunderte

lediglich die Art und Weise, wie sich
der Einzelne oder die Gesellschaft die Sühne

für das Unrecht verschafft hat.
Das ältere germanische Recht war vom

Prinzip der Selbsthilfe geprägt. Das Staatswesen

hatte lediglich ein Interesse daran,
jene Verbrechen zu verfolgen, die gegen den
Staat selber gerichtet waren, also zum
Beispiel den Verrat im Kriege. Die Verfolgung
und Bestrafung aller anderen, gegen seine
Person oder sein Eigentum gerichteten
Verbrechen, Totschlag, Brandstiftung, Diebstahl

usw., behielt der germanische Mann
seiner eigenen Kraft und seinem Schwerte
vor. «Wie du mir, so ich dir» oder «Aug
um Auge, Zahn um Zahn» hieß die Devise.

Bereits in den ältesten deutschen
Rechtsaufzeichnungen begegnen uns aber eigentliche

Kataloge von Bußen, die der Schädiger

dem Beleidigten bezahlen konnte, um
seiner Rache zu entgehen. So wurde ein
bestimmter Geldbetrag für ein ausgeschlagenes

Auge oder einen abgeschlagenen Arm
festgesetzt. Die Annahme dieser Buße war
aber nicht zwingend, sondern der Geschä¬

digte konnte es immer noch vorziehen, die
Rache selbst auszuüben.

Erst Karl dem Großen gelang es, die
Annahme dieses Sühnegeldes durch die Gerichte

vorschreiben zu lassen, was sich aber nur
zögernd durchsetzte.

Unter den Nachfolgern Karls des Grossen

wurde es üblich, die drei schwersten
Verbrechen, nämlich Mord, Raub und
Brandstiftung ohne Klage des Verletzten
von Staates wegen zu verfolgen und zu
bestrafen. Im Interesse des Landfriedens mußte

der Staat darnach trachten, die blutigen
Fehden zwischen den Sippen zu verhindern

und eben diese Blutrache stellvertretend

für den Geschädigten zu übernehmen.
So wissen wir zweifelsfrei, daß dies auch

in unseren Ländern im 13. Jahrhundert der
Fall war. Im Bundesbrief von 1291, und
wahrscheinlich bereits 1273, setzten die drei
Länder Uri, Schwyz und Nidwaiden fest,
daß Mörder mit dem Tode, Brandstifter
mit dem Verluste des Landrechtes und
damit mit der Verbannung bestraft werden
sollten. Gleichzeitig sagten sie sich gegenseitig

ihre Hilfe bei der Verfolgung des
Täters zu.

Diese Bestimmung war für die Eidgenossen

von größter politischer Wichtigkeit
in ihrem Kampf um die Reichsunmittelbar-
keit. Sie hatten um 1257/1258 in Uri die
bittere Erfahrung gemacht, daß es der
dortigen Gerichtsbarkeit nicht gelang, die
blutige Fehde zwischen den Izzelingen und
den Gruoba zu beenden und ein Habsburger

als Richter ins Land gerufen werden
mußte, um den Frieden wieder herzustellen.

Dies durfte in Zukunft nicht mehr
geschehen, wollte man nicht den Habsburgern
Gelegenheit geben, ihre Herrschaftsansprüche

in der Ausübung der Gerichtsbarkeit
demonstrieren zu können.

Diebstahl und Raub, also Verbrechen
gegen das Eigentum, wurden zur Zeit der
Gründung der Eidgenossenschaft bei uns
noch nicht mit Leibes- und Freiheitsstrafen

85



verfolgt. Der Geschädigte wurde lediglich
mit Geld als Schadenersatz abgefunden.
Der Bundesbrief von 1291 erwähnt denn
auch darüber nur, daß das Vermögen des
Täters mit Beschlag belegt werden dürfe.
Dies galt natürlich umso mehr für die
geringeren Vergehen, die man allgemein als
Frevel bezeichnete.

Während der Staat sich in ganz früher
Zeit eben nur auf die Verfolgung und
Bestrafung jener Verbrechen beschränkte, die
gegen ihn selbst gerichtet waren, so war das
Gemeinwesen in dieser Zeit gezwungen, alle

Verbrechen zu verfolgen, die gegen den
Frieden im Lande überhaupt gerichtet waren.

So suchte man, jeden Unfrieden und
jeden Beginn einer Fehde bereits im Keim
zu ersticken. Die ganze Ordnung des
Strafrechtes war und blieb in Nidwaiden dem
Gesetze nach eine Friedensordnung.

So enthalten die älteren Landbücher
ausschließlich Bestimmungen über diese
Delikte gegen den Frieden. Das Landbuch von
1456 setzte schwere Bußen für Kriegsanfang,

d. h. Anfangen einer Schlägerei, fest.
Dem Kriegsanfang gleichgestellt wurden
Beleidigungen, die ein Landmann einfach
nicht auf sich beruhen lassen konnte und
sicher zum handgreiflichen Krach führen
mußten.

Während im 16. Jahrhundert das Schwert
noch zur täglichen Kleidung des Mannes
gehörte, verbot man zuerst das Tragen von
Stangenwaffen und Armbrust, außer wenn
man sich auf Reisen außer Landes begab.
Das Landbuch von 1623 verbot schließlich
das Tragen von «Füstling (großer Pistolen),
Dolchen oder großer Mäser» in der Absicht
von Streit unter Androhung saftiger Bussen.

Alle diese Verbote sollten den
Ausbruch tätlicher Streitigkeiten eindämmen
oder wenigstens nur mit blutigen Nasen
enden lassen.

Eine überaus wichtige Funktion zur
Unterdrückung von Auseinandersetzungen hatte

das «Frieden bieten». Jeder Landmann
hatte die Pflicht, wenn er Zeuge eines Streites

wurde, den Kampfhähnen Frieden zu
bieten, indem er dreimal rief: «Bütt üch
miner Herren Frieden!» Wurde dieser Friede

geboten, so hatten die Streitenden die

86

Pflicht, einander die Hand zu geben oder
miteinander etwas zu trinken. Es sind dies
die uralten germanischen Symbole des
Friedensschlusses, wie sie auch heute noch
nicht vergessen sind.

Wollten die Parteien nicht Frieden
geben, so trat der Friede trotzdem mit allen
Konsequenzen ein. Wer diesen Frieden
brach, wurde als Meineidiger mit Ehr- und
Wehrlosigkeit bestraft. Auch dies ist ein
Überbleibsel des alten Fehderechtes, wurde

doch die Fehde durch einen Friedensvertrag

mit Handschlag beendigt. Wer einen
solchen Vertrag mißachtete, hatte seinen
Eid gebrochen. Das spätere Friedebieten
ersetzte einfach einen solchen Vertrag und
knüpfte die alten Konsequenzen daran.

Das mittelalterliche Strafrecht unterschied

in der Folge bei allen strafbaren
Handlungen, ob sie «im Frieden» oder
«außer Frieden» begangen wurden. Wollte
also der Staat eine Tat von sich aus
verfolgen und besonders streng bestrafen und
nicht der immer noch stark verwurzelten
Privatrache überlassen, so erklärte er durch
Gesetz, daß diese Handlung immer als
«außer Frieden» begangen anzusehen sei, so

zum Beispiel die Tötung des Friedebietenden.

Für die nicht gegen den Landfrieden ver-
stossenden Delikte, Diebstahl, Sachbeschädigung

usw., galt noch lange der Grundsatz:

Wo kein Kläger, da ist auch kein
Richter. Seit dem 17. Jahrhundert aber
begann der Staat auch diese Handlungen zu
verfolgen, da auch sie Unordnung und
Unsicherheit im Lande schufen. Am spätesten
dann mischte sich der Staat auch in das
sittliche Verhalten seiner Bürger ein.

Die Reformation hatte zuerst in den
protestantischen Städten eine strengere Auffassung

von Moral und Sittlichkeit zur
Geltung gebracht. Der Staat erließ in der Folge

zahlreiche Verordnungen gegen das Trinken,

Spielen, Tanzen usw., die die
Tugendhaftigkeit der Bürger mit Nachhilfe der
Staatsgewalt herbeizwingen sollten. Auch
der uneheliche Beischlaf unter Unverheirateten

wurde zu verfolgen begonnen. Während

die katholischen Kantone vorerst die
Aufrechterhaltung der Moral noch der Kir-



Schulhausanlage 2

che überließen, genügten offenbar auch
deren Strafdrohungen mit den Höllenqualen
nicht mehr zur Herbeiführung der
allgemeinen Sittlichkeit. So fing im 18.
Jahrhundert der Staat auch bei uns an, mit
handfesten, irdischen Strafen den Landmann

von seinen Lastern oder kleinen Freuden,

wie immer man es nennen will,
abzubringen.

Kehren wir aber nochmals zur Verfolgung

der schweren Tötungsdelikte in
früherer Zeit zurück.

Die Selbsthilfe in der Form der Blutrache

war in Nidwaiden im Volksbewußtsein
noch sehr lange haften geblieben und

wir finden solche Zeugnisse noch bis ins 16.

Jahrhundert hinein. Besonders aufschlußreich

in diesem Sinne ist der 1523
durchgeführte Prozeß gegen Melk Tischmacher,
der den Melk von Kirsiten erschlagen hatte.

So befaßte sich die Obrigkeit mit diesem

Totschlag nur, weil die Sippe des Kir-
siters offiziell Klage geführt hatte.

gli Wolfenschießen

Noch später, 1564 und 1570, versuchte
die Landsgemeinde, Händel um Totschlag
nicht durch Gerichtsurteil, sondern durch
gütliche Einigung der Sippen des Täters
und des Getöteten über den Schadenersatz
zu erledigen.

Im Falle des Tischmachers war aber
offenbar eine Einigung nicht möglich gewesen,

«0 daß sich die Landsgemeinde als oberste

Gerichtsinstanz versammeln mußte. Als
Klägerin trat die Schwester des Erschlagenen

auf. Auch diese Auffälligkeit, hatten
doch die Frauen im alten Nidwaiden sehr
wenig zu bestellen, ist allein auf die immer
noch verwurzelte Blutrache zurückzuführen.

Der alte Grundsatz, daß auf die
Ausübung der Blutrache verzichte, wer vor dem
Gericht klage, hatte seine Wirkung in der
Ansicht des Volkes noch nicht verloren.
Die Männer blieben also im Hintergrund,
wollten sie sich doch nicht als Schwächlinge

zeigen, die es nötig hätten, das Gericht
um Hilfe zu bitten. Sie wollten sich auf al-

87



le Fälle noch vorbehalten, dem frechen Kerl
selber mit ihrem Schwerte den Garaus zu
machen.

Da aber der Täter das Land bereits
fluchtartig verlassen hatte, konnte das Urteil

der Landsgemeinde nur in seiner
Abwesenheit ergehen. Durch die Landsgemeinde

wurde den Verwandten des Getöteten
bis in das vierte Glied, also dem Vater,
den Brüdern, Onkeln, Cousins usw.
obrigkeitlich erlaubt, den Täter, sollten sie ihn
irgendwo antreffen, sogleich vom Leben
zum Tod zu befördern. Diese Erlaubnis zur
Blutrache bekamen sie in einer Urkunde
bestätigt. Zudem wurde der Täter geächtet
und verrufen, was bewirkte, daß jeder,
der ihn aufnahm, zu Essen oder zu Trinken
gab, der gleichen Strafe verfiel. Diese
Ächtungen wurden auch den übrigen eidgenössischen

Orten mitgeteilt. Dort geschah dann
die offizielle Verrufung durch amtliche
Herolde in den Standesfarben, begleitet
von Trommlern, die das Urteil auf Straßen
und Plätzen öffentlich verkündeten.

Gegen das Ende des Mittelalters begann
nun aber der Staat mit immer härteren Strafen

gegen alle möglichen Verbrechen von
sich aus durchzugreifen. Aus den fremden
Kriegsdiensten heimkehrende Söldner,
deren einziges erlerntes Handwerk das Töten,
Plündern und Brandschatzen war,
verunsicherten zusammen mit fahrendem Volk
und Scharen von Bettlern das Land. In diesem

Zeitraum setzte eine eigentliche
Verwilderung des Strafrechtes ein. Die geschriebenen

Artikel reichten zur Aufrechterhaltung
der Ordnung nicht mehr aus. Die

Obrigkeit begann, immer mehr Delikte
auch ohne Klage des Geschädigten zu
verfolgen.

In diese Zeit fallen auch die schrecklichen

Hexenverfolgungen. Als Begründung,
warum der Staat auch die Hexerei bestrafen

müsse, diente die Erklärung, die Hexen
seien mit dem Satan im Bunde und würden
daher den Zorn Gottes auf das ganze Land
ziehen.

Um die Ordnung zu gewährleisten, packte

man ergriffene Verbrecher, oder was man
für solche hielt, nicht gerade zimperlich an.
Die öffentliche Züchtigung der Schuldigen

88

kam auf. Je gräßlicher die Qualen des
Verurteilten waren, umso größer beurteilte man
die abschreckende Wirkung auf das umstehende

Volk.
Die Todesstrafe, die nun nicht mehr nur

bei Mördern, sondern auch bei rückfälligen
Dieben angewendet wurde, vollzog

Nidwaiden fast ausschließlich durch den
Scharfrichter mit dem Schwert. Über die
grausige Arbeit des Scharfrichters ist an
dieser Stelle bereits von Maria Odermatt-
Lussy geschrieben worden. Ob die Strafe
des lebendigen Verbrennens jemals vollzogen

wurde, kann man nicht belegen. Jedenfalls

enthält noch das Landbuch von 1806
einen Tarif für den Scharfrichter, der ihm
für eine Hinrichtung durch das Schwert 7
Gulden, für «lebendig verbrennen» 10 Gulden

zuspricht.
Bei geringeren Delikten spielten die

Leibesstrafen eine überaus große Rolle. Am
häufigsten kam das Auspeitschen vor. Diese

Strafe wurde in Stans vollzogen. Je nach
der Schwere der Tat wurde die «kleine
oder große Tour» vorgeschrieben. Das ganze

Schauspiel nahm beim Rathaus seinen
Anfang. Der Schuldige wurde zuerst auf
dem Lasterstein, wie in Nidwaiden der
Pranger geheißen wurde, den Schaulustigen

ausgestellt. Von da an führte der
Scharfrichter den Delinquenten durch das
Dorf und verabreichte ihm auf seinem
größeren oder kleineren Weg die
vorgeschriebenen Rutenstreiche.

Neben dem Lasterstein befand sich auch
die «Trülle». Das war ein runder,
durchsichtiger Käfig, in welchem der
Verurteilte zum Gaudium des Volkes eine halbe

oder eine ganze Stunde gedreht wurde,
bis er die Besinnung verlor. Während der
ganzen Tortur läutete die Kirchenglocke,
damit die Leute sich ergötzen und von der
abschreckenden Wirkung der Strafen
überzeugt werden sollten.

Schlechter ging es falschen Zeugen und
Gotteslästerern. Ihnen wurde die Zunge
aufgeschlitzt. Oft wurden den Strafbaren
auch mit heißen Eisen ein Zeichen auf die
Stirne gebrannt oder das linke Ohr
abgehauen. Als besondere Strafe für Frauen
war das weniger schmerzhafte, jedoch eh-



Die große Aula der Oberstufenanlage Hergiswil.

renrührige Abhauen der Zöpfe vorgesehen.
Offenbar waren aber lange Haare auch für
Männer ein Ehrenzeichen, wurden doch
1692 dem Karl Franz Joller wegen
Widerstandes gegen die Obrigkeit auf dem Rathaus

die Haare abgeschnitten und ihm
verboten, während eines Jahres eine Perrücke
zu tragen.

Da man im Lande keine Zuchthäuser,
besaß, — die ersten Zuchthäuser wurden im
17. Jahrhundert in Holland eröffnet —,
waren Freiheitsstrafen selten. Sie konnten
höchstens darin bestehen, den Schuldigen
für ein paar Tage zu «türmen», d. h. bei
Wasser und Brot in den Rathausturm zu
sperren. Anstelle längerer Freiheitsstrafen
fing 1593 Nidwaiden als erstes eidgenössisches

Ort an, Verbrecher als Ruderknechte
auf die Galeeren der Weltmeere zu verdingen.

Später schickte man sie eher in fremde
Kriegsdienste.

Als häufiges Mittel, den unliebsamen
Mitbürger loszuwerden, sprach man die
Verbannung aus dem Kanton oder der ganzen

Eidgenossenschaft für lebenslänglich

oder für eine bestimmte Zeitspanne aus.
Das Gegenteil davon bildete die «Eingrän-
zung», d. h. der Befehl, das Land oder das
Haus nicht zu verlassen.

Oft mußte ein Täter, wenn sein Delikt
auf seine Trunksucht zurückzuführen war,
mit Eid versprechen, kein Wirtshaus mehr
zu besuchen. Tat er es doch, so galt er als
eidbrüchig und sollte die Todesstrafe
erleiden.

Umfangreich war auch der Katalog der
Ehrenstrafen. Am leichtesten war wohl zu
verkraften, wenn man knieend vom
Landammann einen ernsten Zuspruch zu gewärtigen

hatte. Schon schlimmer war es, am
Sonntag vom Standesläufer im farbigen
Mantel und zwei Wächtern in die Kirche
geführt zu werden und dort während der
Messe mit einer brennenden Kerze in der
Hand Abbitte zu leisten. Die Pfarrer mußten

sodann eine auf den Fall zugeschnittene
Predigt halten.

Bereits einen Anflug der heute herrschenden

Idee, durch die Strafe den Fehlbaren
zu bessern, trugen die zahlreichen Kirchen-

89



strafen in sich. Wallfahrten nach Rom oder
Einsiedeln, beichten oder für sein Seelenheil

Messen lesen zu lassen, wurden vom
Strafgericht häufig zusätzlich zu den anderen

Strafen verordnet.
Während in früherer Zeit die Geldbußen

stets dem Geschädigten als Schadenersatz
zugefallen waren, nahm man später immer
mehr die Gelegenheit wahr, den Landessäckel

durch Bußen etwas aufzufüllen.
Zweifellos einen Fortschritt in das

Strafwesen brachten die Gesetze der Helvetik,
die für die ganze Schweiz Geltung hatten.
Namentlich wurden die zahlreichen
Körperstrafen abgeschafft und durch die
Zuchthaus- oder Kettenstrafe ersetzt.

Dieses Gesetzbuch wurde selbstverständlich

mit dem Sturz der helvetischen Ordnung

wieder außer Kraft gesetzt. Nidwal-
den kehrte wieder zu seiner alten Praxis
zurück. Gewisse positive Einflüsse blieben
aber erhalten. Die grausamen Verstümmelungsstrafen

wurden nicht mehr angewendet,
der Einsatz der Folter als Mittel zum

Erzwingen eines Geständnisses unterblieb.
Das erste Nidwaldner Zucht- und
Korrektionshaus bei der alten Richtstätte in
Fronhofen wurde beibehalten.

Die Kodifikation des Strafrechtes, d. h.
die umfassende schriftliche Darstellung
aller strafbaren Handlungen mit den zu
gewärtigenden Strafen, setzte in der
Schweiz allgemein mit Beginn der
Mediationszeit ein. Nidwaiden stand aber abseits.
1848, nach der Einführung des Bundesstaates,

erkannte man auch bei uns das Unge-
nügen der alten Landbücher. Diese enthielten

nur die Gesetze, die die Landsgemeinde
nach Bedürfnis erlassen hatte und daher

nur ganz spezielle Punkte regelten, das
meiste aber dem Gewohnheitsrecht, d. h.
so wie man es immer gehandhabt hatte,
überließ.

Die einzigen beiden an einer Universität
ausgebildeten Juristen, Dr. jur. h. c. Karl
von Deschwanden und Fürsprech und
Nationalrat Melchior Joller waren die ersten
Vorkämpfer für eine weitere Humanisierung

des Strafrechtes. In Artikeln im
liberalen «Nidwaldner Wochenblatt» forderten

sie eine Umgestaltung des Strafwesens

90

nach den modernsten Grundsätzen der
Wissenschaft. So vertraten sie mit Vehemenz
den Gedanken, die Strafe nicht mehr als
bloße, primitive Vergeltung des Unrechtes
zu verstehen, sondern den Strafvollzug dazu

zu benutzen, den Straftäter zu bessern.
Die öffentlichen Züchtigungen am Lasterstein

bezeichneten sie als «abenteuerliche
Schreckmittel».

Ihre Anregungen fielen erfreulicherweise
nicht immer auf steinigen Boden. So nennt
das von Deschwanden ausgearbeitete Reglement

für die Strafanstalt von 1855 einen
doppelten Zweck der Strafe: «Sühnung des
Verbrechens und Vermeidung zukünftiger
Verbrechen, entweder durch sittliche Besserung

des Sträflings, oder durch Einschüchterung

desselben.» Das Reglement enthält
auch einen eigenen Abschnitt über die Mittel

zur moralischen Besserung. Diesem
Zwecke sollten «Angewöhnung der
Arbeit», «Unterricht und Pflege christlichreligiöser

Gefühle in den Sträflingen», «Lesen

oder Vorlesen guter Bücher», aber auch
Schulunterricht für jene, die nicht lesen
und schreiben konnten, dienen. Wenn die
Wirklichkeit auch diesem Reglemente
entsprach, so darf man dies als einen gewaltigen

Fortschritt innert kurzer Zeit bezeichnen.

Aber auch die Gerichte nahmen nicht
selten Anregungen der beiden Juristen zur
Modernisierung der Strafpraxis auf. So hatte

Deschwanden 1855 im «Wochenblatt»
gefordert, anstelle der entehrenden
Zuchthausstrafen vermehrt Geldbußen
auszusprechen, die der Täter in Freiheit in seinen
Verhältnissen angepaßten Raten abarbeiten

sollte. Erst wenn böswillig nicht bezahlt
werde, sollte die Freiheitsstrafe vollzogen
werden. Diese Anregung wurde tatsächlich
in die Praxis umgesetzt. Wir haben damit
einen für die damalige Zeit ungeheuer
modernen Vorläufer der bedingten
Gefängnisstrafe vor uns.

Die Frage der schriftlichen Fixierung des
Strafrechtes in einem zusammenhängenden,
umfassenden Gesetz sowie der
Zweckmäßigkeit der Todesstrafe warf der
berühmte Fall Baali, der 1856 vor das Crimi-
nalgericht kam, wieder auf.



Die Kirche als Zentrum des Bauerndorfes Wohlenschwil.

1848 hatten die drei Geschwister Baali
in Buochs unter Führung ihrer Schwester
Katharina ihren kleinen Neffen Remigi in
einen Kornkasten gesperrt und dort erstik-
ken lassen, um an das Erbe seines verstorbenen

Vaters zu kommen. Um den
Verdacht abzulenken, warf man den toten
Knaben in einen Bach. Die Geschichte kam
erst 18 j 6 aus, als ein Bruder seine Schwester

im Zorn öffentlich als Mörderin
beschimpfte.

Seit 1818 war in Nidwaiden erstmals
wieder eine Diskussion um die Todesstrafe
im Gang. Der Staatsanwalt forderte für
Katharina und Remigi Baali den Tod durch
das Schwert. Auch das ungeduldige Volk
vor dem Rathaus erwartete die Hinrichtung.

Die beiden Verteidiger, Deschwanden
und Joller, legten sich gewaltig ins Zeug,
bezeichneten die Todesstrafe als nach den

modernen Begriffen von Sühne und Strafe
überholt und unmenschlich. Wider
Erwarten folgte ihnen das Gericht und
verurteilte Katharina Baali zu lebenslänglich
Zuchthaus, wovon sie dreißig Jahre lang
einen eisernen Schnabel zu tragen habe.
Überdies sei sie an den Pranger zu stellen
und habe in der Pfarrkirche Buochs öffentlich

vorzuknieen. Remigi Baali erhielt dreis-
sig Jahre Zuchthaus, wovon fünfzehn Jahre

in Ketten, Ausstreichen mit Ruten auf
der großen Tour und lebenslänglichen Verlust

der Ehre.
Fürsprech Joller bezeichnete es in seinen

Memoiren als seinen größten Erfolg auf
diesem Gebiete, daß in einem so schwerwiegenden

Falle keine Todesstrafe mehr
ausgesprochen worden sei, so daß «die Todesstrafe

für die Zukunft in Nidwaiden zur
moralischen Unmöglichkeit geworden sei».

91



Foto H. Gnos
Dr Xaveri

wie wir ihn alle kennen. Fast ein Vierteljahrhundert
hat er mit Velo und Tschifere die Brote in den

Mettenweg, Waltersberg, Ennerberg und früher bis
nach Schwanden hinauf ausgetragen.

Tatsächlich wurde später nie mehr ein
Todesurteil ausgesprochen. Auch dies stellte
zweifellos einen bedeutenden Fortschritt
dar und Nidwaiden stand wenigstens in
dieser Hinsicht mit an vorderster Stelle der
modernen Kantone.

Aber auch die Körperstrafen, Ausstreichen

mit Ruten, Ausstellen am Lasterstein
mit und ohne Halseisen usw., gegen die
Deschwanden und Joller stets aufgetreten
waren, kamen um 1865 überall in der
Schweiz in Abgang und wurden durch die
Bundesverfassung von 1874 verboten.

Der Strafprozeß Baali hatte aber auch
den Mangel eines geschriebenen Strafrech¬

tes wieder kraß aufgedeckt. Man hatte sich
für zahlreiche schwierige Fragen außerkantonaler

Gesetzbücher, so des luzernischen,
bedienen müssen. Im Wochenblatt forderte
Deschwanden, ein außerkantonales
Gesetzbuch für Nidwaiden offiziell in Kraft
zu setzen. Deschwanden, der für das Zivilrecht

fremde Gesetzbücher als Muster
konsequent abgelehnt und sich für eine
möglichste Erhaltung des einheimischen Rechtes

eingesetzt hatte, erachtete die Übernahme
eines fremden Strafgesetzbuches als das

Zweckmäßigste, da das Strafrecht ein
allgemein menschliches und daher überall gleiches

Problem darstelle.
Die Ausarbeitung eines solchen Gesetzbuches

unterblieb aber. Zuerst sollte das
Zivilrecht in Angriff genommen werden,
was aber ebenfalls auf halber Strecke liegen
blieb. In dieser Weise waren Nidwaiden
und Uri im Jahre 1942, bei der Einführung
des Eidgenössischen Strafgesetzbuches, die
einzigen Kantone, die kein Strafrecht
besaßen. Nach dem Buchstaben des Gesetzes
galt in Nidwaiden noch immer die
mittelalterliche Friedensordnung der Landbücher,
wie wir sie ausführlich geschildert haben!

Der Mangel eines aufgeschriebenen
Strafrechtes hatte aber nicht nur Nachteile,
sondern auch beträchtliche Vorteile. Solange
das Gewohnheitsrecht herrschte und das
Gericht nicht streng an das Gesetz gebunden

war, war das Recht gegenüber
Neuerungen und Fortschritten offen und konnte
ohne den langwierigen Weg über die
Gesetzesänderung allein durch die Praxis
fortgebildet werden.

Vom berühmten Rechtsgelehrten Georg
Jellinek ist der Satz geprägt worden: «Das
Strafrecht ist vielleicht der beste Kulturmesser,

den es gibt.» Daran ist sicher viel
Wahres. Die Anschauungen des Volkes von
Recht und Gerechtigkeit, Schuld und Sühne,

Individuum und Gemeinschaft kommen
im Strafrecht ganz unmittelbar zum
Ausdruck. In diesem Sinne sollte diese kleine
Strafrechtsgeschichte auf das Bild der
kulturellen Entwicklung Nidwaldens ein sonst
wenig beachtetes Licht werfen.

92


	Kleine Geschichte des Strafrechts im alten Nidwalden

